
Theodor Böhmerle

Zielklarer Glaubenslauf
Betrachtungen zu den Paulusbriefen

Überarbeitungshinweise 2025: https://data.kahal.de/pdf/ocrLaTeX.pdf



INHALTSVERZEICHNIS

Inhaltsverzeichnis

Aus dem Vorwort von 1971 5

Der Römerbrief 7

Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (Röm. 4,25)! 14

Gläubige Zielgewissheit (Röm. 5,6-11) 21

Aus der Adams- in die Christuslinie (Röm. 5,18-21) 31

Gnade und Sünde (Röm. 6,1-11) 39

Unter dem Gesetz des Geistes 47

Das Triumphlied der Gläubigen (Röm. 8,31-39) 55

Herzensglaube (Röm. 10,10-17) 65

Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Röm. 11,33-36) 73

Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Röm. 12,3-8) 81

Glaube und Widersacher (Röm. 12,17-21) 89

Mein Herr (Röm 14,7-9)! 96

Unsere völlige Hoffnung (Röm. 15,4-13) 105

Die Gotteskindschaftswürde (1. Kor. 3,18-23) 112

Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5) 122

Um die Krone (1. Kor. 9,24-27) 129

Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13) 137

2



INHALTSVERZEICHNIS

Karfreitag und Ostern – vergeblich (1. Kor. 15,1-11)? 145

Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28) 157

Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)? 166

Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7) 175

Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14) 183

Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13) 191

Jerusalem (Gal. 4,21-31) 199

Geisteswandel – immer zuerst nach innen (Gal. 5,25-6,10) 210

Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14) 218

Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7) 229

Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)! 239

Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33) 245

Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4) 256

Die Kraftquellen der Gläubigen (Eph. 6,10-20) 264

Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11) 277

Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24) 287

Der Weg zur Gottgleichheit über Golgatha (Phil. 2,5-11) 295

Erstauferstehung (Phil. 3,7-14) 305

Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14) 319

3



INHALTSVERZEICHNIS

Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7) 329

Die Allversöhnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23) 339

Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10) 349

Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16) 359

Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10) 367

Ein großer Erwerb (1. Tim. 6,1-11) 374

Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)! 383

Leide dich (2. Tim. 1,7-14)! 392

Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13) 401

Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2) 411

Gedicht: Er ward leer um meinetwillen (Phil. 2,6-7) 421

Literaturverzeichnis 423

Bibelstellenverzeichnis 425

4



Aus dem Vorwort von 1971

Aus dem Vorwort von 1971

Pfarrer Theodor Böhmerle, Gründer und Leiter des Bibelheims
„Bethanien“ in Langensteinbach in den Jahren 1909 bis 1926, ist
durch sein biblisches Zeugnis vielen ernsten Wahrheitssuchern be-
kannt. Neben dem Dienst am Wort im Bibelheim durfte er seit
1907 im „Reich-Gottes-Boten“, dem Gemeinschaftsblatt des Evan-
gelischen Vereins für innere Mission Augsburgischen Bekennt-
nisses, seine Aufschlüsse des Schriftwortes in den wöchentlichen
biblischen Betrachtungen bezeugen. In den alten Jahrgängen des
„Reich-Gottes-Boten“ liegen diese Zeugnisse wie ein verborgener
Schatz im Acker. Diese Schätze sollten herausgegraben und um ih-
res großen geistlichen Wertes willen den suchenden Seelen ange-
boten werden.

Schon im Jahre 1930 hat der Nachfolger Pfarrer Böhmerles im
Bibelheim „Bethanien“, Pfarrer Pfleiderer, eine größere Anzahl die-
ser Betrachtungen gesammelt. Diese Sammlung ist in dem bekann-
ten Buch: „Der da war und Der da ist und Der da kommt“ heraus-
gegeben worden. Es hat dieses Buch weithin eine dankbare Auf-
nahme gefunden. Dies ermutigt uns, noch weitere Betrachtungen
von Pfarrer Böhmerle anzubieten.

In diesen neuen Band mit dem Titel: „Zielklarer Glaubenslauf“
sind nun auch Betrachtungen aus den früheren Jahren des Dienstes
Pfarrer Böhmerles hereingenommen. Weil der Verfasser selbst im
Wachstum an Erkenntnis stehen durfte und wollte, so ergeben sich
zwischen den früheren und den späteren Betrachtungen manche
Unterschiede sowohl in der Ausdrucksweise als auch in der Aus-
legung. Diese wohl zu beachtende Tatsache darf nicht als Wider-
spruch verstanden werden, sondern als geistliche Weiterführung
ins tiefere Verständnis des Schriftwortes hinein.

5



Aus dem Vorwort von 1971

Möge auch dieses Buch mit seinem Wahrheitszeugnis eine Se-
gensaufgabe erfüllen und manchen einen geistlichen Dienst tun im
Lauf zum persönlichen Vollendungsziel auf den Tag des wohl na-
he bevorstehenden Kommens Jesu Christi, des Hauptes, zu Seiner
Leibesgemeine.

Advent 1971

Pfarrer W. Beck

6



Der Römerbrief

Der Römerbrief

Eine kleine Handreichung zum Bibellesen möchten wir heute
unseren Lesern geben, und zwar eine Handreichung zum Lesen
des für die Gemeinde des Herrn wichtigsten Briefes, des Römer-
briefes. Der Brief des Apostels Paulus an die Römer ist derjenige, in
welchem das ganze Wesen des Glaubens und des Glaubenslebens
am klarsten, ausführlich und zusammenhängendsten beschrieben
ist. Es ist darum kein Zufall, sondern richtige Geistesführung, dass
hauptsächlich aus diesem Brief die Reformation geboren ist. Er ist
darum der Hauptbrief und die Hauptschrift der Gläubigen des
Neuen Bundes. Darum sollten diese auch in diesem Brief daheim
sein wie in einem geistlichen Eigentumshause.

Nun kommt es aber für das Verständnis der biblischen Schrif-
ten sehr darauf an, dass man einen Haupt- und Grund-Verständnis
von ihnen hat, dann fügt sich das Verständnis des einzelnen klar
und richtig ein. Es ist nötig zu wissen, was der Herr der Kirche
durch Seinen Heiligen Geist mit einem solchen Brief durch Sein
Werkzeug Paulus sagen wollte.

Ein solches Grundverständnis vom Inhalt und vom Offenba-
rungsgehalt des Römerbriefes möchten wir zu geben versuchen,
gewissermaßen einen Schlüssel zum Römerbrief, durch welchen
der Brief im ganzen und die einzelnen Kapitel sich erschließen.

Der Römerbrief ist ein Sonderling unter den apostolischen Brie-
fen, und nicht ohne Grund ist er der Spitzenführer aller apos-
tolischen Briefe. Wir dürfen ja wohl sagen, wenn auch geistlich al-
le Schrift von Gott eingegeben ist, so übertrifft doch auch in der
Heiligen Schrift ein Stern den anderen nach der Klarheit. Der Rö-
merbrief aber ist ein Stern erster Ordnung. Auch die Bibel ist ein
Organismus, wie alles, was aus Gott kommt, und darum hat sie
verschiedene Glieder, ist aber ein Leib.

7



Der Römerbrief

Der Römerbrief ist ja schon dadurch ein sonderlicher, dass er an
Rom geht, an die Zentralstadt der damaligen Welt. Der propheti-
sche Geist im Apostel sah wohl, welche Bedeutung gerade Rom
für die zukünftige Kirche gewinnen musste. War doch schon in
der apostolischen Zeit durch den ständigen Verkehr von Rom und
nach Rom diese Stadt auch für die Gemeinde Christi von großer
Wichtigkeit. Es war fürwahr von Bedeutung, was für ein Geist ge-
rade in der Gemeinde Roms herrschte und von Rom in alle Ge-
lenke des gewaltigen Reiches und damit auch in die Gemeinden
Christi hin und her hineinströmte.

Rom auf den klaren apostolischen Grund zu stellen, auf die
Offenbarungslinie des gegenwärtigen Äons klar einzustellen, das
war eine unbedingte Notwendigkeit. Darum trieb der Geist den
Apostel zu diesem Brief. Wir sehen ja, was für ein Jammer und
Elend und welche grundlegende Verkehrung für die Gemeinde
Gottes erwuchs, weil Rom und seine Gemeinde nicht auf dem
apostolischen Grund blieb, sondern vom römischen Weltmachts-
Taumelkelch trank, von welchem es heute noch trunken ist. Um
so dankbarer muss alles, was biblisch steht und glaubt, dafür sein,
dass gerade nach Rom das Haupt- und Generalzeugnis von der Of-
fenbarungslinie des Herrn im gegenwärtigen Zeitalter erging. Der
Römerbrief ist der rechte Kirchenmaßstab, den wir an alle äußeren,
kirchlichen Erscheinungsformen anlegen müssen, nicht bloß an die
römischen, sondern auch an die evangelischen, um zu prüfen, wie-
weit sie in der Wahrheit erfunden werden.

Der apostolische Grundbrief nach Rom war aber um so nöti-
ger, als Rom und seine Christengemeinde keine apostolische Grün-
dung im engeren Sinne war. Die römische Gemeinde ist jedenfalls
durch Juden und Judengenossen, welche vom großen Pfingstfest
in Jerusalem heimkehrten, entstanden. Dort an Pfingsten waren ja
auch Ausländer von Rom in Jerusalem. Und bald darauf muss in
der jüdischen Gemeinde in Rom der Kampf um Jesus entbrannt
sein, denn Kaiser Claudius wies viele Juden aus Rom aus um ihres
stetigen Streites willen über Christus.

8



Natürlich kam zum jüdischen Glaubensgrundstamm der römi-
schen Gemeinde bald eine überwiegende Zahl christusgläubiger
Heiden schon durch den ständigen Zuzug von außen. So waren in
der römischen Christengemeine wohl gar verschiedene Elemente
aus aller Welt Enden enthalten. Um so nötiger war ein klarer, ein-
heitlicher apostolischer Grund. Darum trieb es auch den Apostel,
wie er selber sagt, immer wieder nach Rom, und es brannte ihm in
der Seele, dort einmal das klare, helle Evangelium zu verkündigen.

Als aber der Herr ihn immer wieder verhinderte und als er in
Korinth, von wo aus er nach Jerusalem wollte, schon etwas von
den kommenden Banden voraussah, da trieb ihn der Geist, in ei-
nem Brief ein umfassendes Generalzeugnis abzulegen, gewisser-
maßen als einen Vorboten seines späteren persönlichen Eintreffens.
Dieses Generalzeugnis, sozusagen eine Summa des ganzen evan-
gelischen Heilsglaubens und Heilslebens, haben wir nun im Rö-
merbrief vor uns.

Wuchtig und gewaltig führt der Geist durch Paulus den gan-
zen Wahrheitsbau der evangelischen Gemeinde vor unseren Au-
gen und Herzen auf. Wie wichtig ist darum für uns ein genaues, in-
neres Verständnis gerade dieses Briefes. Indem wir nun dem Brief
eine Überschrift geben, herausgenommen aus seinem Gesamtin-
halt, und an diese Überschrift Kapitel um Kapitel reihen, möchten
wir bibelhungrigen Seelen einen schlichten Weg durch den Römer-
brief bahnen, dass sie sich in ihm zurechtfinden.

Es ist wohl verständlich, dass der Apostel Paulus als Haupt-
und Grundstein des ganzen Römerbrief-Gebäudes das legte, was
Grund seiner eigenen apostolischen Erwählung war. Apostel der
Ekklesia oder der herausgerufenen Gemeine war Paulus. Er be-
zeichnet es im Epheserbrief im dritten Kapitel ganz ausführlich als
die besondere Offenbarung und als den besonderen Auftrag, der
ihm geworden sei, die Gemeine aus Juden und Heiden zu einem
Leibe zusammenzurufen, und sonderlich die Nationen-Gläubigen
mit einzuleiben in den Leib Christi.

9



Der Römerbrief

So war ihm das Thema nach Rom fest gegeben; er musste
schreiben von der Gemeine, von der Glaubensgemeine oder Geis-
tesgemeine oder Auswahlgemeine, wie wir sie nach den verschie-
denen Seiten ihres Wesens hin auch nennen wollen. Wir wollen der
Einfachheit wegen, aber auch im Blick auf das Hauptwort des Rö-
merbriefes, bei dem Namen Glaubensgemeine bleiben und wollen
dem Römerbrief die Gesamtüberschrift geben:

Der Brief von der Glaubensgemeine.

Es ist hochbedeutsam, dass der Grundbrief des ganzen Neu-
en Testamentes die Grundwahrheit der ganzen neutestamentlichen
Heilsoffenbarung zum Gegenstand hat, welche nicht nur die römi-
sche Kirche, sondern auch ein großer Teil der evangelischen Kir-
che verloren hat: die auserwählte Gemeine, die Glaubensgemeine.
Es ist darum auch kein Wunder, dass die großen Kernkapitel unse-
res Briefes, die Kapitel 9-11, die eigentlichen Auswahlkapitel, den
Auslegern so große Schwierigkeiten machen. Wer die Auswahlge-
meine versteht, hat gar manches Licht in jene schweren Stellen.

• Einleitung des Briefes: Kapitel 1,1-17. Gleich die Einleitung
des Briefes handelt von dieser Gemeine und legt den Grund
für die kommenden Kapitel. Die Verse 5, 14 und 17 reden
deutlich von ihr.

• I. Teil: Kapitel 1,18 bis 3,31. Die ersten drei Kapitel nach der
Einleitung zeigen uns die beiden großen Grundlagen oder
Grundvoraussetzungen der Glaubensgemeinde, nämlich:

1. die allgemeine Sündhaftigkeit, Zornverfallenheit und
Rettungsbedürftigkeit it der ganzen Menschheit (1,18-3,20).
Heiden wie Juden stehen unter dem Gericht und unter
der Verdammnis.

2. Heiden und Juden sind aber auch beide gleicherweise
errettet und erlöst durch die Gnade in Christus Jesus,
welche durch Glauben ergriffen werden muss (3,21-31).

10



Alle, die ihre Sünde und Verdammnis tief erkennen und Jesus
als den Retter annehmen, werden Glieder der Gemeine. Bu-
ße und Glaube von menschlicher Seite, Gericht und Versöh-
nung durch Christus von göttlicher Seite bilden die Grundla-
gen der Gemeine.

• II. Teil: Kapitel 4-7. Die Glaubensgemeinde ist die Füllege-
meinde aus Juden und Heiden, sie ist gewissermaßen die
rechte, vollkommen gemachte Menschheit, aus beiden her-
ausgewählt. In wunderbarer, kreuzweiser Anordnung zeigt
uns der Apostel zuerst in Kapitel 4, dass die Glaubensge-
meine die rechte Abrahamsgemeinde sei, also alle Juden, die
zu ihr eingehen, der rechte Abrahamssame. In Kapitel 5 aber
zeigt er, wie die Glaubensgemeine auch die rechte Adams-
gemeine sei, also die rechte Menschheitsgemeine, weil ihre
Glieder aus den Nationen in Christus den rechten, zweiten
Adam haben. So ist die Gemeine die Fülle aus Juden und
Heiden. Nun nimmt’s der Apostel kreuzweise – nämlich zu-
erst die Heiden und dann die Juden, und zeigt, wie auch
der Fluch beider Linien, der heidnischen und der jüdischen,
in Christus aufgehoben sei. Kapitel 6 sagt, dass in Christus
die Aufhebung alles Sündenwesens der Nationen sei; und
Kapitel 7 sagt, dass Christus auch der Aufheber des Fluches
des Gesetzes sei, unter welchem die Juden stehen. So ist die
Glaubensgemeine die aus Juden und Heiden wahrhaft von
allem Sündenfluch errettete Gemeine.

11



Der Römerbrief

• III. Teil: Kapitel 8. Dies ist, wie Luther sagt, das goldene Ka-
pitel der Bibel. Es enthält den Triumphgesang der erretteten
Glaubensgemeinde. Es ist ihr Siegeslied. Haben die voraus-
gehenden Kapitel die Errettung gezeichnet, so steht im 8. Ka-
pitel die Freude über diese Errettung. Darum beginnt und
schließt das Kapitel auch mit einem Triumphlied (Vers 1 und
37).

– Verse 1-4: Die Gemeine hat das neue Geistesleben und
damit den Sieg über das Gesetz der Sünde und über das
Gesetz des Buchstabens.

– Verse 5-11: Die Gemeine hat im Heiligen Geist den Sieg
über das Fleisch bis über das Todesverderben hinaus.

– Verse 12-17: Die Gemeine hat im Geistesleben die zu-
künftige Herrlichkeit und Erbschaft.

– Verse 18-23: Die Geistesgemeine verbürgt aller Kreatur
ihre zukünftig Freiheit.

– Verse 24-30: Die Gemeine hat diesen Sieg im Glauben,
noch nicht im Schauen.

– Verse 31-39: Sie hat ihn aber unter allem Kreuz und trotz
aller feindlichen Gewalten gewiss, denn die Liebe Chris-
ti verbürgt ihn für und für.

12



• IV. Teil: Kapitel 9-11. Diese Kapitel zeigen an den Lauf und
Gang der Glaubensgemeine im Rahmen der Weltgeschichte.

– Kapitel 9: Dieses Kapitel sagt, dass die Glaubensgemei-
ne eine freie Auswahlgemeinde Gottes ist, wobei die
Auswahl nicht zur Seligkeit oder Unseligkeit geschieht,
sondern eben zur Erstlings- und Heilsträgergemeinde
unter einstweiliger Zurückstellung alles anderen.

– Kapitel 10: Das, was auswählt, ist das Wort Gottes, das
Wort des Evangeliums, bei denen, die es annehmen.

– Kapitel 11: Dieses Kapitel zeigt die anderen Zeiten an,
die nach der Auswahlgemeine kommen, wenn Israel,
welches als Volk in dieser Auswahlszeit verworfen ist,
wieder als Volk wird angenommen sein. Es eröffnet
einen Blick in den nach dem Gemeine-Äon kommenden
Nationen-Äon.

• V. Teil: Kapitel 12-15. Diese Kapitel schildern die Glaubens-
gemeine im praktischen Leben, in der täglichen Umwelt (12),
unter der Obrigkeit (13) und das Leben der Gemeinde unter
sich selbst (14 und 15).

• Schluss: Kapitel 16. Dieses Kapitel hat der Herr der Kirche
dem Römerbrief noch anfügen lassen. Es ist ein Empfeh-
lungsschreiben für die Diakonisse Phöbe, enthält aber haupt-
sächlich Grüße. Diese lassen einen tiefen Blick tun in das
Glaubens- und Liebes-Leben der Gemeine, und sonderlich in
das persönliche Verhältnis des Apostels zu den verschiedens-
ten Gliedern der Gemeine.

Das ist der Brief von der Gemeine. Wir haben die Hoffnung,
dass mancher, der an der Hand dieses Schlüssels den Römerbrief
liest, durch tieferen Einblick Segen gewinnen wird.

23. Okt. 1921

13



Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (Röm. 4,25)!

Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (Röm. 4,25)!

„... welcher ist um unsrer Sünden willen dahingegeben
und um unsrer Gerechtigkeit willen auferweckt.“

Röm. 4,25

Karfreitag und Ostern! Wir sind gezwungen, sie beide in un-
serem Blatt zusammenzunehmen. Und doch, ist es bloß dieser äu-
ßere Zwang, der sie zusammenhält? Karfreitag und Ostern, gehö-
ren sie nicht innerlich zusammen? Ist nicht eins des anderen Licht?
Sind es nicht die beiden Eckpfeiler der ganzen Offenbarung Got-
tes? Von alters her sind sie zusammen geschaut worden. Schon von
den Psalmensängern des Alten Bundes. Wenn David im 22. Psalm
die Leiden des sterbenden Messias schildert und anhebt: „Mein
Gott, mein Gott, warum hast Du mich verlassen?“, so kommt er
doch in dem Verlauf des Psalmes auch auf den, dem das Reich ge-
hört und der da herrscht unter allen Heiden. Der Leidende ist ihm
auch der Herr, von dem man verkündigt auf Kindeskind.

Auch Jesaja in seinem 53. Kapitel sieht Karfreitag und Ostern
zusammen. Er redet nicht bloß von dem Lamm, das zur Schlacht-
bank geführt wird und verstummt vor seinem Scherer; er preist
auch den Herrn, der aus der Angst und dem Gericht genommen
ist, und dessen Lebenslänge niemand ausreden kann. Er redet von
dem, der in die Länge lebt und auch Gewaltige zur Beute hat.

Und der Heiland selbst, wenn Er Sein Leiden vorausverkün-
digt, sagt jedesmal: „Der Menschensohn wird überantwortet, ver-
spottet, gegeißelt und gekreuzigt werden, und am dritten Tage
wird Er wieder auferstehen“. So sind sie immer eins gewesen, Kar-
freitag und Ostern. Sie sind das Ja und das Amen der Versöhnung.
Karfreitag das Ja und Ostern das Amen. So wollen wir sie heute
zusammen betrachten.

Karfreitag das Ja der Sünde, Ostern das Amen der Offenba-
rung! Karfreitag das Ja des Sohnes, Ostern das Amen des Vaters!
Karfreitag das Ja des Glaubens, Ostern das Amen der Gnade! Kar-
freitag das Nein des Unglaubens, Ostern das Gerichtsamen Gottes!

14



Röm. 4,25

Karfreitag zunächst das Ja der Sünde und Ostern das Amen der
Offenbarung. Nirgends ist die Sünde, seit die Welt steht, in furcht-
barerer Form zum Ausdruck gekommen als am Kreuz auf Golga-
tha. Sie hat entsetzliche Formen und Ausbrüche je und je angenom-
men, aber nirgends entsetzlichere als dort. Wo das Licht am hells-
ten strahlt, ist der Schatten am tiefsten. Dass die Menschheit den
Einzigen unter ihr, der keine Sünde getan hat, nicht tragen konn-
te, Ihn um Seiner Reinheit und göttlichen Erhabenheit willen an
das Kreuz schlug, das ist der Frevel aller Frevel. Dass die Mensch-
heit sich am Höchsten vergreift, an ihrem eigenen Schöpfer, Gott
und Herrn, das ist das Unbegreiflichste vom Unbegreiflichen, und
doch wieder, wenn man die Sünde kennt, so begreiflich. Will sie
doch heute noch im letzten Grunde Gott nicht stehen lassen. Auf
Golgatha ist die Sünde erschienen als das, was sie ist: als Gottwid-
rigkeit.

Und dass es just das höchstgestellte und gottbegnadigste Volk
sein musste, welches diesen Mord veranlasste, das Volk der Of-
fenbarung, jahrhundertelang erzogen durch das Wort, das zeigt
die furchtbare Tiefe und Macht der Sünde im menschlichen Ge-
schlecht. Karfreitag ist das Ja der Sünde! Wer will jetzt noch leug-
nen, dass wir ein sündiges Geschlecht sind, seitdem das Kreuz auf
Golgatha steht? Von der Philosophie der Gottesleugnung, von der
Wahrheitsgleichgültigkeit an bis zur rohesten Blutgier hinab, vom
innersten, selbstischen Neid an bis zur nacktesten Roheit vertier-
ter Kriegsknechte kommen alle Erscheinungen der Sünde hier zum
Ausbruch.

Und alle Großen der Menschen, die Höchsten an Bildung und
Besitz, an Rang und Stellung in der Welt und die Niedrigsten sind
hier gemeinsam vertreten und schäumen ihre Sünden an dem Rei-
nen aus. Staat und Kirche, Regierung und Untertanen, hier sind
sie alle vereinigt im Sündigen. Der Stand der Könige und Fürsten,
der Räte und Minister, der Kirchenfürsten und Kirchenlehrer, der
geistliche und weltliche, der Nährstand und der Wehrstand, alle
stehen sie hier und versündigen sich an dem Einen.

15



Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (Röm. 4,25)!

Und in der Mitte von dem allem das stille, teure Gotteslamm
voll Frieden, voll Liebe, voll Hingabe an Gott und Menschen. Wie
gemein erscheint uns die Sünde in diesem Widerspiel!

Karfreitag ist das Ja der Sünde, nicht nur von Seiten der sün-
digen Menschen, sondern auch von Seiten Gottes. Hier sagt auch
Gott zur Sünde ja. Das heißt, Er zeigt, was sie ist und was ihr Fluch
ist. Sünde gebiert Leiden, innere Leiden, äußere Leiden; Sünde ge-
biert Fluch und Tod und Gericht. Der Tod ist der Sünde Sold, das
ist der Schrei von Golgatha. Das Gericht ist der Sünde Ende, das ist
die Predigt der drei Kreuze von drei Gerichteten. Und ihr innerer
Jammer zeigt die Ewigkeit dieses Gerichts. Ja, schau nur hin, das
ist der Fluch des gottlosen Wesens, wie er sich auch an dir einmal
auswirkt, hier schon und dort einst. Tod und Gericht, Hölle und
Pein heißt das Ende alles gottlosen Wesens.

Karfreitag ist das Ja der Sünde: Es ist der eingeborene Sohn,
der dort leidet. Wie kommt Er, der Sündlose, in solches Gericht?
„Er ist um unserer Sünde willen dahingegeben“, sagt die Schrift.
Gott richtet den Einen für alle. Jetzt wird es erst recht das Ja der
Sünde. Wenn Gott Ihn hingibt, so ist Er also nicht willens, auch
nur eine Sünde ungerichtet zu vergeben; dann gibt es für jeden, der
nur einmal gesündigt hat, nur eins: Sein Urteil. Das mache dir klar,
Karfreitag ist das Ja der Sünde; sie ist Tatsache mit ihrem Fluch und
mit ihrem Gericht. Und du kommst nicht unter ihr hervor durch
dich selbst; nur Gott kann retten.

Darum sieh daneben das Amen von Ostern. Gott hat Seinen
Sohn auferweckt und aufgelöst die Schmerzen des Todes. Christ
ist erstanden; Er ist erstanden zur Rechtfertigung. Gott will nicht
den Tod des Sünders, darum hat Er den Sohn sterben lassen und
den Sohn erweckt, dass in Ihm alles gerichtet, aber auch in Ihm
alles gerettet sei.

16



Röm. 4,25

Ostern ist der Siegesdurchbruch durch Tod und Gericht zum
Leben. Ostern ist das Halleluja der Offenbarung, weil das Alte ver-
gangen und neues Leben aus dem Grab erstanden ist. Ostern heißt:
Das Opfer des Sohnes ist angenommen, die Sünde getilgt, das Ge-
richt aufgehoben in dem Einen, und Leben und unvergängliches
Wesen an das Licht gebracht. So ist Ostern das Amen der Offenba-
rung. Sich an den Osterfürsten hängen in Buße und Glauben heißt,
Vergebung und Leben und Gottgemeinschaft bekommen. Heiliges
Ja, seliges Amen. Angebetet große Gottestatsachen, Karfreitag und
Ostern!

Mit der Auferweckung des Herrn ist aber auch ein zweites Ja
und Amen gegeben. Karfreitag ist auch das Ja des Sohnes und Os-
tern das Amen des Vaters. Gerade Ostern zeigt, dass der Sohn nicht
leiden musste, sondern freiwillig litt. Von Ostern aus wird die Lie-
be in das Licht gestellt, die sich für uns in das Verderben gab. Es
hat nicht so kommen müssen durch die Entwicklung der Verhält-
nisse, es ist nicht der naturgemäße Abschluss einer traurigen Ent-
wicklung, was wir auf Golgatha erleben. O nein! Er ist um unserer
Sünden willen dahingegeben und hat sich freiwillig dahingegeben.
Er hätte Seinen Vater bitten können um mehr denn zwölf Legio-
nen Engel, aber Er wollte so dahingehen. Was unser schönes Kar-
freitagslied „Ein Lamm geht hin und trägt die Schuld“ sagt, das
ist wahr geworden: „Ja, Vater, ja, von Herzensgrund, leg auf, ich
will’s gern tragen“. O Wunderliebe, o Liebesmacht, wir beten an
und danken!

Ostern ist das Amen des Vaters auf dieses Ja der Liebe des Soh-
nes. Der gekreuzigte Sohn sah am Kreuz aus wie ein Dahingegebe-
ner, wie ein Verfluchter. Alle Welt musste Ihn für einen Verführer
halten, für einen, der Schiffbruch erlitten hat, wenn der Vater nicht
für Ihn eintrat in besonderer Weise. Alle Seine Nächsten sind an
Ihm irre geworden. Wie könnte Er Sohn Gottes sein, wenn Er so
endete! Darum hat Ihn Gott auferweckt in dieses Leben zurück.
Um der Rechtfertigung willen ist Er auferweckt. Gott hat Seinen
Sohn und Sein eigenes Wort gerechtfertigt, indem Er Ihn dem Tod
entriss.

17



Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (Röm. 4,25)!

Ohne Auferstehung hat die Sünde und Bosheit und das Gericht
das letzte Wort und die Ungerechtigkeit den Triumph. Gott selbst
wäre ungerecht geworden, eben weil Er die Ungerechtigkeit hät-
te triumphieren lassen, und weil Sein eigenes Wort nicht gestimmt
hätte. Nun ist Gott gerechtfertigt und das Wort Gottes gerechtfer-
tigt und die Menschheit, weil sie einen wirklichen Versöhner hat,
aus der Sünde gerechtfertigt.

So ist die Auferstehung als der Anfang der Verherrlichung des
Sohnes und Seiner Gemeine das Amen Gottes auf das gehorsame
Leidens-Ja des Sohnes. Es wäre ja schrecklich gewesen, wenn Er
Ihn nur geschickt und dann im Elend hätte stecken lassen. Nun
hat Er Ihn erhöht und wieder geholt aus den Toten. Der Sohn lebt,
Er regiert in Ewigkeit. Herrliches Ja der Liebe, herrliches Amen des
Vaters.

Wollen wir nicht auch ja zu Karfreitag sagen, auf dass das
Amen von Ostern unser werde? Ist Karfreitag des Glaubens Ja, so
wird Ostern das Amen der Gnade sein. Gewiss, der Glaube sagt
zu Karfreitag ja. Er sagt: „Er ist um unserer Sünde willen dahin-
gegeben“. Der Gläubige anerkennt seine Sünde und sein Gericht.
Karfreitag ist für uns Bußtag.

Ach, Herr, was Du erduldet,
Ist alles meine Last,
Ich, ich hab es verschuldet,
Was Du getragen hast.
Schau her, hier steh ich Armer,
Der Zorn verdienet hat.1

1Aus der dritten Strophe des Liedes „O Haupt voll Blut und Wunden“ von
Paul Gerhardt (1607–1676).

18



Röm. 4,25

Wer zur Sünden- und Gerichts-Tatsache des Karfreitags nicht
ja sagt, wird die Heilstatsache des Karfreitags nie verstehen und
noch weniger das Amen von Ostern. Das ist der Weg zum Leben,
das ist der Weg zur Gottes- und Heilandserkenntnis. Zu Karfreitag
ja sagen, das heißt zunächst zu der eigenen Sünde ja sagen – ich bin
ein Sünder und ich habe gesündigt; und dann zum Gericht ja sagen
– ich habe die Verdammnis verdient. Hast du das schon getan?

Wir singen immer zu Weihnachten: „Welt ging verloren, Christ
ist geboren, freue, freue dich, o Christenheit!“. Warum können sich
so wenige freuen am Heiland und an den herrlichen Taten Gottes?
Weil sie doch nie sich selbst wirklich für verloren gehalten haben.
Darum frage ich dich noch einmal unter dem Kreuz von Golgatha:
Glaubst du, dass du das verdient hast, glaubst du an dein Gericht;
glaubst du, dass Gott keine einzige Sünde vergibt und keine unge-
richtet vorübergehen lässt? Du meinst, das ist entsetzlich! Das ist
es auch! Aber sieh, solchen Gläubigen von Karfreitag zieht Ostern
herauf als ein seliges Amen der Gnade.

„Er ist um unserer Gerechtigkeit willen auferweckt“. Ostern
bewährt das Leiden von Karfreitag als ein stellvertretendes für uns.
So, wie der Heiland befreit wurde, so auch du. Wenn du an Karfrei-
tag glaubst, tut der Vater an dir dasselbe, was Er am Sohn tat, und
wird dir dasselbe, was Er dem Sohn ward: ein gnädiger Vater, der
auferweckt. Karfreitag und Ostern zusammen sind unsere Versöh-
nung. Karfreitag deckt zu mit dem Blut Christi, Ostern deckt auf,
durchbricht, schafft Zugang und Zugangsrecht. Wir dürfen nun
Vater sagen, Gemeinschaft haben, Leben haben, im Frieden stehen.
Gern will ich mich richten, dass ich frei werde; gern mich beugen,
dass ich erhöht werde. Ich will ja sagen zu meiner Sünde, dass die
Gnade Amen sage zu meiner Rettung. Ich will mich der Sünde ge-
kreuzigt halten und leben in Gott durch Christus, den Auferstan-
denen. Das sei Amen zwischen uns, gekreuzigter und auferstande-
ner Heiland!

19



Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (Röm. 4,25)!

Wehe denen, die zu Karfreitag nein sagen; ihnen wird Ostern
ein Gerichtsamen sein. Ja, leider sind viele so verblendet, dass sie
zu Karfreitag nein sagen. Sie behaupten: Es gibt keine Sünde; das
sind lauter Naturtriebe, und was Natur ist, ist göttlich. Das Selbs-
tische ist bloß das Herrenmäßige im Menschen, das soll nicht un-
terdrückt werden, nein, das soll gerade aufleben, dann wird man
ein rechtes Glied der Gattung Mensch. Sünde ist bloß eine Hypno-
tisierung; man hat es uns so eingetrichtert, jetzt haben wir Angst.
Es gilt mit freiem Mut, den alten Kram abzuschütteln. Sündhaft
ist nichts. Fehler, nun ja, Fehler, die hat jeder, aber das ist nicht so
schlimm, dass Gericht und Verlorenheit ihr Lohn wären. Gott ist
Liebe, Er kann nicht richten, und wenn tausendmal steht: „Gottes
Zorn vom Himmel wird geoffenbart über alles gottlose Wesen“.
Das hat Paulus vor 2000 Jahren geschrieben, das gilt nicht mehr für
uns.

So sagt man zum Karfreitag nein. Sagt auch zur Liebe vom Kar-
freitag nein. Natürlich, wer das Gericht des Karfreitags nicht an-
erkennt, kann auch die Liebe nicht sehen. Dass der Eine für uns
alle gelitten, das ist Torheit in den Augen derer, die die Sünde ver-
werfen. Wehe euch, euch wird Ostern ein Gerichtsamen sein. Was
werdet ihr machen, wenn der Auferstandene mit den Wundmalen
verklärt einst vor euch stehen wird? Der Herr lebt, und Er kommt
wieder, und ihr werdet den sehen, den ihr verworfen habt. Der
Tag Seiner Rechtfertigung kommt. Er ist auferweckt zur Rechtfer-
tigung. Das wird euer Gericht sein, wenn der Lebendige, der euch
retten wollte und euch verkündigt wurde als Retter, vor euch ste-
hen wird, von euch hier verachtet, nun aber euch richtend. Kehret
um, dass Ostern nicht ein Gerichtsamen werde!

Bei uns soll es so verbleiben: „Ja, mein Jesu, lass mich nie ver-
gessen meine Schuld und Deine Huld!“ Dann wird es auch dabei
verbleiben, dass wir mit Freuden rufen: „Amen, ja komm, Herr
Jesu!“. Wer mit Ihm gekreuzigt ist, kann sich Seiner Auferstehung
freuen in Ewigkeit. Wer ja sagt zum Kreuz, für den ist die Ewigkeit
lauter seliges Amen!

23. März 191320



Gläubige Zielgewissheit (Röm. 5,6-11)

Gläubige Zielgewissheit (Röm. 5,6-11)

„5,6 Denn auch Christus, da wir noch schwach waren
nach der Zeit, ist für uns Gottlose gestorben.
5,7 Nun stirbt kaum jemand um eines Gerechten wil-
len; um des Guten willen dürfte vielleicht jemand
sterben.
5,8 Darum preiset Gott seine Liebe gegen uns, dass
Christus für uns gestorben ist, da wir noch Sünder
waren.
5,9 So werden wir ja viel mehr durch ihn bewahrt wer-
den vor dem Zorn, nachdem wir durch sein Blut ge-
recht geworden sind.
5,10 Denn so wir Gott versöhnt sind durch den Tod sei-
nes Sohnes, da wir noch Feinde waren, viel mehr wer-
den wir selig werden durch sein Leben, so wir nun
versöhnt sind.
5,11 Nicht allein aber das, sondern wir rühmen uns
auch Gottes durch unseren Herrn Jesus Christus,
durch welchen wir nun die Versöhnung empfangen
haben.“ Röm. 5,6-11

Der Apostel Paulus tut uns heute durch den Geist einen großen
Dienst: Er stärkt, gründet und befestigt unsere gläubige Zielge-
wissheit. Dem lebendigen Glauben ist durchs Wort der Verheißung
ein so hohes und herrliches Ziel gegeben, dass es dem kämpfen-
den und ringenden Kind Gottes gar manchmal fast zu hoch und
zu groß erscheinen will. Miterben Christi, königliche Priester, Teil-
haber der Herrlichkeit des Sohnes, Mitherrscher und Mitrichter in
Seinem Königreich! Kann ich armer, sündiger Wurm das wirklich
erreichen in Christus? Ist es nicht nur Traum und Hirngespinst?
Und werde ich schlechter Kämpfer und oft müder und matter Rin-
ger tatsächlich dahin gebracht werden können?

21



Gläubige Zielgewissheit (Röm. 5,6-11)

Dazu tragen wir diese Hoffnung in irdischen und irdenen Ge-
fäßen. Der Leib der Nichtigkeit macht uns noch viel zu schaffen.
Wir sehnen uns, oft sehr beschwert, nach dieses Leibes Erlösung.
Und unsere Wege, die wir hienieden zu gehen haben, sehen oft
gar nicht danach aus, als ob wir zu etwas Hohem und Herrlichem
bestimmt wären. Wir erleben irdisch gegenwärtig oft das gerade
Gegenteil von dem, was wir glaubend in Christus hoffen. Da will
manchem die lebendige Hoffnung und die gläubige Gewissheit
der hohen Herrlichkeit schwinden.

Und doch, wir können nicht aufrichtig kämpfen und nicht ge-
wisse Tritte tun, wenn wir nicht außer der Heilsgewissheit auch die
Herrlichkeitsgewissheit haben. Wer könnte den Weg der Selbstver-
leugnung und der Selbstentäußerung gehen, den Weg des Gehor-
sams ins Kreuz hinein, wenn er nicht gewisslich wüsste, dass die-
ser Weg zur Herrlichkeit führt! Mangelnde Gewissheit der Herr-
lichkeit gibt allmähliches Glaubens- und Lebens-Siechtum. Da
müsste jener selige Grundzug der Glaubenskämpferschaft bald
schwinden: die Freudigkeit. Darum sind wir dem Apostel Paulus
und in Ihm dem Herrn sehr dankbar, dass wir heute die Herrlich-
keitsgewissheit so mächtig gestärkt und gegründet bekommen.

Die Herrlichkeitsgewissheit ruht auf der Heilsgewissheit. Wer
diese nicht hat, kann jene nicht haben. Gerade die recht verstande-
ne, begriffene und ergriffene Heilsgewissheit gibt eine klare und
tiefe Herrlichkeitsgewissheit. Darum legt der Apostel erst unser
Heil in Christus uns so recht auseinander, um dann unsere Herr-
lichkeit in Christus uns gewiss und fest zu machen. Wie steht es
bei dir? Bist du heilsgewiss? Bist du gerettet? Hast du Vergebung
der Sünden, Leben und Seligkeit im Blut des Lammes? Und bist
du dann auf diesem Grund auch herrlichkeitsgewiss? Kannst du
in dieser Gewissheit kämpfen und überwinden?

22



Röm. 5,6-11

Siehe, deine Rettung ist größer als deine Herrlichmachung! Das
ruft dir Paulus heute zu. Wir fassen das vielfach umgekehrt. Wir
meinen, unsere Herrlichmachung sei größer als unsere Rettung.
Aus diesem verkehrten Anschauen der Dinge kommt viel Unge-
wissheit, Zagen und Zaudern.

Mit dem Heil und der Herrlichkeit verhält es sich wie mit der
Geburt und dem Wachstum. Die unter Wehen erfolgte Geburt ist
viel größer als das Wachsen, denn in der Geburt, in dem Gebo-
renen ist das ganze Wachsen schon samentlich enthalten. Bei den
irdischen Geburten geschieht es zwar, dass das Wachstum unter-
bleibt. Die irdischen Geburten geschehen eben in das Gesetz der
Sünde und des Todes hinein. Die neue, die göttliche Geburt ge-
schieht in das Gesetz des Geistes in Christus Jesus hinein. Diese
Geburt ist eine ewige Lebensgeburt. An ihr ist nichts Sündiges, To-
desmäßiges; sie hat auch ihr Wachstum. Dieses Wachsen aber in
ihre Herrlichkeit hinein ist kleiner als die Geburt. Darum darf ein
Neugeborener, ein Glaubensmensch, aufgrund dessen, was an ihm
und in ihm geschehen ist, auch eine feste und untrügliche Herrlich-
keitsgewissheit haben. Der in euch angefangen hat das gute Werk,
der wird es auch vollenden bis auf Seinen Tag.

Um uns die ganze, überragende Größe des uns im Heiland ge-
gebenen und gewordenen Heils vor Augen zu führen, sagt Pau-
lus in unseren Versen, Christus sei für uns gestorben, da wir noch
schwach waren (Vers 6); ja, Er sei für uns gestorben, da wir noch
Gottlose waren (Vers 6). Und wiederum, Er sei für uns gestorben,
da wir noch Sünder waren (Vers 8); ja, wir seien versöhnt durch
Ihn, da wir noch Feinde waren (Vers 10). Der Apostel häuft die
Ausdrücke unseres Zustandes vor unserer Errettung: Schwache,
Gottlose, Sünder, Feinde; so ruft er vierfach aus.

23



Gläubige Zielgewissheit (Röm. 5,6-11)

• Ja, von Natur aus sind wir Schwache. Wir sind hineingebannt
in einen Schwachheits- und Todesleib voller Krankheit und
Elend. Wir sind durch diesen schwachen Todesleib in See-
le und Geist vielfach gehemmt und gebunden, ja manchmal
völlig zusammengeworfen. Wir sind auch schwach an See-
le und Geist. Wir sind im Ichwesen und im seelischen Be-
gehrungswesen gebunden. Und wir sind nicht imstande, von
uns aus dieses demütigende Gesetz der Sünde und des Todes
zu durchbrechen.

Wollen haben wir wohl, aber vollbringen das Gute finden
wir nicht. Die ganze Menschheit hat bis heute aus diesem
seelisch-leiblichen Elend noch keine Erlösung gefunden. Im
Gegenteil, soweit es das Naturwesen angeht, sinkt sie immer
tiefer hinein.

• Aber nicht nur Schwache, wir sind auch Gottlose von Na-
tur. Es mangelt uns die Ehrerbietung, Achtung, Furcht und
Scheu vor Gott, welche wir billig haben sollten. Unser natür-
licher Mensch fürchtet alles andere mehr als Gott. „Es ist kei-
ne Furcht Gottes vor ihren Augen“. Ohne Gott und Gottes-
furcht können wir von Natur leichtlich leben. Gott, die große
Eins, das große A, ist den meisten Menschen eine Null.

• Darum sind wir auch, wie Paulus sagt, Sünder. Wir sind Ab-
wegige, die nicht auf Gottes, sondern auf eigenen und der
Menschen Wegen gehen. Unsere Linien laufen nicht von Gott
aus und zu Gott hin, sondern von uns und der Welt aus und
wieder dahin. Wir gingen alle in der Irre, ein jeglicher sah auf
seinen Weg.

• Aus solchem Sündenwesen geht dann die Feindschaft gegen
Gott hervor. Wo Gott hereinleuchtet hereinspricht, hereinhan-
delt, da ist’s uns Eigenwegigen nicht recht. Wir mögen das
göttliche Leben nicht, weil wir das unsere mögen. Unser na-
türliches Herz ist Gott immer zuwider.

24



Röm. 5,6-11

Als wir nun, ja weil wir nun in solchem Zustand waren: Schwa-
che, Gottlose, Sünder und Feinde, hat uns Gott in Seinem lieben
Sohn versöhnt und errettet. Für solche Elenden und Todesleute gab
Er Ihn hin in ihr Elend und in ihren Tod. Das ganze göttliche Ge-
richtsfeuer nahm der Sohn auf sich und starb für diese gottlosen
Feinde. Ja, wir haben Gott gar nichts gebracht oder getan; wir hat-
ten Gott gar nichts anzubieten, als Er uns im eigenen Sohn erlöste.
Die gottlosen Feinde umfasste Er; für sie gab Er, sie selig zu ma-
chen, den eigenen Sohn in die Schmach dahin.

Und als Sünder, Gottloser und Feind ergreife ich die dargebo-
tene Gnade, Versöhnung und Liebe.

Ja, mein Jesu, lass mich nie vergessen
meine Schuld und Deine Huld.
Als ich in der Finsternis gesessen,
trugest Du mit mir Geduld;
hattest längst nach Deinem Schaf getrachtet,
eh es auf des Hirten Ruf geachtet,
und mit teurem Lösegeld
mich erkauft von dieser Welt.2

Wenn die Schrift sagt: „Liebet eure Feinde; segnet, die euch
fluchen; bittet für die, so euch beleidigen und verfolgen“, so
dünkt uns dies unbegreiflich schwer; der Heiland aber ist für Seine
Feinde in den Tod gegangen.

Um uns dieses jedes irdische Maß unendlich Übersteigende
recht groß zu machen, sagt der Apostel:

„Nun stirbt kaum jemand um eines Gerechten willen.“
Röm. 5,7

2Dritte Strophe des Liedes „Eines wünsch ich mir“ von Albert Knapp (1798–
1864).

25



Gläubige Zielgewissheit (Röm. 5,6-11)

Das ist eine rare Sache, dass einer aus reiner Liebe für einen
anderen sein Leben hergibt. Und wenn der andere der Liebste wäre
und mir lauter Gutes erwiesen hätte – für ihn sterben! Das wirst
du wenig finden; der Mensch hat sein eigenes Leben zu lieb. Auch
da, wo wir sehen, dass Menschen ihr Leben für andere einsetzen,
denken sie doch fast immer, ihr Leben dabei zu erhalten.

Wir haben das große Grubenunglück in Dortmund gehabt.
Hunderte sind in die vergasten Gruben gegangen, die armen Ka-
meraden herauszuholen. Wir neigen uns vor diesen Männern.
Aber eins ist doch ganz gewiss, so hoch uns diese Rettungsmann-
schaften stehen, jeder dachte doch, selbst wieder lebendig her-
auszukommen.

Und für einen Feind ist keiner hineingegangen, um dort zu
retten und selbst für ihn zu sterben. Ja, für einen Gerechten wird
kaum jemand sterben. „Für eine gute und große Sache“, so heißt
es wohl wörtlich, „möchte wohl einer sein Leben einsetzen“.
Das hat man schon gehört und gelesen, dass einer für etwas ganz
Großes und Gewaltiges sein Leben drangab. Aber dabei wird eben
er selbst auch groß und gewaltig. Das feuert an.

Aber für Gottlose, Schwache und Elende, für Sünder und Fein-
de zu sterben, welche Schmach! Das aber tat der Herr, was nie je-
mand getan noch jemals jemand tun wird. Das ist göttliche Tat, sagt
Paulus, keine irdisch-menschliche.

„Hier preist Gott seine Liebe gegen uns, dass Chris-
tus für uns gestorben ist, da wir noch Sünder wa-
ren.“ Röm. 5,8

Das heißt eigentlich: Hier richtet Gott Seine Liebe gegen uns
auf und stellt sie vor uns hin, indem Er für Sünder den Sohn gab.
Das ist die größte und wunderbarste Liebe, die ausgedacht, nein,
die eben nicht ausgedacht werden kann, die nur Gott offenbaren
konnte. Dass Gott der Gottlosen Schmach selbst tragen würde, das
ist das Unbegreifliche, aber doch wahrhaftig Geschehene.

26



Röm. 5,6-11

Und sieh, wenn du nun als schwacher, gottloser, sündiger
Feind Gottes diese Erlösung und Versöhnung für dich annimmst,
wenn du diese ausgestreckte Liebeshand Gottes ergreifst, dann ist
an dir das Größte geschehen, was zwischen Himmel und Erde je
geschehen kann, du bist ein geretteter Sünder, ein gottverbunde-
ner Gottloser, ein geliebter Feind.

Zwischen dir und Gott ist alles aus und abgemacht; im Frieden
des versöhnten Gottes darfst du leben und weben. Kannst du da-
von etwas begreifen, dass du als Schwacher, Gottloser, Sünder und
Feind von Gott im gekreuzigten Sohne geliebt bist, welcher den
Feuerfluch und Todesbann von Schwachheit, Gottlosigkeit, Sünde
und Feindschaft selber trug? Wird dir das bei vertiefter Sündener-
kenntnis immer größer, immer unfasslicher und doch immer fester
erfasst? Sieh, dann hast du das Größte erlebt, was ein Mensch erle-
ben kann: Gottes unendliches Gnaden-Erbarmen, wie es dich liebt.

Wenn du aber das in Buße und Glauben erlebt hast, dann kann
und darf dir nichts mehr zweifelhaft sein, was Gott in Christus
noch an dir tun will. Wer die Rettung hat, darf an der Rettungsaus-
wirkung nicht verzagen. Denn wozu bist du denn gerettet, doch
zu nichts anderem, als dass die Rettung all ihre Gnaden an dir
zur Durchführung bringe! Wenn einer aus dem Wasser gerettet ist,
dann wird er doch auch getrocknet; und wenn einer aus dem Feuer
gerettet ist, dann wird er doch auch verbunden und geheilt.

Darum sagt Paulus:

„So werden wir ja viel mehr durch Ihn bewahrt wer-
den vor dem Zorn, nachdem wir durch Sein Blut ge-
recht worden sind.“ Röm. 5,9

Dieses „ja viel mehr“, welches unser neunter Vers enthält und
welches im zehnten Vers noch einmal vorkommt und im elften
Vers verstärkt wird mit den Worten: „nicht allein aber das, son-
dern auch noch dazu“, das zeigt uns an, wie ganz untrüglich ge-
wiss unsere Herrlichkeitshoffnung sein darf.

27



Gläubige Zielgewissheit (Röm. 5,6-11)

Aber die Heilsgewissheit muss da sein, das Blut Christi für
uns Sünder muss ergriffen sein. Das ist’s, warum viele kein klares
Hoffnungs- und Herrlichkeitsziel haben, weil es mit der Rettung
in der Vergebung der Sünden noch nicht zu Stand und Wesen ge-
kommen ist. Wer nicht in Buße und Glauben den Sünderheiland
immer tiefer erfasst, wird den Herrlichkeitsheiland nicht zielfest
fassen können.

„Nachdem wir in Seinem Blut gerecht geworden sind“, sagt
darum Paulus fest und bestimmt. Ist das geschehen, dann werden
wir ganz gewiss vollends durchgerettet werden durch allen Zorn.
Muss der Herr auf unserem Weg noch durch Feuergerichte mit uns,
wir werden als Errettete in allem die Liebe Gottes glauben und
fassen können. Errettete bringt kein Feuer um. Es läutert sie und
gründet sie tiefer. Und all der Zornes-Feuer-Eifer Gottes, welcher
für die Welt noch nötig ist – die Geretteten und Gerechtfertigten,
die Kinder im Geist haben diesen Zorn nicht mehr zu fürchten:

• Wenn die schweren Zornesgerichte des antichristlichen Rei-
ches dieses zerbrechen werden, dann sind die Gläubigen
schon bei ihrem Heiland.

• Wenn am Ende des Diesseitskönigreiches Christi Gog von
Magog kommt mit seinen Scharen, dann werden die Gläu-
bigen mit ihrem Herrn ihn vernichten dürfen.

• Wenn das Jüngste Gericht kommt, dann werden die Gläubi-
gen Mitrichter sein.

Kein Zorngericht kann die ereilen, welche errettet sind vom zu-
künftigen Zorn. Wir waren von Natur Kinder des Zorns wie alle
anderen. Aber Er ist für uns gestorben, und das haben wir ergrif-
fen; nun sind wir geliebt. Fass es gewiss, kein Zorn kann dich mehr
treffen!

28



Röm. 5,6-11

„Und wenn wir als Feinde versöhnt sind durch den
Tod Seines Sohnes, wieviel mehr werden wir vollse-
lig werden durch Sein Leben, nachdem wir nun ver-
söhnt sind.“ Röm. 5,10

Wer ins Leben Gottes und in die Gemeinschaft des liebenden
Gottes durch Versöhnung eingetreten ist, bei dem geht es aus Le-
ben in Leben, sei es auch durch viele Kämpfe. Wer den Gestorbe-
nen hat, der hat auch den Erstandenen; und wer den Erstandenen
hat, der wird nimmermehr sterben. In geistleiblich verklärtem Le-
ben werden wir mit Jesus vereinigt werden in Seiner Zukunft. Wir
werden als Sein Lebensleib mit Ihm erscheinen auf Zion zur Auf-
richtung Seines Reiches; wir werden mit Ihm herrschen die tau-
send Jahre; wir werden mit Ihm herabfahren auf die neue Erde.

Das sind lauter wachstümliche Lebensoffenbarungen für die
Versöhnten in Christus. Ist der Grund da, so ist auch das Ziel da,
und dies um so viel mehr, als es größer ist, dass Er Sünder und
Feinde versöhnte, als dass Er Geliebte mit sich führt. Lasst’s euch
nicht nehmen, ihr Gläubigen, die Herrlichkeitsgewissheit ist euer.
Und Paulus führt aufs Höchste:

„Nicht allein aber das, sondern wir rühmen uns auch
Gottes durch unseren Herrn Jesus Christus, durch
welchen wir nun, d. h. gegenwärtig, die Versöhnung
empfangen haben.“ Röm. 5,11

Im Heiland ist Gott unser. Wir sind Gottes Erben und Miter-
ben Christi. In der Gottherrlichkeit Christi dürfen wir bei Ihm sein,
teilhaftig geworden der göttlichen Natur. Die Gläubigen stehen im-
mer auf Gottes und Jesu Seite, nachdem Jesus sich einmal auf ihre
Seite gestellt hat. In der Gemeine wird die Fülle des, der alles in
allem erfüllt, wohnen. Darum rühmt sie sich Gottes. Und das darf
sie und kann sie, weil das Größte schon an ihr geschehen ist. Sie
hat die Versöhnung, als sie noch Feindin war, empfangen.

29



Gläubige Zielgewissheit (Röm. 5,6-11)

Das halte dir also stets vor, wenn du im Glauben stehst: Das
Größte ist an mir geschehen, wieviel mehr wird Er das Wachstüm-
liche auch noch schaffen.

Darin lass dich durch keinen Kampf, keine Anfechtung und
kein Kreuz irremachen. Kämpfe sie alle im Glauben nieder. Beden-
ke, was an dir geschehen ist, da du schwach, gottlos, sündig und
feindselig warst, und sei gewiss, dass Er dich durchbringen wird,
dessen geliebtes, gerettetes, versöhntes Eigentum du bist.

Fasse es und glaube es: Welche Er berufen hat, die hat Er auch
gerecht gemacht; und welche Er gerecht gemacht hat, die hat Er
auch herrlich gemacht. Nimm das Vollkommene gläubig im Samen
und kämpfe täglich, als hättest du schon alles, so wirst du deiner
Herrlichkeit täglich näher rücken. Treu ist Er, der uns gerufen hat.
Er wird’s auch tun!

8. März 1925

30



Aus der Adams- in die Christuslinie (Röm. 5,18-21)

Aus der Adams- in die Christuslinie (Röm. 5,18-21)

„5,18 Wie nun durch eines Sünde die Verdammnis über
alle Menschen gekommen ist, so ist auch durch eines
Gerechtigkeit die Rechtfertigung des Lebens über al-
le Menschen gekommen.
5,19 Denn gleichwie durch eines Menschen Ungehor-
sam viele Sünder geworden sind, also auch durch ei-
nes Gehorsam werden viele Gerechte.
5,20 Das Gesetz aber ist neben eingekommen, auf
dass die Sünde mächtiger würde. Wo aber die Sün-
de mächtig geworden ist, da ist doch die Gnade viel
mächtiger geworden,
5,21 auf dass, gleichwie die Sünde geherrscht hat zum
Tode, also auch herrsche die Gnade durch die Gerech-
tigkeit zum ewigen Leben durch Jesus Christus, unse-
ren Herrn.“ Röm. 5,18-21

Zwei Menschheitslinien laufen durch die ganze Geschichte der
gefallenen Welt: die Adamslinie und die Christuslinie. Der Adams-
linie gehören wir alle durch die natürliche Geburt an, der Chris-
tuslinie sollen wir durch Glauben und Wiedergeburt angehören.
Das ist der Grundinhalt des Evangeliums, das wir verkündigen,
die Menschen aus der Adamslinie heraus- und in die Christuslinie
hineinzurufen. Warum das hochnötig ist für uns, aus der Naturli-
nie in die Geistes- und Glaubenslinie überzutreten, und warum das
eine rechte Freudenbotschaft ist, dass wir von der einen Seite auf
die andere übertreten können und dürfen, das sagt unser heutiges
Textwort. Dreifach gesteigert will es uns den Ruf in die Gewissen
hämmern: Heraus aus der Adamslinie, hinein in die Christuslinie!

31



Aus der Adams- in die Christuslinie (Röm. 5,18-21)

Die Menschheit ist wurzelhaft und zielmäßig eine. Wir sehen
das in unserer Zeit gar deutlich, wie schon auf dem Gebiet des
Weltwesens die Menschheit sich immer mehr zusammenzieht und
zusammenbündelt. So sehr sich durch das Sündenwesen die Ge-
gensätze in ihr auch vertiefen, so ringen doch alle Bewegungen
auf allen Gebieten nach Weltumspannung und nach Erfassung der
ganzen Menschheit.

Auch die adamitische Linie erstrebte immer vom Turmbau zu
Babel an bis heute eine Einheit der Menschheit; nur ist es ihr nie ge-
lungen, sie dauernd herzustellen. Der Spaltpilz der Sünde hat alle
ihre Gebilde immer wieder zersprengt. Das Weltmonarchienbild
Daniels zeigt deutlich dieses Bestreben an. Auf einen einheitlichen
Menschheitsleib soll alles hinauslaufen. Das ist auch der innerste
Sinn des gegenwärtigen Völkerbundes.

Was die adamitische Linie stets will und doch nie bleibend er-
reicht, das hat und ist und wird immer mehr die Christuslinie, ein
Leib unter einem Haupt. Dieser Herztrieb der Menschheit auf Ein-
heit hin, welchen die Gnade in Christus auch noch einmal befriedi-
gen wird, ist der gewaltige Beweis, dass die Menschheit auch aus
einer Wurzel stammt.

Diese Wurzel ist Adam. Nicht Adam und Eva, das sagt die
Schrift nicht, sondern Adam – denn Eva ist selbst wieder aus
Adam. Die Menschheit ist ganz streng einheitlich schon von Na-
tur, wie sie auch geistlich streng einheitlich ist: aus Christus und in
Christus.

Aber wozu braucht denn die Menschheit, wenn sie so streng
einheitlich ist, zwei Linien? Warum kann sie nicht nach dem natür-
lichen Verlauf von Adam und in Adam zu ihrem großen Einheits-
ziel wachsen? Was will der andere, der zweite Adam, Christus?
Wenn es so wäre, wie viele meinen, dass auch der jetzige Mensch
noch das reine Ebenbild Gottes darstellte, dann brauchten wir al-
lerdings keine zweite Linie.

32



Röm. 5,18-21

Aber so ist es nicht. Der erste Mensch Adam ist aus der göttli-
chen Linie gefallen. Was nun mit ihm zusammenhängt, trägt nicht
mehr reines Gottesbild an sich, sondern Adams gefallenes Bild.
Ausdrücklich heißt es in 1. Mo. 5, dass nach dem Fall Adam einen
Sohn zeugte, der seinem Bilde ähnlich war.

Erst in Christus ist das wahrhaftige Gottesebenbild wieder
Mensch geworden und rein bewahrt geblieben ohne Sünde, und
erst in Ihm kann die wahre, gottgewollte Menschheitslinie wieder
werden. Daher der Ruf: Heraus aus der Adamslinie, hinein in die
Christuslinie! Hören wir genauer, wie der Apostel seinen Ruf für
unsere Gewissen schärft. Er sagt:

„Wie nun durch eines Sünde die Verdammnis über alle
Menschen gekommen ist.“ Röm. 5,18

Damit meint er Adam. Wir müssen hier zum Verständnis etwas
tiefer eindringen. Das Wort der Schrift, welches unser Luther hier
mit „Sünde“ übersetzt, heißt eigentlich „Danebenfallen“. Durch
den „Danebenfall“ oder auch „Fehltritt“ des einen ist über al-
le Menschen ein Verdammungsurteil oder auch Gerichtsurteil ge-
kommen. Dieses Wort „Fehltritt“ oder „Danebentappen“ scheint
uns nicht auf das zu gehen, was wir gewöhnlich Sündenfall nen-
nen. Davon redet der Apostel im nächsten Vers (Vers 19), wo er von
Ungehorsam spricht.

Das Danebentappen scheint uns vielmehr dort geschehen zu
sein, wo Adam neben die großen, göttlichen Menschheitsgesetze
tappte und ein Weib neben sich haben wollte, während Gott Mann
und Weib ursprünglich ineinander geschaffen hatte. Wir möch-
ten diesen Vorgang vergleichen mit einem Naturforscher, welcher
einem noch unbekannten, aber doch vorliegenden Naturgesetz
nachgeht und beim Forschen danebentappt, d. h. er fällt aus der
Linie des Naturgesetzes.

33



Aus der Adams- in die Christuslinie (Röm. 5,18-21)

Geschieht das, so fällt er sofort unter den Gerichtsspruch des
Naturgesetzes, d. h. es schädigt oder tötet ihn gar. Der Naturfor-
scher hat das natürlich nicht gewollt, aber er hat offenbar nicht
genug aufgepasst. Solches Danebentappen mit dem folgenden Ge-
richt passiert auf dem Gebiet der Natur alle Tage.

Das ist nun auf dem ungleich verantwortungsvolleren Gebiet
des Menschheitslebens Adam auch passiert. Es musste nicht so
sein. Er hätte bei genauem Bleiben im Herrn die rechten Linien fin-
den können. Es liegt hier schon ein falsches In-sich-selbst-Stehen
vor. Das ist seine Schuld. Die Ich-Loslösung begann. Und die Folge
war, wie bei allen nicht beachteten Lebensgesetzen, der Gerichts-
schlag.

Dieser hat sich erst nach weiterem Fallen ganz ausgewirkt, lag
aber bei der Trennung des Weibes vom Mann schon vor. Darum
kommt dort in 1. Mo. 2,21 auch der Schlaf vor, dieser Bruder des
Todes. Noch nicht der Tod, aber der Schlaf. Wer denkt hier nicht
an die vielen verhängnisvollen Stellen vom Schlaf und von Schla-
fen auch im Neuen Testament. Durch das eine Danebentappen ist
die enge Lebensverbindung mit dem ewigen Urquell schon etwas
gelöst woden, und Licht und Kraft konnten nicht mehr voll durch,
wie bei einem verletzten elektrischen Leitungsdraht. Das ist das
Gericht, das endlich zur vollen Lösung und zum Fluch führte.

So liegt also seit dem Fehltappen des einen ein Gerichtsfluch
auf der ganzen Linie. Ist der Stammvater nicht mehr angeschlos-
sen, so sind’s die Nachkommen auch nicht. Ist am Anfang die Ver-
bindung zerrissen, so ist sie für die ganze Leitung zerrissen. So
steht die Menschheit von Adam an unter einem Gerichtsurteil.

Dieses Urgericht wirkt sich in immer umfassenderen und tief-
greifenderen Gerichten an der ganzen Menschheit wachstümlich
aus. Sind wir darum nur natürlicherweise geboren aus Adam, so
stehen wir und bleiben stehen unter dem Gerichtsprozess jetzt und
in die Ewigkeiten. Das ist das entsetzliche Verhängnis für uns und
unsere Kinder, wenn wir natürliche Menschen bleiben.

34



Röm. 5,18-21

Aber, so wirfst du ein, das ist ja furchtbar ungerecht von Gott,
ja geradezu entsetzlich, weil der eine danebentappte, die ganze
Menschheit darunter leiden zu lassen. Nun, ist es noch nie vor-
gekommen, wenn einer irgendwo und -wie danebentrat, dass Tau-
sende, ja Millionen leiden mussten? Denke an Weltkrieg und Revo-
lution! Leidet, wenn in der Familie der Vater danebentappt, nicht
die ganze Familie, ja oft ganze Geschlechter? Aber damit ist Gott
nicht gerechtfertigt, ich weiß es, die Tatsache ist noch schwerer.
Doch höre Paulus! Wie nun durch eines Sünde die Verdammnis
über alle Menschen gekommen ist, also ist auch durch Eines Ge-
rechtigkeit die Rechtfertigung des Lebens über alle Menschen ge-
kommen.

Dieser Eine ist der Sohn Gottes, als Mensch: Jesus Christus.
Sieh, dieser Sohn ist in der Verheißung und im Opfer schon an die
Schwelle des verlorenen Paradieses gestellt worden. Er ist im Lauf
der Zeiten immer klarer und heller verheißen worden. Jedermann
konnte von Anfang an im Glauben sich auf Seine Seite stellen. Und
viele von Abel an über Seth, Henoch und Noah hin sind aus der
Adamslinie in die Linie des Sohnes Gottes, des Herrn, eingetreten.

In der Fülle der Zeiten ist Er dann erschienen als Jesus Christus.
Er ist nun der, welcher von Ewigkeiten her durch die Zeiten hin-
durch, welcher auch als Mensch wie wir, niemals danebentappte.
Er ist ohne Ausnahme stets in den Vaterlinien geblieben. Darum ist
nun auch in Ihm kein Gerichtsspruch, vielmehr ruht auf Ihm das
Wohlgefallen des Vaters. Das ist dieses Einen Gerechtigkeit, wie
Luther sagt.

Wer nun aus der Adamslinie, aus dieser Gerichtslinie, her-
austritt und im Glauben zu Ihm übertritt, in Ihn eintritt, für den
ist der Gerichtsspruch aufgehoben, er ist in Ihm angesehen als
ein völlig Gerechter und hat den Anschluss ans ewige Leben: Die
Rechtfertigung des Lebens in Friede und Freude im Heiligen Geist
kommt über solche. Gottes Liebe gehört ihnen voll und ganz wie
dem Sohn. Darum höre: Heraus aus der Adamslinie, hinein in die
Christuslinie!

35



Aus der Adams- in die Christuslinie (Röm. 5,18-21)

Doch mit noch Schwererem ist die Adamslinie belastet. Paulus
sagt:

„Gleichwie durch eines Menschen Ungehorsam die
Vielen zu Sündern geworden sind.“ Röm. 5,19

Es ist ein wunderliches Wort, das Paulus an dieser Stelle für
„Ungehorsam“ gebraucht. Es heißt eigentlich „Vorbeihören“. Also
durch das „Vorbeihören“ des einen sind die Vielen, d. h. eben alle,
die mit ihm zusammenhängen, Sünder oder auch „Vorbeihörer“
geworden. Dies geht nun schon klarer und heller auf den eigentlich
sogenannten Sündenfall. Dort am Baum der Erkenntnis haftete ein
Wort Gottes, ein unmissverständliches Wort Gottes. „Nicht essen,
sonst sterben!“

Daran haben Adam und Eva vorbeigehört. Es wird nur der eine
genannt, weil schon das Danebentappen ein tief innerliches Vor-
beihören war, welches jetzt zum schweren, auch äußeren wurde.
War beim Danebentappen noch nicht der ganze Wille, obwohl Un-
achtsamkeit, beim Vorbeihören ist es der klare Wille.

Hat darum das Danebentappen Adams uns nur unter ein Ge-
richt gebracht, so packt das Vorbeihören auch unseren Willen. Beim
Danebentappen werden wir äußerlich gerichtlich gestellt, beim
Vorbeihören innerlich sündig bestimmt. Was seitdem nun von
Adam stammt, hat einen inneren Hang und Zwang zum Vorbeihö-
ren. Wir sind Sünder geworden. Das ist ein schrecklich schwerer
Zustand für uns, dass wir von Natur in Adam sündigen müssen.
Wie schwer machen wir dadurch einander im Einzelnen und im
Großen das Leben. Wie hart ist dadurch Kindererziehung. Wie de-
mütigend ist das für alt und jung.

Sündigenmüssen, schrecklichste Sklaverei unseres Lebens!
„Das Gute, das ich will, das tue ich nicht; das Böse, das ich nicht
will, das tue ich.“ Wer errettet uns von dem Leibe dieses Todes?

36



Röm. 5,18-21

„Gleichwie durch des einen Menschen Ungehorsam
die Vielen Sünder geworden sind, also auch durch
des Einen Gehorsam werden die Vielen Gerechte.“

Röm. 5,19

Das ist wieder Christus; er hat nie vorbeigehört, sondern immer
gehört. Wer an Ihn angeschlossen ist und Seinen Heiligen Geist
empfangen hat, bei dem ist die Knechtschaft der Sünde aufgeho-
ben, er kann die Sünde überwinden. Jesu Geist ist Überwindungs-
geist. Sowohl durch die Vergebung der Sünden als durch die Rei-
nigung von den Sünden macht Er von der Knechtschaft frei. Dar-
um heraus aus der Adamslinie, dort ist es bei allem Kämpfen und
Ringen unmöglich, der Sklaverei zu entrinnen. Hinein in die Chris-
tuslinie: „Wen der Sohn frei macht, den macht Er recht frei“. Du
kannst in Ihm ein anderer werden. Siehe, Er macht alles neu!

Die Sünde hat den Tod zum Sold. Die Sünde hat ihr eigentliches
Herrschaftsgebiet und ihre eigentliche Herrschermacht im Tod. In
dem inneren Unfrieden und Umgetriebensein, in den Gewissens-
nöten und Herzensanklagen, dann in den Leibesnöten, in des Lei-
bes Zerfall, in den ewigen Gerichtsqualen, in diesem anderen Tod,
da hat die Sünde ihr furchtbares Machtgebiet. Und in dieses To-
deswesen, das mit der Scham im Paradies einsetzte, sind wir alle
in Adam verstrickt. Die Sünde herrscht im Tod über uns (Vers 21).
Das ist ein grausiges Erbe der Adamslinie.

Aber, gottlob, auch hier ist Jesus Christus der Befreier. Gna-
de hat Er erworben, die bußfertige und gläubige Sünder gerecht
spricht und ihnen jetzt schon das ewige Leben gibt, einst sie darin
herrlich zu machen. „Ich bin das Leben“, spricht der Herr. Und
Er ist auferstanden, wahrhaftig auferstanden und lebt. Heraus aus
der Adamslinie, zum Heiland und ins Leben!

37



Aus der Adams- in die Christuslinie (Röm. 5,18-21)

Merkwürdig, trotz aller Gerichtsschwüle und Gerichtsschwe-
re, die auf der Erde lastet, trotz aller Sündenknechtschaft und ihrer
traurigen Früchte, trotz alles Todes und seines Leides – so groß ist
die Verstockung und Verblendung der Menschen, dass sie trotz al-
ledem lieber in der Adamslinie bleiben und verderben, anstatt sich
herausrufen zu lassen und in die Christuslinie einzugehen und da-
mit in Leben und Frieden.

Da hat nun der Herr, um die armen, gequälten Sünder kräftig
zu rütteln und aufzuwecken, noch ein Besonderes geran. Er hat das
Gesetz zwischen hineinkommen lassen. Ach, dass es das Evangeli-
um bei vielen nicht ausrichtet, die selige Botschaft von der Rettung;
dass der Zuchtmeister noch dazwischenkommen muss! Aber wir
wissen, er muss! So wollen wir ihn recht brauchen. Lies einmal still
und ruhig das Gesetz durch, und wären es nur erst die Zehn Ge-
bote. Lies sie als den ernsten, unbedingten Willen Gottes an dich.
Lies aber auch die Strafen dazu für die Übertretung; lies die Opfer
dazu, welche jede Sünde fordert. Lies auch die vielen Todesstrafen.
Das ist alles ganz wirklich so gemeint.

Bringt das nicht in Furcht? Wenn ja, dann flieh heraus aus
Adams Gemeinschaft, nimm den Heiland an, der das eine voll-
kommene Opfer für dich ist, der alle Strafen bezahlt hat, der dir
Kraft und Liebe zum Willen Gottes gibt. Komm herein, immer fes-
ter, immer entschiedener in Jesu und seiner Gläubigen Gemein-
schaft. Außer der Christuslinie ist nirgends Heil. Wo stehst du?

23. Jan. 1921

38



Gnade und Sünde (Röm. 6,1-11)

Gnade und Sünde (Röm. 6,1-11)

„6,1 Was wollen wir hierzu sagen? Sollen wir denn in
der Sünde beharren, auf dass die Gnade desto mäch-
tiger werde?
6,2 Das sei ferne! Wie sollten wir in der Sünde wollen
leben, der wir abgestorben sind?
6,3 Wisset ihr nicht, dass alle, die wir in Jesus Christus
getauft sind, die sind in seinen Tod getauft?
6,4 So sind wir ja mit ihm begraben durch die Taufe in
den Tod, auf dass, gleichwie Christus ist auferweckt
von den Toten durch die Herrlichkeit des Vaters, also
sollen auch wir in einem neuen Leben wandeln.
6,5 So wir aber samt ihm gepflanzt werden zu glei-
chem Tode, so werden wir auch seiner Auferstehung
gleich sein,
6,6 dieweil wir wissen, dass unser alter Mensch samt
ihm gekreuzigt ist, auf dass der sündliche Leib auf-
höre, dass wir hinfort der Sünde nicht mehr dienen.
6,7 Denn wer gestorben ist, der ist gerechtfertigt von
der Sünde.
6,8 Sind wir aber mit Christus gestorben, so glauben
wir, dass wir auch mit ihm leben werden,
6,9 und wissen, dass Christus, von den Toten aufer-
weckt, hinfort nicht stirbt; der Tod wird hinfort nicht
mehr über ihn herrschen.
6,10 Denn was er gestorben ist, das ist er der Sünde
gestorben zu einem Mal; was er aber lebt, das lebt er
Gott.
6,11 Also auch ihr, haltet euch dafür, dass ihr der Sün-
de gestorben seid und lebt Gott in Christus Jesus, un-
serem Herrn.“ Röm. 6,1-11

39



Gnade und Sünde (Röm. 6,1-11)

„Gnade und Sünde“ überschreiben wir diesen Bibelabschnitt
aus Röm. 6. Heißt es nicht Sünde und Gnade? Ist nicht die Sün-
de das erste und die Gnade das zweite? Ohne Sünde braucht es
doch keine Gnade! Nur wo Sünde ist und Gericht, tritt Gnade in
ihr Recht. Ja, aber es gilt auch umgekehrt: Wo Gnade ist, verliert
die Sünde ihr Recht. Darum kann man auch reden von Gnade und
Sünde. Den Kindern der Welt, die noch in der Sünde leben, rufen
wir das Evangelium zu: Kommt, hier ist Gnade, hier ist Vergebung
und Aufhebung alles Fluchs des Bösen! Den Kindern Gottes aber,
welche in der Gnade stehen und den seligen Frieden mit Gott auf
Grund der Gnade genießen, denen rufen wir zu: Habt ihr denn
Gnade, so werdet auch wahrhaftige Überwinder der Sünde! Die
Gnade deckt die Sünde, aber sie ist kein Deckungsmittel für ein
Sündenleben, vielmehr die Kraft eines neuen Lebens in rechtschaf-
fener Gerechtigkeit und Heiligkeit. Davon redet heute Paulus zu
uns, und das meinen wir, wenn wir sagen: „Gnade und Sünde“;
wir könnten auch sagen: „Der Begnadigte und die Sünde“.

Ja,

• Gnade ist Vergebung der Sünde;

• Gnade ist Tilgung der Schuld;

• Gnade ist Aufhebung des Gerichtes;

• Gnade ist die Gabe des Friedens ins bußfertiggläubige Sün-
derherz;

• Gnade ist Rechtfertigung und selige Freiheit;

• Gnade ist Leben und Herrlichkeit in Christus Jesus!

Und diese Gnade darf jeder gebeugte Sünder in ihrer ganzen
Größe sich voll aneignen und selig sein in ihr; und diese Gnade er-
strahlt um so reicher, größer und wunderbarer, je größer die Sünde
und der Sünder und je tiefer die lebendige Sündenerkenntnis ist.

40



Röm. 6,1-11

Darum sagt Paulus mit Recht: Wo die Sünde mächtig geworden
ist, da ist die Gnade noch viel mächtiger! Und Luther: Ob bei uns
ist der Sünde viel, bei Gott ist viel mehr Gnade!

So wäre es also eine Vermehrung der Herrlichkeit der Gnade,
wenn wir kräftig sündigen; so würde sie also um so schöner er-
glänzen, je mehr wir sie in Anspruch nehmen? So wollen wir denn
auch im Gnadenstand ruhig weiter den Sünden leben, welche dem
Fleisch angenehm und unserer Natur eine Lust sind, und wollen
immer erneut in die Arme der Gnade uns werfen zur Beruhigung
und Reinigung des Gewissens, zur Versiegelung der Vergebung
und des Lebens, – dann können wir ja in der Ewigkeit ein wun-
derbar reiches Lied der Gnade singen!

Oder wir wollen sanft ruhen in der Gnade und uns freuen ih-
res seligen Friedens, die Sünde aber, die uns immer noch anklebt,
eben in Gottes Namen als notwendiges, unabwendbares Übel an
uns tragen – die Gnade vergibt sie ja endlich voll und ganz – und
uns freuen, dass sie mit dem Tod einmal ganz weggeht. Das sei
ferne! So fährt uns da mit heiligem Geistes-Sturm der Apostel da-
zwischen und fegt alle solche Leichtsinns- und Trägheitsgedanken
mit einem Windstoß hinweg.

„6,1 Sollen wir in der Sünde beharren, auf dass die
Gnade desto mächtiger werde?
6,2 Das sei ferne! Wie sollten wir in der Sünde leben,
der wir gestorben sind?“ Röm. 6,1-2

Das wäre ein grundverkehrtes, widergöttliches Verhältnis von
Gnade und Sünde. Nein, die Gnade ist eben darum Sündenverge-
berin und Schuldentilgerin, sie hebt darum die Ketten des Gerich-
tes und des Fluches auf, sie gibt uns darum der Freiheit wieder, sie
stellt uns darum in Gottes Frieden und ins neue Leben, dass wir
nicht mehr sündigen! Die Gnade ist die größte Sündenfeindin und
auch die rechte Sündenüberwinderin.

41



Gnade und Sünde (Röm. 6,1-11)

Gnade, das ist das rechte göttliche Haupt- und Schlussmittel,
dargereicht einer sündigen-versklavten Menschheit, um endlich
mit der Sünde fertig werden zu können, um endlich der Sünde
den Garaus zu machen. Sie will den alten Menschen kreuzigen,
dass der sündliche Leib aufhöre und abgetan werde, dass wir hin-
fort der Sünde nicht dienen (Vers 6). Die Gnade hebt die Sünde ja
nicht auf ohne Gericht. Es ist nicht so, als ob die Gnade die Sünde
einfach zudeckte und ihre ganze Strafe aufhöbe, als wäre sie keiner
Strafe wert. Gnade ist nicht schwächliche Verzeihung auf ein paar
Krokodilstränen hin, sondern die Gnade fußt auf dem Gericht, und
die Gnade bestätigt das Gericht als recht und billig.

Schon im staatlich-bürgerlichen Leben gibt es keine Gnade oh-
ne festgesetzten Gerichtsspruch und ohne völlige, reumütige Aner-
kennung des Gerichtsspruchs von Seiten des Sünders. Nur wenn
einer zu Zuchthaus oder gar zum Tod verurteilt ist und wenn er
die ganze gerechte Bitterkeit dieser Strafe gespürt hat, dann kann
Gnade eintreten. Noch viel ernster liegt die Sache bei Gott. Dieser
gibt überhaupt keine Gnade ohne vollzogenes Gericht. Um aber
den Sünder zu retten, vollzieht Er das Gericht an Seinem eingebo-
renen, auch im Fleisch völlig sündlosen Sohn stellvertretend. Dar-
um kam der Sohn Gottes ins Fleisch, darum schlug Er im Geist alle
Sünden darnieder, darum gab Er den sündlichen Leib ins Todes-
gericht, welches der Sünde Sold ist, und darum hat Ihn der Va-
ter auferweckt, dass Er die Annahme des Opfers besiegele und die
Gnadenquelle eines neuen, ewigen, sündlosen Lebens öffne.

Im Kreuz von Golgatha ist der unabänderliche Wille Gottes ge-
schrieben, keine einzige Sünde ungerichtet zu lassen, aber auch
jeden Sünder freizusprechen und mit neuem Leben zu begnadi-
gen, welcher das Gericht des eingeborenen Sohnes als sein eige-
nes, wohlverdientes anerkennt und der im Glauben dem erhöhten
Sohn sich völlig übergibt.

42



Röm. 6,1-11

Welche Seele nun also diesen Heiland und Seine Gnade an-
nimmt, die bekennt damit, dass sie sich für jede Sünde des Ge-
richtes schuldig wisse, dass sie aber glaube, dass der Heiland all
ihr verdientes Gericht getragen habe, und sie bekennt damit, dass
sie wisse, dass jede neue Sünde neues Gericht schaffe und dass je-
de neue Sünde den Heiland neu kreuzige. Wie kann eine Seele, die
das in Wahrheit glaubt, noch sündigen wollen? Ihr ist die Sünde
todesleid, ihr ist die Sünde bittere Galle! Eine solche Seele hat über
sich ihr Todesurteil anerkannt, sie kann nicht hingehen und sozu-
sagen im selben Atemzug Jesus neu in den Tod schicken.

Darum sagt Paulus:

„Wisset ihr nicht, dass alle, die wir in Jesus Christus
getauft sind, die sind in Seinen Tod getauft?“Röm. 6,3

Glaube und Taufe fiel damals bei der Erwachsenentaufe in eins
zusammen. Wer zum Glauben gekommen war durch des Geistes
Erleuchtung, der ließ sich taufen. Die Taufe war das äußere Sie-
gel des Glaubens. Wir lassen nun hier die Frage der Kinder- und
Erwachsenentaufe heute weg, weil wir ja von Sünde und Gnade
reden wollen, und nehmen, was wir hier dürfen, Taufe für Glau-
ben.

So heißt es: Wisset ihr nicht, wie viele euer zum Glauben ge-
kommen sind, die haben in Christi Tod hinein geglaubt? Wir sind
mit Ihm begraben durch den Glauben in den Tod. Wir sind mit
Ihm der Sünde gestorben und darum abgestorben. Wir sind nach
unserem alten Menschen mit Ihm gekreuzigt, wir sind mit Ihm ge-
storben (Verse 6 und 8). Auf einmal sind wir, wie Er, der Sünde
abgestorben (Vers 10).

43



Gnade und Sünde (Röm. 6,1-11)

Ja, wer eine wirkliche Bekehrung durchgemacht hat, der hat
Gericht und Tod geschmeckt, der hat die Fürchterlichkeit der Sün-
de in ihren zeitlichen und ewigen Folgen durchschaut, der sieht sie
in Christi Leiden und Tod in entsetzlicher Wirklichkeit und Greif-
barkeit dargestellt und bekommt dadurch, dass der Heiland das
für ihn gelitten hat, einen solchen Grauel vor der Sünde ins Herz,
dass er innerlich entschlossen wird, nicht mehr zu sündigen. Sün-
denleben, Sündendienst im Weltsinn ist ihm fortan eine Unmög-
lichkeit. Zur Sünde und zum Sündendienst nimmt der Wiederge-
borene eine gegensätzliche Stellung ein. Die Sünde ist ihm gekreu-
zigt.

Er bleibt aber nicht beim Tod und im Tod stehen. Der Heiland
ist auferstanden, der Heiland lebt, der Heiland lebt für Seine Gläu-
bigen und in Seinen Gläubigen im Heiligen Geist. Diesem Leben-
digen schließt sich der Gläubige wie eine Rebe dem Weinstock an.
Daraus geht ein neues Leben in Rechtfertigung und Heiligung.

Wir sind mit Christus auferweckt zu einem neuen Leben, und
in dem wandeln wir (Vers 4). Wir sind Seiner Auferstehung gleich
und wandeln in Seinem Auferstehungsleben, das Er in Seinen
Gläubigen auswirkt. Sünde und Tod herrschen nicht mehr über
uns (Vers 9), Christus herrscht mit Seinem Gott-Leben, das in die
Herrlichkeit führt. Wir leben, der Sünde gestorben, Gott in Chris-
tus Jesu, unserem Herrn (Vers 11). Das ist also der Stand des Be-
gnadigten, das ist seine Stellung zur Sünde. Dem Sündenleben als
solchem ist er gestorben und gekreuzigt, zum Gott-Leben ist er auf-
erweckt, und das ist seine Lust und Freude. So führt die Gnade aus
der Sünde in das göttliche Leben.

Aber der würde nun weit fehlen, welcher meinte, die Begna-
digten sündigten nicht mehr. Wir müssen wohl und recht hören,
was Paulus sagt. Er sagt im ganzen Text nicht, dass die Sünde oder
der alte Mensch gestorben sei.

44



Röm. 6,1-11

Vielmehr schließt er die ganze ernste Darlegung ab mit den
Worten:

„Haltet euch dafür, dass ihr der Sünde gestorben seid.“
Röm. 6,11

Wir sind die Gestorbenen, wir sind die Gekreuzigten in Chris-
tus, wir wollen nicht mehr in der Sünde leben. Die Sünde aber lebt,
der alte Mensch lebt, und vor allem der Feind lebt, und er macht
vom alten Menschen aus um so verzweifeltere und heftigere An-
griffe in allerlei List und Macht, je mehr er uns entronnen sieht
und weiß. Und da gibt es in Gedanken, Worten und Werken der
Fehler und Übertretungen noch viele; da stehen wir täglich als die
Gebeugten.

Ja, worin kommt aber dann unser Gestorbensein der Sünde
zum Ausdruck? Das kommt in der tiefen, aufrichtigen Buße, in
dem heißen Begehren nach neuer Gnade zum täglichen Durch-
bruch. Nicht im Nicht-Sündigen zeigt sich das Wesen des Be-
gnadigten; es wäre so recht, es wäre so schön! Aber im Nicht-
sündigen-Wollen, im Gebeugtsein und im ehrlichen Anerkennen
jedes Fehlers vor Gott und Menschen, im Gnade-Suchen vor Gott
und Menschen, endlich auch in manchem erkämpften Lebenssieg
in Christus, darin zeigt sich die wirksame, züchtigende, neuschaf-
fende Gnade.

Wo die Gnade lebensmäßig wirkt, gibt es ein Wachstum am in-
wendigen Menschen, ein Vorwärtskommen in der Heiligung und
im neuen Leben; es ist ein Ablegen und ein Anziehen da. Wo das
nicht wäre, würden wir die Kraft Christi verleugnen. Aber bei al-
lem Wachstum geht es auch immer wieder durch die Beugung. Es
ist täglicher Kampf, aber auch mancher Sieg in Christus. Der al-
te Mensch findet im Gläubigen einen Gewappneten und Gerüste-
ten nach Eph. 6. Seine schrankenlose Herrschaft ist dahin. Wir ken-
nen ihn in vielen Stücken und kennen seinen Fluch, wir wollen ihn
nicht mehr, wir wollen Christus und Sein Leben. Wir haben täglich
alles aufzuweisen: Kampf, Sieg und Niederlage.

45



Gnade und Sünde (Röm. 6,1-11)

Für alles aber haben wir in der Gnade die Gabe:

• für den Kampf den Blick, die Weisheit und den Mut;

• für den Sieg die Kraft und das überwindende Leben;

• für die Niederlagen die Buße, den Glauben und die Verge-
bung.

Und so kämpfen wir fort in der Kraft der Gnade. Wer natürlich
noch gar nicht auf dem Grund und Boden in Christus ist, dass er
grundmäßig der Sünde gestorben ist und in Christus lebt in der
Auferstehungsgnade, wem das nicht tägliches Grundgesetz des
neuen Lebens ist, Sterben aller Sünde, Leben im Herrn und vor
dem Herrn, der kommt nicht vorwärts. Das ist der Kampfboden,
auf den die Gnade uns gestellt hat und auf dem wir kämpfen und
siegen und durch Buße bleiben. Auf diesem Weg gibt es dann im-
mer geübtere Sinne und ein Wachsen an Ihm, der unser Haupt ist.
Er wird bei den Aufrichtigen gewisslich das Werk vollenden bis
auf Seinen Tag.

Mit dem Ausspruch eines alten Gottesknechtes wollen wir
die Meinung des Apostels Paulus noch beleuchten. Er sagt: „Der
ursprüngliche, gottgeschaffene Mensch hatte die Möglichkeit, zu
sündigen. Der gefallene Mensch hat die Unmöglichkeit, nicht zu
sündigen. Er ist der Sünde Knecht. Der wiedergeborene Mensch
hat die Möglichkeit, nicht zu sündigen“. Das ist der Stand, wel-
chen uns Paulus heute zeichnet, und wir wollen uns Gnade schen-
ken lassen, diese Möglichkeit zur oft und viel geübten Wirklichkeit
zu machen.

Wenn wir einst vollendet sind, dann werden wir haben: „Die
Unmöglichkeit, zu sündigen.“ O Herr, gib, dass uns jetzt schon
manches ganz unmöglich sei und führe uns dahin, wo uns jede
Sünde zur völligen Unmöglichkeit wird. Da wird fürwahr Freude
die Fülle sein. Ich jage nach dem vorgesteckten Ziel und nehme
dazu aus Deiner Fülle Gnade um Gnade.

27. Juli 1919
46



Unter dem Gesetz des Geistes

Unter dem Gesetz des Geistes: Herrlicher Christenstand
(Röm. 8,1-4)!

„8,1 So ist nun nichts Verdammliches an denen, die in
Christus Jesus sind, die nicht nach dem Fleisch wan-
deln, sondern nach dem Geist.
8,2 Denn das Gesetz des Geistes, der da lebendig
macht in Christus Jesu, hat mich frei gemacht von
dem Gesetz der Sünde und des Todes.
8,3 Denn was dem Gesetz unmöglich war (sintemal
es durch das Fleisch geschwächt ward), das tat Gott
und sandte seinen Sohn in der Gestalt des sündlichen
Fleisches und der Sünde halben und verdammte die
Sünde im Fleisch,
8,4 auf dass die Gerechtigkeit, vom Gesetz erfordert,
in uns erfüllt würde, die wir nun nicht nach dem Flei-
sche wandeln, sondern nach dem Geist.“ Röm. 8,1-4

Wir Menschen stehen unter ewigen Gesetzen, unter Lebensnor-
men. Wir stehen unter Naturgesetzen, unter Sittengesetzen, un-
ter Geistesgesetzen und unter geistlichen Gesetzen. Die letzteren
sind die höchsten, die es gibt. Sie durchdringen und beherrschen
alle anderen; denn alle Lebensnormen sind im Grunde eins. Sie
sind verschiedene Entfaltungsstufen des göttlichen Lebens. Infol-
ge der Sünde gibt es Gerichtsgesetze und Gnadengesetze, Todes-
gesetze und Lebensgesetze. Das allerhöchste und allerherrlichste
Lebens- und Gnadengesetz ist das Gesetz des Geistes, der da leben-
dig macht in Christus Jesus. Es ist das Gesetz des Heiligen Geistes.
In diesem stehen gläubige Kinder Gottes und sind selig und wer-
den herrlich in ihm. Darum haben wir auch zur Überschrift ge-
setzt: „Unter dem Gesetz des Geistes: Herrlicher Christenstand“.
Inwiefern es so herrlich sei, unter diesem Lebens- und Gnadenge-
setz und in ihm zu stehen, das legt uns Paulus heute auseinander
am Anfang des goldenen Kapitels Röm. 8.

47



Unter dem Gesetz des Geistes

Das Gesetz des Heiligen Geistes steht darinnen, dass ein Men-
schenkind nicht mehr von sich selbst naturmäßig, also von seinem
Geist und Willen, auch nicht mehr von seiner Seele, der fleischge-
fangenen und sündengeknechteten, und auch nicht mehr von dem
fluchverfallenen Leibe dieses Todes regiert wird, sondern von dem
durch Glauben in ihm wohnenden Heiligen Geist. Der ewige Sohn
Gottes hat ja nach Seiner Menschwerdung und nach Seinem Hin-
gang für uns in den Tod und nach Seiner Auferstehung und Him-
melfahrt Seinen Heiligen Geist vom Thron der Herrlichkeit herab-
gesandt.

Dieser Heilige Geist hat im Sohn Gottes während Seiner Er-
denzeit in ganzer Fülle gewohnt. Durch diesen Heiligen Geist hat
der Sohn Gottes in steter Glaubens- und Lebensverbindung mit
dem Vater gestanden; durch Ihn hat Er jede Sünde abgewiesen
und überwunden; durch Ihn wurde Er willig gemacht, in des Va-
ters Willen bis zum Kreuzestod einzugehen; durch Ihn ist Er aufer-
weckt und herrlich gemacht worden. Dieser Heilige Geist ist eben
der Geist des Vaters und des Sohnes von Ewigkeiten her; daher
ihr gemeinsames Lebensprinzip und Lebenswesen; und darum hat
Er auch dieses gemeinsame Lebensprinzip hienieden im Sohn ge-
bildet. Er ist, eingegangen in die Gestalt des sündlichen Fleisches,
welche der Sohn angenommen hatte, der alle Sünde und allen Tod
überwindende Geist geworden.

Diesen sieghaften Überwindergeist, welcher alle Sünde, Versu-
chung, Not und Tod kennt, aber über alles gesiegt hat, schickte nun
der erhöhte Herr herab auf die Welt. Er kommt in alle Menschen,
welche kindlich-bußfertig glauben an den Namen des eingebore-
nen Sohnes Gottes und wird in ihnen der Brunnquell ewigen Le-
bens. Er ist in ihnen die selige, neue Lebensnorm des sieghaft alles
überwindenden Glaubenslebens.

48



Röm. 8,1-4

Weil ohne Glauben an den Heiland als den für uns gekomme-
nen, gestorbenen und erstandenen Herrn niemand den Heiligen
Geist erhalten kann, so heißen die Gläubigen, welche unter oder
in dem Gesetz des Geistes stehen, auch die, welche in Christus Je-
sus sind. Darum heißt auch das Geistesgesetz selbst das Gesetz des
Geisteslebens in Christus Jesus oder, wie Luther übersetzt, das Ge-
setz des Geistes, der da lebendig macht in Christus Jesus.

So könnten wir das Geistesgesetz ebensogut das Christusge-
setz heißen. Wo Christus herrscht, da herrscht Er kraft des Hei-
ligen Geistes; wo Christus wohnt, da wohnt Er jetzt in diesem
Äon bis zum Schauen hin im Heiligen Geist. Niemand kann Je-
sus einen Herrn heißen ohne durch den Heiligen Geist. Wer Christi
Geist nicht hat, der ist nicht Sein, wer aber Sein Eigentum ist durch
Glauben, der ist es eben durch den Heiligen Geist und im Heiligen
Geist.

Fragen wir darum: „Wo herrscht das Gesetz des Geistes?“, so
antworten wir: „Wo eine Seele zum lebendigen Glauben an den
Heiland gekommen ist und sich dankbaren Herzens dem Retter
Jesus Christus übergeben hat!“. Dieser dein Heilandsglaube, die-
ses dein Hingegebensein an den Herrn Jesus Christus ist schon der
Anfang des Gesetzes des Geistes. Und im wachstümlich zuneh-
menden, lebendigen und früchtebringenden Glauben steht auch
das Leben und Weben des Geistesgesetzes.

Zu Stand und Wesen kommt das Gesetz des Geistes in uns
durch das Wort Gottes, welches den Glauben wirkt und Geistes-
träger ist. Und Nährer, Mehrer und Festiger des Geistesgesetzes in
uns sind Wort, Sakrament und Gemeinschaft der Gläubigen. Wo
das Geistesgesetz herrscht, da fragt eine Seele in allen Stücken, in
Tun und Lassen nach dem Herrn, nach Seinem Wort und nach Sei-
nem Willen. Nicht die eigene Persönlichkeit in Geist und Willen,
nicht die eigene Seele in ihren Gefühlen, Begierden und Wünschen,
nicht das Fleisch in seinen Erdenleidenschaften hat die Führung,
sondern der Herr, der der Geist ist.

49



Unter dem Gesetz des Geistes

Und stehen wir auch als Geistgeborene noch oft und viel im
Gemisch, ja ist noch viel Fleischliches im weitesten Sinne von Ei-
genwesen nach Geist, Seele und Leib an uns, der innerste Sinn ist
doch auf den Geist, auf den Herrn gerichtet, und jedes Abweichen
von Ihm wirkt in uns Leid und Schmerz, Reue und Buße, heischt
Vergebung und Reinigung. In diesem Leid- und Buße-Zug äußert
sich bei uns armen Sündern oft und viel die Herrschaft des Geistes-
gesetzes. Freilich auch in Überwindung der Versuchung und An-
fechtung und in Frucht ewigen Lebens. Beides findet sich unter
dem Geistesgesetz.

Dieses Gesetz des Heiligen Geistes ist nun das herrlichste und
höchste und gesegnetste, welches es im Himmel und auf Erden
gibt. Es durchdringt und segnet und erfüllt in göttlicher Kraft al-
le anderen Gesetze: Sittengesetze und Naturgesetze. Selig ist der
Mensch, der, zum Glauben gekommen, in das sanfte, leichte und
erquickende Joch dieses Christusgesetzes hineingegangen ist. Dar-
um ist auch das achte Kapitel des Römerbriefes, welches insonder-
heit wie kein anderes Kapitel der Bibel dieses Geistesgesetz und
seine Träger schildert, ein rechtes Freuden- und Jubelkapitel.

Lassen wir uns aus den ersten vier Versen dieses Kapitels, wel-
che uns heute vorliegen, einige Züge der Herrlichkeit dieses Ge-
setzes vors Herz stellen. Das Gesetz des Geistes, der da lebendig
macht in Christus Jesus, sagt Paulus zuerst, hat mich frei gemacht
vom Gesetz der Sünde und des Todes. Wahrlich eine gewaltige Tat-
sache! Wir sind von Natur aus in der Adamslinie unter ein schreck-
liches Gesetz gekommen. Kraft unserer natürlichen Geburt stehen
wir alle unter dem Gesetz der Sünde und des Todes.

Wir haben einen übermächtigen Zug in uns, selbstherrlich, d. h.
nach eigenem Denken, Fühlen und Wollen zu leben. Wir stehen
von Natur in uns selbst. Der Mensch ist sein eigener Mittelpunkt,
anstatt dass Gott der Herr mit Seinem ewigen Leben dieser Mittel-
punkt wäre. Wir haben den starken, übermächtigen Zug in uns,
gottfern und gottwidrig, welthingegeben, irdisch-diesseitig und
fleischesmäßig zu leben.

50



Röm. 8,1-4

Dieses ganze Wesen nennt die Bibel Fleisch. Was vom Fleisch
geboren ist, das ist Fleisch. Fleischlich gesinnt sein, d. h. in den
eigen-natürlich-diesseitigen Bahnen zu gehen, das ist unser Wesen.
Und das ist die Sünde.

Dieses Fleischlich-gesinnt-Sein ist nun aber der Tod. Zerrei-
ßung, Zersetzung der allerverschiedensten Art ist die Frucht, von
der innersten Herzenszerreißung und dem Gewissensunfrieden
bis hin zur Zerreißung von Leib und Seele, bis hin zum Jüngsten
Gericht und bis hin zur ewigen Unruhe in der anderen Welt. Dieses
Gesetz der Sünde und des Todes ist der fürchterlich auf uns und
den Unsrigen und auf der ganzen Welt lastende Fluch, die Quel-
le alles Bösen und alles Leides, aller Schmerzen und aller Plagen.
Fürwahr, wir sind ein geplagtes Geschlecht!

Von diesem Fluch nun befreit uns das Gesetz des Geistes. Der
Heilige Geist als der Geist Jesu Christi, des Sohnes Gottes, stellt
uns in die Gemeinschaft dieses ewigen Herrn, und in Ihm in die
Gemeinschaft Gottes des Vaters. So sind wir durch Ihn wieder aus
uns selbst heraus- und in Gott hineingestellt. Und damit in das
Leben, in das Licht, in den Frieden.

Als erste Gabe bringt der Heilige Geist vom Thron des erhöh-
ten Lammes die Gewissheit der Vergebung aller Sünde, die Auf-
hebung alles Gerichtes und Todes. Und aufjauchzt die geisterfüllte
Seele und der erlöste Geist des Menschen und ruft laut: So ist nun
nichts Verdammliches mehr an denen, die in Christus Jesus sind,
welche nicht mehr unter der Herrschaft des Fleischesgesetzes, son-
dern des Geistesgesetzes stehen.

Und zum anderen zieht im Heiligen Geist die Heilandsgemein-
schaft im Glauben in uns ein, und damit der Friede, die göttliche
Freude, das ewige Leben. Wir sind aus der Zerreißung, aus dem
Tod heraus. Und wo der Geist des Heilands, der von den Toten er-
weckt ist, in uns wohnt, so sind wir freudig gewiss, dass Er auch
unsere sterblichen Leiber verklären und uns mit Christus in Seine
Herrlichkeit versetzen wird.

51



Unter dem Gesetz des Geistes

Wir sind heraus, jetzt und ewiglich, aus dem Gesetz der Sünde
und des Todes. Gelobt sei der Herr! Und das alles durch das Gesetz
des Geistes, der da lebendig macht in Christus Jesus.

Wir stehen aber noch unter einem anderen Gesetz von Natur,
das nicht minder schwer und drückend ist als das Gesetz der Sün-
de und des Todes, und das ist das Sittengesetz oder das Gesetz, das
in Buchstaben, in Forderungen, in Gebote und Verbote gestellt ist.
Das jüdische Volk sonderlich ist in die Schranken der göttlichen
Gebote hineingespannt worden. Aber auch wir als Christen ken-
nen viel, sehr viel vom göttlichen Gebot von Jugend auf. Es heißt
mehr oder weniger bei uns allen:

„Es ist dir gesagt, Mensch, was gut ist und was der Herr
von dir fordert.“ Mi. 6,8

So kennen wir insonderheit die Zehn Gebote alle auswendig
und vieles davon auch inwendig. Dazu haben wir alle das Gewis-
sen mit seinen Gottforderungen, mit seiner Zustimmung zu Gottes
Forderungen, mit seinem anklagenden Schuldbrief gegen uns. Ja,
wir tragen ein Gesetz in uns, welches das Gute kennt und ihm zu-
stimmt, ja, es will; ein Gesetz, das Lust hat an Gottes Gesetz!

Aber nun kommt das Furchtbare: Wir haben ein Gesetz in un-
seren Gliedern, das widerstreitet dem Gesetz in unserem Gemüt
und nimmt uns gefangen unter der Sünde Gesetz, welches in den
Gliedern wohnt und ist. Wir alle wissen, wie wir sein sollten; ja,
wir alle wollten nach dem wahren, inneren Teil unseres Wesens so
sein, wie wir sein sollten, aber wir sind’s nicht. Das ist ein Elend
und ein Jammer.

Und dieser ist um so größer, als wir nur noch tiefer in Tod und
Gericht, in Schuld und Verdammnis fallen. Das Leben unter dem
Gesetz des Buchstabens ist noch furchtbarer als das Leben unter
dem Gesetz der Sünde und des Todes. Unter dem Gesetz des Buch-
stabens wird die Sünde klar erkannt, sie wird zur Übertretung, sie
führt in Gericht und Verurteilung. Kein Mensch tut das Gute, das
er weiß, so, wie er es weiß. O elende Menschheit!

52



Röm. 8,1-4

Darum kommt aus allem Gesetzeswesen immer wieder der
Fluch. Darum fallen auch die Gesetzesstaaten und Gesetzeswelt-
mächte, und wenn sie aufs Beste geordnet wären, immer wieder
in furchtbarem Fall zusammen wie unser Deutschland, weil wir
die Gesetze nicht halten. Dann häuft sich ein solcher Berg von Un-
gerechtigkeit an, der schließlich knallend in die Luft fliegt. Es ist
dem Fleisch unmöglich, sagt Paulus in unserem Text, das Gesetz
zu erfüllen. Das Fleisch ist geschwächt durch die Sünde. Durch die
Loslösung von Gott trägt es keine göttlichen Kräfte mehr in sich,
und die sind eben nötig, um göttliche Gebote zu erfüllen. Wo aber
übertretenes Gesetz ist, da ist der Fluch. Darum ist das Sittenge-
setz, und zwar je höher es ist, um so mehr, für die Menschen ein
Fluch, zeitlich und ewig.

Diesen Fluch hebt nun das Gesetz des Geistes ebenfalls auf.
Das ist seine große Seligkeit und Herrlichkeit. Der Sohn Gottes hat
ja die Gestalt unseres sündlichen Fleisches angenommen um der
Sünde willen, damit Er die Sünde im Fleisch vernichte. Und das
hat Er nun getan durch den Heiligen Geist. Er hat jede Sünde in
Seinem Fleisch abgewiesen. Er hat in Seinem Fleisch die Gerechtig-
keit, welche das Gesetz fordert, erfüllt, und zwar ganz und restlos.

Und dann ist Er hingegangen und hat diesen sündlosen Leib
in den Tod und Fluch gegeben und hat den Fluch durchbrochen in
Seiner Auferstehung. Jetzt ist das Gesetz durch Ihn nach allen Sei-
ten erfüllt. Der Fluch des Gesetzes ist aufgehoben, da Er ein Fluch
für uns wurde. Die Forderungen des Gesetzes sind alle erfüllt, da
Er keine Sünde getan hat. Und nun schickt Er in gläubige Herzen,
welche unter dem Gesetzesfluch zerbrochen sind, Seinen Heiligen
Geist. Und dieser Heilige Geist teilt zuerst die Aufhebung all un-
seres Fluches uns mit, der auf uns liegt infolge übertretener Geset-
zesforderungen. Das ist herrlich und köstlich.

53



Unter dem Gesetz des Geistes

Dann aber bekommen wir im Heiligen Geist, welcher in Jesus
alles erfüllte, die Kraft, auch das Gesetz erfüllen zu können. Wer
im Glauben Jesus und Seinen Geist anzieht, der kann. So sind wir
denn durch das Gesetz des Geistes frei auch von dem Elend des
Gesetzes in Buchstaben, welches zwar an ihm selber schön und
gut ist, aber durch unser Fleisch zum Elend wird. O herrliches Ge-
setz des Geistes, herrlicher Heiland, mach Deine Kinder stark am
inwendigen Menschen, zu tun, was sie sollen, und zu können, was
sie sollen. O herrliches Gesetz des Geistes, versiegle es immer neu,
dass auch vom Gesetz des Buchstabens her nichts Verdammliches
mehr ist an denen, welche in Christus Jesus sind.

Doch nicht nur das! Nein, viel mehr! Der Heilige Geist gibt
Zeugnis unserem Geist, dass wir Gottes Kinder sind. Sind wir aber
Kinder, so sind wir auch Erben, nämlich Gottes Erben und Miter-
ben Christi. Ja, wir sind, die wir haben des Geistes Erstlinge, der
ganzen Kreatur Erstlinge an Herrlichkeit und ewiger Herrscher-
majestät. Alle Leiden sind nicht wert der Herrlichkeit, die an uns
soll geoffenbart werden. Uns ist mit Christus alles geschenkt; uns
müssen alle Dinge zum Besten dienen. Uns kann keine Gewalt
noch Macht von der Liebe Gottes scheiden.

Das sind die Leute unter dem Geistesgesetz. Ahnst du seine
Größe und Schöne? Nein, hast du etwas davon im Besitz? Kennst
du das Elend des Gesetzes der Sünde und des Todes? Kennst du
den Fluch unerfüllter Gebote Gottes und im Gewissen verankerter
Pflichten? O so komm zum Heiland und lass dich frei machen, frei
in Vergebung, frei in Kraft. O so bitte um den Heiligen Geist! Sieh,
wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit! Herrlicher Christenstand
im Gesetz des Geistes!

30. Jan. 1921

54



Das Triumphlied der Gläubigen (Röm. 8,31-39)

Das Triumphlied der Gläubigen über Karfreitag und Os-
tern (Röm. 8,31-39)

„8,31 Was wollen wir nun hierzu sagen? Ist Gott für uns,
wer mag wider uns sein?
8,32 Welcher auch seines eigenen Sohnes nicht hat ver-
schont, sondern hat ihn für uns alle dahingegeben;
wie sollte er uns mit ihm nicht alles schenken?
8,33 Wer will die Auserwählten Gottes beschuldigen?
Gott ist hier, der da gerecht macht.
8,34 Wer will verdammen? Christus ist hier, der gestor-
ben ist, ja vielmehr, der auch auferweckt ist, welcher
ist zur Rechten Gottes und vertritt uns.
8,35 Wer will uns scheiden von der Liebe Gottes? Trüb-
sal oder Angst oder Verfolgung oder Hunger oder
Blöße oder Fährlichkeit oder Schwert?
8,36 wie geschrieben steht: »Um deinetwillen werden
wir getötet den ganzen Tag; wir sind geachtet wie
Schlachtschafe«.
8,37 Aber in dem allem überwinden wir weit um des
willen, der uns geliebt hat.
8,38 Denn ich bin gewiss, dass weder Tod noch Leben,
weder Engel noch Fürstentümer noch Gewalten, we-
der Gegenwärtiges noch Zukünftiges,
8,39 weder Hohes noch Tiefes noch keine andere Krea-
tur mag uns scheiden von der Liebe Gottes, die in
Christus Jesus ist, unserem Herrn.“ Röm. 8,31-39

Es hat nur zwei Zeilen, dieses Trumphlied der Gläubigen über
Karfreitag und Ostern: „Ist Gott für uns, wer mag wider uns
sein?“ Es hat im Grunde nach dem Urtext nur sechs Worte. „Gott
für uns – wer wider uns?“

55



Das Triumphlied der Gläubigen (Röm. 8,31-39)

Aber diese zwei Zeilen und diese sechs Worte sind so inhalts-
schwer, so weltumspannend, Himmel und Hölle durchgehend,
Gottheit und Menschheit, ja die ganze Kreatur einschließend, dass
es darüber hinaus nichts gibt. Mit Recht sagt der Geist zum Ein-
gang des Triumphliedes: „Was wollen wir nun hiezu sagen?“ Er
meint: Kann etwas Größeres, etwas Gewaltigeres, etwas Erschüt-
ternderes und doch zugleich Erhebenderes gesagt werden als die-
ses: „Ist Gott für uns, wer mag wider uns sein?“

Wer kann da noch etwas anfügen oder zusetzen; wer vermag
etwas zu sagen, was noch mehr wäre als dieses: „Gott für uns, wer
wider uns?“ Wer das fasst, der kann überhaupt nichts mehr sagen,
der wird stille und betet im Geist an. Hier heißt es: „O welch eine
Tiefe des Reichtums!“ Hier heißt es:

Wenn ich dies Wunder fassen will,
so steht mein Geist vor Ehrfurcht still;
er betet an und er ermisst,
dass Gottes Lieb unendlich ist.3

Und doch, dieses Übergroße, dieses in den Staub Werfende,
dieses still, ganz still und anbetend Machende, es will, es muss
heraus! Die gläubige Menschenbrust und das gläubige Menschen-
herz kann’s nicht in sich behalten, es würde beide zersprengen! In
einem Triumphschrei jubelt selbst der Heilige Geist auf, wenn Er
den großen Inhalt von Karfreitag und Ostern überschaut, und die-
sen Triumphschrei fasst Er in die Worte: „Gott für uns – wer wider
uns?“ Und die gläubige Gemeinde nimmt anbetend und dankbar
des Geistes Ruf auf, und vieltausendstimmig dringt es und doch
einmütig und einhellig aus dem Munde der versöhnten und erlös-
ten Geister: „Gott für uns – wer wider uns?“ Nur der Glaube kann
dieses Lied singen, nur der Auserwählten Herzen und Lippen be-
wegt es.

3Erste Strophe des Liedes „Wenn ich dies Wunder fassen will“ von Martin
Luther (1483–1546).

56



Röm. 8,31-39

Da muss erst eine gottgewirkte Erkenntnis da sein von der ent-
setzlichen Wahrheit: „Gott wider uns – alles wider uns!“ Dann
kann es der Geist erst fassen: „Gott für uns – nichts mehr wider
uns!“ Weißt du von beidem etwas? Kannst und willst du dich in
dieser Kar- und Osterzeit mit hineinstellen in die Reihen der Gläu-
bigen und eine Stimme sein in ihrem Jubel- und Anbetungschor?
Wohlan, so empfange vom Apostel Paulus den Text zum Lied:
„Gott für uns – wer wider uns?“

Der Gläubigen Karfreitags- und Osterlied hat Gott in Chris-
tus zum Inhalt. Glaubenslieder haben immer ewigen Grund. Der
Glaube weiß kein anderes Lied als Lieder aus seiner Heimat. Bei
ihm heißt es: Es können nur Lieder von Zion das innerste Herze
erfreun. Und wen in Zion sollen seine Lieder besingen als den, der
Zions A und O ist: „Gott in Christus!“

Durch unseren ganzen Abschnitt geht es: „Ist Gott für uns!“ –
„Gott ist hier!“ – „Christus ist hier!“.

Er schließt mit dem Triumphruf von der Liebe Gottes in Chris-
tus Jesus, unserem Herrn! Das ist ja unser Gott, der Gott in Christus
Jesus, unserem Herrn! Und von diesem Gott zeugen uns Karfreitag
und Ostern!

Gott ohne Christus, Gott ohne Heiland ist für den Sünder Tod
und Gericht! Gott, ewig unerforschlich, ewig unnahbar bliebest Du
mir ohne Christus. Gott, ewig fürchterlich, ewig ein Schrecken wä-
re mir allein schon Dein Name, wieviel mehr Dein Wesen, mir, dem
Sünder, ohne Christus. Gott, wie sollte ich Dich mir denken, wie
sollte ich Dich mir gesinnt denken? Redet doch mein Gewissen von
Schuld und mein Herz von Verdammnis. Zitternd ginge ich durch
die Zeiten, bebend in die Ewigkeiten. Der frechste Trotz könnte
die Angst nicht ersticken; immer tiefere Verzagtheit wäre das stets
furchtbarere Ende erneuten Trotzes. Tod, immer neuer Tod, immer
tieferer Tod löste jeden neuversuchten Aufschwung ab.

57



Das Triumphlied der Gläubigen (Röm. 8,31-39)

Und nun diese Botschaft von Karfreitag: Gott hat Seinen eini-
gen Sohn nicht nur in die Welt gesandt, wie der Christtag singt,
nein, Er hat Ihn dahingegeben, hineingegeben in all die Angst, in
das Zittern, in die Todesnot der sündigen Kreatur. Und Er, der
Sohn, ist gehorsam hineingegangen, um die Zornesflammen der
Ewigkeit mit Seinem reinen Leib und Geist aufzufangen und kraft
Seiner Zentralstellung zur ganzen Kreatur als einiger Sohn sich ins
Mittel zu stellen für alle.

Was für ein Gott! Einen einzigen Sohn hat Er, einen herrlichen.
All Sein Wohlgefallen ist Er, Abglanz Seiner Herrlichkeit, Ebenbild
Seines Wesens; all Seine Freude und Wonne ist Er. Zweimal hat Er’s
von oben her, als der Sohn schon auf Erden war, in heiligem Lie-
besdrang ausgesprochen, am Jordan und auf dem Berg, es sei Sein
lieber Sohn, all Sein Wohlgefallen. Und den gibt Er her und gibt Ihn
hinein in die Sünderwelt und macht Ihn zur Sünde und behandelt
Ihn, wie das heilige Gottfeuer die Sünde behandeln muss, und lässt
allen feuerverfallenen Sündern Freiheit verkündigen, wenn sie in
Ihn sich bergen.

Ja, tiefer hinab; Er gibt Ihn hinein in die Macht Satans, in die
eigentliche Todesmacht. Er stößt Ihn hinab in die Hölle, in des To-
desreiches Grund; holt Ihn aber, den Sündlosen, nicht Todesschul-
digen, wieder heraus und macht Ihn zum Lebensbrunn aller Gläu-
bigen.

Aufjauchzt die gläubige Gemeine ob solchem Gott und ob sol-
chem Heiland! Gott gibt für die Sündenkreatur den einigen, eige-
nen, allein Seinem Herzwesen entsprungenen Sohn dahin – was
ist das für ein Gott! Was ist das für eine Liebe! Durch alles Gericht,
durch allen Schmerz, durch alles Zittern und Zagen, durch alles
Klagen und Sterben leuchtet’s durch: Gott ist die Liebe! Er gibt den
Einigen nicht nur her für uns, nein, hin für uns. Und Er hat Ihn auf-
erweckt und zu sich ins himmlische Wesen verklärt zurückgenom-
men. Nun ist Er dort aller gläubigen Sünder Stellvertreter, Haupt
und Lebensquell. Durch den Heiligen Geist teilt Er all das Seine
nach Bedarf den gläubigen Sündern mit.

58



Röm. 8,31-39

Und was sollte dieser Gott in diesem Heiland uns vorenthal-
ten, nachdem Er dieses Große uns getan hat! Kein Zweifel, Gott ist
in allem für uns, kein Zweifel, Gott will uns alles schenken, Sei-
ne ganze Herrlichkeit, nachdem er Ihn, den Inhaber derselben, uns
geschenkt hat. Gott ist unser und Seine Herrlichkeit ist unser, es ist
nichts zurückgehalten, nachdem der Sohn gegeben wurde. Glaube,
greif zu! Sünder, greif tief hinein! Sünder, hoffe hoch hinan! Hier
steht ein „alles schenken“! Niemand fasst’s, aber jeder darf’s fas-
sen!

Und alles frei, alles aus lauter freier Gnadenliebe. Nichts hast
du zu tun, nichts zu bringen, nur zu nehmen, und du kannst nie
zuviel nehmen, und niemand ist zu sündig, und niemand ist zu
gering. Heran, ihr Sünder und Geringen, euch gehört’s sogar zu-
erst! Unaussprechliche Liebe und Gnade. Aufjauchzt das Herz und
kann nur eins sagen: Ich bin geliebt! Gott ist für mich und liebt
mich! Und über allem steht unwandelbar fest, versiegelt durch
Karfreitag und Ostern: die Liebe Gottes in Christus Jesus, unserem
Herrn.

Das trägt nun der Glaube, der in Karfreitag und Ostern wur-
zelt und weset, in alles hinein; das nimmt er mit in alle Gassen
seines Erdenwandels: Gott ist für mich, Gott liebt mich. In dem
gekreuzigten und auferstandenen Christus haben wir einen gnädi-
gen, liebenden Gott für die Sünden- und Todeswelt versiegelt, dar-
um auch für uns, weil wir der Sünden- und Todeswelt angehören.
„Gott ist die Liebe, Er liebt auch mich!“ Das ist das Triumphlied
der Gläubigen über Karfreitag und Ostern. Und da lerne es immer
wieder glauben, liebe Seele!

Suche den Gott der Liebe nicht in der Welt, nicht in der Natur,
nicht in der Geschichte der Sünderwelt; suche Ihn nicht in deinen
Lebensführungen; suche Ihn nicht in deinem Herzen; suche Ihn
nicht in Gefühlen und Stimmungen; suche Ihn nicht bei den From-
men und in deinem Frommsein; suche Ihn allein auf Golgatha und
in Josephs Garten!

59



Das Triumphlied der Gläubigen (Röm. 8,31-39)

Hast du Ihn dort und hast du Ihn dort fest, dann wird die Liebe
von Karfreitag und Ostern dir den Gott der Liebe überall verklä-
ren, und du wirst je länger, je freudiger in allem und bei allem das
Triumphlied mitsingen können: Gott ist für mich in Christus Jesus;
Gott liebt mich in Christus Jesus.

Sei ganz und voll auf dieses gegründet: Karfreitag und Ostern
– das ist Licht und Liebesgrund –, so wirst du auch von diesem
Grund aus durchlichtet werden. Also noch einmal und noch ein-
mal, man singt dieses Lied nicht zuviel, und wir möchten immer
mehr Seelen mitziehen, es mitzusingen: Gott ist für dich – Gott ist
die Liebe und liebt auch dich durch Christus, den einigen hingege-
benen Sohn an Karfreitag und Ostern. Kannst du diese erste Zei-
le des Triumphliedes erst fest und sicher singen im Glauben, dann
wirst du auch je länger, je klarer die zweite Zeile lernen: „Wer kann
wider mich sein!“

Wir leben mit diesem unserem Gott in Christus, mit dem Gott
für uns, mit dem Gott der Gnade in einer widerwärtigen Welt. Aber
dahinein will Er eben dann mitgenommen sein, dieser Gott der Lie-
be, und will drin geglaubt und gelebt sein. Er erwartet von Seinen
Gläubigen, wenn Er sie also geliebt hat, dass sie es dann auch fest-
halten unter allem und in allem. Gott erwartet, dass wir das ganze
Triumphlied von Karfreitag und Ostern lernen, nicht nur: „Gott
für uns“, sondern auch: „Wer wider uns?“

Mächtig greift der Heilige Geist ins widerwärtige Leben hin-
ein und holt eines nach dem anderen heraus, was an den Herzen
der Gläubigen rüttelt und schüttelt, um in alles hinein die uner-
schütterliche Liebe Gottes in Christus zu stellen. Mit dem Innersten
fängt er an. „Wer will die Auserwählten Gottes beschuldigen?“

Ja, wer?

60



Röm. 8,31-39

Mächtig fährt der Fürst der Finsternis auf gegen die ihm ent-
ronnenen Seelen.

• Er wühlt die empfindsam gewordenen Herzen der Gläubi-
gen auf und malt ihnen ihre alten Schulden wieder vor.

• Er hält ihnen ihre neuen Sünden dazu und lässt unser eigenes
Herz und Gewissen uns schuldig sprechen.

• Er lässt Menschenzungen über uns fahren und benützt auch
Gläubige, uns sündig und fehlerhaft zu machen, bis wir
schließlich so schwarz dastehen, dass wir vor uns selber, ja
schließlich in uns selber versinken.

Aber da muss dann die erste Zeile unseres Triumphliedes her-
vorblinken: Gott ist in Christus für mich; Gott hat mich in Christus
gerecht gemacht und ist in täglicher Reinigung meine Gerechtig-
keit. Weg, ihr Schuldigmacher; Gott, mein Gerechtmacher, ist hier.
Lass dir Ihn nicht wegtun, halt Ihn, Er hat’s für dich getan tut’s
für dich. Du bist nur schuldig, wenn du Ihn fahren lässt. Lass Ihn
nicht fahren, so bist und bleibst du gerecht in Ihm. Sing deinen
Vers: „Wer mag wider mich sein!“

Nun steht ja auch vor Gläubigen noch das Gericht. Wohl sind
sie in Christus dem Endgericht entronnen, aber durch Gnadenge-
richte müssen sie allewege noch. Wenn sie nun innerlich oder äu-
ßerlich Gerichtsgänge gehen, will sie der Feind zu gerne auch wie-
der ins Endgericht werfen.

Die Gläubigen sind empfänglich für Gericht, das gehört zu ih-
rem Stand. Darum schreckt das eigene Herz oder der Feind sie oft
mit Ängsten des Endgerichts, mit Verdammung.

61



Das Triumphlied der Gläubigen (Röm. 8,31-39)

Sag ruhig ja dazu, liebe Seele, und gib zu, dass du verdam-
mungswürdig wärest, aber dann fahre auf mit deinem Triumph-
lied. Sieh deinen Heiland an, der für dich gestorben, ja auferstan-
den ist, welcher ist zur Rechten Gottes und vertritt dich. Glaub’s
fest, dass Gott in Christus an Karfreitag und Ostern dich Verdam-
mungswürdigen aus der Verdammnis entnommen hat und dass
das bleibt in Ewigkeiten. Der Tod darf hinfort nicht mehr über dich
herrschen. Wer kann wider mich sein, wenn Gott für mich ist! Lass
dich nicht schrecken; die Schrecken trug Er.

Nun ist es aber allerdings so: Je fester und kindlicher ich all
das halte und darinnen stehe und wandle, je fester und kindlicher
ich mich dem Heiland anschließe, um so mehr kommen gerade
aus diesem Anschluss allerlei Leiden und Trübsale. Wie kann da
der Apostel Paulus aufwarten. Weil er sich Christus übergab, wie
ist eben darum sein Leben eine Leidenskette geworden. „Trübsal,
Angst, Verfolgung, Hunger, Blöße, Fährlichkeit und endlich das
Schwert“, der Märtyrertod, alles ist über ihn gekommen.

Er hat an sich das Psalmwort erfahren:

„Um Deinetwillen werden wir getötet den ganzen Tag;
wir sind geachtet wie Schlachtschafe.“ Ps. 44,23

Wie leicht hätte da dem Apostel oder seinen Gemeinden, wel-
che ähnliches durchmachten, doch der Gedanke kommen können:
Wo bleibt mein Geliebtsein von Gott, wenn ich, je mehr ich dieser
Liebe mich hingebe, um so mehr zu leiden habe? Aber da sagt der
Apostel gar fein:

„In dem allem überwinden wir weit um des willen, der
uns geliebt hat.“ Röm. 8,37

62



Röm. 8,31-39

Wie hat Er uns geliebt? Nun, eben leidendlich, indem Er auch
all das auf sich nahm, was Paulus oben aufzählt. Hat der Vater den
Sohn etwa nicht geliebt, als Er litt? Oh, am allermeisten, da hat
Er Ihn ja tüchtig gemacht, Herr über alles zu werden. Die Leiden
und Schwierigkeiten, die Nachteile und Zurücksetzungen, welche
uns aus dem Glaubensweg entstehen – sie sind ja im Vergleich zu
den apostolischen kaum zu nennen – sind gerade ein Zeugnis der
Liebe Gottes. Wenn uns Satan und die Welt hasst, dann müssen
wir doch rechte Geliebte Gottes sein. Und diese Leiden in Christus
wollen ja eben Seine Liebe uns groß machen. Sie wollen uns prü-
fen, ob es uns genug sei, von Gott geliebt zu sein, auch wenn die
Welt uns hasst. Darum schauen wir in solchen Fällen auf Seine Lie-
be, mit der wir geliebt sind in Christus, dessen gewiss, dass diese
Seine Liebe aus diesen Leiden noch Herrlichkeiten machen wird,
und getrösten uns dieser Liebe und überwinden weit in dieser Lie-
be. Wenn der Glaube in Engen bringt, dann stimm, o Seele, dein
Triumphlied an: „Gott ist für mich, wer mag wider mich sein?“

Wir sind ja nun allerdings außer diesen besonderen Leiden,
welche unser Glaubensweg bringt, noch all dem Heer der allge-
mein menschlichen Leiden mit unterworfen. Die Liebe Gottes hebt
ihre Gläubigen in dieser Zeitlichkeit aus dem allgemein mensch-
lichen Leidensweg nicht heraus, sondern lässt sie drin. Wir sind
als Geliebte Gottes noch dem Tod unterworfen. Wir müssen auch
leiblicherweise noch sterben. Wir sind allen Wechselfällen eines ge-
wöhnlichen Menschenlebens unterworfen. Was kann sich da alles
ereignen und ereignet sich auch im Leben der Gläubigen!

Wir sind auch noch im Bereich der Finsternismächte, der En-
gel, der Fürstentümer und der Gewalten. Es wird ihnen je und je
zugelassen, auch Gläubige innerlich und äußerlich zu quälen. Wir
tragen allen Druck der Gegenwart und bangen vor Zukünftigem
wie alle Menschen. Wir müssen auch leben unter den „Hohen“ die-
ser Welt, die oft ein sehr drückendes Regiment führen. Wir müssen
auch leben unter den „Tiefen“. Das Elend beschwert uns mit.

63



Das Triumphlied der Gläubigen (Röm. 8,31-39)

Wir sind auch noch den Feindseligkeiten der Kreatur unterwor-
fen: Naturkräften, Heimsuchungen durch böse Pflanzen und Tie-
re und was dergleichen ist; aus all dem hebt die Liebe Gottes uns
nicht heraus. Aber unter dem allem dürfen wir mit gereinigtem
Gewissen, im Frieden Gottes, Seiner uns durchtragenden und nie
im Stich lassenden Liebe gewiss, einhergehen. Und da kann nichts
uns zuwider sein. Es macht uns alles gottinniger, ewigkeitsnäher.

Und es ist doch etwas ganz anderes, unter all dem als verdam-
mungswürdiger, schuldbeladener Sünder oder als Erretteter, Be-
gnadigter und Geliebter Gottes zu leben. Je trüber das Wetter in
der Welt um uns ist, um so heller schauen wir Gott in Seine treuen,
uns liebenden Augen, und da heißt’s dann: „Wer mag wider uns
sein?“ Wer in allem und bei allem in die Liebesaugen Christi und
in Ihm Gottes blicken darf, der hat seligen Grund unter den Füßen
und Sonne im Herzen, dem kann nichts schaden.

Das haben wir nun in dem Gekreuzigten und Auferstandenen.
„O Jesu, wieviel Gutes hat unser Glaub in dir!“ Kommt, lasst uns
anbetend singen unser Wunder-Triumphlied von Karfreitag und
Ostern: „Ist Gott für uns, wer mag wider uns sein?“

20. April 1924

64



Herzensglaube (Röm. 10,10-17)

Herzensglaube (Röm. 10,10-17)

„10,10 Denn so man von Herzen glaubt, so wird man ge-
recht; und so man mit dem Munde bekennt, so wird
man selig.
10,11 Denn die Schrift spricht: »Wer an ihn glaubt, wird
nicht zu Schanden werden.«
10,12 Es ist hier kein Unterschied unter Juden und
Griechen; es ist aller zumal ein Herr, reich über alle,
die ihn anrufen.
10,13 Denn »wer den Namen des Herrn wird anrufen,
soll selig werden.«
10,14 Wie sollen sie aber den anrufen, an den sie nicht
glauben? Wie sollen sie aber an den glauben, von dem
sie nichts gehört haben? Wie sollen sie aber hören oh-
ne Prediger?
10,15 Wie sollen sie aber predigen, wo sie nicht gesandt
werden? Wie denn geschrieben steht: »Wie lieblich
sind die Füße derer, die den Frieden verkündigen, die
das Gute verkündigen!«
10,16 Aber sie sind nicht alle dem Evangelium gehor-
sam. Denn Jesaja spricht: »Herr, wer glaubt unserem
Predigen?«
10,17 So kommt der Glaube aus der Predigt, das Predi-
gen aber aus dem Wort Gottes.“ Röm. 10,10-17

Alle Ewigkeitsfragen der Menschen werden im Herzen gelöst,
und vom Herzen aus durch den Glauben. Das Herz ist der Zentral-
sitz des Menschenwesens. Dort hat der Geist des Menschen, die
innerste Willenspersönlichkeit, ihren Sitz. Dort ist die Einheit des
Menschen innerlich zusammengefasst. Wer das Herz hat, der hat
alles.

65



Herzensglaube (Röm. 10,10-17)

Darum ruft auch Gott:

„Gib mir, mein Sohn, dein Herz!“ Spr. 23,26

Darum sagt der Heiland:

„Wo euer Schatz ist, da ist auch euer Herz.“ Mt. 6,21

Er weiß, dass die argen Gedanken alle aus dem Herzen kom-
men. Durchs Herz ging’s den Tausenden, welche an Pfingsten
den Glauben annahmen. Zerbrochenen Herzen und zerschlagenen
Geistern ist Gott nah. Das Herz ist die Grundoffenbarungsstätte
für den Herrn. Natürlich nicht das Ich-Herz. Wo im Herzen das ei-
gene Ich seine Zentralstelle aufgerichtet hat, kann sich Gott nicht
offenbaren, es sei denn auf den Zerbruch hin. Ein ungebrochenes
Ich-Herz weist Gott ab. Fleischlich gesinnt sein, d. i. eben ein Ich-
Herz haben, ist eine Feindschaft wider Gott.

Es werden alle göttlichen Dinge und Fragen vom Herzen aus
nur gelöst durch den Glauben. Der Glaube ist aber nichts Eigenes,
sondern ein göttliches Werk. Glaube ist Geistesgeburt. Glaube ist
Annahme und Aufnahme der göttlichen Offenbarung, aller göttli-
chen Gnaden und Güter. Glauben kann niemand von Natur aus.
Der Glaube wird uns angeboten und möglich gemacht durch die
göttliche Offenbarung, sonderlich durch das Angebot der Rettung
in Christus.

Glaube ist heiliges Geisteswerk. Im Herzen, welches unter Sün-
de, Tod und Gericht zerbrochen ist, wirkt ihn der Geist durch die
Darbietung der gerichtsaufhebenden Gnade und Liebe Gottes. Im
gläubigen Herzen ist das Ich entthront und ist der Herr auf den
Thron gesetzt. Das gläubige Herz und der Herzensglaube haben
Zugang, Gemeinschaft und Leben im Unsichtbaren. Alles Ewig-
keitsleben wächst nur im gläubigen Herzen, wenn es in ihm aus
Glauben in Glauben geht. Es ist etwas unsagbar Großes um ein
gläubiges Herz.

66



Röm. 10,10-17

Ein gläubiges Herz ist gleichzusetzen der Kindschaft. Bengel
sagt mit Recht, der Glaube sei die neue Geburt4. „Wer da glaubt,
dass Jesus sei der Christus, der ist aus Gott geboren“, sagt Johan-
nes.

Aus dem lebendigen Herzensglauben quillt alles Heil. Nicht
in der vielgestaltigen, weltzugewandten Seele, nicht in der selbst-
großen Eigenvernunft wird Gott erkannt und gefasst, sondern im
zerbrochenen Herzen, welches in seinem Elend Gottes Gnade an-
nimmt. Hören wir nur, was Paulus alles dem lebendigen Herzens-
glauben zuspricht.

„Durchs Herz wird geglaubt auf Zurechtbringung hin“, sagt
er zuerst. Ja, wo ein armes Sünderherz Christus als Retter und Hei-
land erfasst, da ist es zurechtgebracht, da hat es die rechte Stel-
lung. Oft bewegt Menschen die Frage, ob einer auch richtig stehe
zu seinem Gott. Wo Herzensglaube ist in Christus, da ist der rich-
tige Stand. Wer, in sich arm und elend, von ganzem Herzen die
vergebende und neuschaffende Gnade Christi ergreift, der steht
recht. Wer, soviel er auch wachsen mag in Christus, stets und im-
mer so wächst, dass er ärmer wird in sich selbst und gläubig inni-
ger zufasst zum Heiland, der steht recht. Es gibt nur eine richtige
Stellung, die in Christus. Das heißt aber soviel als auf Grund der
Erlösung im gekreuzigten und erstandenen Heiland einen gnädi-
gen Gott und Vater glauben und von da aus wachsen in Erkennt-
nis und Erfahrung. Selbst beim Irren und Fehlen hat ein solches
Herz die rechte Stellung, denn es zerbricht unter seinem Irren und
Fehlen; es reinigt sich neu im Blut Christi; es heiligt sich neu im
Geist Christi. Im Heiland habe ich Zugang und Freiheit zu Gott; in
des Heilands Geist rufe ich: „Abba, lieber Vater!“ Die rechte Stel-
lung, die Gnaden-Kindesstellung bricht heraus. Wer von Gnaden
lebt, steht recht. Diese Gnade ergreift der Glaube. Darum: „Durchs
Herz wird geglaubt auf Zurechtbringung hin“.

4„Nimm das Werk des Glaubens nicht zu leicht, es ist eine Geburt von oben;
nimm die Wiedergeburt nicht zu schwer, sie besteht im Glauben“ [Ben53, Joh. 3,3]
(die Literaturhinweise finden sich in dem Literaturverzeichnis ab Seite 423).

67



Herzensglaube (Röm. 10,10-17)

Wo aber ein Herz in der Gnade steht, da bekennt sich auch
der Mund zum Heiland, der das Herz errettet. Wer Christus im
Glauben hat, steht auch zu Christus und sagt von Ihm, wer Er sei,
wer Er ihm sei. Wird aber mit dem Munde bekannt, dann geht es
zur Rettung hinaus. Paulus sagt: „Mit dem Munde wird bekannt
zur Rettung“. Hier ist das Bekenntnis zum Heiland zunächst ge-
meint. Hat sich der Herr im Herzen zu uns bekannt und Glauben
geschenkt, dann bekennen wir uns auch zu Ihm, und das rettet.
Jede frei offene Bekenntnisstellung zum Herrn hat rettende Kraft.

Wenn wir den Heiland nur im Herzen trügen, so hätten wir
zwar die rechte Stellung, eben in Ihm, dem Herrn. Aber die Lö-
sung und Erlösung nach außen hin fehlte uns noch. Diese muss das
„Mundbekenntnis“, diese erste Frucht des Herzensglaubens, brin-
gen. Wenn ich mich nur im engsten Familienkreis nach empfange-
nem Herzensglauben zu Jesus bekenne, so hat das lösende und er-
lösende Folgen. Es gibt eine neue Stellung zu den Familienmitglie-
dern und eine neue Stellung der Familienglieder zu mir. Und diese
neue Stellung, im Glauben übernommen, schafft Heil und vertieft
es. So ist es überall, wo ich auch immer mich mit dem Munde zum
Herrn bekenne. Das zieht stets neue Kreise und läuft auf tieferes
Heil hinaus. Ja, „mit dem Munde wird bekannt auf Rettung und
Heil hin“. Da kommen dann auch die Leiden in Christus mit ihren
heilsamen, fördernden Wirkungen. Durchs Mundbekenntnis wer-
den wir auch immer abhängiger und einheitlicher mit dem Herrn.
Wir sind fester an Ihn gebunden, denn wir haben uns zu Ihm be-
kannt.

Durchs Mundbekenntnis erwächst dann auch die zweite Frucht
des Glaubens kräftig, nämlich die Anrufung. Je mehr wir im Her-
zensglauben uns zum Heiland stellen, um so mehr muss Er sich
zu uns stellen. Und da rufen wir Ihn immer brünstiger drum an.
Schon, weil der Glaube im zerbrochenen Herzen geoffenbart wird,
ist er ein schreiender und anrufender. Je mehr er aber im Leben
sich auswirkt, um so mehr wird er zum anrufenden. Steht aber der
Herzensglaube so bekennend und anrufend, dann hat er die vollen
Verheißungen.
68



Röm. 10,10-17

Wer im Glauben bleibt, wird nicht zuschanden werden. Mag
der bekennende Glaube in viele schwere Lagen führen, der Herr
des Glaubens führt stets auch heraus. Ein Glaubensmensch bleibt
nie stecken und muss sich nie schämen vor den Leuten. Der
Herr wendet alles zum Guten. Und der anrufende Glaube bringt
zur Voll- und Ganzrettung durch. Jeder, der auch immer anruft
den Namen des Herrn, der wird gerettet werden. Der Herzens-
Glaubensstand mit seinen beiden Kindern Bekennen und Anrufen
ist der überwindende, der alles ererbt.

Wo solcher Glaube ist, erweist sich der Herr reich über seinen
Trägern. Und diesen Glauben darfst du fassen. Da gibt es niemand,
der ihn nicht ergreifen dürfte. Da ist der Grieche nicht im Nachteil
gegen den Juden. Der unter dem Gesetz berufene Jude hat den-
selben Glaubensweg zu gehen wie der im Heiden-Irrweg stehen-
de Grieche. Und der heidnische Grieche darf ebenso glauben wie
der gesetzliche Jude. Hier ist kein Unterschied zwischen Mann und
Weib. Hier ist kein Unterschied zwischen hoch und niedrig, reich
und arm, zwischen Sünder und Gerechtem. Für alle regelt sich alles
durch Glauben, und jedem ist Glauben in gleicher Weise erlaubt.
Jeder hat Anrecht auf die gleiche Fülle des Glaubens und auf den
gleichen Reichtum des Herrn. Wer du auch seist, hast du nur ein
zerbrochenes Herz, so darfst du auch glauben. Und so du glaubst
und Christus annimmst, so ist das volle Heil, die volle Rettung, das
gewisslich Nie-zuschanden-Werden dein!

Aber du sagst vielleicht: Ich kann nicht so glauben. Wie kommt
man denn zu solchem Herzensglauben an den Heiland? Du wirst
noch zuviel an dich und die Welt glauben! Hat dein Ich und die
Welt dich noch nicht klein gemacht, haben sie dich noch nicht ent-
täuscht? Der Glaube ist dir gewiss schon angeboten worden. In ge-
waltigen Geistesstrichen zeichnet Paulus den Weg zum Glauben:

69



Herzensglaube (Röm. 10,10-17)

„10,14 Wie sollen sie den anrufen, an den sie nicht glau-
ben? Wie sollen sie an den glauben, von dem sie nicht
hörten?
10,15 Wie sollen sie hören ohne Herold? Wie sol-
len sie zeugen, wenn sie nicht gesandt werden?
Wie geschrieben steht: Wie lieblich sind die Füße
derer, welche Gutes als Evangelium verkündigen.“

Röm. 10,14-15

Anrufen und bekennen, das haben wir oben schon gesagt, hat
den Glauben zur Wurzel.

Der Glaube aber kommt aus dem Hören. Der Glaube wird an-
geboten. Christus wird bezeugt. Es geht vom Paradies an durch die
Jahrtausende in steigender Klarheit eine Rettungsbotschaft durch
die Welt. Seit der Menschwerdung des Sohnes, seit Seinem Tode
und Auferstehen ist die ganze Rettung und Befreiung des mensch-
lichen Geschlechtes vollbracht. Die Botschaft von dieser vollen und
ganzen Rettung muss einer hören, wenn er glauben lernen will.

Diese Botschaft fordert uns auf zum Glauben. Sie sagt uns, Gott
wolle nicht den Tod des Sünders, sondern dass er sich bekehre
und lebe. Sie sagt uns, Gott habe in Seinem Sohn die völlige Er-
rettung in Zeit und Ewigkeiten beschafft und biete sie nun frei um-
sonst allen armen, zerbrochenen Sündern an. Frei umsonst ist alles
Heil in Christus, nur nehmen und glauben ist der Weg. Wohlauf,
höre: Du darfst, du kannst glauben, es ist gar kein Hindernis da,
höchstens dein Nicht-Wollen. Diese selige Botschaft vom Gottes-
sohn und Sünderheiland, von Gottes Liebe und von Gottes Gnade,
das ist die Glaubensbotschaft, die drängt und treibt zum Glauben.

70



Röm. 10,10-17

Aber allerdings in ihrer ganzen Größe, Schöne und Fülle ist sie
nicht häufig zu hören. Das meiste, was unter Christi Namen ver-
kündigt wird, ist neues Gesetz. Es braucht, wie Paulus sagt, Herol-
de. Herolde sind Leute, die einen Auftrag zum lauten Hinauspo-
saunen empfangen haben. Die Glaubensrufer müssen Glaubens-
träger sein. Der Herr erweckt immer wieder solche Glaubensträ-
ger. Sie gilt es zu hören, wenn wir selbst zum Glauben kommen
wollen.

Die meisten Menschen weichen den eigentlichen Glaubensträ-
gern aus. Religiöse Vorträge, erbauliche Reden, sittliche Anspra-
chen hören sie gerne, aber die Zeugen des Herzensglaubens mei-
den die meisten. Du tust dir großen Eintrag, wenn du es versäumst,
einen Glaubensträger zu hören. Nur durch sie und ihr Anhören
hindurch kann es zum Glauben kommen.

Hat dir Gott noch keinen in den Weg gesandt? Sie müssen frei-
lich gesandt werden. Sie werden aber auch gesandt. Der Herr, der
sie erweckt, der sendet sie auch. Er sendet sie öffentlich oder son-
derlich. Er sendet sie in Gestalt von Großeltern, Eltern, Lehrern
oder allerhand Leuten aus allerlei Volk. Meist sind es äußerlich
recht bescheidene Gestalten, die Er sendet. Er sendet sie, wenn Er
sie persönlich sendet, gewöhnlich auch zu einer besonderen Zeit,
wo es dich sonderlich treffen kann.

Wann, wo und wie hast du schon solche gesandten Herolde ge-
hört? Hast du sie überhört? Das wäre großer Schade; das wäre Ge-
richt! Glauben abweisen, angebotenen Glauben, heißt Gottes Liebe
abweisen. Das nimm nicht leicht. Sieh dir, hör dir die gesandten
Herolde nur recht genau an!

Du hörst ja, was Paulus zufügt: „Nicht alle gehorchen dem
Evangelium“. Jesaja sagt nämlich:

„Herr, wer glaubt unserem Zeugnis?“ Jes. 53,1

71



Herzensglaube (Röm. 10,10-17)

Wo ein Herz noch auf sich gewandt ist, wo ein Herz noch auf
die Welt gewandt ist, wo ein Geist sich noch im Diesseits und in
seiner Lust aufrichtet, da hört man mit hörenden Ohren nicht. Und
es ist leider die Mehrzahl, die weit überwiegende, welche in die-
sem Zeitalter der Gemeine hingeht und ihr Herz nicht dem Glau-
ben übergibt. Jesaja deutet das auch an, wenn er sagt: „Wer glaubt
unserem Zeugnis?“

Was verschließt sich doch der Unglaube! Arme Welt! Bejam-
mernswerte Leute ohne Glauben! Erschreien solltet ihr ihn! Nun
ist er angeboten, und ihr nehmt ihn nicht!

Wir aber wollen anbeten, danken und preisen, die wir glauben
können an den Namen unseres Herrn Jesus Christus. Wir wollen
uns aber auch nicht irren lassen. Wenn noch so viele auf Wort und
Zeugnis hin, auch wenn es reichlich zu ihnen gesandt ist, doch
nicht glauben, so bleibt es doch dabei: Der Glaube kommt aus dem
Hören und dem Gehörten, und das Hören aus dem Wort Christi.

Das Wort von Christus ist Geistesträger, und der Geist ist Glau-
bensschöpfer. Es gibt keinen anderen Weg als durch das Wort,
durch das vom Heiland zeugende Wort. Darum halten auch wir
Gläubigen uns eifrig ans Wort und an gesandte Zeugen, wo sie zu
finden sind, dass unser Glaube genährt und gestärkt sei und wir
teilhaftig werden all des Reichtums und des Heils, welche der Herr
dem lebendigen Herzensglauben zuspricht und gibt!

11. Okt. 1925

72



Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Röm. 11,33-36)

Von der Herrlichkeit und Größe der Erkenntnis des leben-
digen Gottes (Röm. 11,33-36)

„11,33 O welch eine Tiefe des Reichtums, beides, der
Weisheit und Erkenntnis Gottes! Wie gar unbegreif-
lich sind seine Gerichte und unerforschlich seine We-
ge!
11,34 Denn wer hat des Herrn Sinn erkannt, oder wer
ist sein Ratgeber gewesen?
11,35 Oder wer hat ihm etwas zuvor gegeben, dass ihm
werde wiedervergolten?
11,36 Denn von ihm und durch ihn und zu ihm
sind alle Dinge. Ihm sei Ehre in Ewigkeit! Amen.“

Röm. 11,33-36

Es gibt nichts Herrlicheres und Größeres im Himmel und auf
Erden als Erkenntnis des lebendigen Gottes! Wie stolz ist die
Menschheit auf ihre Kenntnisse und Erkenntnisse! Wie findet sie
es so herrlich und so groß, wieder irgendeine Entdeckung gemacht
zu haben. Und für gewöhnlich beziehen sich alle ihre Entdeckun-
gen und Erkenntnisse doch auf die Geschöpfe. Ist aber Geschöpf-
Erkenntnis schon so groß und wird jemand in Denkmälern und
ehernen Säulen gewissermaßen festgehalten, wenn ihm reichere
Erkenntnisse in der Kreaturenwelt und aus ihr beschieden waren,
wie groß muss dann die Erkenntnis des Schöpfers und Herrn al-
ler Kreaturen selbst sein! Ja, es geht nichts über die Erkenntnis des
lebendigen Gottes! Und es ist das allergrößte Vorrecht des Men-
schen, das Gottes Liebe ihm eröffnet hat, in die Erkenntnis des le-
bendigen Gottes selbst eindringen zu dürfen. Kein Wunder, dass
die Kirche in ihrer Freude und in ihrer Dankbarkeit, Trägerin der
Offenbarungserkenntnis des lebendigen Gottes sein zu dürfen, ein
besonderes Fest errichtet hat, an welchem sie das, was sie von ih-
rem Gott erkannt hat, in ein Bekenntnis zu Ihm zusammenfasst.

73



Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Röm. 11,33-36)

Das Trinitatisfest ist das Bekenntnisfest der Erkenntnis des le-
bendigen Gottes! Die Kirche will ihren Herrn dadurch ehren, dass
sie Ihm sagt, als was für einen herrlichen Herrn und Gott sie Ihn
erkannt hat. Du bist der dreieinige Gott, ruft sie Ihm zu; so hast
Du Dich kundgetan, so haben wir Dich erfasst, so leben wir von
Dir und in Dir. Mit Dankbarkeit preisen wir den Herrn als den
Dreieinigen. Die sündige Menschheit ist überall an der herrlichen
Wahrheitserkenntnis Gottes vorbeigeschossen. Entweder reißt sie
die Gottheit in viele verschiedene Einzelgötter auseinander oder
sie macht sie zu einer leblosen Einheit, dabei sich noch groß und
fortgeschritten dünkend.

Das Leben liegt im dreieinigen Gott. Er allein hat Leben in
sich, einen Sohn und den Heiligen Geist. Er allein setzt Leben
aus sich heraus im offenbarenden Sohn und Geist. In Ihm allein
kann die Kreatur leben, weil Er ebenso göttlich-majestätisch, ewig-
unveränderlich ist als beweglich und eingehend in den Geschichts-
verlauf der Kreatur, ja in den Lebenslauf des einzelnen Menschen.

Ja, das ist das ewige Leben, dass sie Dich, der Du allein wahrer
Gott bist, und den Du gesandt hast, Jesus Christus, erkennen, und
beides geschieht durch den Geist der Offenbarung. In Ihm, dem
Geist der Selbstoffenbarung Gottes, der verkörpert ist im Wort Got-
tes, hat der ewige Gott Seiner gläubigen Gemeine die Türe geöffnet
in Sein Allerheiligstes, nachdem Er diese Gemeine gereinigt hatte
im Blut des Gottessohnes, und nun darf sie eindringen in die Ge-
heimnisse des lebendigen Gottes und sie als Predigerin und Zeugin
der armen Welt zu ihrer Heilung und Erlösung kundtun. Als Jubel
und Dank für diese unaussprechliche Gnade feiert sie das Trinita-
tisfest und bekennt sich zu Ihm, wie sie Ihn erkannt hat, als zum
Dreieinigen. Die Größe und Herrlichkeit der Gnade, Gott erkennen
zu dürfen und in Seiner Erkenntnis wachstümlich leben zu dürfen,
will die Gemeine dadurch zum Ausdruck bringen.

74



Röm. 11,33-36

Dasselbe, was die Gemeine am Dreieinigkeitsfest tut, das tut
Paulus in unserem Text. Er betet an, lobt und preist Gott über der
herrlichen Größe und über der großen Herrlichkeit Seiner Erkennt-
nis. So ist sein Lobpreis ein echter Trinitatistext. Der Apostel Paulus
will mit seinem anbetenden Worte: „O welch eine Tiefe des Reich-
tums, beides, der Weisheit und der Erkenntnis Gottes“, mit sei-
nen erstaunten Ausrufen: „wie unerforschlich!“, „wie unbegreif-
lich!“ durchaus nicht sagen, dass man Gott nicht erforschen und
begreifen könne, als wenn Er bloß ein tiefer Abgrund wäre, in wel-
chen der Mensch als in eine bodenlose, gähnende Tiefe hinabbli-
cke. Damit würde er sich ja selbst widersprechen, denn er schreibt
an anderer Stelle:

„Der Geist erforscht alle Dinge, auch die Tiefen der
Gottheit.“ 1. Kor. 2,10

Nicht ein Wort zum trägen Liegenlassen der Erforschung Got-
tes und Seines heiligen Wesens, nicht ein Wort zum oberflächli-
chen Sich-genügen-Lassen in allgemeinen Wahrheiten über Gott
will dies herrliche Anbetungswort sein! Im Gegenteil, ein Wort des
Lobens und Dankens über den herrlichen Reichtum der Erkennt-
nis Gottes, der uns armen Sündern geoffenbart ist, und ein Wort
der betenden Ermunterung, weiter hineinzudringen in diese be-
glückende Reichtumstiefe.

Gerade in den unserem Text vorangehenden Versen hat der
Apostel uns einen tiefen Offenbarungsblick in Gottes Wesen, in
Gottes Gerichte und Wege, der ihm geschenkt worden ist, tun las-
sen. Und gerade über dem Reichtum der von Gott ihm gegebe-
nen Erkenntnis Gottes stimmt er diesen Lobpreis unserer Verse an.
Herrlich ist es und unsagbar groß, will er sagen, in Gottes Weis-
heit und Gedanken einen Blick zu haben und zu bekommen. Ein
tieferer Reichtum als in einem glänzenden Goldbergwerk tritt uns
entgegen.

75



Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Röm. 11,33-36)

Und tief und reich macht uns Menschen der Einblick in Gottes
Weisheit und in Gottes Gedankenwerkstatt. Ja, gar nichts verin-
nerlicht den Menschen so, entnimmt ihn so aller bloßen Äußerlich-
keit und Oberflächlichkeit, nichts vertieft so das Innere der Persön-
lichkeit und nichts verleiht ihr einen solchen Reichtum, einen sol-
chen Schatz an ewigen, gehaltvollen Werten, wie das Eindringen
in die Erkenntnis Gottes. Gibt schon irdisches, wirkliches, gründ-
liches Wissen dem Menschen etwas Vergeistigtes und Gediegenes,
so gibt ihm Gottwissen, lebendige Gotterkenntnis, etwas Verklär-
tes, Ewigkeitsdurchleuchtetes.

Wer lebendige Gotterkenntnis hat, d. h. solche, die durch Herz
und Gewissen gegangen ist, der hat selbst etwas von der Tiefe des
tiefen Gottes und von dem Reichtum des reichen Gottes. Der gött-
liche Tiefenreichtum teilt sich der mit ihm in Berührung gekom-
menen Persönlichkeit mit. Das ist das Herrliche und Große an der
Erkenntnis Gottes, dass der Besitzer derselben in dem zerbrech-
lichen Erdengefäß seines Leibes einen großen Schatz trägt, einen
Schatz, durch welchen er viele reich machen kann und darf. Ja, „o
welch eine Tiefe, beides, der Weisheit und der Erkenntnis Got-
tes!“ Gott erkennen, das heißt in eine Weisheits-Tiefe und in einen
Gedanken-Reichtum hineinschauen, der zur Anbetung zwingt.

„Herr, wie sind Deine Gedanken so sehr tief!“ Ps. 92,5

So betet schon der Psalmist des Alten Bundes an. Ja, es gibt kei-
ne tiefgründigeren und reicheren Menschen, mögen sie äußerlich
gestellt sein, wie sie wollen, als Menschen mit Erkenntnis des le-
bendigen Gottes. Willst du dieses Glückes nicht teilhaftig werden?
Ei, so geh an die Offenbarungsquelle und trink; ei, so lass dich ver-
tiefen durch Wort und Geist und in der Gemeinschaft der Gläubi-
gen.

76



Röm. 11,33-36

Da musst du hin, da nur findest du die lebendige Gotterkennt-
nis. Aus der Natur und von Natur kommt’s nicht, da heißt es „un-
begreiflich und unerforschlich“. Der natürliche, noch dazu sün-
denverfinsterte Verstand kann hier nicht bei; hier gilt es gläubig
liegen an der vom Thron der Gnade fließenden, ins Wort gefassten
Quelle des heiligen Offenbarungsgeistes. Herrlich und köstlich, an
ihr zu liegen. Da heißt es immer neu „unbegreiflich“, „unerforsch-
lich“.

Das ist das Große an der lebendigen Gotteserkenntnis, je tiefer
sie wird, um so tiefer wird Gott. Welch einen Einblick hatte doch
gerade der Apostel Paulus in Gottes Gerichtsentscheidungen. Wie
legt er im elften Römerkapitel die Gerichte über Heiden und Juden
in großzügiger, wahrhaft erschütternder Weise dar. Wie hat gerade
er einen Einblick in die Wege Gottes, nicht zuletzt in die Kreuzes-
wege und Gerichtswege. Es will dem schlichteren Geist scheinen,
als hätten vor einem Apostel Paulus alle Gerichtswege Gottes und
alle Wegführungen des Ewigen im Großen und im Einzelnen offen
gelegen. Und siehe, gerade er sagt, wie unbegreiflich sind Seine
Gerichte, wie unerforschlich Seine Wege.

Alles Göttliche wird ständig tiefer, je tiefer man in dasselbe ein-
dringt. Gott wird immer größer, je mehr man in Ihn kommt. Das ist
das Herrliche und Große an der Erkenntnis Gottes – du wirst nie
fertig mit ihr, nie fertig mit Ihm. Er hat immer neue Seiten, immer
neue Wege. Wiewohl Er alles durch Gericht und Gnade tut, wie das
Paulus wohl erkennt, so sind doch sowohl Seine Gerichte wie Sei-
ne Wege von einer göttlichen Vielerleiheit, die kein Menschenherz
je umfasst oder erfasst.

Wir sind des Zeugen in unseren Tagen. Die neuen Gerichte, mit
welchen Er die Völker in diesen Tagen heimsucht, die neuen Wege,
welche Er mit ihnen geht, wer hat sie erkannt oder erforscht? Alles
so ganz anders, als alle Menschen, fromme wie gottlose, dachten.
Und selbst im eigenen kleinen Leben, wer verstünde alle Wege,
die Gott mit ihm ging in Gericht und Gnade; wer verstünde seines
eigenen Lebens ganzen göttlichen Sinn und Zusammenhang?

77



Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Röm. 11,33-36)

Soviel die Gnade auch die Augen uns öffnet, es bleibt doch zu-
letzt immer wieder nur übrig, zu sagen: „Ich will die Augen schlie-
ßen und glauben blind“. Nur bei Gott wird’s nie langweilig; nur bei
Gott hört’s nie auf und hört nichts auf; nur bei Gott gibt es immer
wahrhaft Neues, wiewohl es das ewig Alte ist, aber in stets neuer,
überraschender Form und Art. „O welch eine Tiefe des Reich-
tums, beides, der Weisheit und der Erkenntnis Gottes; wie un-
begreiflich sind Seine Gerichte, wie unerforschlich sind Seine
Wege!“

Und alles, was von Ihm ist, das ist durch und durch original;
d. h. alles rein und allein von Ihm, alles nagelneu aus der Urwerk-
statt.

„Wer hat des Herrn Sinn erkannt, oder wer ist Sein
Ratgeber gewesen? Oder wer hat Ihm etwas zu-
vor gegeben, dass ihm werde wieder vergolten?“

Röm. 11,34-35

Gott hat kein Komitee und keinen Ministerrat; Er hat keinen
Generalstab und keinen Bruderrat. Niemand kann sich rühmen,
Ihm einen Gedanken oder eine Idee beigebracht zu haben; nie-
mand, Ihm irgendwie oder irgendwo beigestanden zu haben. Alles
ist von Ihm und nur von Ihm. Ja, von Ihm und durch Ihn und zu
Ihm sind alle Dinge.

Alles, was Menschen sagen und tun, ist abgeleitet, und wie vie-
les irregeleitet durch die Finsternis. Wie herrlich und groß, an der
Quelle aller Dinge sitzen zu dürfen beim Suchen nach Erkenntnis
Gottes. Deshalb gibt es im Reich Gottes unter den wahrhaftigen
Gotteskindern die meisten Originale, weil sie zu Füßen des Urori-
ginals sitzen. Sie sind aber eigentlich keine Originale; nein, Gottes-
kinder am allerwenigsten, weil sie gar nichts aus sich tun wollen.
Sie sind am allermeisten Kopien; wollen auch gar nichts sein und
werden, als Seine Kopie, Sein Ab- und Eben-Bild.

78



Röm. 11,33-36

Aber für die Menschen, welche fast alle vom Abgeleiteten trin-
ken, von der Wasserleitung, die durch menschliche, oft nur allzu-
menschliche Röhren geht, oft auch durch teuflische, für diese Men-
schen sind die Gotteskinder, welche nach der wahrhaftigen Got-
terkenntnis hungern und dürsten, Originale, weil sie immer vom
Quell trinken.

Ach, wie wenige Menschen kennen die herrliche und großar-
tige Schönheit originaler Gottesgedanken und Gotteswege, weil
sie sich nicht in ganzer Einfalt an Ihn und Sein Wort halten. Ein
Mensch, der im Glauben im Herrn und Seinem Wort steht, der
steht im Ursprünglichen, und siehe, das ist etwas unbeschreiblich
Herrliches und Großes. Es mag dir einer die herrlichste Beschrei-
bung der Alpenwelt machen, es mag sie dir einer ergreifend schön
malen, das ist alles nicht das, wie wenn du einmal selbst auf ihren
Höhen gestanden hast.

Von den wiedergeborenen Gotteskindern heißt es:

„Sie werden alle von Gott gelehrt sein.“ Joh. 6,45

Von ihnen sagt Johannes:

„Ihr habt die Salbung, und die bleibt bei euch.“
1. Joh. 2,27

Das ist das Herrliche und Große an lebendiger Gotteserkenntnis,
sie ist original, ewigkeitsmäßig; sie schmeckt nach Höhenluft, ihr
Wasser schmeckt noch nach dem Fels – das beglückt über die Ma-
ßen. Eine solche Seele weiß etwas, was das heißt:

„Von Ihm, durch Ihn und zu Ihm sind alle Dinge.“
Röm. 11,36

Sie hat alles von Ihm und durch Ihn, und zu Ihm treibt drum
alles.

Und was ist das selbst wieder für eine Erkenntnis! Wer hat den
Mut, wer die Kraft, sie auszudenken bis zur letzten Folgerung:
„Von Ihm, durch Ihn, zu Ihm sind alle Dinge!“

79



Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Röm. 11,33-36)

Denke einmal betend darüber nach:

• stelle hinter das „von Ihm“ alle Dinge;

• stelle hinter das „durch Ihn“ alle Dinge;

• stelle hinter das „zu Ihm“ alle Dinge.

Ungeahnte Größe, unfassbare Majestät, unbegreifliche Wege
und Ziele, unerforschliche Weiten der Ewigkeiten gehen uns da
auf. Ein Loben und Jauchzen bricht aus der Seele ob solcher Ge-
wissheit.

„Ihm sei Ehre in Ewigkeit! Amen.“ Röm. 11,36

Etwas anderes konnte Paulus nicht mehr sagen und schreiben.
Ehre, d. h. Herrlichkeit in Ewigkeiten, tut sich so vor ihm auf, und
darum sank er vor Gott anbetend zusammen. Ja, lebendige Gotter-
kenntnis, und das ist vielleicht ihr Herrlichstes und Größtes, die
macht uns immer kleiner und geringer, die macht uns immer ge-
beugter und niedriger. Offenbart uns der Geist göttliche Wahrhei-
ten, göttliche Gedanken und Wege, lässt Er uns blicken, in einen
Strahl auch nur, in Gottes unsichtbares Wesen und in Seine Herr-
lichkeit, dann liegen wir auf dem Boden und beten an, eine andere
Stellung gibt es nicht mehr. Je leerer von wahrer Gotterkenntnis ei-
ne Seele ist, um so aufrechter, ja trotziger steht der Mensch selbst
Gott gegenüber da; je gefüllter mit wahrer Gotterkenntnis du bist,
um so gebeugter wirst du, um so weniger. „Ihm sei Ehre in Ewig-
keit! Amen“, das ist dein Schluss.

Er, Er, Er! Du aber beuge dich stille vor Ihm in den Staub; das
ist die wahre Größe und Herrlichkeit lebendiger Gotterkenntnis!

15. Juni 1919

80



Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Röm. 12,3-8)

Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Röm. 12,3-8)

„12,3 Denn ich sage euch durch die Gnade, die mir ge-
geben ist, jedermann unter euch, dass niemand weiter
von sich halte, als sich’s gebührt zu halten, sondern
dass er von sich mäßig halte, ein jeglicher, nach dem
Gott ausgeteilt hat das Maß des Glaubens.
12,4 Denn gleicherweise als wir in einem Leibe vie-
le Glieder haben, aber alle Glieder nicht einerlei Ge-
schäft haben,
12,5 also sind wir viele ein Leib in Christus, aber un-
tereinander ist einer des anderen Glied,
12,6 und haben mancherlei Gaben nach der Gnade, die
uns gegeben ist.
12,7 Hat jemand Weissagung, so sei sie dem Glauben
gemäß. Hat jemand ein Amt, so warte er des Amts.
Lehrt jemand, so warte er der Lehre.
12,8 Ermahnt jemand, so warte er des Ermahnens. Gibt
jemand, so gebe er einfältig. Regiert jemand, so sei er
sorgfältig. Übt jemand Barmherzigkeit, so tue er’s mit
Lust.“ Röm. 12,3-8

Das Geheimnis dieser Zeiten ist der Leib Christi. Jahrtausende-
lang lief die ganze Entwicklung der Menschheit in all ihrem Wer-
den und Vergehen, in all ihren Höhen und Tiefen hinaus auf den
Leib Christi, d. h. auf die Menschwerdung des Sohnes Gottes. Ju-
den und Heiden wurden geradezu dahin geleitet und erzogen, den
Sohn Gottes aufzunehmen in Seiner Leibeshütte. Als die Zeiten er-
füllt waren, sandte Gott Seinen Sohn.

81



Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Röm. 12,3-8)

Seit Seiner Menschwerdung, Weltversöhnung und Erlösung
hat der ganze Gang der Welt wiederum den gleichen Zweck und
Inhalt – den Leib Christi. Durch den Heiligen Geist soll jetzt aus der
Welt die Fülle der Heiden herausgeholt werden, welche zusammen
den Leib des erhöhten Hauptes Jesus Christus ausmacht.

So ist also der gemeinsame Grundgedanke der gesamten
Menschheitsgeschichte der Leib Christi. Die Herausbildung die-
ses Leibes Christi ist vollendet in Seiner Wiederkunft. Wie Er in
der Mitte der Zeiten herabkam aus dem oberen Heiligtum, Sei-
nen Leib anzuziehen in Maria, damit Er die Menschheit erlöste, so
kommt Er am Ende der Tage wieder herab, verklärt und herrlich,
wieder um Seinen Leib anzuziehen, diesmal in der Gestalt der er-
retteten und durch den Geist geheiligten Gläubigen, welche Er in
der Erstauferstehung um sich vereinigt, diesmal zur Verherrlichung
der Welt.

Wie der Leib Christi bei Seiner Ankunft im Fleisch eine Nied-
rigkeitsgestalt hatte und arm und vielfach verkannt durch die Welt
ging, wie Er alle Sünde und alles Elend der Menschen leidendlich
trug Tag für Tag und am Kreuz endete, so ist auch Sein Leib in die-
sen Tagen bis zu Seiner Wiederkunft: arm und niedrig und vielfach
leidend; ja verfolgt, geschmäht, gehasst und gar oft auch getötet,
sonderlich am Anfang und am Ende Seiner Ausbildungszeit.

Dieser Leib Christi ist jetzt nirgends in vollkommene äußere Er-
scheinung tretend. Solange, wie auch das Haupt verborgen ist zur
Rechten des Vaters, ist die wahrhaftige Kirche Christi auf Erden,
für welche alle sichtbaren Kirchen in ihren Formen nur Bauhüt-
ten sind, verborgen. Das ist die eine, heilige, allgemeine, christliche
Kirche, welche wir nach dem dritten Artikel glauben, eben weil sie
jetzt noch nicht zum Schauen ist. Aber vorhanden ist sie wahrhaf-
tig und gewiss.

82



Röm. 12,3-8

Unter allen Völkern und christlichen Kirchen und in verschie-
densten Gestaltungen, welche im Laufe der Jahrhunderte immer
wieder wechseln, sucht sie eine irdische Darstellung sich zu schaf-
fen. Keine dieser Darstellungen ist die allgemeine, christliche, hei-
lige Kirche, aber jede, nach dem Maß ihrer Gaben, baut an ihr, die
eine besser, die andere schlechter.

Wir stehen gerade jetzt in einer Zeit, wo offenbar nach dem Wil-
len Gottes die äußeren Gestaltungen der Kirche sich verändern sol-
len. Da stehen wir in besonderem Sinn wartend, was der Herr tun
wird, denn fern ist es Kindern Gottes, selbst etwas zu brechen oder
eigene Neubildungen zu schaffen. Aber des Herrn Wege und Spu-
ren folgen, das ist die ernste, heilige Aufgabe.

Dass nun der Leib Christi, unter welcher äußeren Form auch
immer, wachse in allen Stücken an dem, der das Haupt ist, Chris-
tus, und wachse zu seiner Selbstbesserung (Eph. 4), das ist den
Gliedern des Leibes mit in die Hand gegeben. Wohl geht das Ge-
samtwachstum vom Haupt aus, welches Sein Leben in die Glieder
gibt durch Wort und Geist, aber die Glieder müssen auch einander
Handreichung tun, ein jegliches mit seinem Werk und nach seinem
Maße. Dienet einander, ein jeglicher mit der Gabe, die er empfan-
gen hat, ruft uns auch Petrus zu. So hängt von den Gliedern viel
ab fürs Gedeihen des Leibes Christi. Darum führt Paulus in unse-
rem Text, wo er von diesem Leibe Christi redet, auch einige heilige
Ordnungen an, in welchen die Glieder Christi sich bewegen müs-
sen, soll anders der Leib sich wohl befinden.

Das erste ist natürlich, dass wir rechte Glieder an Christus und
am Leib sind. „Wir sind ein Leib in Christus“, sagt Paulus in der
Mitte des Textes, „und einer des anderen Glied“. Wer in geist-
gewirktem Glauben in der wahrhaftigen Lebensgemeinschaft mit
dem Heiland steht, ich in Ihm und Er in mir, verwachsen wie eine
Rebe mit dem Weinstock, und wer in der Gemeinschaft der Gläu-
bigen steht, liebhabend, was da glaubt an den Namen des Herrn
Jesus, der ist ein wahrhaftiges Glied. Und wer Frucht des Geistes
bringt, dem Haupt zu Ehren.

83



Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Röm. 12,3-8)

Je mehr in irgendeiner äußeren Kirchengestaltung, sei es Lan-
deskirche, Gemeinschaft oder Freikirche, solche lebendigen Glie-
der sind, um so gedeihlicher kann in ihr und durch sie der Leib
Christi wachsen. Je mehr tote Glieder ohne solche innere Lebens-
gemeinschaft da sind, um so mehr Todeserscheinungen allerlei Art
treten hervor. Wir merken das in jeder kleinen Versammlung, wie-
viel mehr im Großen.

Darum ist die Grund- und Hauptfrage die: Bist du ein leben-
diges Glied? Hast du in Buße und Glauben die Wiedergeburt, die
Vergebung der Sünden und das neue Leben empfangen und stehst
du in einfältigem Glaubenswachstum in diesem Leben? Das ist
nicht nur eine Frage, von welcher deine Seligkeit und Herrlichkeit
abhängt; das ist auch eine Frage, von welcher deine Brauchbarkeit
für den Leib Christi abhängt. Bist du kein wahrhaftiges Glied, dann
bist du ein Hemmnis; nur, wenn du Leben aus Gott hast, kannst
du Mithelfer sein nach dem Maße deiner Gabe am Leib des Herrn.
Habt ihr an euren Orten viele lebendige Glieder? Wo nicht, lasst
uns ernstlich darum bitten.

Die zweite heilige Linie, welche der Apostel nennt, ist die, dass
einer des anderen Glied ist, d. h. dass ein Glied das andere als Glied
achte und ehre und anerkenne. Alles, was Geistesleben hat, was
Glauben und Kraft des Glaubens hat, ist Glied am Leib. Ganz ei-
nerlei, ob hochbegabt, ob schlichtbegabt; ganz einerlei, ob äußer-
lich mehr oder weniger hervortretend oder zurücktretend; ganz
einerlei, ob leitend oder geleitet; wer des Herrn ist, der ist Glied.

Und jedes Glied am Leib ist eine Notwendigkeit für den Leib.
Gott hat keine unnötigen Glieder und keine Luxusglieder an unse-
rem irdischen Leib geschaffen, sondern lauter notwendige Glieder.
Es ist keines entbehrlich. Wo nur eines, und sei es das geringste,
fehlt, da ist eben ein Mangel. Darum achtet der Mensch an seinem
Leib auch auf jedes Gliedlein und hält es in Ehren.

84



Röm. 12,3-8

So wollen wir es auch in der Gemeinde des Herrn halten. Alles,
was Leben hat, gelte uns heilig und hoch, sei uns ein Gegenstand
des Dankens und Lobens, sei uns ein Gegenstand der Freude und
der Liebe; hat doch der Herr Sein Werk darin. Alles, was Leben
hat, sei uns Mit-Glied, Bruder, Schwester im Herrn, wichtig fürs
Ganze; denn der Herr hat’s herausgerufen und braucht es, gleich
wie mich, an seinem Teil. Darum achte einer den anderen höher als
sich selbst. Einer sei des anderen Glied.

Dies wird uns um so leichter sein, je mehr wir in die nächste
Gliederordnung des Apostels eintreten. Er schreibt:

„Ich sage durch die Gnade, die mir gegeben ist, dass
niemand weiter von sich halte, als sich’s gebührt zu
halten, sondern dass er von sich mäßig halte, ein jegli-
cher, nach dem Gott ausgeteilt hat das Maß des Glau-
bens.“ Röm. 12,3

Das Wichtigste für die gedeihliche Zusammenarbeit der Glie-
der am Leibe Christi ist eine klare und wahre Selbsterkenntnis, und
zwar nach beiden Seiten: nach der Seite dessen, was man nicht ist,
und nach der Seite dessen, was man ist. Wo unter Gläubigen die-
se Ordnung der Selbsterkenntnis nicht kräftig ist, da ist auch kein
Gedeihen des Leibes Christi.

Ernste Vertiefung in der Sündenerkenntnis, wahre Einsicht in
die Schranken und Schatten unseres Wesens ist eine der befruch-
tendsten Gnaden Gottes. Demut, Achtung vor dem anderen, Ge-
duld mit den anderen, Annehmen-Können von anderen, dies al-
les und noch viel mehr quillt aus diesem Brunnen. Was hat man-
gelnde Selbsterkenntnis von Geschwistern schon für unendlichen
Schaden angerichtet.

85



Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Röm. 12,3-8)

Aber bloße Erkenntnis der Mängel ist auch wieder Schaden,
das gibt Verzagtheit, falsches Zurücktreten, mangelndes Angreifen
an seinem Teil. Zur Mangel-Erkenntnis muss unbedingt die Gaben-
Erkenntnis kommen. Nicht nur, was du nicht hast, sondern auch,
was du hast, deine Gabe, dein Maß des Glaubens, musst du er-
kennen. So nur wirst du dich in Reih und Glied stellen, so nur mit
deiner Gabe den Mangel der anderen ausfüllen. Wir wollen den
Herrn bitten, dass er nach diesen beiden Seiten uns zu brauchba-
ren Gliedern mache. Mit welcher Gabe dienst du dem Leib Christi?

Ist aber die Gabe erkannt samt ihrer Schranke, dann gilt es in
der Einsetzung derselben sich von der göttlichen Weisheit regie-
ren zu lassen. Mancher hat die Gabe erwecken lassen, die in ihm
ist, weiß auch in Demut, was ihm fehlt, bringt mit Freudigkeit zur
Verwendung, was er hat, aber er ist darinnen nicht weislich oder
auch nicht vorsichtig oder nicht umsichtig genug.

Darum sagt der Apostel:

„Hat jemand Weissagung, so sei sie dem Glauben ge-
mäß.“ Röm. 12,7

Jede Lehre und jedes Zeugnis muss übereinstimmen mit dem
Geist der Wahrheit, der in der Schrift und in der Gemeinde sich
bezeugt.

• Die Gabe der Weissagung ist schlecht angewendet, wenn ei-
ner in Eigenbröteleien oder gar in Irrlehren gerät. Heiliger
Ernst, in der Glaubenslinie der Offenbarung zu bleiben, muss
jeden Zeugen erfüllen.

• Hat jemand ein Amt, einen Dienst, so warte er des Dienstes.
Er schaue nicht hin und her nach den anderen, sondern sei in
seinem Revier treu.

86



Röm. 12,3-8

• Das nächste, was befohlen ist, mit ganzer Pünktlichkeit zu
tun, ist der größte Dienst fürs Ganze. Wenn zum Beispiel eine
Predigersfrau, die bekehrt ist, ihrem Mann wollte in allerlei
Dienst beistehen, kochte ihm aber nichts Rechtes oder warte-
te nicht ihrer Kinder, so täte sie der Gemeinde einen schlech-
ten Dienst. Wenn einer in mancherlei Reich-Gottes-Tätigkeit
Eifer zeigte, aber sein ihm befohlenes Handwerk vernachläs-
sigte, wäre das schlechter Gliedsdienst – wer ein Amt hat, der
warte des Amts.

• Lehrt jemand, so warte er der Lehre. Wenn einer, der die
geistliche Lehrgabe hat und im Dienst am Wort steht, zu vie-
le, vielleicht praktische Nebenarbeiten treibt, dient er nicht
im rechten Gliedsdienst; er warte der Lehre.

• Ermahnt jemand, so warte er des Ermahnens.

• Wer die Tröstergabe hat, mache Hausbesuche; da liegt dann
seine Aufgabe.

• Wer geben kann, der bleibe schlicht, als sei er ein Empfan-
gender;

• wer vorzustehen hat, benütze sein Amt nicht zum Trägheits-
polster. Kontrolliert ihn jemand, so lasse er sich vom Herrn
um so mehr kontrollieren.

• Übt jemand Barmherzigkeit, so lasse er sich durch schwere
Erfahrungen nicht ermüden, sondern lasse sich immer neue
Freudigkeit schenken, dass er’s tue mit Lust.

Und so ein jeder an seinem Teil. Luther würde sagen: „Ein jeder
lerne seine Lektion, so wird es wohl im Hause stohn“. Brauchst du
dein Pfund für das Reich Gottes getreulich?

87



Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Röm. 12,3-8)

Das sind einige heilige Gliederordnungen. Werden sie von den
Gläubigen heilig gehalten, dann kann in ihnen, unter ihnen und
durch sie der Leib Christi fröhlich gedeihen. Es fehlt daran man-
nigfach hin und her. Der Ernst der Tage erwecke uns kräftig, dass
ein jeder mit seiner Gabe getreulich diene, dass dadurch der Leib
Christi erbaut werde, bis dass wir alle hinankommen zu einerlei
Erkenntnis des Sohnes Gottes und ein vollkommener Mann wer-
den, der da sei im Maße des vollkommenen Alters Christi. Wenn
jeder nach seinem Maße und in seinem Maße seine Gliedesdienste
tut, dann kann’s gehen zum vollkommenen Maße, dass der Leib
Christi wird die Fülle des, der alles in allem erfüllt.

19. Jan. 1919

88



Glaube und Widersacher (Röm. 12,17-21)

Glaube und Widersacher (Röm. 12,17-21)

„12,17 Haltet euch nicht selbst für klug. Vergeltet nie-
mand Böses mit Bösem. Fleißigt euch der Ehrbarkeit
gegen jedermann.
12,18 Ist es möglich, soviel an euch ist, so habt mit allen
Menschen Frieden.
12,19 Rächet euch selber nicht, meine Liebsten, son-
dern gebet Raum dem Zorn Gottes; denn es steht ge-
schrieben: »Die Rache ist mein; ich will vergelten,
spricht der Herr«.
12,20 So nun deinen Feind hungert, so speise ihn; dürs-
tet ihn, so tränke ihn. Wenn du das tust, so wirst du
feurige Kohlen auf sein Haupt sammeln.
12,21 Lass dich nicht das Böse überwinden, sondern
überwinde das Böse mit Gutem.“ Röm. 12,17-21

Ohne Feinde kann auf dieser Welt der Sünde niemand durchs
Leben gehen. Ohne dass Böse uns Böses tun, kann niemand durch
die Welt kommen. Und gerade die Besten haben die meisten Wi-
dersacher, und die nur Gutes im Sinne haben, erfahren das meiste
Böse. Sollen wir Jesus nennen, den Sündenlosen, den die Bosheit
der Menschen ans Kreuz brachte? Sollen wir Seinen größten Apos-
tel nennen, Paulus, den die Feindschaft der Welt von Ort zu Ort
jagte? Sollen wir Luther anführen, der unter Acht und Bann ging?

Der Heiland sagt zu Seinen Jüngern:

„Ihr müsset gehasset werden von jedermann um Mei-
nes Namens willen.“ Mk. 13,13

89



Glaube und Widersacher (Röm. 12,17-21)

So werden also wahre Gotteskinder über Mangel an Feinden
und Boshaften wohl kaum zu klagen haben. Kann es aber ohne
Feindschaft gegen uns nicht abgehen, so soll um so mehr Feind-
schaft bei uns, von uns und durch uns ausgeschlossen sein. Sind
mir auch viele feind und gönnen und tun mir Übles, so soll doch
ich nach Jesu Willen niemand feind sein noch ihm Übles gönnen
oder tun.

Das ist nun weder eine einfache noch eine selbstverständliche
Sache. Daher nimmt die Schrift oft Veranlassung, uns dazu zu ver-
mahnen und zu erwecken. Auch unsere heutige Textstelle legt je-
dem Gotteskind die ernste Frage ins Herz: Wie stehst du deinen
Widersachern gegenüber und denen, die dir Böses tun?

Der Apostel ruft uns in der Kraft des Geistes Jesu Christi zuerst
zu:

„Vergeltet niemand Böses mit Bösem.“ Röm. 12,17

Niemals kann und darf ein Gotteskind, weder in Wort noch
Werk, das Böse als Mittel benützen, sich zu wehren. Ja es kann und
darf nicht, weil das Böse durch und durch seinem Wesen fremd ist.
Ach, wie oft nehmen auch Gläubige Erdenklöße und werfen da-
mit! Wir verleugnen dadurch unseren Stand, vergeben seine Wür-
de und beschmutzen ihn. Weißt du das und beugt dich das und
willst du’s wiedergutmachen, wo du kannst, und dich neu machen
lassen durch die Gnade? Es gibt kein Recht auf Unrecht, niemals!

• Wenn dich einer schilt, hast du kein Recht vor Gott und von
Gott, wieder zu schelten.

• Wenn dich einer schlägt, hast du kein göttliches Recht, wie-
derzuschlagen.

• Wenn dich einer verleumdet, besudelst du dich, wenn du ihn
ebenfalls schlecht zu machen versuchst.

90



Röm. 12,17-21

Des gläubigen Menschen Grundstand ist, wie Paulus weiter
sagt, der Ehrbarkeit, d. h. dem Edlen, Reinen und Guten gegen alle
Menschen fleißig nachzujagen. Unser Sinn darf auf Unedles, Ge-
meines und Niedriges nie gehen. Auch nie auf das, was Streit gibt.
Machen uns die Menschen den äußeren Frieden unmöglich durch
ihren Unfrieden, soll unser Herz doch voll Friedfertigkeit bleiben.
Mit allen Menschen, auch den bösesten, von uns aus Frieden, das
ist der Jesus-Jünger heilige Norm.

Will drum der alte Mensch in uns, wenn ihm Böses widerfährt,
trotzig und gewaltig auffahren, will die Feder zu scharfen Worten
sich spitzen, die Zunge zu beißendem Widerpart sich rüsten, die
Hand zum Gegenschlag ausholen, und könntest du gar den Geg-
ner übermächtig treffen, besinne dich, wer du bist und woher du
bist! Steig nicht hernieder in die Sumpfniederung giftiger Nebel
der Bosheit. Gib nie weder Herz noch Zunge noch Hand zur Meh-
rung des Bösen auf Erden her, sind sie doch geheiligt durch Christi
Blut zum Guten. Lasst uns künftig nie mehr Böses mit Bösem ver-
gelten, wenn es je und dann bei uns vorgekommen wäre. Wer drin
steht, zur Zeit Böses mit Bösem zu vergelten, er trete heraus; wer
in Versuchung steht, er flehe zum Herrn; und jeder rüste sich neu
durch den Geist, stets nur des Edlen sich zu befleißigen gegen al-
le Menschen, stets nur Frieden zu suchen, soviel an ihm ist, gegen
jedermann.

Doch tiefer dringt noch das apostolische Wort. Auch sich nicht
selber Recht verschaffen mit eigenen, menschlichen Mitteln soll ein
Gotteskind:

„Rächet euch selbst nicht, meine Liebsten, sondern ge-
bet Raum dem Zorn Gottes; denn es steht geschrie-
ben: »Die Rache ist Mein, Ich will vergelten, spricht
der Herr«.“ Röm. 12,19

91



Glaube und Widersacher (Röm. 12,17-21)

Es gibt Fälle, und das apostolische Wort zeigt solche im Leben
der Zeugen Christi an, wo es göttlicher Wille sein kann und ist,
sein Recht etwa von der Obrigkeit zu fordern gegenüber dem Un-
recht. Aber solche Fälle müssen klar liegen als göttlicher Weg. Im
allgemeinen gilt die Regel:

„Wollt ihr nicht lieber Unrecht leiden?“ 1. Kor. 6,7

Die Rache ist das Selbstrecht und das Recht mit eigenen Mit-
teln, oft auch unrechten, erzwungen; solches soll bei uns nicht ge-
funden werden.

Dem Christen ist es stets schwer, auch, wo er muss, zum Recht
zu greifen, um sich Recht zu schaffen. Keinenfalls hat er den Sinn,
der Tag und Nacht sinnt, wie er den Gegner treffen und ihm ver-
gelten kann. Wir Christen haben einen treuen, rechtskundigen und
gerechten Sachwalter, dem wir all das Unsrige übergeben haben;
dem lassen wir’s auch. Der Herr führt unsere Sache für uns auf
Seine Art und zu Seiner Zeit. Er schafft Recht, wie schon der 103.
Psalm sagt: „Der Herr schafft Gerechtigkeit und Gericht allen,
die Unrecht leiden“. Wir sind nicht unser selbst, darum kämpfen
wir auch nicht in eigener Sache vorschnell und voreifrig. Nein, un-
sere Seele ist stille zu Gott, der uns hilft. Unser Heiland stellte es
auch dem anheim, der da recht richtet.

Unsere Seele, so wir anders in Ihm sind, hat eben keinen Hass,
und wo er wollte keimen, lässt sie ihn von Ihm ausräumen schon
im Keim. Die Seele des Gotteskindes hat tiefes Erbarmen mit den
Bösen, weil sie weiß, wo ihr Weg endet. Hat darum der Herr zu
Seiner Zeit mit unseren Widersachern geredet und sie so weit ge-
bracht, dass sie hungern oder dürsten oder sonst notleiden, dann
springt unsere Seele auf, wie von Fesseln befreit, die sie bisher ge-
halten haben, und speist und tränkt und tut Gutes und hofft, dass
solche Liebe wie glühende Kohle brennen, beschämen, innerlich
richten, ja vielleicht bekehren werde.

92



Röm. 12,17-21

Aus der feurigen Kohle auf dem Haupt soll sich die Asche bil-
den, dieses Zeichen der Beugung und der Buße. Ja, unser innerstes
Begehren für unsere Feinde ist ihre Sinnesänderung; dann würden
sie nimmermehr Feinde sein.

Solche Sinnesänderung kann aber niemals kommen, wenn wir
Böses an ihnen tun; dann werden sie vielmehr verhärtet. Sie kann
auch nicht geschehen, wenn wir uns rächen; dann sinnen sie auf
neue Gegenwehr. Nur wenn der Herr sichtlich zu Seiner Zeit sie
trifft und uns rechtfertigt, dann kann ihnen das Licht über unseren
göttlichen Sachwalter aufgehen, und dann kann unsere Liebe das
Herz vollends öffnen für den göttlichen Samen. Darum lasst uns
laufen in Glauben und Geduld in den göttlichen Bahnen unseren
Widersachern gegenüber.

Es gehört natürlich zu dem Verständnis und zu dem Eingehen
der apostolischen Mahnungen ein bekehrtes Herz, ja ein schon ge-
reiftes, geheiligtes Herz. Einem anderen Herzen kommen solche
Richtlinien wie lauter Torheit und Narrheit vor. Für ein unbekehr-
tes Herz heißt also apostolisch handeln: dumm und beschränkt
handeln; es heißt, der Bosheit aufhelfen, den Feinden zum Triumph
über sich verhelfen und dergleichen mehr. Solches ist aber durch-
aus nicht der Fall. Wir müssen uns eben zu solchem Verhalten im-
mer den betenden Glauben dazudenken und den zu Seiner Zeit
handelnden Herrn.

Ein gläubiges Herz lebt eben in der inneren Gewissheit, dass je-
des Böse, das ein Mensch in Herz, Sinn oder Hand nimmt, ihn sel-
ber schlägt und ins Gericht bringt. Wie kann einer, der das glaubt,
Böses mit Bösem vergelten? Er wüsste gewiss, dass er sich selber
den größten Schaden täte. So bewahrt solcher Glaube unseren Fuß
vor dem Abgleiten aufs Böse.

93



Glaube und Widersacher (Röm. 12,17-21)

Wir wissen auch im Glauben ganz gewiss, dass jedes voreili-
ge Vorgreifen vor Gott Unsegen und Schaden bringt. Darum hüten
wir uns wohl, in schneller Rache dem Herrn vorauszueilen. Wir
wissen, es muss alles erst reif sein, auch das Böse, dann kann erst
rechtes Gericht gefällt werden, das auch durchschlagende Wirkung
hat. Des Herrn richterlicher Arm würde viel häufiger den Gläubi-
gen wie den Ungläubigen deutlich offenbar, wenn wir ihm nicht
so oft selbstrichtend dazwischenführen. Wir hindern dadurch gar
manche helle Gottesoffenbarung.

Wer das nun glaubt, rächt sich ja nicht selbst, sondern gibt
Gott Raum. Er schafft ja unter allen Umständen Recht. Bei Ihm
bleibt nichts in den Akten liegen. Er, der Seinen eigenen Sohn
hingab, um durch Ihn armen Sündern Gerechtigkeit zu schaffen,
ist fürwahr der Rechtschaffer im vollen Sinne. Und Er, der Sei-
nem gekreuzigten und gestorbenen Sohn durch Seine Auferwe-
ckung, Himmelfahrt und Geistessendung Recht schaffte und der
Ihm noch völlig Recht schaffen wird vor aller Welt, ist der wahr-
haftige Gerechtigkeits-Richter. Wer solches glaubt, gibt Ihm ruhig
auch seine Sache und wartet auf Sein Handeln.

Vor allem aber ist es die große, selige Kreuzes-Gewissheit, die
wir in dem Heiland von Golgatha haben, die uns zu dem apos-
tolischen Verhalten mächtig ermuntert. Golgatha zeigt uns, wie in
dem Guten das Böse überwunden wird. Darum lassen auch wir
uns nicht vom Bösen überwinden, sondern überwinden das Böse
im Guten. Golgatha ist die Wunderstätte, wo das Böse samt dem
Teufel im Siegen besiegt wird und wo das Gute in Christus Jesus
im Unterliegen siegt.

94



Röm. 12,17-21

Das ist ein Wundergesetz in dieser sündigen Welt, dass alles
Böse im Großwerden zugrunde geht und dass Gottes Sache im
Sterben aufersteht. Darum können gläubige Christen geduldig und
stark ihre Widersacher groß werden sehen, groß werden oft eben
durch das schriftgemäße Verhalten ihrerseits. Sie wissen, dieses
Großwerden ist ihr Untergang. Darum können Gotteskinder auch
ruhig und fest das Kreuz tragen, welches die Befolgung der apos-
tolischen Regel mit sich bringt. Sie wissen, ihr Kreuz, je schwerer
es drückt, kündet um so näheren Sieg.

Das ist ja auch unser Gegenwartsstand. Je mächtiger das Anti-
christentum wird, um so schneller erscheint sein Ende; je gebeug-
ter die Gemeine geht, um so näher ist ihre Erlösung. So wird die
apostolische Mahnung zur Frucht des Glaubens bei denen, die in
Christus Jesus sind. Darum auf, ihr Gläubigen, nehmt allen Fein-
den und Widersachern gegenüber eine apostolische Grundstellung
ein. Lasst euch ja nicht überwinden vom Bösen, dass das Böse euch
in Böses treibe, sondern überwindet das Böse im Guten, gerade
dann, wenn euch das Böse ins Kreuz treibt.

2. Febr. 1919

95



Mein Herr (Röm 14,7-9)!

Mein Herr (Röm 14,7-9)!

„14,7 Denn unser keiner lebt sich selber, und keiner
stirbt sich selber.
14,8 Leben wir, so leben wir dem Herrn; sterben wir, so
sterben wir dem Herrn. Darum, wir leben oder ster-
ben, so sind wir des Herrn.
14,9 Denn dazu ist Christus auch gestorben und aufer-
standen und wieder lebendig geworden, dass er über
Tote und Lebendige Herr sei.“ Röm. 14,7-9

Wer ist dein Herr? Das ist die Frage, welche unser vorliegen-
des Gotteswort an dich stellt. Es weist uns auf den wahrhaftigen
Herrn der Lebendigen und der Toten, auf Jesus Christus hin; es
führt uns in den Kreis derer ein, welche bekennen mit Luther, dass
Jesus Christus, vom Vater in Ewigkeit geboren und von der Jung-
frau Maria geboren, sei ihr Herr. Damit fragt es uns: Gehörst du
als Gotteskind in diesen Kreis, zu diesem Herrn, oder wer ist dein
Herr?

Jeder Mensch hat einen Herrn, der Gewalt und Macht über ihn
hat. Und gerade die Menschen, welche am allerlautesten das Wort
Freiheit im Mund führen, das sind gewöhnlich die Geknechtesten,
die rechten Tyrannendiener. Wer ist nun dein Herr?

Bist du selbst dein Herr? Lässt du dich leiten von deinem Ich?
Nun, was hast du bis heute mit diesem deinem Herrn für Erfah-
rungen gemacht? Du bist natürlich stolz über die Maßen, weil du
rein aus dir selbst dich regierst; du hältst dich für völlig frei und
zeitweise für wahrhaft glücklich. Und doch sage ich dir: Du dienst
einem der elendesten Herren, dem man dienen kann. Wo ist ei-
ner, der gut gefahren wäre, wenn er immer alles auf seinen Kopf
hinaus und nach seinem Willen machte? Wo der Weg der eigenwil-
ligen, sich auf sich selbst stellenden Jugend hinführt, dafür haben
wir tausendfache, traurige Beispiele. Ebenso viele aber auch von
alten und selbst erfahrenen Menschen, die sich selber führten.

96



Röm. 14,7-9

Unser natürlicher Mensch ist kurzsichtig; darum sieht er so viel
falsch oder gar nicht; oder er ist fernsichtig und übersieht so viel.
Er hat uns in seiner Blindheit schon manchen falschen Weg ge-
schickt. Unser natürlicher Mensch ist sündengebunden. Bei dem
einen ist’s diese Schwäche, beim anderen jene, bis hin zu den ge-
waltigsten Leidenschaften. Darum tut er viel Verkehrtes und uns
selber Schadendes. Unser Ich ist geschwächt fürs Gute und Rechte.
Mit Schmerzen erfahren wir’s, wie es im Wollen des Besten und
Höchsten uns im Stich lässt. Das Gute, das ich will, das tue ich
nicht; das Böse, das ich nicht will, das tue ich. In großen Kämp-
fen aber, unter dem Druck der Sorgen, in Leiden und Schmerzen
des Leibes und der Seele, was für eine schmähliche Figur macht da
oft und viel unser Herr Ich. Er weiß keinen Rat mehr; er sieht nicht
mehr hinaus; er verzweifelt. Er ist jetzt trotzig und übernimmt sich;
jetzt verzagt und rührt sich nimmer; er bäumt sich auf und sinkt
dann in sich zusammen.

Gegen den Tod versagt er ganz, und fürs jenseitige Leben ist er
völlig machtlos; das heißt, in die Hölle kann er bringen, aber nie in
den Himmel. Ein feiner Herr, dem du dienst, dein eigenes Ich. Set-
ze ihn ab und revolutioniere gegen ihn, es ist das Allervernünftigs-
te, was du tun kannst. Schämen müssten sich die Menschen aufs
tiefste, die sich selbst regieren, ob des armen, kläglichen Herrn. Ein
Vernünftiger misstraut niemand mehr als sich selbst.

Und was richtet dieser Herr Ich unter den Menschen auf Erden
an! Wie kalt und lieblos ist’s, wo er regiert; wie voller Neid und
Streit und böser Tage. Wie tritt er Herzen zusammen und bricht die
heiligsten Bande entzwei. Er ist rücksichtslos, brutal, und selbst wo
er liebt und freundlich ist, nur so lange, wie er auf seine Rechnung
kommt. Wenn ganze Völker nur an ihr Volks-Ich denken und es
allein zum gebietenden Herrn haben, dann gibt es Weltkriege der
schrecklichsten Art. O Elend, wo der Herr Ich regiert! Stehst du
unter diesem Herrn? Eilends weg mit ihm!

97



Mein Herr (Röm 14,7-9)!

Wer ist dein Herr? Sind es vielleicht andere Menschen? Viele
dienen lieben und geliebten Menschen. Wie manche Frau hat ih-
ren Mann zum Herrn; wie mancher Mann seine Frau; wie manche
Eltern ihre Kinder. Wie viele Tausende haben hochbegabte, große
Menschen des Wissens oder der Tat zu Herren, denen sie dienen
und sich ihren Urteilen und Meinungen völlig unterwerfen. Aber
sieh, auch die liebsten Menschen sterben, dann bist du herrenlos.
Wie vielfach erleben wir gerade im Weltkrieg diesen Jammer. Und
in den schwersten Fragen des Lebens versagen alle Menschen und
können nicht mehr helfen; in den Ewigkeitsfragen versagen sie
ganz. Werdet nicht der Menschen Knechte! Ihr macht euch elend;
endlich sicher elend. Kein Mensch kann dem anderen von einer
Sünde oder Schuld helfen; keiner kann Leid und Elend heben; kei-
ner dem Tod wehren; keiner selig machen – was sind mir solche
Herren! Wie können auch die Liebsten einander so weh tun; wie
sind gerade die Eltern, welche ihren Kindern knechtisch dienen, in
sie hineinsehen und in allem nur sie kennen, meistenteils die Ver-
derber der Kinder.

Millionen Male schon haben in den ernstesten Lagen Men-
schenkinder, die anderen blindlings gefolgt waren, diese ihre Füh-
rer fahren lassen oder gar verwünscht. Das wissen die am bes-
ten, welche nicht aus freiem Willen, sondern aus dem Gang der
menschlichen Verhältnisse heraus Menschen zu Herren haben.
Dienstboten, Arbeiter, Soldaten, Untergebene jeder Art, höret sie
seufzen, höret sie klagen, höret sie grollen und murren. Und hö-
ret murren nicht nur die Untergebenen, sondern auch die Herren!
Wer kann’s am besten? Alle menschlichen Herrschaften sind im
Lauf der Weltgeschichte, wenn wir aufs Große sehen, immer wie-
der von den Menschen selbst verworfen worden, und jede neue
immer wieder von einer neuen. Das ist ein vernichtendes Zeugnis
über die Menschen als Herren!

98



Röm. 14,7-9

Wo es in dieser Hinsicht besser und erträglich, ja harmonisch
und schön war und ist, kommt es immer daher, dass die Herren
oder die Diener, die Herrschenden oder die Untergebenen, beide
oder doch eine Seite einen anderen Herrn als den menschlichen
über sich anerkannten, seien es die ewigen Sittengesetze Gottes
oder gar der Herr Jesus Christus. Reine Menschenherrschaft hat
nie beglückt.

Und trotz alledem dienen die Menschen immer wieder Men-
schen. Die gesellschaftlichen Sitten, die standesgemäßen Anforde-
rungen, das menschliche Herkommen in Sitten und Gebräuchen,
der ganze eitle Wandel nach väterlicher Weise, wie die Bibel das
heißt, all das schlägt die Mehrzahl in Sklavenketten. Was „alle“ sa-
gen, was „alle“ tun, was „alle“ anziehen, was „alle“ für recht hal-
ten, wie sie sich benehmen, was Mode ist, das übt eine sklavische
Macht aus. Da beugen sie sich, und wenn die Zähne knirschen,
und wenn das Herz sich empört, und wenn der Schaden und das
Elend ersichtlich ist, man muss, man fällt sonst auf, man kommt
ins Gespräch, man ist ein Sonderlicher. O ihr armen Knechte des
wunderlichsten Herrn, des Herrn „Jedermann“. Ihr wisst alle, wie
jämmerlich er ist, und fast jeder fürchtet ihn. Die Massenfurcht, der
Massengeist, ein böser Herr!

Wer ist dein Herr? Sind’s Menschen nicht, so sind es Mächte,
sittliche Mächte oder unsittliche Mächte oder natürliche Mächte,
und alle, alle knechten und machen unglücklich. Du anerkennst
heilige, sittliche Ordnungen in Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und
Treue. Ob du sie aus der Bibel, aus deines Gottes Schatzkasten
nimmst oder ob menschliche Weise sie dich lehren, du anerkennst
sie als deine Herren und dienst ihnen. Wohl dir, du hast edle Her-
ren, je reiner deine Grundsätze sind. Und diese edlen Herren wer-
den dich und andere segnen. Wo heilige Ordnungen beachtet und
geachtet werden, ist immer auch ein gewisses reines Glück.

99



Mein Herr (Röm 14,7-9)!

Und doch würde ich dir raten, einen größeren Herrn noch zu
suchen; denn sieh, deine sittlichen Grundsätze sind doch auch
rechte Schwächlinge und elende Herren. Sie können dir vor allen
Dingen nicht helfen, dass du sie vollbringst. Sie haben dich und du
anerkennst sie, aber du hast sie nicht. Je reiner du sie willst, um
so mehr merkst du, wie du hinter ihnen zurückbleibst. Sie schaf-
fen dir Schuld und Sünde und nehmen sie dir nicht weg; dadurch
kommt Trauer und Leid, dadurch kommt Druck und Beschwe-
rung. Und wenn dann die anderen dein Edles mit Unedlem dir
lohnen, dann hast du noch mehr Weh, und deine Grundsätze kön-
nen es nicht lindern.

In Kreuz und Leid aber, in Not und Tod, da sind sie dir nicht
nur keine Hilfe, sondern dein ungesühntes Schuldbewusstsein ver-
schärft das Elend. Oder aber, wenn du selbstbewusst und groß
unter deinen Grundsätzen geworden bist, dann kannst du Kreuz
und Leid nicht verstehen, sie befremden dich, und du wirst noch
unglücklicher. Für die Ewigkeit aber können dir die herrlichsten
Grundsätze keine Tröster sein, im Gegenteil, werden nicht einst
diese deine eigenen Herren dastehen und dich verklagen, weil du
ihnen nicht in allen Stücken gefolgt bist? Dann geht es dir, wie der
Heiland den Juden sagte: Der Mose, auf den ihr euch beruft, der
ist euer Verkläger (Joh. 5,45). Edle und doch unglücklich machen-
de Herren, die Sittengesetze. Gib ihnen den Abschied, ehe sie dich
verderben.

Nicht den Abschied, dass du sie verachtest, aber dass du einen
Herrn suchst, der auch Kraft geben kann zum Tun und Vergebung
für’s Unterlassen! Ja, nur nicht zum Verlassen gib ihnen den Ab-
schied, sonst hast du einen bösen Herrn, die Sünde. Der Sünde
Knecht, das ist ein zahlreiches Heer in der Welt. Sie dienen der
Selbstsucht, der Lüge, der Ungerechtigkeit, der Habsucht, der Ehr-
sucht, der Genusssucht, den Leidenschaften, den Sinnen.

100



Röm. 14,7-9

Wehe denen, die diese Herren haben. In steten Verheißungen
werden sie belogen und weitergetrieben; in stetes neues Elend
bringen sie sich und andere hinein. Darüber braucht es keine Wor-
te; jeder Weg, der von der Wahrheit abführt, führt ab ins Verderben.

Nur diejenigen seien noch erwähnt, die natürlichen Mächten
unterworfen sind. Da treten zunächst vor uns hin die Prediger der
Botschaft, dass der Mensch den ewigen und unabänderlichen Na-
turgesetzen bedingungslos unterworfen sei. Da sei nichts zu än-
dern und werde nie etwas geändert, das seien die unabsetzbaren
Herren des menschlichen Geschlechtes.

Wehe uns, wenn es so wäre; dann wären also Sünde, Not, Tod
und Gericht unabänderliche Herren der Menschheit. Denn wenn
auch segnende Naturgesetze vorhanden sind, diese Gesetze des
Fluchs sind doch die eigentlichen, schrecklichen Herrscher. Und
von ihnen soll es keine Errettung geben ewiglich? Von Geschlecht
zu Geschlecht sollen die Menschen ihnen unterworfen sein und
sklavisch sich beugen müssen? Entsetzlich, furchtbar! Seht sie euch
an, die Armen, welche Krankheiten, Sorgen, Nöten, Trübsalen je-
der Art und dem Sterben ohne Errettung unterworfen sind, Skla-
ven ihres Elends, das sie hinschleppen müssen! Nein, das kann
nicht sein, dass wir dieser Herrschaft ohne Rettung unterworfen
sind. Gibt’s keinen anderen Herrn? Auf Erden nicht.

Dass alle Erdenherren, die wir bis jetzt durchgegangen sind,
immer endlich ins Unglück stoßen, das kommt daher, dass alle die-
se Herren nicht imstande sind, uns von der Obrigkeit der Finster-
nis zu befreien, welche die Macht über die Erde durch die Sünde
gewonnen hat. Satan, der Fürst der Finsternis, ist der Herr dieser
Welt, ihr Fürst, wie die Bibel sagt. Alle Menschen, solange sie na-
türliche Menschen sind und bleiben, sind diesem Herrn unterwor-
fen, sie mögen Edlerem oder Unedlerem dienen. Und dieser Herr
ist der Vater der Lüge und des Mordes, der Ungerechtigkeit, des
Neides und des Hasses, des Todes und des Verderbens.

101



Mein Herr (Röm 14,7-9)!

Der gegenwärtige Weltkrieg ist ein laut redender Zeuge von
der Art, wie der Fürst der Finsternis herrscht, wenn er Freiheit hat
und man ihm verfallen ist. Die Menschen fragen oft angesichts des
ganzen Weltkriegselendes, wo denn der Gott der Liebe und der
Heiland des Friedens sei. Ja, den sucht ihr im Weltkriegselend als
solchem umsonst. Die Völker haben den Sohn Gottes in ihrer Mas-
se verworfen, sie haben sich dem Diesseits und der Sünde ergeben.
Nun hat der Herr den Satan losgelassen und ihm Raum gegeben.
Nun darf er herrschen. All die Lüge, all der Mord, all das Unrecht,
das wir sehen, ist Ausfluss seiner Herrschaft. Der Weltkrieg ruft
uns zu: Nun schaue auf, Menschheit, und sieh, wem du unterwor-
fen bist! Wer ist dein Herr? Du magst dienen, wem du willst, im
Grunde stehst du unter dem Fürsten der Finsternis und seiner Ob-
rigkeit. Wer ist dein Herr? Stehst du noch unter ihm? Heraus aus
aller falschen Obrigkeit, heran zu dem Herrn, der der Retter ist!

Gott hat der Menschheit einen anderen Herrn von Anfang an
gegeben; einen gar feinen und guten Herrn; einen der Wahrheit,
des Friedens, der Liebe und der vollkommenen Freiheit. Einen
Herrn, der mit allen göttlichen Gaben und Kräften, in deren Be-
sitz Er ist, die Menschheit so gerne füllen wollte; einen Herrn, der
gestern, heute und in Ewigkeit derselbe ist; der im Reich des Sicht-
baren und des Unsichtbaren gleicherweise seine Segensherrschaft
ausübt.

Unser Herr ist der eingeborene Sohn Gottes, der Mittler alles
göttlichen Segens in Lehre und Leben von Ewigkeit zu Ewigkeit.
Zu diesem Gottessohn geschaffen, hat die Menschheit Ihm den Ab-
schied gegeben, sich von Satan verführen lassen und ist unter des-
sen Regiment geraten.

Der Sohn Gottes hat sich aber aufgemacht, Seine Segensherr-
schaft wieder aufzurichten und die Menschen zurückzugewinnen.
Namenlose Widerstände der immer mehr der Verführung verfal-
lenden Menschheit hemmten und hemmen Sein Werk. Er will aber
alles freiwillig und nicht gezwungen, sonst hätte Er’s wohl mögen
erzwingen.

102



Röm. 14,7-9

Endlich in der Fülle der Zeiten ist Er herniedergestiegen in Sa-
tans Bereich, ihn entscheidend zu schlagen. Und Er hat’s vollbracht
in Tod und Auferstehung. Er hat Satan in allen Stücken abgewie-
sen, hat dann den ganzen Fluch der Sünde und der Schuld gebüßt,
hat den Tod durchbrochen und ist hingegangen zu den Geistern
jener Welt und hat ihnen Seine Siegesherrschaft verkündigt. Er
ist wieder herübergekommen in diese Welt und hat unter Seinen
Gläubigen Seine Herrschaft aufgerichtet, ist aufgefahren durch die
Himmel, hat Satans Luftherrschaft gebrochen und hat sich allen
Engelwelten als Herr vorgestellt. Nun sitzt Er zur Rechten des Va-
ters und regiert und holt sich durch den Heiligen Geist im Wort
Seine Untertanen heraus. Millionen sind Ihm schon untertan ge-
worden, Millionen sind’s heute noch.

Er ist der wahrhaftige Herr der Zeiten und Ewigkeiten, dazu
gestorben und wieder lebendig geworden, dass Er über Tote und
Lebendige der Herr sei. Ein herrlicher Herr. Der Herr der Erlösung
und Versöhnung zuerst. Er gibt Seinen Gläubigen volle Tilgung der
Sünde und Schuld, Frieden mit Gott und in Gott und den Kind-
schaftsgeist, welcher, der Liebe Gottes gewiss, in seliger Freude
„Abba, lieber Vater!“ schreit. Und diese selig gewordenen Gläu-
bigen führt Er dann durch Wort und Geist den Weg der Wahrheit
und des Lebens. Er gibt ihnen Kraft, alle Sünde zu überwinden, al-
les Gute zu wollen und zu wirken. Er schenkt ihnen täglich für al-
le Abweichungen Reinigung. Er trägt ihre Sorgen und Schmerzen
und führt sie durch Tod zum Leben und endlich zur Herrlichkeit.

Er ist ihnen Weisheit, Rat und Verstand in allen Dingen und
Verhältnissen. Wohl straft Er die Seinen auch; wohl übt Er sie in
allerlei Kreuz und führt sie gar manchen Dornenweg, lässt sie auch
noch durch Not und Tod gehen. Aber in dem allem tröstet und
stärkt und verklärt Er sich und sie so wunderbar, dass sie mitten
in allem Leid voll Friedens sind. Dazu macht Er aus jeder ihrer
Trübsale eine Perle in ihrer Herrlichkeitskrone. Das ist unser Herr.
Ach, wer Seine Schöne und Güte den Menschen preisen könnte!
Willst du Ihn nicht annehmen; hast du Ihn schon?

103



Mein Herr (Röm 14,7-9)!

Und sieh, diesem Herrn leben und sterben nun alle, die an Ihn
glauben. Der Lebenswahlspruch der Gläubigen heißt:

„Leben wir, so leben wir dem Herrn; sterben wir, so
sterben wir dem Herrn; darum, wir leben oder ster-
ben, so sind wir des Herrn.“ Röm. 14,8

Dieser Herr regiert uns vom Innersten bis zum Äußerlichsten.
Mit Ihm stehen wir im Gebet in ununterbrochener Gemeinschaft.
Diese Gemeinschaft stärken wir täglich, dass wir sie nicht verlie-
ren, durchs Wort und oft wieder durch Gemeinschaft untereinan-
der und durchs heilige Abendmahl. Dieser unser Herr kennt un-
sere innersten Gedanken. Ihm steht Herz und Sinn Tag und Nacht
offen. Es darf nichts durch, was Er nicht weiß. Mit Ihm essen wir
und trinken wir, schlafen wir und schaffen wir. Er geht mit in Beruf
und Alltagsleben, Er ist da in Ruhe und Sonntagsleben. Ihn fragen
wir alles, Ihm sagen wir alles. Nichts tun wir ohne Ihn. Er trägt die
Lasten, Er teilt die Schmerzen. Er hilft uns kämpfen, Er hilft uns
sterben. Zu Ihm gehen wir in die Ewigkeiten zum Erben Seiner
Herrlichkeit.

Stehst du so zu Ihm bei Tag und Nacht? Wie wenige sind es, die
Ihn so zum Herrn haben, darum erfahren auch so wenige die gan-
ze Segensfülle Seines Herrschens. Alles halbe Wesen schadet, un-
terbindet. Er will nur Gutes tun, Er kann es aber nur, wo Er Herr
sein darf. O lass Ihn Herr sein, du wirst dich wundern, wie selig
Er dich macht. Gib allen falschen Herren den Abschied und wirf
dich Ihm in die Arme. Du wirst darüber in Zeit und Ewigkeiten
froh sein. Wisse, nimmst du Ihn nicht, so ist Er doch dein Herr. Du
musst Ihn als solchen doch einmal erkennen. Alle Zungen müssen
bekennen, dass Er der Herr sei. Viele leider zum Gericht und durch
Gericht! Warum aber auch? Nimm Ihn doch zur Seligkeit! Der Hei-
lige Geist helfe uns allen zum großen, seligen Thomasbekenntnis:
„Mein Herr und mein Gott!“

29. April 1917

104



Unsere völlige Hoffnung (Röm. 15,4-13)

Unsere völlige Hoffnung (Röm. 15,4-13)

„15,4 Was aber zuvor geschrieben ist, das ist uns zur
Lehre geschrieben, auf dass wir durch Geduld und
Trost der Schrift Hoffnung haben.
15,5 Der Gott aber der Geduld und des Trostes ge-
be euch, dass ihr einerlei gesinnt seid untereinander
nach Jesus Christus,
15,6 auf dass ihr einmütig mit einem Munde lobet Gott
und den Vater unseres Herrn Jesu Christi.
15,7 Darum nehmet euch untereinander auf, gleichwie
euch Christus hat aufgenommen zu Gottes Lobe.
15,8 Ich sage aber, dass Jesus Christus sei ein Die-
ner gewesen der Juden um der Wahrhaftigkeit willen
Gottes, zu bestätigen die Verheißungen, den Vätern
geschehen;
15,9 dass die Heiden aber Gott loben um der Barmher-
zigkeit willen, wie geschrieben steht: »Darum will ich
dich loben unter den Heiden und deinem Namen sin-
gen.«
15,10 Und abermals spricht er: »Freut euch, ihr Heiden,
mit seinem Volk!«
15,11 Und abermals: »Lobt den Herrn, alle Heiden, und
preiset ihn, alle Völker!«
15,12 Und abermals spricht Jesaja: »Es wird sein die
Wurzel Jesse’s, und der auferstehen wird, zu herr-
schen über die Heiden; auf den werden die Heiden
hoffen«.
15,13 Der Gott aber der Hoffnung erfülle euch mit al-
ler Freude und Frieden im Glauben, dass ihr völlige
Hoffnung habet durch die Kraft des heiligen Geis-
tes.“ Röm. 15,4-13

105



Unsere völlige Hoffnung (Röm. 15,4-13)

Je trüber es in der Welt wird, um so heller geht uns unsere
Christenhoffnung auf. Und je mehr die gewaltigsten Reiche der
Erde ihr tönernes und zerbrechliches Fußwerk offenbaren, um so
völliger offenbart sich nach Grund und Ziel unsere Christenhoff-
nung. Die völlige Christenhoffnung ist nicht nur vollkommene,
persönliche Seligkeits- und Herrlichkeits-Hoffnung, sondern sie
greift viel weiter: Sie ist eine Reichshoffnung. Und wie im Welt-
wesen die großen Weltmächte, ja die Verbindung der ganzen Völ-
kerwelt jetzt in den Vordergrund rückt, so wird auch unsere Chris-
tenhoffnung völliger, sie richtet ihr Augenmerk auf das Königreich
unseres Herrn Jesus Christus in seiner alle Völker umfassenden
Größe und Herrlichkeit.

Unsere völlige Christenhoffnung, soweit sie diese gegenwär-
tige Welt im Auge hat, geht auf das die Völkerwelt umfassende,
von Zion ausgehende, vom wiedergekommenen Heiland persön-
lich geleitete Friedensreich. Von dieser Hoffnung redet der Apos-
tel in unseren Versen. Er bringt zuhauf all die Stellen im Wort der
Verheißung, welche auf die ganze zu Gottes Lob und Preis zusam-
mengefasste Völkerwelt gehen. Er sagt, es werde die Zeit kommen,
wo der Sohn Gottes unter den Heiden Gott lobe und den Namen
Gottes preise (Vers 9), wo alle Heiden den Herrn Jesus Christus
selbst loben und alle Völker Ihn preisen (Vers 11). Die Wurzel Jes-
se, das ist niemand anders als Jesus, der Sohn Gottes, werde herr-
schen über die Heiden, und zwar als der Auferstandene und Ver-
herrlichte (Vers 12). Und von den bekehrten Juden aus werde der
Herrschaftsglanz in alle Welt gehen, denn es steht geschrieben:

„Freuet euch, ihr Heiden, mit Seinem Volk!“Röm. 15,10

Das ist’s also, was wir mitten in diesen Tagen des in Revolu-
tionen ausmündenden ersten, aber leider nicht letzten Weltkrieges
bekennen als unsere lebendige Hoffnung: Diese Erde sieht noch ein
herrliches, alle Völker umfassendes Friedensreich.

106



Röm. 15,4-13

Es wird vorhanden sein, wenn alle Völker die Herrschaft des
eingeborenen Sohnes Gottes anerkennen werden und in Seinem
Frieden den Völkerfrieden haben werden.

Dieses wunderbare Friedensreich ist vermittelt durch die Ju-
den. Jerusalem wird die Welthauptstadt des Friedensreiches sein,
das Heilige Land das Mittelpunkts-Land. Solches kann aber erst
geschehen, wenn das jüdische Volk nicht nur in sein Land zurück-
kehrt, sondern auch zu seinem gekreuzigten und verherrlichten
Messias wird bekehrt sein. Diese Bekehrung aber wird geschehen,
wenn die auferstandene Wurzel Jesse, die jetzt zur Rechten Gottes
im Verborgenen thront, hervorbrechen wird in Herrlichkeit und
Herrschermajestät. Diese Hoffnung haben wir nun gegenwärtig
um so völliger, je mehr uns die ganzen Ereignisse der vergange-
nen und gegenwärtigen Tage unweigerlich davon überzeugt ha-
ben, dass keine irdische Macht je diese heißerschnte Zeit herauf-
zuführen imstande sein wird. Das grässliche Ende der blutreichen
Zeit sieht ja nach allem eher aus als nach Weltfrieden und nach
Weltbeglückung. Und selbst wenn eine kommende Periode äuße-
ren Hochgangs das trügerische Bild der Welterlösung durch Men-
schenkultur uns wieder vorzaubern sollte: Wir wissen nun, ihr En-
de wird sein ein noch furchtbarerer, weiterumfassender Ausbruch
der Lüge und des Mordes, kurz der Finsternis. Unsere Christen-
hoffnung auf Christus und Seinen Heilsrat ist die einzig völlige
und feste.

Aber du wendest ein, diese unsere Hoffnung sei gerade die al-
lerwidersinnigste und verkehrteste, die man haben könne ange-
sichts der vorliegenden Verhältnisse. Die Welt wendet sich ja im ge-
genwärtigen Augenblick vom Christentum und vom ewigen Got-
tessohn mit aller Energie ab. Die Masse der früheren „christlichen“
Völker schiebt das Christentum weg, und auch die anderen Völker
machen alle viel mehr die sozialistisch-demokratischen Ideale sich
zu eigen als das Christentum. Die ganze Entwicklung der Gegen-
wart deutet viel mehr auf das Gegenteil als darauf hin, dass alle
Völker den Herrn loben und der Herrschaft des Sohnes Gottes sich
beugen werden.

107



Unsere völlige Hoffnung (Röm. 15,4-13)

Und wiederum wendest du ein: Das Judenvolk soll das Haupt-
volk der Welt und der Träger der Herrschaft Christi an die Welt
werden? Das ist ganz ausgeschlossen. Sieh dich doch um, das Ju-
denvolk ist ja in seinen Zeitungen, mit seinem Geld und Einfluss
gerade der Träger des Gegenteils, nämlich der Revolution und der
Entchristlichung der Völker. Und vollends das sichtbare Kommen
des Auferstandenen, das glauben doch nur noch einige Zurückge-
bliebene.

Du hast ganz recht, so liegen die sichtbaren Tatsachen. Aber
gerade das, du magst den Kopf schütteln, wie du willst, ist Bestä-
tigung unserer Hoffnung. Unsere Hoffnung kann nicht mit dem
rechnenden Verstand ergriffen werden, der die Tatsachen ansieht
und aus ihnen seine menschlich-irdischen Schlüsse zieht, sie wird
vielmehr vom geistgeborenen Glauben erfasst. Darum sagt auch
der Apostel:

„Der Gott der Hoffnung erfülle euch mit dem Glauben
des Friedens und der Freude; Er gebe euch die Kraft
des Heiligen Geistes, dass ihr völlige Hoffnung ha-
ben möget.“ Röm. 15,13

Unsere Hoffnung hat keine natürlichen Grundlagen, sonst
könnte sie nie eine völlige sein, denn alle natürlichen Grundla-
gen brechen zu ihrer Zeit wieder zusammen, und die Hoffnungen,
die auf ihnen ruhten, mit. Unsere völlige Hoffnung hat Ewigkeits-
Grundlagen. Wer sie haben will und in ihr Freude und Frieden,
der muss zuerst gläubig geworden sein an den Namen des Herrn
Jesus Christus. Darum sagt der Apostel Paulus zuerst von dem
Glauben, der Frieden und Freude bringt, und dann erst von der
völligen Hoffnung. Mit der Sündenerkenntnis und mit der Sün-
denvergebung im Kreuz von Golgatha, mit dem Gerettetsein aus
dem Verlorensein fängt unsere Christenhoffnung an, auch die völ-
lige.

108



Röm. 15,4-13

Wer das erlebt hat durch Erleuchtung des Wortes und Geistes:
verdammungswürdig und doch gerecht, schuldig und doch frei,
todverfallen und doch herrlichkeitsberechtigt, dem geht der Blick
in den ganzen göttlichen Gnadenrat Schritt für Schritt auf. Er kann
dann die Umkehr eines jetzt noch ganz abgekehrten Judenvolkes
fassen und die Annahme der Herrschaft Christi von seiten der Ihn
verwerfenden Heidenvölker.

Ein Gläubiger weiß, dass dieses ganze Erstarken des Finsternis-
wesens im stets tiefer werdenden Verderbensausbruch die Völker
nur bedürftiger und reifer macht für den Heiland, allerdings auf
dem schrecklichen Wege schwerer Gerichte. So kann die ganze ge-
genwärtige Lage den Glauben nicht irre machen an seiner völligen
Hoffnung, sondern nur stärken. Es sind aber gerade, was das jüdi-
sche Volk angeht, auch bedeutsame Wegzeichen schon da:

• Der Zusammenbruch der so unchristlichen und ganz ver-
kehrten deutschen Mohammedanerpolitik;

• der Zusammenbruch der Türken;

• der Besitz des Heiligen Landes in den Händen einer „christ-
lichen“ Macht (England)

und vieles andere sind gewaltige Zeichen.
Allerdings, der Apostel lässt uns nicht im Unklaren. Er sagt

gleich am Anfang unseres heutigen Textes, dass wir nur durch Ge-
duld und Trost der Schrift Hoffnung haben können.

Das sagt zunächst, dass die Gemeinde Gottes durch Zei-
ten scheinbarer Nichterfüllung ihrer Hoffnung hindurchschreiten
müsse in großer Geduld. Das sind eben die Zeiten der Finsternis-
ausbrüche.

Und das sagt zum anderen, dass die Gemeine mit ihrer Hoff-
nung werde verspottet und verlacht und von der Welt mit ihren ir-
disch gegründeten Hoffnungen immer wieder werde in den Schat-
ten gestellt werden, und dass sie darum viel Trost brauche.

109



Unsere völlige Hoffnung (Röm. 15,4-13)

Das sagt aber zum dritten, dass die Schrift auch diesen Trost
gebe in ihren Verheißungen. Und das ist wahr. Sie sagt nur zu
deutlich, dass die Zeiten vor Erfüllung unserer völligen Hoffnung
die hoffnungslosesten für uns sein werden, gerade wie das Kreuz
von Golgatha, diese Stunde der Versöhnung und der anbrechen-
den Hoffnung, die hoffnungsloseste für die Gemeine war. Es heißt
eben auch hier hoffen, da nichts zu hoffen ist. Ja, der Gott der Ge-
duld und des Trostes wolle uns in dieser Zeit Geduld und Trost der
Schrift geben, dass wir Hoffnung haben. Er wolle uns im Glauben
Frieden und Freude geben und den Heiligen Geist mehren, dass
wir völlige Hoffnung haben.

Er wolle uns vor allem auch rechten Trost aus der Gemeine
selbst geben, die sich jetzt unter diesen Zeiten herausbildet. Es
ist ja, gleichwie ein Anbruch der Juden schon da ist, gerettet und
gesammelt, selig und herrlich gemacht in Christus, so auch ein
Anbruch der Heiden da. Der Heilige Geist sammelt zur Zeit eine
Erstlingsgemeine aus allen Sprachen, Nationen und Zungen. Und
diese eine, heilige, allgemeine Kirche Christi ist da, gedeiht und
wächst unter allen Stürmen dieser Weltzeit ihrer Vollendung auf
den Tag des Herrn entgegen.

Diese Gemeine aus den Heiden ist Vorbild und Bürge der kom-
menden Zeiten:

• Vorbild, denn sie umfasst Glieder aller Völker, sie hat Jesus
zum absoluten König und Herrn; sie ist herrlich und voll
Friedens und lobt und preist Gott durch Christus; sie hat all
ihr Heil aus Zion, ihr Geisteswort von lauter Juden. So ist
sie geistlichinnerlich das völlige Vorbild dessen, was sichtbar
und allgemein kommen soll und wird. Sie ist der rechte An-
bruch der kommenden Hoffnungszeiten.

• Es gilt auch hier: ist der Anbruch heilig, so ist der ganze Teig
heilig; die Erstlinge sind die Bürgen der Vollendung.

110



Röm. 15,4-13

Darum lasst uns den Gläubigen in Christus, wo sie in die Er-
scheinung treten, wenn auch in großer Schwachheit, Glieder sein
und werden. Je mehr wir uns in solcher Gemeinschaft tragen und
lieben und den einen Sinn in Christus betätigen, um so mehr wer-
den wir einen Begriff davon bekommen, was Christi Liebe vermag
und was sie darum noch vermögen wird. Wer in der Gemeinschaft
gläubiger Menschen sieht und erfährt, wie der Heiland Menschen
der verschiedenen Bildungsgrade, Charaktere und Sündeneigenar-
ten zusammenschweißen kann durch Seinen Geist und Seine Lie-
be, der traut Ihm alles zu. Welch eine Gottesarbeit, auch nur die
Köpfe und Herzen einer Gemeinschaft in Liebe zu einen! Wer das
kann, der kann alles.

Darum, je mehr wir Gotteskinder untereinander nach des
Apostels Wort mit einem Munde Gott loben und den Vater unseres
Herrn Jesus Christus, je mehr wir uns untereinander aufnehmen
und so eine Gemeine darstellen zum Lobe Gottes, um so mehr
wird der Heilige Geist die völlige Hoffnung in uns geben, dass,
der solches gute Werk angefangen hat unter den Heiden, es auch
vollenden wird an Seinem Tage.

Wohlan, so traget, ihr Gläubigen, durch unsere hoffnungsarme
Zeit in Geduld und Trost, in Freude und Frieden tief im Herzen:
völlige Hoffnung!

8. Dez. 1918

111



Die Gotteskindschaftswürde (1. Kor. 3,18-23)

Die Gotteskindschaftswürde (1. Kor. 3,18-23)

„3,18 Niemand betrüge sich selbst. Welcher sich unter
euch dünkt weise zu sein, der werde ein Narr in die-
ser Welt, dass er möge weise sein.
3,19 Denn dieser Welt Weisheit ist Torheit bei Gott.
Denn es steht geschrieben: »Die Weisen erhascht er
in ihrer Klugheit«.
3,20 Und abermals: »Der Herr weiß der Weisen Gedan-
ken, dass sie eitel sind«.
3,21 Darum rühme sich niemand eines Menschen. Es
ist alles euer:
3,22 Es sei Paulus oder Apollos, es sei Kephas oder die
Welt, es sei das Leben oder der Tod, es sei das Gegen-
wärtige oder das Zukünftige, alles ist euer;
3,23 ihr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes.“

1. Kor. 3,18-23

Es gibt keinen höheren Stand im Himmel und auf Erden als den
Gotteskindschaftsstand. Es gibt keine höhere Würde im Himmel
und auf Erden als die Gotteskindschaftswürde. Darum ruft auch
der Apostel Johannes in seinem ersten Brief staunend aus:

„Sehet, welch eine Liebe hat uns der Vater erzeiget,
dass wir Gottes Kinder sollen heißen.“ 1. Joh. 3,1

Und darum singt der Apostel Paulus im herrlichsten Kapitel
des Neuen Testamentes, in Röm. 8, das Hohelied von der Gottes-
kindschaft. Aus Gott geboren sein durch den Heiligen Geist, welch
einen höheren Adel kann es geben und welch einen reineren! Und
die Rechte der Kindschaft genießen bis hin zur Beerbung Gottes
und zum Miterben mit Jesus Christus, was Höheres kann einem
Menschen einst werden!

112



Die Gotteskindschaftswürde überstrahlt alles

Niemand ist imstande, die innere und ewige Herrlichkeit die-
ses Standes genugsam auszureden. An der Tiefe der Leiden misst
sie Paulus und sagt:

„Die Leiden dieser Zeit sind nicht wert der Herrlich-
keit, die an uns soll geoffenbart werden.“ Röm. 8,18

Das gibt einen Begriff! In diese Gotteskindschaftswürde hinein
lässt uns nun der Geist durch Paulus einen Blick tun in unserem
Text. Er sagt von ihr:

• Die Gotteskindschaftswürde überstrahlt alles;

• ihr dient alles;

• über ihr steht nur Christus und Gott;

• mit dem Vater und dem Sohn selbst steht sie in engster Ge-
meinschaft.

Die Gotteskindschaftswürde überstrahlt alles

Die Korinther waren Griechen. Sie waren auch darin echte
Griechen, dass sie auf Philosophie, auf Weltweisheit jeder Art die
allergrößten Stücke hielten. Über den Philosophenstand ging ih-
nen nichts; er war ihnen die Blüte und Krone der Kultur. Darum
meinten selbst manche Gläubigen in Christus zu Korinth, also wie-
dergeborene Gotteskinder, wenn die Gotteskindschaft mit der Phi-
losophie verbunden einhergehe, wenn sie im Gelehrtenmantel der
Weltweisheit auftrete, dann habe sie erst ihre größte Schöne und
Herrlichkeit erreicht. Als darum ein geistreicher, griechischer Phi-
losoph und Weltweiser, Apollos, zu ihnen kam und den Glauben
in der Fassung der Weltweisheit erstrahlen ließ, da meinten ihrer
viele, jetzt sei der Glaube erst in der verehrungswürdigsten Form
zu ihnen gekommen.

113



Die Gotteskindschaftswürde (1. Kor. 3,18-23)

Darüber zankt sie Paulus, der doch selbst keiner der schlech-
testen Philosophen war, und sagt ihnen, sie lebten in einem großen
Selbstbetrug:

„Niemand betrüge sich selbst“, 1. Kor. 3,18

so redet er seine Korinther an. Er hätte auch zu ihnen kom-
men können mit menschlicher Weisheit und Philosophie. Er sagt
ihnen aber ausdrücklich: Ich kam absichtlich nicht zu euch mit
menschlicher Weisheit und mit menschlicher Kraft; vielmehr hielt
ich mich nicht dafür, dass ich etwas wüsste unter euch, als al-
lein Jesus Christus, den Gekreuzigten. Die Weisheit dieser Welt,
sagt Paulus, kann dem Evangelium und der Gotteskindschaft in
Christus keinen Glanz verleihen, denn sie ist viel, viel niedriger
als das Evangelium. Alle menschliche Philosophie, alles mensch-
liche Nachdenken und menschliche Aussprechen über die tiefen
Zusammenhänge der Dinge, und wenn es in der entzückendsten
und berückendsten Form geschähe, ist vor Gott lauter Torheit. Gott
lächelt über die Eigengedankengänge der menschlichen Klugheit.
Ein Strahl Offenbarung, aufgegangen im Herzen eines gläubigen
Gotteskindes, ein Blick ins Kreuzgeheimnis von Golgatha, durch
den Geist aufgeschlossen in einem armen Sünderherzen, enthält
mehr Weisheit als aller Welt hohe Gedanken zusammengenom-
men.

„Gott erhascht die Weisen in ihrer Weisheit“,1. Kor. 3,19

d. h. Er erfasst sie und wirft sie weit hinter sich, Er stellt sie
in den Schatten, sie erscheinen als Irrende und Toren in Seinem
Licht. Der Herr kennt durch und durch die Gedanken der Weisen,
dass sie eitel sind. Bis heute hat ohne Offenbarung alle Weisheit der
Philosophen nicht ein Gottesgeheimnis erkannt und ist in keinem
Stück in den Rat Gottes eingedrungen. Alle Begriffe sind schief und
krumm und erweisen sich im praktischen Leben als eitel, als ver-
derbenbringend.

114



Die Gotteskindschaftswürde überstrahlt alles

Wie sollte eine solche Philosophie und Weltweisheit dem Evan-
gelium erst Glanz verleihen wollen! Welch eine Selbsttäuschung,
welch eine Verkehrtheit und Überhebung!

Du möchtest sagen: Ja, das Evangelium, die Offenbarung, die
Kindschaft in Christus, die gibt erst allem anderen Glanz! Du irrst
wieder. Der Torheit kann man keinen Glanz geben, sonst glänzt sie
nur um so mehr als Torheit. Nein, die Gotteskindschaft, der Glau-
be, oder wie du sagen willst, sie zeigen uns aller Welt Klugheits-
und Weisheits-Wege in ihrer krassen und bloßen Torheit. Wer ein-
mal ergriffen ist vom Heiland und einen Wahrheits- und Lebens-
blick hat in die überschwängliche Herrlichkeit der Versöhnung
und Erlösung in Christi Blut, der lächelt über die geschraubten
Gänge und über die labyrinthartige Vielgestaltigkeit der mensch-
lichen Weltweisheit von der ältesten bis zur neuesten. Er erkennt
die vernichtende Wucht des Gotteswortes:

„Dieser Welt Weisheit ist Torheit vor Gott.“ 1. Kor. 3,19

Welch eine Offenbarungsüberschrift über die höchsten geisti-
gen Eigenleistungen der Menschheit. Und diese Weisheit und Phi-
losophie sollte dem Evangelium und dem Gotteskindschaftsstande
erst zur Würde und Zierde verhelfen? Das sei ferne! Wisse, wenn
du in aller Einfalt den Heiland ergriffen hast in deiner Sündennot
und wenn du in aller Einfalt im Heiland wandelst auf den Tag Sei-
ner Zukunft hin, dann bist du weiser und hast mehr als alle Weis-
heit dieser Welt. Das ist die unvergleichliche Würde der Gottes-
kindschaft.

Ein Kind Gottes, stehend in der Vergebung der Sünden und im
Überwindungsleben des Geistes und in der lebendigen Hoffnung
der Zukunft des Herrn ist eine Gottgestalt, welche die gewaltigs-
ten Menschengestalten weit in den Schatten stellt. Und seine prak-
tische Gottesweisheit im Sünde-Fürchten und Sünde-Meiden, ja im
Sünde-Überwinden ist wie eine gerade Straße inmitten von lauter
verschlungenen und an Abgründen endenden menschlichen Weis-
heitswegen.

115



Die Gotteskindschaftswürde (1. Kor. 3,18-23)

Ach, dass die Theologie der christlichen Kirche so oft und viel
die jeweilige Zeit-Philosophie für größer hielt als die Offenbarung
und diese mit jener richtete! Welch ein Verderben ist dadurch in
der Kirche eingerissen. Ach, dass wir auch heute noch so vie-
le haben, welche meinen, menschliche Philosophie und Weisheit
und menschliche Kulturerrungenschaften müssten dem Evangeli-
um erst Glanz und volle Schöne geben! Wie kann man mit Torheit
die Weisheit zieren? Überall, wo man mit menschlicher Weisheit
das Evangelium stützen und herausputzen will, da weicht es in sei-
ner ganzen Offenbarungfülle und Gottschöne. Menschliche Weis-
heit kann die göttliche Weisheit nicht herausputzen, sondern nur
zerstören, wie sie das schon tausendfach getan hat.

„Wer sich dünkt, weise zu sein, der werde ein Narr in
dieser Welt, dass er möge weise sein!“ 1. Kor. 3,18

Welch eine apostolische Weisung. Wie viele, die Christus be-
zeugen sollten, wollen klug, gebildet, wissenschaftlich erscheinen
und so das Evangelium herausputzen. Wisst, ihr putzt ihm den
Glanz aus den Augen und die Kraft aus dem Herzen! Lasst es ein-
fach und einfältig erstrahlen; das Evangelium ist ganz allein schön,
es braucht nichts als Putz, das Kreuz ist sein Putz! Jede Zutat zer-
stört seine Herrlichkeit. Welch eine Würde der Gotteskindschaft,
des erfassten Heils, dass sie also über aller Menschenweisheit steht.

Und ebenso steht sie über jeder menschlichen Begabung. Apol-
los, welcher nach Korinth gekommen war, glänzte durch große
Geistesgaben. Jetzt erst schien vielen Korinthern der Gotteskind-
schaftsstand erhaben und schön im Rahmen und in der Beleuch-
tung solcher Gaben.

„Rühme sich niemand eines Menschen“, 1. Kor. 3,21

fährt ihnen Paulus scharf dazwischen.

116



Die Gotteskindschaftswürde überstrahlt alles

Heute noch rennt ein großer Haufe immer wieder dahin zuerst
und vor allem, wo das Evangelium gewissermaßen getragen von
großen Natur- und Geistes-Gaben auftritt. Wenn einer das Evange-
lium mit Heilkräften stützt, wenn ein anderer mit tiefsinnigen Ge-
dankenblitzen es ziert, wenn ein dritter eine große Redegabe hat,
dann laufen die Seelen und loben das Evangelium und die Kind-
schaft eines solchen Menschen. Wenn sie dann aber dahingehen,
dann haben die meisten die Gabenbewunderung in der Tasche –
das ist ein Stück Fleisch, das stinkend wird –, und das Evangelium
selbst haben sie nicht.

Das Evangelium braucht keinen Putz durch menschliche Kräf-
te und Gaben, der Gotteskindschaftsstand kein Herausstreichen
durch Natur. Er wirkt am herrlichsten, wo Menschen von all dem
entblößt sind oder wo sie, im Besitz von Gaben und Kräften, ih-
nen abgestorben sind und rein und allein im Geist sie auswirken
lassen. Sowie eine Gabe vor die Kindheit tritt, verdunkelt sie; nur,
wenn sie unter und hinter sie tritt, dann dient sie. Die Gotteskind-
schaft, das gottgeborene Glaubensleben, sagen wir noch einmal, ist
allein schön. Sie braucht kein bengalisches Feuer, wo es auch her-
komme. Sie ist Lichtträgerin und Lichtspenderin ganz allein, weil
sie lichtgeboren ist.

Darum lasst uns auch das Evangelium in nichts einwickeln, um
es den Menschen angenehmer zu machen. Es braucht das nicht. Je
schlechter die Ware, um so marktschreierischer die Packung. Gute,
edle Ware kann sich ohne Packung sehen lassen, sie kann durch
viel Drum und Dran nur verlieren. Sie präsentiert sich selbst. Wie
viele meinen, das Evangelium in Dichtkunst, Malkunst, Musik,
weltliche Unterhaltungen und anderes hineinpacken zu müssen,
um es empfehlenswert zu machen.

Täuscht euch nicht selbst! Wollt ihr, was des Fleisches Tod ist,
das göttliche Leben, dem Fleisch angenehmer machen? Das Evan-
gelium braucht keine Packung. Es ist so schön, so groß, so herrlich
und bringt so überschwänglich viel.

117



Die Gotteskindschaftswürde (1. Kor. 3,18-23)

Wenn es einer einmal gesehen, aber gerade in seiner Alleingrö-
ße, dann nimmt er’s mit Leib und Seele an, und zwar um so lieber,
je weniger es menschlich verziert ist. O große Würde der Kind-
schaft in Christus! Sie überstrahlt alles, nichts kann als Überragen-
deres ihr Glanz verleihen.

Der Gotteskindschaftswürde dient alles

Vielmehr dient der Gotteskindschaftswürde alles. Wenn je-
mand im lebendigen Glauben steht, muss alles, was ist an Men-
schen und Dingen, diesen Glauben fördern.

„Es ist alles euer“, 1. Kor. 3,21

sagt die Schrift. Ja, wer ist Paulus, wer ist Apollos, wer ist Ke-
phas? Diener sind sie zur Weckung und Vertiefung des Gotteskind-
schaftsstandes, weiter nichts! Paulus in seiner Art, Apollos mit sei-
ner Gabe, Petrus mit seiner einzigartigen Stellung zum Herrn, sie
alle sind Geschenke des Herrn zur Bauung der Gemeine. Die Ge-
meine nehme die Stärkung des Glaubens und preise den Herrn.
Die Menschen in ihrer Eigenart lasse sie stehen und gehen. Die
menschlichen Werkzeuge müssen immer Diener bleiben. Sowie sie
Herren werden, leidet der Glaube bei ihnen selbst und bei den
anderen Not. Sowie ein menschlicher Name vor Jesus tritt und
vor das Kreuz, dann ist die Würde der Kindschaft verletzt. Unters
Kreuz gehören sie alle.

Aber nicht nur die Knechte Christi sind Diener der Kindschaft,
sondern alles, alles, was genannt mag werden. Die ganze Welt, sagt
Paulus, diene den Gläubigen. Hier hat auch Weltwissen und Phi-
losophie, hier hat Weltkultur, hier haben Musik und alle Künste
ihren Platz. Wenn sie nur nichts wollen als dienen, dann sind sie
willkommen.

118



Der Gotteskindschaftswürde dient alles

Nur müssen sie stets bescheiden zurücktreten, wie es Dienern
ziemt. Sie dürfen nicht glänzen wollen oder gar meinen, sie müss-
ten dem Evangelium erst Glanz verleihen. Sie können es hintragen
zu den und jenen Menschen, aber dann müssen sie wieder zurück
auf ihren Dienerplatz.

Und alles in der Welt dient, das Feindliche und das Freund-
liche. Aus den Bekämpfungen erwachsen dem Glauben die ge-
waltigsten Anregungen, und unter ihnen entfaltet er die herrlichs-
te Kraft. Darum sagt auch unser Text, dass Leben und Tod den
Gläubigen dienen müssten. Wir wissen es, dass alle Schickungen
und nicht zuletzt die Todesschickungen die Gotteskinder stärken.
Wenn manche sagten, im Schützengraben hätten sie den Glauben
verloren, so müssen wir ihnen sagen: „Ihr habt ihn noch gar nicht
gehabt, sonst hätten gerade die Schrecken wie die vielgenannten
Ungerechtigkeiten des Krieges euch noch mehr auf Christus ge-
worfen“. Das ist bei allen wahrhaft Gläubigen geschehen.

Und Gegenwart und Zukunft sei unser, sagt Paulus. Fürwahr,
selten hat eine Gegenwart wie die gegenwärtige so den Glau-
ben gestärkt. Die Fülle der in Erfüllung gehenden Verheißungen,
die Tiefe der sich auswirkenden Gerichte, die beugende Kraft der
mannigfachen Nöte, die Nichtigkeit alles Irdischen, die vor uns
liegt, das alles sind lauter Triebkräfte auf Christus, Festigungen im
Kindschaftsstand. Und die zukünftigen furchtbaren Völkergerich-
te, welche wir schon im Werden sehen, aber auch die noch aus-
stehenden Verheißungen, nicht minder das Erscheinen Jesu zu uns
persönlich, das wir glauben, das alles richtet uns tief und wirft uns
erneut auf den Herrn.

119



Die Gotteskindschaftswürde (1. Kor. 3,18-23)

Hast du diese Gotteskindschaftswürde, dass alles in deinem
persönlichen Leben wie im großen Völkerleben dir zur Vertiefung
deines Kindschaftsstandes dient? Oder knechtet’s dich und ent-
leert’s dich? Das ist nicht würdig eines Gotteskindes, für welches
es heißt:

„Alles ist euer!“ 1. Kor. 3,22

Als rechtes Kind Gottes muss dir alles in Gericht und Gnade
Wachstum bringen; dann ist alles dein! Die ganze Welt, Leben und
Tod, Gegenwärtiges und Zukünftiges, alles steht unter dem Got-
teskind, weil es ihm dient. Welch eine Würde!

Über der Gotteskindschaftswürde steht nur Christus und Gott

Nur einer steht über dem Gotteskind: Christus und durch Ihn
Gott. Ein Gotteskind hat nur ein Haupt – seinen Herrn. Es unter-
steht, wiewohl es sich in der Liebe allem unterwirft, nur dem Einen
– Christus. Allem anderen ist es nur in Christus und um Christi
willen und soweit es Christus fordert und erlaubt, untertan. Nicht
wahr, je weniger Gewalten einer untertan ist, um so höher steht er.
Wie hoch steht da ein Gotteskind, welches nur dem ewigen, einge-
borenen Sohn Gottes und in Ihm Gott untertan ist.

„Ihr seid Christi, Christus aber ist Gottes.“ 1. Kor. 3,23

Ein Gotteskind tut nichts außer Christus. Ihm gehört es zum
völligen Eigentum. In Ihm steht es und geht es. Das ist aber keine
Sklaverei, sondern eine Würde. Einmal darum, weil Er das Haupt
aller Kreatur ist, dem wir allein untertan sind. Es ist eine Würde,
dem Herrn aller Herren also zuzugehören. Dann aber sind wir völ-
lig freiwillig. Er zwingt uns nicht. Seine Liebe allein beugt uns un-
ter Ihn, und unsere Gegenliebe.

120



Die Gotteskindschaftswürde – Gemeinschaft mit Vater und Sohn

Die Gotteskindschaftswürde steht mit dem Vater und dem Sohn
in engster Gemeinschaft

Das Allergrößte aber ist das, dass wir mit Ihm die allerengste
Lebensgemeinschaft haben dürfen und in Ihm auch mit Gott als
unserem Vater. Und diese Lebensgemeinschaft ist nicht nur ei-
ne zeitliche, sondern eine ewige, und führt hinein in die völlige
Herrlichkeitsgemeinschaft. O unerkannte Würde der Gotteskin-
der: Diese Würde überstrahlt alles; ihr dient alles; über ihr steht
nur Christus und Gott; mit dem Vater und dem Sohn selbst steht
sie in engster, ewiger Lebensgemeinschaft! Stehst du drin?

2. Okt. 1921

121



Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5)

Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5)

„4,1 Dafür halte uns jedermann: für Christi Diener und
Haushalter über Gottes Geheimnisse.
4,2 Nun sucht man nicht mehr an den Haushaltern,
denn dass sie treu erfunden werden.
4,3 Mir aber ist’s ein Geringes, dass ich von euch
gerichtet werde oder von einem menschlichen Tage;
auch richte ich mich selbst nicht.
4,4 Denn ich bin mir nichts bewusst, aber darin bin
ich nicht gerechtfertigt; der Herr ist’s aber, der mich
richtet.
4,5 Darum richtet nicht vor der Zeit, bis der Herr kom-
me, welcher auch wird ans Licht bringen, was im
Finstern verborgen ist, und den Rat der Herzen of-
fenbaren; alsdann wird einem jeglichen von Gott Lob
widerfahren.“ 1. Kor. 4,1-5

Kinder Gottes sind in allen Stücken auf den Tag des Herrn be-
zogen. Sie leben, weben und sind im Angesicht des kommenden
Herrn.

So war’s, so ist’s und so wird’s sein
bei Seiner Bluts- und Brautgemein’.

Da dieser Kommende aber Richter und Retter zugleich ist, so
leben sie nicht nur unter und in der seligen Rettergnade, sondern
auch unter und in dem Gericht ihres Herrn. Unser Text handelt von
dem Leben unter dem Gericht des kommenden Herrn.

122



1. Kor. 4,1-5

Ist das nicht ein drückendes und gedrücktes, ein unfreies Le-
ben, so in allem und bei allem sich dem Gericht des Herrn, Sei-
ner Aufsicht und Durchsicht, Seiner Entscheidung unterstellen; so
im Großen wie im Kleinsten Ihm und vor Ihm verantwortlich zu
sein und alles Tun und Lassen aus dieser Gerichtsverantwortung
heraus bestimmt sein lassen? Es ist freilich ein gebundenes Leben,
und das ist es, was dann für Fernstehende das Christentum zu ei-
nem Sklavenleben macht, wie sich auch Paulus einen Sklaven oder
Knecht Jesu Christi nannte.

Aber gerade dieses Sklavenleben in Christus macht so selig und
so frei und so selbständig und so charaktervoll wie gar nichts sonst
in der Welt. Wessen Leben nicht so unter dem Richtertum Christi
steht, der glaube ja nicht, dass er frei sei. Er ist vielmehr gebun-
den, und zwar an recht tyrannische Herren, an Menschen und an
sich selbst. Unter dem Gericht des kommenden Herrn zu wandeln
ist bei aller Gebundenheit die größte Weisheit, die größte Seligkeit
und die größte Freiheit. Davon redet in wahrhaft königlicher Weise
unser Apostel Paulus heute.

Wir wissen, dass der ewige Gott Seinen eingeborenen Sohn,
nachdem Er sich selbst für die ganze Welt hat richten lassen, zum
Richter der Lebendigen und der Toten eingesetzt hat. Wir beken-
nen durchaus schriftgemäß nach dem ganzen Wort Gottes: „Sitzet
zur Rechten Gottes des Vaters, von dannen Er kommen wird, zu
richten die Lebendigen und die Toten“. Alles muss offenbar wer-
den vor dem Richterstuhl Christi, welcher bei Seiner Wiederkunft
in dem großen abschließenden Endgericht vor aller Welt erhöht
sein wird. Da wir nun solches wissen, so sind wir gleich den klu-
gen Haushaltern, welche nicht jetzt schalten und walten, wie sie
wollen, um dann am Tag des Gerichts elend und zuschanden zu
werden, sondern wir stehen jetzt schon in allem offen und bloß bis
auf den Herzensgrund vor diesem Herrn und Richter, damit wir
dann auf den Tag Seines Gerichts eine rechte Freudigkeit haben
können.

123



Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5)

Durch dieses uns selber Verantwortlich-Machen vor Ihm ge-
winnen wir einen sehr sicheren und gewissen Gang und haben
noch die große Seligkeit, dass wir, wenn wir irren, in unserem Rich-
ter auch noch den Heiland haben, bei welchem unser gerichtetes
Herz sich täglich Vergebung und Frieden holen darf. Aus dieser
seligen Stellung heraus bekennt der Apostel mit Freudigkeit in un-
serem Text:

„Der Herr ist’s, der mich richtet.“ 1. Kor. 4,4

Merken wir wohl, er sagt nicht: der Herr ist’s, der mich richten
wird; das tut Er auch; er sagt: „der mich richtet“. Haben wir alle
diesen Stand? Hat der Herr Einsicht und Durchsicht in alle unsere
Akten, und zwar nicht bloß in die alten, verstaubten, sondern in
die täglich laufenden? Und holst du dir täglich die Vergebung des-
sen, was ins Gericht fällt? Wohl dir, da ist ein sauberes, weises, auf
den Tag des Herrn gerüstetes Herz!

Und köstlich ist’s bei allem Ernst unseres Richters, sich von Ihm
richten zu lassen, weil Er so gerecht und durch und durch barm-
herzig ist. Er sucht nicht mehr an Seinen Haushaltern, denn dass
sie treu erfunden werden. Nicht mehr, allerdings auch nicht weni-
ger. „Treu“ heißt gar nichts anderes, als eben vor Ihm bleiben in
allen Dingen. Treu heißt nicht sündlos, Gott Lob und Dank! Wenn
Er das suchte, wären wir alle verloren. Treu heißt nicht ohne Irr-
tum und ohne jeden Fehl. Wenn Er das suchte, wer wollte beste-
hen? Dann wäre der Weg ein Verzweiflungsweg. Treu heißt: bei
der Stange bleiben, nicht abweichen vom inneren Grundprinzip,
dass wir alles ehrlich und wahrhaftig vor Ihm und in Ihm tun.

So sagt Paulus, sie als Apostel und Evangelisten seien Diener
Christi und Haushalter über Gottes Geheimnisse; natürlich meint
er, ein jeder nach seiner Gabe und seinem Vermögen. Und nun
sucht der Herr, der Richter, nicht mehr an jedem, als dass er sei-
nen Beruf und seine Gaben vor Ihm einfältig einsetze und brauche
und nichts suche als des Herrn Willen und Wohlgefallen.

124



1. Kor. 4,1-5

Dabei ist ein Nebenhinausschießen, ein Irren und Fehlen wohl
möglich; aber ist’s geschehen in Treue, so sieht der Herr die Treue
an. Wie könnte sonst die Schrift Mose, den mannigfaltig Fehlen-
den, einen heißen, der treu war in seinem ganzen Hause? Wie
könnte sonst am Tag des Herrn auch nur an einen die Entschei-
dung ergehen:

„Du bist über wenigem getreu gewesen.“ Mt. 25,21

Der Herr richtet nicht nach den äußeren Werken, sondern nach
ihrer inneren Wurzel, aus der sie kommen. Es kann ein scheinbar
glänzendes Werk aus schlechter Wurzel kommen, und es kann ein
Fehler bei großer Treue gemacht werden. Du seiest nun, wer du
bist, der Einfachste oder der Höchste, eine Norm gilt für uns alle,
in Ihm alles tun und alles lassen. Wer das nicht tut, gehört zu den
Untreuen. Der Herr mache uns alle getreu. Seliger Maßstab! Du
fragst mich nur, ob ich Dich und in Dir die Brüder gemeint habe
und das Gute und das Wohlgefällige, Deinen Willen. Wo Du diese
Grundstellung siehst, da bist Du völlig befriedigt und deckst auch
große Fehler. Wohl uns des feinen Richters!

Und weil der Herr auf dieses Innere sieht, so werden wir, wenn
wir nur vor Ihm stehen, zum anderen völlig frei den Menschen ge-
genüber. Unter dem Gericht des Herrn stehen heißt frei und freier
werden von der Menschen Gericht, von ihrem Lob und ihrem Ta-
del.

„Mir ist’s ein Geringes, dass ich von euch gerichtet
werde oder von einem menschlichen Tage.“1. Kor. 4,3

Es ist dem Apostel ein Geringes. Es ist ihm nicht ganz gleich-
gültig, was sie sagen, wie die Welt sich hie und da ausdrückt und
dabei lügt; denn gewöhnlich, wenn diese Menschen sagen, es sei
ihnen ganz einerlei, ist’s ihnen am allerwenigsten so. Nein, Paulus
steht auch mit dem Lob und Tadel menschlichen Gerichtes unter
dem Gericht des Herrn.

125



Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5)

Wir Christen gehen mit guten und bösen Gerüchten vor unse-
ren Heiland und fragen dort, was wahr und falsch daran ist. Wir
wollen auch darinnen treu sein. Aber ein Geringes ist uns alles
menschliche Richten. Die Mehrzahl der Menschen lobt äußerlich
und verwirft äußerlich. Beim meisten Lob sagt sich ein Christ: Du
kennst mich nicht. Es beugt ihn mehr, als es ihn hebt. Und bei vie-
lem Schelten sagt ein Christ:

„Meine Seele ist stille zu Gott.“ Ps. 62,2

Wir lassen uns weder durch Erheben noch durch Erniedrigen
aus unserem Kurs bringen. Wir stellen es dem anheim, der recht
richtet. Will Er uns erheben, so nehmen wir’s dankbar an, will Er
uns demütigen, so wissen wir, Sein Gericht ist recht. Selige Men-
schenfreiheit der unter dem Gericht Gottes Stehenden. Bist du bei
Lob und Tadel so menschenfrei?

Und auch so selbstfrei wie Paulus? Unter dem Gericht Gottes
stehen macht nicht nur von menschlichem Gericht frei, sondern
auch vom Gericht des eigenen Herzens. Paulus sagt:

„3,3 Auch richte ich mich selbst nicht.
3,4 Denn ich bin mir nichts bewusst; aber darinnen
bin ich nicht gerechtfertigt.“ 1. Kor. 3,3-4

Paulus kennt die Tücke und Verkehrtheit des eigenen Herzens.
Er hat von den Korinthern, die ihn richteten, Zurücksetzung erfah-
ren. Er prüft sich, kann aber nichts an sich finden. Deswegen hält
er sich aber noch lange nicht für schuldfrei. Paulus gehört nicht zu
denen, die im Handumdrehen mit dem Spruch kommen: „Ich ha-
be mir nichts vorzuwerfen“, „ich habe ein gutes Gewissen in dieser
Sache“. Gott spricht anders. Fahr nie schnell mit deinem guten Ge-
wissen! Unser Herz ist sehr schwerfällig, uns selber etwas vorzu-
werfen. Wir halten uns gern für besser, unschuldiger, heiliger und
frömmer als wir sind. Werde frei von solchem Selbstgericht und
bleibe treu unter des Herrn Gericht.

126



1. Kor. 4,1-5

Wir haben es allerdings auch schon umgekehrt erlebt. Wenn
das eigene Herz einmal anfängt, uns zu verklagen, dann schießt
es gern, besonders bei schwachnervigen Leuten, auf der anderen
Seite übers Ziel. Es zerreißt uns ganz. Deswegen muss Johannes
sagen:

„Wenn uns unser Herz verdammt, so ist Gott größer als
unser Herz.“ 1. Joh. 3,20

Trau deinem eigenen Wesen nicht, weder im Rechtfertigen
noch im Beschuldigen. Dein Herz ist ein trotzig und verzagt Ding.
Gottlob, dass mein Gericht nicht in meine eigene Hand gegeben ist,
das gäbe ein großes Unglück. Selig, wer frei von sich selbst unter
der Richterhand des Herrn steht. Da ist kein Zuwenig, aber auch
kein Zuviel.

Und zweimal selig, wer sein Leben hindurch unter dem Gericht
des Wortes und Geistes, dieser Gerichtsdiener des Herrn, einfältig
treu pilgerte. Er kann dem Tag des Herrn getrost entgegensehen.
Einmal kennt er Ihn schon, den kommenden Richter. Ein Bekannter
aber ist nie fürchterlich. Das Unbekannte und Ungekannte bringt
Grauen. Für die vom Herrn hier schon Gerichteten heißt es aber
sodann:

„Wenn Er kommt und ans Licht bringt, was im Fins-
tern verborgen ist, und den Rat der Herzen offenbart,
dann wird einem jeglichen von Gott das Lob wider-
fahren.“ 1. Kor. 4,5

Wunderbar, da ist von Tadel gar keine Rede, sondern nur von
Lob! Und doch kein Wunder. Die unter dem Gericht des Herrn ge-
wandelt haben, die haben ja Vergebung der Sünden angenommen
für Erkanntes und Unerkanntes. Das ist also abgetan. Im Übrigen
halten sie sich für arme Sünder, die nur auf Grund der Vergebung
bestehen können. Da wird aber dann der Herr, der gerechte Rich-
ter, das, was zu loben ist, hervorziehen und jedem sein Lob geben.

127



Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5)

Die dem Herrn Verantwortlichen richten nicht vor der Zeit, sie
schließen ihr Hauptbuch nicht ab, bis der Herr den Strich darun-
ter macht an Seinem Tag. Darum haben sie keine Ahnung, wie
die Bilanz ausfallen wird. Nur das wissen sie, dass sie Vergebung
der Schuld haben. Was aber an Ertrag herauskommt, das wird der
himmlische Revisor am Abschlusstag kundtun. Ihre Werke folgen
ihnen nach. Da wird erst ein jeglicher sein Lob empfangen. Ist’s
keine selige Sache, zu stehen unter dem Gericht des kommenden
Herrn?

15. Dez. 1918

128



Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)

Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)

„9,24 Wisset ihr nicht, dass die, die in den Schranken
laufen, die laufen alle, aber einer erlangt das Klein-
od? Laufet nun also, dass ihr es ergreifet!
9,25 Ein jeglicher aber, der da kämpft, enthält sich alles
Dinges; jene also, dass sie eine vergängliche Krone
empfangen, wir aber eine unvergängliche.
9,26 Ich laufe aber also, nicht als aufs Ungewisse; ich
fechte also, nicht als der in die Luft streicht;
9,27 sondern ich betäube meinen Leib und zähme ihn,
dass ich nicht den anderen predige, und selbst ver-
werflich werde.“ 1. Kor. 9,24-27

Es gehört zum Schwersten und Traurigsten im Leben des na-
türlichen Menschen, dass er nicht weiß, um was er kämpft. All die
Güter, um die er arbeitet, sorgt und leidet, sind vergänglich und
entschwinden ihm wieder.

„Wir haben nichts in die Welt gebracht; darum of-
fenbar ist, wir werden auch nichts hinausbringen.“

1. Tim. 6,7

Darum hat aller Lebenskampf natürlicher Menschen auch
nichts wirklich Befriedigendes, vielmehr verödet er das Herz und
lässt es leer. Wie glücklich sind da wir Menschen in Christus. Wir
haben im Glauben an unseren erhöhten Heiland und Herrn ein
festes, großes und reiches Ziel, um welches Lebenslauf und Le-
benskampf geht. Dieses Ziel richtet heute der Apostel Paulus vor
unseren Augen und Herzen auf und ermuntert uns zum kraftvol-
len Erfassen desselben und zum entschiedenen Gehen des Weges,
der zu demselben führt.

129



Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)

Es ist ein Schaden für das Innenleben vieler Christen und für
ihr gesundes geistliches Wachstum, dass sie das uns in Christus
Jesus gesteckte Ziel nicht klar erkennnen und nicht ernst erfassen
und darum auch nicht mit der rechten Energie kämpfen und lau-
fen.

Das Ziel, das der Apostel Paulus an dieser unserer heutigen
und an manchen anderen Stellen, besonders im Philipperbrief,
nennt und meint, das eigentliche Gotteskindschaftsziel, welches
auch des Paulus Mitapostel überall den Gläubigen vorhalten, ist
ein rein jenseitiges, das auch der wiedergeborene Mensch erst er-
langen wird. Er läuft nach diesem Kleinod, hat es also noch vor
sich. Er kämpft noch um die Krone, besitzt sie also noch nicht.

Ja, er kann noch um dieselbe kommen, wenn er nicht ernstlich
läuft und kämpft. Darum sagt Paulus von diesem Ziel im Philip-
perbrief, wo er das gleiche Wort „Kleinod“ von ihm braucht, er
habe es noch nicht ergriffen, wiewohl er von Jesus Christus ergrif-
fen sei. So sagt er auch in den Hirtenbriefen, er habe einen guten
Kampf gekämpft und habe Glauhen gehalten, darum sei ihm auch
hinfort, d. h. vor ihm in der Zukunft, beigelegt die Krone der Ge-
rechtigkeit.

Ja, gerade hier, in 2. Tim. 4,7-8, bringt er die Erreichung sei-
nes Zieles in Verbindung mit der Erscheinung des Herrn, wenn
er schreibt, der Herr werde die Krone der Gerechtigkeit beilegen
denen, die Seine Erscheinung liebhaben. So verlegt auch Johannes
dieses Kronenkleinod in die Erscheinung des Herrn, der uns in der
Offenbarung zuruft:

„Sei getreu bis in den Tod, so will Ich dir die Krone des
Lebens geben.“ Offb. 2,10

Er kann sie doch nur geben, wenn Er sichtbar wiederkommt.
Er hebt den Finger auf und warnt:

„Halte, was du hast, dass niemand deine Krone neh-
me.“ Offb. 3,11

130



1. Kor. 9,24-27

So kann also unser höchstes Christenziel nichts sein, was wir
jetzt schon in diesem Leben haben können. Es kann weder die Se-
ligkeit noch das ewige Leben sein, denn diese beiden haben wir
schon hier. Wir sind ja Selig-Gewordene in Christus Jesus; es hat ja
das ewige Leben, wer an den Sohn glaubt. Paulus stellt im Philip-
perbrief auch ausdrücklich seinem noch nicht Ergriffen-Haben des
Kleinods das Ergriffen-Sein von Christus gegenüber. Ich habe das
Kleinod noch nicht ergriffen, sagt er, aber ich bin von Jesus ergrif-
fen. Das Selig-Werden, das Gerecht-Werden, das Haben des ewigen
Lebens, das alles darf einem Gotteskind keine fragliche, ungewisse
Sache sein. Wo sollte sonst sein Friede und seine Freude im Heili-
gen Geist herkommen? Das sind einem zum Glauben Gekomme-
nen lauter gewisse Sachen. „Ich bin gewiss“, sagt der Apostel Pau-
lus. „Wir wissen, dass wir vom Tode zum Leben durchgedrungen
sind“, sagt Johannes. Das ist die Seligkeit des Glaubens, dass er uns
gewiss macht im Geist, dass wir Gottes Kinder sind.

Das große, selige Ziel, welches Paulus heute meint, ist aber
auch nicht bloß die Vollendung dieser Seligkeit, der völlige, unge-
teilte Besitz des ewigen Lebens in der jenseitigen Welt, also nicht
bloß das Aufhören des Kampfes, den wir jetzt noch immer im
Glauben haben, und der vom Feind ungestörte Besitz der Seligkeit.

O nein, was Paulus meint, ist mehr, ist größer. Die himmlische
Berufung Gottes in Christus Jesus, wie der Philipperbrief sagt, hält
uns ein viel herrlicheres Ziel vor. Paulus sagt heute in unserem Text
ausdrücklich, dass das Ziel, das er meine, nicht alle, welche in den
Schranken laufen, erreichen, sondern nur einer. Er redet von ei-
nem Laufen und Kämpfen, welches auch im Glauben geschehe,
aber doch dieses Ziel nicht erlange. Er sagt einmal an einer ande-
ren Stelle:

„Wenn einer auch noch so kämpft, wird er doch nicht
gekrönt, er kämpfe denn recht.“ 2. Tim. 2,5

131



Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)

Er sagt nicht, dass das Kämpfen und Laufen der anderen gar
nichts sei und zu keinem Ziel führe. Er sagt nur, den eigent-
lichen Kleinods-Kampfpreis erlange nur einer, und die Kronen-
Herrlichkeit erlange nur, wer recht kämpfe. Er meint durchaus
nicht, dass die anderen Läufer und Kämpfer, welche das Kleinod
nicht erlangen, verlorengehen. Das Wort am Schluss unseres Tex-
tes, dass ich nicht anderen predige und selbst verwerflich werde,
heißt nicht soviel wie ganz und gar aus der Seligkeit verworfen
werden, es heißt vielmehr nur, für eine Stellung von hohem Anse-
hen nicht tüchtig erfunden werden. Das Wort im Urtext weist auf
die Prüfung hin, die hohe Beamte zu bestehen hatten. Es ist also
kein Verwerfen aus der Seligkeit, sondern ein Verwerflichwerden
für die Siegerkrone gemeint.

So sehen wir also, dass Paulus und mit ihm alle Apostel den
Gläubigen in Christus ein ganz besonderes Ziel vorhalten, ein Ziel,
das erreicht werden kann am Tag des Herrn, ein Ziel voll wun-
derbarer Schöne und Größe, mit Recht ein „Kleinod“ genannt; ein
Ziel, das die, die es erreichen, gleich Kronen-Trägern erhöht über
alle anderen. Das ist das Eigentümliche dieses Zieles, dass es über-
all, wo es genannt wird, mit einer Krone verbunden ist. Unver-
gängliche Krone heißt es in unserem Text; Krone des Lebens, Kro-
ne der Gerechtigkeit oder kurzweg Krone, ja deine Krone, also die
für dich bestimmte, an anderen Stellen.

Was ist nun dieses Kronen- und Kleinods-Ziel? Im Philipper-
brief im dritten Kapitel, wo der Apostel fast ähnlich wie an unse-
rer Stelle von dem Lauf nach dem Kleinod redet, braucht er in Ver-
bindung damit einen merkwürdigen Ausdruck. Luther übersetzt
„Auferstehung“, wörtlich aber heißt es: „Ausauferstehung“, also
eine Auswahl-Auferstehung. Es ist ganz ohne Frage, dass damit
dasselbe gemeint ist, was die Offenbarung die „Erstauferstehung“
heißt, von der sie so ernst und gewaltig redet:

„Selig ist der und heilig, der teilhat an der ersten Auf-
erstehung.“ Offb. 20,6

132



1. Kor. 9,24-27

Dieselbe Stelle erklärt den Segen und die Herrlichkeit der
Erstauferstehung dahin, dass sie sagt:

„Sie werden Priester Gottes und Christi sein und mit
Ihm herrschen die tausend Jahre.“ Offb. 20,6

Das ist ganz offenbar dasselbe wie in Offb. 1, wo es heißt:

„1,5 Der uns geliebt hat und gewaschen von den Sün-
den mit Seinem Blut
1,6 und hat uns zu Königen und Priestern gemacht vor
Gott und Seinem Vater.“ Offb. 1,5-6

Nun verstehen wir, warum es in den Briefen der Apostel im-
mer heißt: „Krone des Lebens, Krone der Gerechtigkeit“. Es han-
delt sich um Könige und Priester, um königliches Priestertum. Das
kommt ganz überein mit der Frage der Zebedäussöhne an den Hei-
land, ob sie zu Seiner Rechten und Linken sitzen dürften in Seinem
Reich. Der Heiland verwirft nicht die Frage, Er zeigt ihnen nur den
Weg und weist sie auf den Vater, der hierüber bestimme.

So gibt es also ein großes, herrliches Christenziel, ein Kleinod,
eine Krone – nämlich, wenn der Herr wiederkommt, Sein Reich auf
dieser Erde aufzurichten, dort in der Erstauferstehung bei Ihm sein
zu dürfen, ein Glied Seiner Eigentumsgemeine sein zu dürfen. Der
Herr ist das Haupt; Er will sich einen Leib bilden und heranziehen,
durch welchen Er jetzt schon und in allen Ewigkeiten wirkt und
sich offenbart.

Gleichwie der Vater nur im Sohn sich kundgibt, der Sohn aber
wiederum durch den Heiligen Geist wirkt, so baut der Heilige
Geist dem Sohn den Leib, durch welchen dann als den gewis-
sermaßen menschgewordenen Heiligen Geist der Sohn des Va-
ters Reichspläne durchführt. Die Glieder dieses Leibes sind lauter
Sohnes-Ebenbilder, königliche Priester, wie Er König und Hoher-
priester ist. Und da dabei zu sein, das ist der Gotteskinder heißer-
sehntes Ziel.

133



Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)

Es gibt in dem kommenden Reich Gottes nicht nur zwei Tei-
le, sondern drei Teile: Christus, den Leib Christi und selige Men-
schen. Alles Göttliche ist dreiteilig, nicht zweiteilig. Schon die neu-
geschaffene Welt war dreiteilig: der Garten in Eden, Eden und Feld.
Das Urbild der Gottgemeine, welches Mose auf dem Berge sah,
war dreiteilig; darum waren Stiftshütte und Tempel dreiteilig. Dar-
um ist auch die neue Welt dreiteilig: der Herr, der Hohepriester
und König innerhalb der Gemeine, dann das neue Jerusalem, der
Wohnort Seiner Gemeine, und die neue Erde mit ihren seligen Be-
wohnern.

Das Ziel der Wiedergeborenen soll nun sein, das Höchste zu
erreichen, was der Herr aus Gnaden geben und schenken will. Es
gibt Bedenkliche, aus heiligen, edlen Gründen Bedenkliche, welche
glauben, die Kinder Gottes von dem klaren Erfassen und Verfolgen
dieses Zieles abhalten zu müssen. Sie meinen, das könnte stolze
Heilige, abgeschlossene und andere geringschätzende Menschen
geben. Alles kann von Verkehrten missbraucht werden, nicht zu-
letzt auch die bloße Gnaden- und Seligkeitspredigt ohne Gericht.
Sie kann faule, träge Leute schaffen. Aber der Missbrauch hebt den
rechten Gebrauch nicht auf. Der Apostel Paulus will jedenfalls zu-
nächst für sich ganz entschieden diesem Kronen-Kleinod nachja-
gen.

Er sagt:

„Ich laufe also, nicht als aufs Ungewisse; ich fechte al-
so, nicht als der in die Luft streicht.“ 1. Kor. 9,26

Er hat auch in seiner Predigt wie in seinen Briefen ganz offen-
bar den Gläubigen hell und klar dieses Ziel hingestellt, sonst könn-
te er nicht schreiben:

„Dass ich nicht anderen predige und selbst verwerflich
werde.“ 1. Kor. 9,27

134



1. Kor. 9,24-27

Hier ist nicht die Predigt des Evangeliums im allgemeinen ge-
meint. Paulus meint gewiss nicht von sich, dass er noch in die Höl-
le kommen könnte; er meint vielmehr, das Kronenkleinod könn-
te er verlieren. Von seiner zukünftigen Seligkeit redet er immer
als von etwas ganz Gewissem. Er hat Lust, abzuscheiden und bei
Christus zu sein. Da gibt’s kein Wanken und kein Zweifeln für ihn.

Aber die Kronenherrlichkeit des Königs-Priesters, das ist noch
eine Sache der Zukunft, das entscheidet sich erst am Tag des Herrn.
Um die könnte er kommen, wenn er nicht mit ganzem Ernste liefe
und kämpfe. Er will aber auch, dass die Gläubigen dieses Ziel klar
und fest erfassen: „Laufet also“, sagt er, „dass ihr es ergreifet“.

„Wie viele unser vollkommen sind, die lasse uns also
gesinnt sein“, Phil. 3,15

nämlich dem großen Ziel nachzujagen, so sagt er im Philipper-
brief. Paulus macht es den Gläubigen zur heiligen Pflicht und Auf-
gabe, das ganze große Heilandsziel auch sich zu stecken. Sag, hast
du klar und fest, nachdem du vom Heiland ergriffen bist, dieses
dein Kronenziel?

Da fehlt’s bei vielen Gläubigen. Daher aber auch so viel Träg-
heit, so viel mangelnde Heiligung, so viel Kreuzesscheu. Wer in
Christus Jesus dieses hohe Ziel ergreift, der läuft und kämpft.
„Wer solche Hoffnung hat“, sagt Johannes, „der reinigt sich“.
Ja, der Weg zu diesem Ziele ist der Selbstverleugnungs- und der
Selbsterniedrigungs-Weg. Der Weg ist: ganzer Ernst in der Zucht
von Geist, Seele und Leib.

Ein jeglicher, der recht kämpft, enthält sich alles Dings. „Rein
ab und Christus an“, heißt’s bei solchen Seelen; unbedingt los und
weg, was den Herrn hindert.

„Ich betäube meinen Leib und zähme ihn“, 1. Kor. 9,27

sagt Paulus. Ich mache ihn zum Sklaven des Geistes, meint er.

135



Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)

Da schaut uns ein ganzer, fester Wille, sich vom Herrn auch re-
gieren zu lassen, an. Ja, die Königskrone kann nur denen werden,
die sich schrankenlos haben regieren lassen. Herrschen hat Gehor-
chen zur Voraussetzung; Priester-Sein hat Sich-Opfern zur Voraus-
setzung. Vor dem Zur-Rechten-Sitzen kommt das Trinken des Kel-
ches. Der innere Sterbensweg ist der Hochweg der Herrlichkeit.
Darum ist gar keine Gefahr, dass diejenigen, welche ernstlich das
Königs-Priester-Ziel im Auge haben, groß werden. Es geht ja eben
durch die Entäußerung, und dann erst noch aus purer Gnade.

O ihr Kinder Gottes, die ihr glaubt, es geht um Kronen! Soll’s
da nicht heißen:

Um jenen ewigen Kranz
dies arme Leben ganz!

Laufet also, dass ihr es ergreifet!

16. Febr. 1919

136



Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

Das Grablied der Lieblosigkeit, das Passionslied der Liebe
und das Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

„13,1 Wenn ich mit Menschen- und mit Engelzungen re-
dete, und hätte der Liebe nicht, so wäre ich ein tönend
Erz oder eine klingende Schelle.
13,2 Und wenn ich weissagen könnte und wüsste al-
le Geheimnisse und alle Erkenntnis und hätte allen
Glauben, also dass ich Berge versetzte, und hätte der
Liebe nicht, so wäre ich nichts.
13,3 Und wenn ich alle meine Habe den Armen gäbe
und ließe meinen Leib brennen, und hätte der Liebe
nicht, so wäre mir’s nichts nütze.
13,4 Die Liebe ist langmütig und freundlich, die Lie-
be eifert nicht, die Liebe treibt nicht Mutwillen, sie
blähet sich nicht,
13,5 sie stellet sich nicht ungebärdig, sie suchet nicht
das Ihre, sie lässt sich nicht erbittern, sie rechnet das
Böse nicht zu,
13,6 sie freut sich nicht der Ungerechtigkeit, sie freut
sich aber der Wahrheit;
13,7 sie verträgt alles, sie glaubet alles, sie hoffet alles,
sie duldet alles.
13,8 Die Liebe höret nimmer auf, so doch die Weissa-
gungen aufhören werden und die Sprachen aufhören
werden und die Erkenntnis aufhören wird.
13,9 Denn unser Wissen ist Stückwerk, und unser
Weissagen ist Stückwerk.
13,10 Wenn aber kommen wird das Vollkommene, so
wird das Stückwerk aufhören.

137



Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

13,11 Da ich ein Kind war, da redete ich wie ein Kind
und war klug wie ein Kind und hatte kindische An-
schläge; da ich aber ein Mann ward, tat ich ab, was
kindisch war.
13,12 Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem
dunkeln Wort; dann aber von Angesicht zu Ange-
sicht. Jetzt erkenne ich’s stückweise; dann aber werde
ich erkennen, gleichwie ich erkannt bin.
13,13 Nun aber bleibt Glaube, Hoffnung, Liebe, die-
se drei; aber die Liebe ist die größte unter ihnen.“

1. Kor. 13,1-13

Das Hohelied der Liebe nennt man mit Recht unser vorliegen-
des Kapitel. Aber das eigentliche Hohelied der Liebe, ihr ewiges
Triumphlied baut sich auf über dem Grablied der Lieblosigkeit
und über dem Passionslied der Liebe. In den Todesabgrund und in
die Grabesöde lässt uns der Apostel Paulus zuerst blicken. Dann
zeichnet er das Wesen der wahren Liebe und lässt das Kreuzes-
wesen dieser Liebe durch jeden einzelnen Zug hindurchblicken.
Schließlich erhebt er sich machtvoll im Geist und zeigt den ewigen
Siegestriumph der Liebe über alles, was im Himmel und auf Erden
ist.

Es hat einen gar schauerlichen, Mark und Bein erschütternden
Klang, wenn der Apostel uns in den ersten Versen die Misstöne
und toten Stoßschreie eines tönenden Erzes und einer klingenden
Schelle hören lässt; und es weht uns wie ein Todeshauch an, wenn
er zweimal das grausige „Nichts“ uns entgegenschleudert. Das ist
das entsetzliche Grablied der Lieblosigkeit oder Liebesleere. Wo
keine Liebe ist, fehlt die Sonne, und wo keine Sonne ist, ist kein
Leben. Liebesleere ist ein offenes Grab mit Modergeruch.

138



1. Kor. 13

Das Höchste und das Schönste kann die Liebe nicht ersetzen:

• Wäre es großartiges oder gar engelgleiches Reden;

• wäre es Zungenreden im Geistesüberschwang;

• wären es die größten Gaben an Weisheit, Erkenntnis und
Glauben;

• wäre es das reichlichste Geben bis zur Selbstaufopferung

– ohne Liebe grinst uns der Tod aus allem an. Ohne Liebe ist’s
kalt wie eisige Grabesnacht. Ein Gericht Kraut mit Liebe ist besser
als ein gemästeter Ochse mit Hass, sagt Salomo. Gewaltige Redner
und Mächtige des Wortes sind aufgetreten in unserem Volk in den
vergangenen Zeiten, Monaten und Wochen. Eigendünkel, Selbst-
sucht, ja flammender Hass befeuerte ihre Worte. Und die Frucht?
Tod, furchtbarer Tod vom buchstäblichen Sinn an bis hin zur Zer-
reißung und Zersetzung aller Verhältnisse. Große Versprechungen
sind gemacht worden von den Führern ganzer Nationen und von
den Führern machtvoller Parteien; aber siehe, Gottesliebe und Bru-
derliebe war nicht ihre Quelle, vielmehr berechnende Politik und
schlaue Überredung. Was ist es drum damit? Tönendes Erz, klin-
gende Schelle! Am Hungertuch nagen die Betörten, und im Elend
sitzen, die ihr Ohr ihnen geliehen haben.

Wie im Weltlichen, so ist’s erst recht im Geistlichen. Zungenfer-
tige Lehrer und redegewandte Disputierer über das Gesetz und die
Propheten hatte Paulus einst kennengelernt in den Schulen seines
Volkes. Das Heilige war reichlich in ihrem Munde, aber die Liebe
zu JHWH und die Liebe zu den Seelen war fern von ihnen: große
Lehrer, geachtete Hirten, im Volke geltende Führer, das wollten sie
sein; darum war all ihr Reden tönendes Erz und klingende Schel-
le. Das Leben fehlte dem Wort, und der geistliche Tod lagerte über
Lehrern und Lernenden, und die Masse des Volkes trieb in Gericht
und Tod.

139



Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

Reiche Geistesgaben hatte die Gemeinde zu Korinth, begeis-
terte Beter, geisterfüllte Zungenredner, kluge und beredte Schrift-
ausleger und dergleichen mehr, aber die Herzen waren voll Hof-
fart und Stolz; die beredten Geister dünkten sich reich und groß;
da gab’s Risse und Spaltungen und Parteien. Das waren nicht Po-
saunenstöße göttlicher Liebe, welche die Geister unter dem Kreuz
Christi einten, sondern klingende Schellentöne, welche die See-
len dem Schellenträger nachlaufen ließen; der Tod der Zerreißung
durchwühlte die Gemeine.

Du bist beredt, du hast Geist, du kannst lehren und zeugen,
wem tust du es – demütig dem Herrn zuliebe, der dir’s gegeben,
und brennend den Brüdern zuliebe, die es zu bauen und fördern
gilt? Eigenliebe ist mörderisch, sie nimmt dem Wort die segnende
Kraft, sie macht es hohl, aufgeblasen und leer, tönendes Erz, klin-
gende Schelle. O wie viele haben so schon auf Kanzeln und Ka-
thedern gestanden. Menschlicher Dünkel, ja Streitlust und Neid,
Kampf über Lehren und Sätze war das unheimliche Feuer, das die
Rede in Schwung brachte, und die Frucht war tote Rechtgläubig-
keit, tötender Hass gegen andere. O wie viele stehen noch heute
und dienen dem Götzen der Wissenschaft und der Göttin Vernunft
an heiliger Stätte. Weltliche Philosophie, menschliche Schlüsse und
Gedanken, dichterischer Schwung und Phantasie treten an die Stel-
le der Liebe Christi und der seelenrettenden Barmherzigkeit. Be-
wundernd ruft die Masse wie einst dem Herodes in Apg. 12 zu:
„Das ist Gottes Stimme und nicht eines Menschen“, bis der En-
gel des Herrn Redner und Hörer schlägt und Würmer die Leiber
verzehren. Grab und Tod ist die Frucht. Wo die Liebe zum Hirten
und zu den Seelen nicht sichtlich die Worte beseelt, Seelen, da blei-
bet fern, und wenn es Menschen- und Engelzungen wären, es ist
der Tod im Topf.

So ist’s auch, wenn ich weissagen könnte und wüsste alle Ge-
heimnisse und alle Erkenntnis und hätte allen Glauben, also dass
ich Berge versetzte, und hätte der Liebe nicht, so wäre ich nichts.

140



1. Kor. 13

Ach, man kann alles, Bibelkenntnis und -erkenntnis, tiefen Ein-
blick in die Gottesratsgeheimnisse, starken, männlichen Glauben
auf den alten Menschen pfropfen. Man kann in Überhebung und
Selbstgröße, in Verachtung und Geringschätzung anderer, in Be-
wunderung durch blinde Anhänger glänzend einhergehen und in-
nerlich jeden hassen, der einem die Ehre nicht gibt. Dann steht
über allem das furchtbare „Nichts“-Gericht. Es wächst aus solcher
Arbeit kein bleibender Segen. Mit dem hohlen, stolzen Menschen
bricht auch sein Werk und Bau zusammen; und was nicht hier
schon zerbricht, das wird einst dem Gericht verfallen. Nur wenn
alles aus dankbarer Liebe zum Heiland und in tief gebeugter An-
betung Seiner Gnade und in dem heißen Wunsch, zu dienen und
zu segnen, gegeben wird, dann wächst bleibende Frucht. Wie sieht
doch manches so fromm, so gottselig, so reichgottesmäßig aus und
ist eitle Selbstsucht – da ist der Tod die Frucht.

Sieh, wenn du einen Menschen sähest, der alle seine Habe den
Armen gäbe und der in heiliger Hingabe an seine Sache gar Märty-
rer würde und seinen Leib brennen ließe, würdest du das nicht für
Liebe halten, für große, göttliche Liebe? Und sieh, auch da kann es
heißen, wie der Apostel sagt, er hat der Liebe nicht. Es gibt eine
Fülle Liebestätigkeit, die lauter Eigenliebe ist. Und das alles, alles
ist mir und anderen nichts nütze. Nur was du dem Herrn tust, das
wird gelingen. Die Ehre Ihm, dann ist der Segen dein. Nur was du
den anderen lebst in heiliger Selbsthingabe, das schafft Gewinn.

O vieltuerische und doch liebeleere Welt und Christenheit. Dar-
um so tiefes Gericht über all dein Tun. Herr, erbarme Dich über
mich, dass ich und mein Werk nicht ein „Nichts“ zum Endurteil
bekomme; ach Herr, fülle mich mit Deiner Liebe, dass ich etwas
zu Lobe Deiner Gnade an gesegneten Menschen sei. Warum geht
denn die Menschheit, warum gehen die Nationen endlich in die
entsetzlichsten Gerichte? Einfach weil die Ungerechtigkeit über-
handnimmt und die Liebe in vielen erkaltet. Darum geht’s trotz
aller Kulturhöhen hinab ins Verderben.

141



Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

Der Menschheit Jammer und Klagen in ihrem Gerichtselend ist
das Grablied der Lieblosigkeit, das sich im anderen Tod in der Höl-
le fortsetzt, wo Heulen und Zähneklappen ist. Da ist dieses Heulen
der Schrei über die Liebeleere. Ferne von Gott liebt man sich nicht.

Warum aber lieben denn wir Menschenkinder so wenig? Willst
du es wissen? Weil die echte, wahre Liebe für den Menschen der
Sünde und der Selbstsucht Passion, Leiden und Sterben bedeutet.
Dahinein will aber der natürliche Mensch nicht. Sieh, darum ist der
Sohn der Liebe, Jesus Christus, dessen ganzes Leben im Fleisch ei-
ne Liebe zum Vater und zu den Menschen war, der Leidende ge-
wesen Sein Leben lang und hat mit der Passion am Kreuz geendet.
Woher meinst du, dass der Apostel seine wunderbare Strichzeich-
nung von der Liebe genommen hat? Die hat er nicht aus seinem
eigenen Herzen und aus seinen eigenen Gedanken; das sind über-
haupt keine Gedanken, das sind lauter Lebenszüge des leidenden
Heilandes. Da hat er die wahre Liebe abgelesen und abgeschrie-
ben.

Aber er hat sie nicht nur abgelesen und abgeschrieben, er hat
sie auch, durch den Heiligen Geist getrieben, abgelebt. Darum ist
aber auch sein Leben lauter Leiden gewesen und zuletzt Märty-
rertod, weil es göttlicher Liebe voll war. Lies all die Liebeszüge,
die der Apostel Paulus aufzählt, betend und nachdenkend durch:
„langmütig“ und „freundlich“, „nicht eifern“ und „nicht Mut-
willen treiben“, gehe sie durch bis zu dem ergreifenden Schluss:
„Die Liebe glaubt alles, sie hofft alles, sie duldet alles“, so wirst
du finden, nicht ein Zug davon ist auszuleben, ohne dass er un-
serem natürlichen Menschen ein Sterben bringt. Darum sagt auch
ein schönes Lied: „Liebe, zieh uns in dein Sterben!“ Darum hat
auch die Kirche in großer Weisheit und Erkenntnis dieses Hohe-
lied der Liebe gleich unter die ersten Passionstexte gestellt. Ja, wo
steht denn das Hohelied der Liebe anders für jedermann deutlich
zu lesen als am Kreuz von Golgatha?

142



1. Kor. 13

O ihr Schriftgelehrten, lasst uns, lasst der ganzen Menschheit ja
den Gottessohn, der vom Himmel für uns auf die Erde gekommen
und der am Kreuz für unsere Sünden gestorben ist, sonst löschet
ihr das Hohelied der Liebe von der Erde weg, und die Erde muss
verderben.

Achtet auch wohl beim Durchbeten der apostolischen Liebes-
züge darauf, dass der letzte und höchste Zug heißt: „Sie duldet
alles“. Ja, die Dornenkrone ist die Erdenkrönung der praktischen
göttlichen Liebe. Mit Ketten und Sterben auf dem Richtblock ist es
auch für Paulus ausgegangen. „Sie duldet alles“, das ist das irdi-
sche Kronenkleinod wahrer, himmlischer Liebe. Wenn sie da hin-
einkommt, das ist ihre Vollendung. Weißt du jetzt, was Liebe ist,
heilige Liebe? Weißt du auch, wo sie anfängt? Da, wo sie bei den
meisten aufhört, bei der Passion. Und weißt du, wo sie am schöns-
ten ist? Wenn’s heißt: „Sie duldet alles“. Das ist das Passionslied
der Liebe. Die Liebe hat auf dieser Erde nur ein Lied, das Passi-
onslied. Ist dir dieses Liebeslied unlieb, dann kannst du auch nicht
lieben.

Aber wisse, es ist nicht ihr letztes Lied! Wenn sie durchgerun-
gen, dann singt sie ihr Ewigkeits-Triumphlied. Die Liebe kommt in
keiner Passion um, wie tief sie auch sei. Die Liebe steht nach jeder
Kreuzigung am dritten Tag auf. Sie ist unzerstörbar. Die Liebe hört
nimmer auf. Sie ist das rechte, einige, große Ewigkeitskind: Gott ist
eben die Liebe! Von allem, was in Ewigkeiten ist und bleibt, ist sie
die größte, die herrlichste, die triumphierende.

Sie hat auch fürwahr ein Recht dazu. Weil sie im Erdenlauf ge-
horsam ist bis zum Tode am Kreuz, darum wird sie auch erhöht
und kriegt den Namen über alle Namen. „Die Liebe ist die größ-
te unter ihnen“. Ja, das ist der Triumph der Liebe, dass sie in den
Ewigkeiten erscheinen wird als Grund, Zweck, Trägerin und Ziel
aller Dinge. Alles vergeht; sie aber, die den größten Vergänglich-
keitsweg gemacht hat, steht ohne alles Wanken. Die Weissagungen
hören auf, die Sprachen hören auf, die Erkenntnis hört auf. Alles
Stückwerk hört auf.

143



Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

Wie ein Knabe hinauswächst aus dem Kindischen ins Männli-
che, so wachsen wir aus all den großen, irdischen Dingen hinaus in
größere hinein. Wenn’s „von Angesicht zu Angesicht“ geht, dann
wird das größte Irdische so klein erscheinen, auch all unser geistli-
ches Wissen und Können; nur die passionsgekrönte Liebe, die hat
ihr großes Meisterstück eben in der Passion gemacht. Größer kann
sie nimmer werden, als sie dort geworden ist. Darum hört sie nicht
auf, sondern bleibt in ihrer Dornenschöne in Ewigkeiten. Darum
singen auch die ewigen Chöre:

„Das Lamm, das erwürget ist, ist würdig, zu nehmen
Ehre und Preis.“ Offb. 5,12

Höheres kann es nimmer geben als diese gekreuzigte Liebe.
Die Ewigkeiten sind nur ihr ausgewirkter Triumph. Darum hat das
Lied recht, wenn es sagt: „Die Ewigkeiten singen ein Lied von Gol-
gatha“.

Hat dich Christus in Seine Kreuzesliebe gezogen und hast du
ihren Kreuzesweg, wie er dir beschieden war, durchgeliebt, dann
hast du das Größte für die Ewigkeiten im Besitz. Glaube und Hoff-
nung sind ja auch Ewigkeitskinder und bleiben darum auch, aber
größer als sie ist die triumphierende Kreuzesliebe. Sie ist des Glau-
bens reifste Frucht und der Hoffnung befruchtender Same. „O lieb,
solang du lieben kannst“, und leide und stirb in deiner Liebe, dass
du mit dem verklärten Kreuzes-Liebes-Fürsten und Seiner verklär-
ten Kreuzes-Liebes-Gemeine in alle Ewigkeiten singen darfst das
Hohelied der triumphierenden Kreuzes-Liebes-Gemeine.

2. März 1919

144



Karfreitag und Ostern – vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Karfreitag und Ostern, sind sie dir vergeblich oder nicht
vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

„15,1 Ich erinnere euch aber, liebe Brüder, des Evan-
geliums, das ich euch verkündigt habe, welches ihr
auch angenommen habt, in welchem ihr auch stehet,
15,2 durch welches ihr auch selig werdet: welcherge-
stalt ich es euch verkündigt habe, so ihr’s behalten
habt; es wäre denn, dass ihr umsonst geglaubt hättet.
15,3 Denn ich habe euch zuvörderst gegeben, was ich
empfangen habe: dass Christus gestorben sei für un-
sere Sünden nach der Schrift,
15,4 und dass er begraben sei, und dass er auferstan-
den sei am dritten Tage nach der Schrift,
15,5 und dass er gesehen worden ist von Kephas, dar-
nach von den Zwölfen.
15,6 Darnach ist er gesehen worden von mehr denn
fünfhundert Brüdern auf einmal, deren noch viele le-
ben, etliche aber sind entschlafen.
15,7 Darnach ist er gesehen worden von Jakobus, dar-
nach von allen Aposteln.
15,8 Am letzten ist er auch von mir, einer unzeitigen
Geburt, gesehen worden.
15,9 Denn ich bin der geringste unter den Aposteln,
der ich nicht wert bin, dass ich ein Apostel heiße, dar-
um, dass ich die Gemeinde Gottes verfolgt habe.
15,10 Aber von Gottes Gnade bin ich, was ich bin. Und
seine Gnade an mir ist nicht vergeblich gewesen, son-
dern ich habe vielmehr gearbeitet denn sie alle; nicht
aber ich, sondern Gottes Gnade, die mit mir ist.
15,11 Es sei nun ich oder jene: also predigen wir, und
also habt ihr geglaubt.“ 1. Kor. 15,1-11

145



Karfreitag und Ostern – vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Am Anfang und am Ende unseres Textes steht ein tief ein-
schneidendes Wort, das Wort: „vergeblich“ (Vers 2 und Vers 10).
Luther übersetzt das erstemal: „umsonst“, es ist aber im Urtext das
gleiche Wort und kann darum beide Male mit „vergeblich“ über-
setzt werden. Der Karwoche und dem Osterfest ist in besonderer
Weise der Stempel des Herkömmlichen und des Gewohnheitsmä-
ßigen aufgedrückt. Die christlichen Volkssitten haben sich in die-
ser Woche und an diesen Tagen am zähesten erhalten. Nie im gan-
zen Jahr – von Weihnachten abgesehen, doch hat dies schon mehr
Heidnisches angezogen – ist die Kirche so sehr noch Volkskirche
als in diesen Abschlusstagen und Höhetagen der Passionszeit.

Um so eindringlicher muss die Frage gestellt werden: Bedeuten
denn Karfreitag und Ostern wirklich etwas für uns; haben sie und
bringen sie tatsächliche Lebenswerte, oder ist alles nur Herkom-
men und Gewohnheit und im letzten Grunde vergeblicher Gottes-
dienst? Wie oft hast du schon Karfreitag und Ostern mitgefeiert,
wie oft die Botschaften dieser Tage vernommen! Welchen durch-
greifenden Einfluss haben sie auf dein Leben gewonnen? Keinen?
Sag an, sind dir Karfreitag und Ostern im Grunde noch vergeblich
oder ist die an ihnen verkündigte Gnade an dir nicht vergeblich ge-
wesen? Diese Frage stellt unser heutiges Gotteswort zu ernstester
Selbstprüfung für uns in die Karwoche hinein.

Wollen wir diese Frage persönlich ernst und tief beantworten,
so müssen wir uns das, was Karfreitag und Ostern von uns wollen,
uns bringen wollen und aus uns machen wollen, recht klar vor Au-
gen stellen. Darum sagt auch Paulus zu den Korinthern, denen er
ebenfalls die Frage, ob sie das Evangelium etwa vergeblich emp-
fangen hätten, ins Herz schreiben will:

„Ich erinnere euch des Evangeliums, das ich euch ver-
kündigt habe.“ 1. Kor. 15,1

146



1. Kor. 15,1-11

Dieses Erinnern ist soviel, wie wenn er sagen wollte: Ich brin-
ge es euch erneut herzmäßig nahe, was ich euch verkündigt habe.
Ich stelle euch im innersten Gemüt, dem Sitz der geistlichen Er-
kenntnis, erneut vor den Gekreuzigten und Erstandenen hin und
knüpfe daran die ganze, selig große Heilsbotschaft der gegenwär-
tigen und zukünftigen Rettung und frage euch: Ist das bei euch
vergeblich geblieben? Hat es nicht vielmehr tief eingegriffen in eu-
er Leben und euch auf einen neuen Boden gestellt und neue Men-
schen aus euch gemacht? Ja, nicht wahr, bei den Korinthern war’s
doch gewiss nicht vergeblich, sie haben doch, wie Paulus selbst
sagt, Christus angenommen. Sie stehen in Ihm, sind gerettet in Ihm
und warten auf die Vollrettung in Ihm. Wie kann man sie fragen:
Ist das Evangelium vergeblich bei euch oder nicht?

Und doch, diese Frage war hochnötig; waren die Korinther
doch in der Tat in der großen Gefahr, dass die an sie geschehe-
ne Evangeliumspredigt vergeblich geworden wäre und dass ihr
Glaube vergeblich, d. h. leer und tot geworden wäre. Die Frage:
„Ist dir das Evangelium, ist dir Karfreitag und Ostern vergeblich
oder nicht vergeblich?“ geht eben durchaus nicht nur die Ungläu-
bigen und Fernstehenden an, sondern auch die Nahen, die Gläubi-
gen, die Kinder Gottes. Es sind hier auch verschiedene Stufen des
Vergeblich-Seins.

Zuerst, wenn man jemand fragen will, ob das Evangelium für
ihn vergeblich sei oder nicht, muss er das Evangelium gehört ha-
ben. Darum sagt auch Paulus: „Ich erinnere euch an das Evange-
lium, das ich euch verkündigt habe“, und verschärft diese Erin-
nerung noch durch den Zusatz:

„... in welcher Gestalt ich es euch verkündigt habe.“
1. Kor. 15,2

147



Karfreitag und Ostern – vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Das volle und ganze biblische, sonderlich paulinische Evange-
lium wird nur wenig verkündigt. Darum kann es auch nur wenig
volle und ganze und klare Entscheidungen geben. Die persönli-
chen Lebensentscheidungen für Gott, für die Ewigkeiten, für die
ewigen Ziele und Aufgaben geschehen um so völliger, je völliger
das Wort des Evangeliums ist, das an die Menschen kommt.

Die allermeisten Predigten bewegen sich auf niedrigeren oder
höheren Vorstufen des vollen Evangeliums. Sie können dann auch
zu religiösen Entscheidungen und Lebensäußerungen führen, je
nach dem Wahrheitsgehalt, den sie besitzen. Die Menschen, wel-
che solche mit christlichen Wahrheiten durchsetzten religiösen Vor-
träge hören, haben auch ihre Ewigkeitsverantwortung über den
Stücken der Wahrheit, die an sie gedrungen sind. Die Frage aber,
ob das Evangelium, ob Karfreitag und Ostern für uns bis heute
vergeblich geblieben sind oder nicht, kann voll nur gestellt und
beantwortet werden, wo auch das volle Evangelium an die Herzen
ergangen ist.

Das volle Evangelium ist zunächst die Botschaft vom ewigen
Sohn Gottes, der Mensch geworden ist, um die Welt aus ihrem
Sünden- und Todesfluch zu retten. Es ist die Botschaft von der
vollständigen Todes- und Gerichts-Verfallenheit der Menschheit;
es ist die Botschaft von der völligen Unmöglichkeit, die Welt durch
menschliche Kraft und Macht in einen Heils- und Glückszustand
zu versetzen. Das Evangelium sagt, dass die Menschheit aus sich
mit ihren gewaltigsten Kräften und Anstrengungen das Elend nur
größer, das Gericht nur tiefer machen kann, wie das ja offen zutage
liegt.

Es predigt aber die völlig vollbrachte Rettung im eingeborenen,
menschgewordenen Sohn Gottes, der die Sünde im Fleisch voll-
kommen überwand und dem Tod in Seinem Tod die Macht nahm;
der alles Gericht am eigenen, sündlosen Leib trug und der alles
Heil in Seiner Auferstehungsherrlichkeit ans Licht brachte.

148



1. Kor. 15,1-11

Das Evangelium hat zum A und O den ewigen Sohn, den
niedrig gewordenen Menschensohn, den sündlosen Heiland, den
fluchgerichteten Gekreuzigten, den herrlich Erstandenen und Er-
höhten. In Ihm, dem ewigen Zentralherrn aller Kreatur, predigt es
dann die Rettung aller Kreatur in den verschiedenen Zeiten und
Äonen. Für den gegenwärtigen Zeitlauf bietet es frei und ohne
jede Forderung völlige Vergebung von Sünde und Schuld, Wie-
dergeburt aus dem Geist der Kindschaft, Miterbschaft mit Chris-
tus, Erstauferstehung am Tag der Erscheinung des Herrn, Mitherr-
schaft in allen kommenden Äonen allen denen an, welche in Buße
und Glauben sich Christus übergeben, Seinem Geistesleben in sich
Raum geben, in Seine Lebens-, Leidens- und Sterbensgemeinschaft
eintreten und sich zu Gliedern an Ihm, dem Haupt, auf dem Weg,
den Er vorausgegangen ist, ausbilden lassen. Sünde, Tod und Ge-
richt ist für solche völlig, endgültig und für alle Äonen aufgeho-
ben; Christusgemeinschaft in allen Stufen Seiner Herrlichkeit ist
ihr versiegeltes Teil. Zwar werden’s nur wenige annehmen, aber
um so herrlicher ist ihr Lohn.

Das ist das Vollevangelium des gegenwärtigen Äons. Jetzt ist
eine Rettung, Seligkeit und Herrlichkeit, wenn auch durch Kreuz
hindurch, zu haben wie nie mehr. Jetzt kannst du in die Gleiche
Jesu von Karfreitag über Ostertag und Himmelfahrt miteindrin-
gen durch Gnade, d. h. durch freies, allen Fluch aufhebendes Ge-
schenk. Das ist das Evangelium, das Paulus allen Gemeinden ver-
kündigt hat. Das ist das Evangelium, in welcher Gestalt er es auch
den Korinthern gebracht. Das ist das Evangelium, welches er auch
in unserem 15. Kapitel des Korintherbriefes verkündigt.

Es handelt sich ja in diesem großen Auferstehungsgemälde
durchaus nicht um die allgemeine Auferstehung am Jüngsten Tag,
noch weniger etwa um ein Fortleben nach dem Tod, vielmehr ist
hier die geistleibliche Herrlichkeitsgemeinschaft der wiedergebo-
renen Erstlinge mit ihrem geistleiblich verklärten Herrn durchweg
gemeint. Wer das nicht sieht, dem bleibt das ganze Kapitel eine
versiegelte Schrift.

149



Karfreitag und Ostern – vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Die Zweifel der Korinther waren keineswegs moderne Aufer-
stehungszweifel etwa an einem Fortleben oder an einem seligen
Fortleben, vielmehr waren sie so erfüllt von der Erwartung der
Ankunft des Herrn zu Seinen erretteten Gläubigen und von der
Hoffnung ihrer geistleiblich verklärten Herrlichkeitsversammlung
zu Ihm, dass sie eben meinten, ihre gestorbenen Gemeindeglieder
kämen nun um diese Herrlichkeit, weil sie nicht mehr auf dieser
Erde waren. Deren rechtzeitige, verklärte Rückkehr auf diese Welt
beim Kommen des Herrn machte ihnen Sorge. So ist die große Erst-
lingshoffnung der Grundgedanke unseres ganzen Kapitels.

• Wer nun dieses volle und ganze Evangelium, in welcher Ge-
stalt wir es eben in kurzen Strichen geschildert haben, nicht
annimmt;

• wem das Torheit zu sein dünkt;

• wer in die völlige Heilandsgemeinschaft nicht eingeht;

• wer das große Herrlichkeitsangebot der gegenwärtigen an-
genehmen Zeit nicht glaubt;

• wer in die Gemeinschaft der Auserwählten und Wenigen
nicht eintritt,

für den ist Karfreitag und Ostertag vergeblich. Daran prüfe
dich!

Aber man kann es angenommen haben, und doch kann’s ver-
geblich sein. Paulus sagt zu den Korinthern: Ihr habt es angenom-
men und ihr steht darinnen und ihr wisst die Rettung, die ihr
habt und hofft, ihr seid selig geworden, wie Luther sagt, und doch
könnte es für euch vergeblich sein. Wenn sie um der Verstorbenen
willen in der Gemeinde, weil diese nicht am Leben geblieben sind,
bis der Heiland kam, zweifeln, dass der Heiland sie verklärt mit-
bringen wird, dann haben sie eben ihre Erstlingshoffnung wegge-
worfen.

150



1. Kor. 15,1-11

Dann haben sie aber auch den auferstandenen Heiland weg-
geworfen; denn ist der nicht auch gestorben und begraben und
doch geistleiblich herrlich wiedergekommen? Sollte Er nicht glei-
cherweise die entschlafenen Gläubigen mit Ihm führen? So kann’s
Anfechtungen geben auch im Glaubensstand, welche das Evange-
lium uns vergeblich zu machen drohen.

Bei den Galatern war’s wieder etwas ganz Anderes. Die fielen
ins Gesetz und wollten durch Halten von Feiertagen und anderem
selig werden. Ihnen muss Paulus schreiben:

„So durch das Gesetz die Gerechtigkeit kommt, so ist
Christus vergeblich gestorben.“ Gal. 2,21

und wiederum:

„Habt ihr denn so viel umsonst erlitten?“ Gal. 3,4

und wiederum:

„Ich fürchte, dass ich vergeblich an euch gearbeitet ha-
be.“ Gal. 4,11

In ernster Weise schildert Paulus auch in 1. Kor. 9,24-27 einen
vergeblichen Lauf:

„9,24 Wisset ihr nicht, dass die, die in den Schranken
laufen, die laufen alle, aber einer erlangt das Klein-
od? Laufet nun also, dass ihr es ergreifet!
9,25 Ein jeglicher aber, der da kämpft, enthält sich alles
Dinges; jene also, dass sie eine vergängliche Krone
empfangen, wir aber eine unvergängliche.
9,26 Ich laufe aber also, nicht als aufs Ungewisse; ich
fechte also, nicht als der in die Luft streicht;
9,27 sondern ich betäube meinen Leib und zähme ihn,
dass ich nicht den anderen predige, und selbst ver-
werflich werde.“ 1. Kor. 9,24-27

151



Karfreitag und Ostern – vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Er aber will, sagt er dort, nicht anderen predigen und selbst bei
der Schlussprüfung unbewährt erfunden werden. Darum läuft er
nicht als aufs Ungewisse und ficht nicht als der in die Luft streicht.
Ja, Karfreitag und Ostern darf nichts Leeres bei uns bleiben. Durch
Leiden zur Herrlichkeit war der Weg des Erstlings der Erstlinge,
und das ist der Weg auch der Seinen.

Mit großer Kraft stellt Paulus dieses Evangelium, das in Kar-
freitag und Ostern als in seine beiden Brennpunkte verfasst ist, sei-
nen Korinthern und uns vor Augen. Er stellt die beiden Tatsachen
Tod Christi und Auferstehung Christi hinein in den ganzen großen,
gewaltigen Offenbarungszusammenhang. Er tut dies mit wenigen,
ganz schlichten Worten: „nach der Schrift“, „nach der Schrift“, so
lauten sie in machtvoller Wiederholung:

„15,3 Ich habe euch zuvörderst gegeben, was ich selbst
empfangen habe, dass Christus gestorben sei für un-
sere Sünden nach der Schrift,
15,4 und dass Er begraben sei, und dass Er auferstan-
den sei am dritten Tage nach der Schrift.“1. Kor. 15,3-4

Ja, Karfreitag und Ostern sind nicht nur einmalige Tatsachen,
sondern sie sind die Herzfülle der ganzen Offenbarung Gottes.

• Karfreitag und Ostern laufen schon von Grundlegung der
Welt.

• Karfreitag und Ostern sind dem sündengefallenen Kosmos
eingeprägt in allen Jahrtausenden.

• Karfreitag und Ostern sind laufende Tatsachen; sie laufen
von Äon zu Äon, bis sie ausgereift und ausgewachsen sind
in der erretteten Kreatur zur Ehre Gottes, des Vaters.

Schon in der ersten Verheißung vom Fersenstich steckt der Kar-
freitag drinnen; und wenn der Gestochene und Gestorbene dann
doch dem Teufel den Kopf zertritt, so muss Er eben erstanden sein,
sonst kann Er das ja nicht tun.

152



1. Kor. 15,1-11

Und der Teufel verstand nur zu gut diesen Zug der Verheißung,
darum wollte er den Stiel umdrehen und dem Weibessamen den
Kopf zertreten. Und er hat das Haupt voll Blut und Wunden vor
uns hingestellt, aber zertreten ist doch er selbst.

Dann sehen wir in der ganzen Schrift und hinausblickend in
der ganzen Welt von Anfang an die blutigen Opfer. Und jedes blu-
tige Opfer, das erste vom Herrn selbst gegeben, ist ein Vorbild vom
Karfreitag. Es weckt in den Opfernden der Glaubenslinie die Hoff-
nung auf den Kommenden und hält sie wach. Der erste Opferer
aber ist selbst ein Opfer: Abel. Und wenn sein Blut nach seinem
Tod fortschreit, so lebt er eben, wiewohl er erschlagen ist. Der Herr
vertritt ihn Kain gegenüber – auch ein Zeugnis von Karfreitag und
Ostern.

So leidet’s und lebt’s durch die ganze Bibel. Joseph ist ein son-
derlicher im Leiden, Sterben und Auferstehen; David nicht min-
der. Daniel erlebt die Rache der Hölle und die Grabesentsiegelung
buchstäblich. Und David im Psalter und Jesaja im prophetischen
Wort haben Ihn schon, den Gestorbenen, Begrabenen und Erstan-
denen. Keine einzelne Stelle wollen wir anführen, alles, alles redet
davon. Und das Volk Israel hat als Volk den gleichen Weg einge-
prägt und aufgeprägt: leidender Knecht Gottes, der nicht stirbt.
Und dann kam Er und ging hin und kam wieder, alles nach der
Schrift.

Und nun läuft Karfreitag und Ostertag in der erlösten Gemein-
de und in jedem ihrer Glieder in seiner Art. Paulus trug die Mal-
zeichen des Herrn Jesus an seinem Leibe; welcher Gläubige nach
seinem Maße nicht auch?

„Wir tragen allezeit das Sterben des Herrn Jesus an un-
serem Leibe, auf dass auch das Leben des Herrn Jesus
an unserem Leibe offenbar werde.“ 2. Kor. 4,10

Weiter geht die Gemeine jetzt ihrem Karfreitag entgegen, und
dann kommt ihr Ostertag.

153



Karfreitag und Ostern – vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Karfreitag und Ostern – es kommt über ein Kleines auch ein
Weltkarfreitag, wo dann die Welt den Karfreitagsmann sehen wird,
in den sie, die Juden voran, gestochen hat, und dann kommt ein
Weltostertag, und so von Stufe zu Stufe. Es kann nicht Ruhe wer-
den, bis Jesu Liebe siegt, bis dieser Kreis der Erden zu Seinen Füßen
liegt – alles nach der Schrift.

Siehst du, wie groß Karfreitag und Ostern sind – und die sollten
dir vergeblich sein! Das sei ferne! Komm, sei ein lebendiges Glied
der Karfreitags- und Ostergemeine!

Und noch einmal erinnert Paulus und prägt das Evangelium
ins innerste Herz und Gemüt. Er ist gestorben; Er ist begraben; Er
ist erstanden – Tatsachen, nüchterne, geschichtliche Tatsachen! Viel
zu wenig stellen wir uns in die ganze, wahrhaftige Tatsächlichkeit
von Karfreitag und Ostern hinein.

Denke, der ewige Sohn Gottes, der Äonen um Äonen in der
Herrlichkeit der unsichtbaren Welt war, der kommt auf diese Er-
de und stirbt freiwillig mit 33 Jahren nach dem Willen Gottes und
nach der Schrift. Ja, Er kommt, wie Er selber sagt, in die Welt,
um zu sterben. Jesu Lebenszweck und Lebensaufgabe war Ster-
ben. Was hätte, möchte man menschlich sagen, dieser Geist nicht
wirken können, wenn Er nicht mit 33 Jahren gestorben wäre! Den-
ke, Er wäre 80 geworden. Seine Aufgabe war vor allem Sterben.
Frag doch einmal, warum? Warum starb Jesus, völlig frei sich hin-
gebend, ohne jede Not oder Nötigung, nach dem Willen Seines Va-
ters mit 33 Jahren? Um unserer Sünde willen, sagt Paulus. Weißt
du einen anderen Grund?

Und dann das ebenso Große: Er ist erstanden. Wuchtig und
überwältigend ist die Zeugenaufstellung des Paulus. Er ist gese-
hen; er ist gesehen; er ist gesehen. Mit vielstimmiger Monotonie
geht das Zeugnis einher von Petrus bis zu Paulus selbst. Überlege
dir’s, der wahrhaft gestorbene und begrabene Gottessohn ist wie-
dergekommen. Das Grab war leer, Sünde und Tod sind durchbro-
chen.

154



1. Kor. 15,1-11

Und das sollte für dich leer und vergebens sein? Wenn du völ-
lig frei von allem Todesfluch und völlig frei zu aller Herrlichkeit
werden kannst in Jesus! Willst du lieber sterben und verderben?
Warum ist dir Karfreitag und Ostern noch vergeblich? Stehst du
etwa nicht unter dem Gesetz der Sünde und des Todes? Brauchst
du keine Rettung? Möchtest du keine Verherrlichung? Siehe, es ist
alles da.

Und dann höre noch einen, an dem Karfreitag und Ostern nicht
vergeblich waren. Wie steht er da, ein armer Sünder.

„Ich bin der geringste unter allen Aposteln, nicht wert,
ein Apostel zu heißen, weil ich die Gemeine Gottes
verfolgt habe.“ 1. Kor. 15,9

Also gerade dem Rat Gottes in Christus in diesem Zeitalter hat
er widerstrebt – nämlich der erwählten, herausgerufenen Gemei-
ne. Seine Sünde ist immer vor ihm. Aber gerade ihn hat der Er-
standene gefasst und gerade aus ihm hat Er den Grundapostel der
Gemeine gemacht. Aufjauchzt er in wunderbarem Wort:

„Durch Gottes Gnade bin ich, was ich bin.“1. Kor. 15,10

Wer dieses Wort im Urtext lesen kann, dem fällt sofort die wun-
derbare Gleichheit mit der Stelle auf, wo der ewige Herr Seinen
Namen kundtut mit den Worten:

„Ich bin, der ich bin!“ 2. Mo. 3,14

Ja, die Gläubigen in Christus, an denen Karfreitag und Ostern
nicht vergeblich ist, haben eine gar tiefe und wahrhaftige Selbst-
und Sünden-Erkenntnis. Sie wissen aber auch, was sie geworden
sind im Erstandenen; sie sind im Heiligen Geist in das ewige Le-
ben, in das, was „ist, was es ist“, eingegangen, ins Seiende. Wir
gehören zu den Seienden. Wohl sagt Paulus, er habe mehr Mühe
gehabt (gearbeitet), d. h. mehr Lasten und Leiden im Dienst des
Herrn, als alle anderen, aber die Gnade habe ihn all diese Mühe
überwinden lassen.

155



Karfreitag und Ostern – vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Und diesen Weg predige er und glaube er:

• Den Weg der Gnade, die aus den tiefsten Sündern die herr-
lichsten Zeugen schafft;

• den Weg der Gnade, welche aus allen Leiden Herrlichkeiten
schafft;

• den Weg von Karfreitag und Ostern an Christus und in Chris-
tus

predige und gehe er. Gekreuzigt, begraben, erstanden; wunderli-
che und herrliche Dreieinigkeit nach der Schrift, in Christus für uns
die Rettung, in Christus in uns der Rettungsweg. Gnade heißt du
mit einem Wort. Komm, sei auch in Bezug auf mich nimmermehr
vergeblich!

31. März 1923

156



Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)

Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)

„15,12 So aber Christus gepredigt wird, dass er sei von
den Toten auferstanden, wie sagen denn etliche unter
euch, die Auferstehung der Toten sei nichts?
15,13 Ist die Auferstehung der Toten nichts, so ist auch
Christus nicht auferstanden.
15,14 Ist aber Christus nicht auferstanden, so ist unsere
Predigt vergeblich, so ist auch euer Glaube vergeb-
lich.
15,15 Wir würden aber auch erfunden als falsche Zeu-
gen Gottes, dass wir wider Gott gezeugt hätten, er hät-
te Christus auferweckt, den er nicht auferweckt hätte,
wenn doch die Toten nicht auferstehen.
15,16 Denn so die Toten nicht auferstehen, so ist auch
Christus nicht auferstanden.
15,17 Ist Christus aber nicht auferstanden, so ist euer
Glaube eitel, so seid ihr noch in euren Sünden.
15,18 So sind auch die, die in Christus entschlafen sind,
verloren.
15,19 Hoffen wir allein in diesem Leben auf Christus,
so sind wir die elendesten unter allen Menschen.
15,20 Nun ist aber Christus auferstanden von den Toten
und der Erstling geworden unter denen, die da schla-
fen.
15,21 Sintemal durch einen Menschen der Tod und
durch einen Menschen die Auferstehung der Toten
kommt.
15,22 Denn gleichwie sie in Adam alle sterben, also
werden sie in Christus alle lebendig gemacht werden.

157



Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)

15,23 Ein jeglicher aber in seiner Ordnung: der Erst-
ling Christus; darnach die Christus angehören, wenn
er kommen wird;
15,24 darnach das Ende, wenn er das Reich Gott und
dem Vater überantworten wird, wenn er aufheben
wird alle Herrschaft und alle Obrigkeit und Gewalt.
15,25 Er muss aber herrschen, bis dass er alle seine
Feinde unter seine Füße lege.
15,26 Der letzte Feind, der aufgehoben wird, ist der
Tod.
15,27 Denn »er hat ihm alles unter seine Füße getan«.
Wenn er aber sagt, dass es alles untertan sei, ist’s of-
fenbar, dass ausgenommen ist, der ihm alles unterge-
tan hat.
15,28 Wenn aber alles ihm untertan sein wird, alsdann
wird auch der Sohn selbst untertan sein dem, der ihm
alles untergetan hat, auf dass Gott sei alles in allen.“

1. Kor. 15,12-28

Der Tod ist aufgehoben; der Tod hat keine Herrschaft mehr! Das
ist die gewaltige Osterbotschaft unseres Textes. Höret, ihr Himmel,
horche auf, totverfallene Erde. Der Tod ist aufgefressen vom Leben;
die furchtbare Todesniederlage der Menschheit ist hinausgeführt
zu einem Lebenssieg! Und Jesus Christus, der Auferstandene, ist
der Sieger. Warum strömst du nicht in hellen Haufen dem Todes-
überwinder zu, o Menschheit? Willst du denn sterben und im Tod
bleiben? Nein, du willst leben, heiß schlägt dein ganzes Herz dar-
nach. So komm und nimm! Oder zweifelst du? Ist dir die Botschaft
zu unglaublich, zu groß, sie zu fassen? Du darfst sie fassen! Oder
bist du schon so Gewohnheitssklave des Todes geworden, dass du
sein Elend nicht mehr spürst? Ich denke doch nicht! Oder traust du
es Jesus nicht zu, dass Er wahrhaftig dem Tod ein Ende gemacht
hat?

158



1. Kor. 15,12-28

Du sagst, schon die ersten Christen in Korinth haben ja gezwei-
felt, wie unser Text zeigt, wieviel mehr müssen wir nach zweitau-
send Jahren stutzig werden, wo wir doch sehen, wie trotz Jesus
Christus der Tod noch herrscht. Wohlan, hast du den Zweifel un-
seres Textes aufgefasst, so fasse auch die herrliche Auflösung des
Zweifels durch Paulus. Siegesgewaltig und gottmächtig zeigt er
uns, wie in der Tat dem Tod die Macht genommen ist in Christus
Jesus, unserem Herrn.

Zuerst aber lerne die Zweifel der Korinther richtig verstehen.
Das sind keine modernen Unglaubenszweifel, aus religiöser Hohl-
heit und Eigenüberhebung geboren, das sind tief innerliche Glau-
benszweifel, das sind Anfechtungen, welche aus tiefstem Glau-
bensgrund stammen. Es ist ein großer Unterschied zwischen Zwei-
fel und Zweifel. Die einen sind aus der selbstherrlichen Vernunft
oder gar aus dem Sünde und Welt liebenden Willen geboren; die
anderen sind tiefe Beugungen gläubiger Seelen, die etwas nicht
fassen, vor allen Dingen für sich nicht fassen können. Die ersteren
können nur durch Bekehrung des Gesamtmenschen, der sie hat,
gelöst werden, die letzteren durch Zeugnis der Wahrheit von sei-
ten der Gläubigen.

Die Korinther-Zweifel waren geradezu das Gegenteil von dem,
was heute bezweifelt wird vom selbstgroßen Diesseitsmenschen.
Den Korinthern stand die wahrhaftige Auferstehung des Heilan-
des, Seine Rückkehr in diese Welt felsenfest. Der aus dem Tod wie-
dergekommene Gottessohn war ihnen nicht wankend.

Ebensowenig zweifelten die Korinther an dem sogenannten
„Fortleben nach dem Tod“. Das war ihnen als Heiden schon klar,
dazu brauchten sie gar kein Christentum, dass der Mensch nach
dem sichtbaren Sterben weiterlebe. Das haben überhaupt alle Hei-
den, die ganze Menschheit, ausgenommen gewisse Scharen religi-
ös völlig verlotterter Antichristen. Aber das war die ernste Gewis-
sensfrage, ob der Mensch drüben sein Weiterleben noch unter dem
Druck der Todesmächte führen müsse, wie er sein Leben hienieden
geführt hatte, oder ob er frei von aller Todes- und Höllen-Macht sei.

159



Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)

Da hatten nun die Korinther auf das Zeugnis des Apostels
Paulus hin den Glauben angenommen, dass der Heiland wieder
zurückgekommen sei auf die Erde, also wahrhaftig auferstanden;
dass Er jetzt zwar hingegangen sei zum Vater, dass Er aber von dort
wiederkommen werde mit allen Seinen Gläubigen in Herrlichkeit.
Über die Gläubigen darf der Tod nicht mehr herrschen, das war ihr
Bekenntnis. Dass er über die Welt noch herrsche, war ihnen nicht
befremdlich, die glaubte ja nicht und stand nicht in Christus, aber
über die Christusgläubigen hatte der Tod keine Macht mehr.

Als aber eine Anzahl gläubiger Christen in Korinth starb, als
kein Heiland wiederkam und als auch die Entschlafenen nicht wie-
derkamen, da erfasste viele eine innere Gewissensnot: Werden un-
sere Entschlafenen auch wirklich nicht mehr im Tode sein; werden
sie in ein seliges, herrliches Leben eingerückt sein und werden sie
im Vollsinn auferstehen, werden sie in diese Welt herrlich zurück-
kehren? Es war ein Zweifel, der aus dem Verzug der sichtbaren Er-
scheinung kam. Es war ein Zweifel, der aus dem starken Glaubens-
boden kam, dass die Heiligen in Christus herrlich mit Ihm wieder-
kehren werden zum Zeugnis über die ganze Welt. Als dies nicht
geschah, meinten ihrer etliche kleinmütig, die Auferstehung der
Toten sei nichts.

Uns Christen der Gegenwart sind solche Zweifel fast fremdar-
tig, weil wir vielfach nicht in der lebendigen, kraftvollen Glaubens-
und Hoffnungs-Stellung stehen wie jene ersten Christen. Die sieg-
hafte, herrliche Rückkehr aller Gläubigen in Christus mit diesem
Haupt in diese Welt ist vielfach nicht mehr Inhalt des hoffenden
Christenlebens. Darum verstehen wir auch solche Stellen wie un-
sere vorliegende oft gar nicht mehr. Auf ein seliges Sterben ist die
Christenhoffnung, wo sie überhaupt noch ist, eingeschränkt wor-
den, anstatt dass sie ein herrliches Wiederkunftsleben mit dem
wiederkommenden Herrn umfasst. Der rechten Christenhoffnung
kräftigster Wunsch heißt: Komm, Herr Jesu, mit Deiner Herrlich-
keitsgemeinde.

160



1. Kor. 15,12-28

Der Lebenssieg Jesu ist ein viel größerer, als die meisten ihn
nehmen. Der Tod ist tatsächlich für die Gläubigen aufgehoben und
zu einem großen Lebenssieg umgestaltet.

Paulus greift nun machtvoll apostolisch hinein in diesen Zwei-
felsknäuel der Korinther und reißt ihn auseinander. Da wir heute
noch auf die herrliche Wiederkunft Christi und auf die Erlösung
der ganzen Welt aus dem Tod harren, so sind seine zweifelzerstreu-
enden Kraftworte auch für uns von großer Bedeutung. Er sagt den
Korinthern:

„Ist die Auferstehung der Toten nichts, so ist auch
Christus nicht auferstanden.“ 1. Kor. 15,13

Er rückt ihnen mächtig zu Leibe und sagt: Ihr zweifelt nur halb!
Wollt ihr denn zweifeln, so zweifelt auch ganz und voll! Wenn un-
sere Toten, wie ihr meint, der Macht des Todes nicht entrüct sind
und wenn sie, wie ihr wiederum meint, nicht sichtbar zurückkom-
men ins Leben, dann werft auch Christus weg, von dem ihr doch
glaubt, dass Er sichtbar wiedergekommen sei. Entweder – oder!
Wollt ihr’s von den Gläubigen nicht festhalten, dass sie herrliches
Leben haben und erscheinen werden, dann lasst’s auch für den
Heiland fahren. Warum für den einen glauben, was ihr für die an-
deren bezweifelt?

Das war für die Korinther eine erschreckende Folgerung, an die
hatten sie nicht gedacht. Ja, das ist oft so beim Zweifel, er zieht die
Folgerung nicht. Man zieht einen Punkt in Zweifel und lässt ande-
re stehen und merkt nicht, dass es sich bei der göttlichen Offenba-
rung um einen wunderbaren Organismus handelt, bei dem, wenn
man ein Glied amputiert, der ganze Körper verstümmelt ist. Ja, ist
die Auferstehung der Toten nichts, dann ist Christi Auferstehung
nichts! Weg dann mit allem! Der Apostel merkt der Korinther Ent-
setzen wohl. Nicht wahr, das könnt ihr nicht, den auferstandenen
Heiland mit wegwerfen?

161



Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)

Das konnten sie auch nicht, damit hätten sie den Apostel und
sich selbst und ihr ganzes Glaubens- und Gemeindeleben mit weg-
geworfen. Sie sind sturmreif, und Paulus stürmt nun.

Ist Christus nicht auferstanden, sagt er, dann ist unsere Predigt
vergeblich. Das ist sie aber nicht, denn sie hat sich an dem Gewis-
sen der Korinther bezeugt, und diese haben sie angenommen. Die
Predigt des Paulus hat sich an ihnen als innere Wahrheit bewiesen,
darum sind sie ihr zugefallen. Gerade die Botschaft von dem nach
Kreuz und Tod auferstandenen Gottessohn hat sie gewonnen. So
sind sie denn Zeugen für den auferstandenen Christus. Sie fallen
mit Ihm, wenn sie Ihn fallen lassen.

Und auch ihr Glaube fiele. Ist Christus nicht auferstanden,
dann ist auch euer Glaube vergeblich oder eitel und leer. Das ist er
aber nicht, sondern er ist voll göttlichen Lebens. Er hat sie doch aus
dem heidnischen Sünden- und Eigenleben herausgenommen und
ins göttliche Leben versetzt; ja, ihr Glaube ist in ihnen ein herrli-
ches, neues Leben. Er ist nichts anderes als Christus in ihnen durch
den Heiligen Geist. So ist ihr Glaube Zeugnis für den erstandenen
und wahrhaftig lebenden Christus. Sie selber sind Zeugen: Chris-
tus ist wahrhaftig auferstanden.

Was würde doch auch mit dem Apostel selber werden, wenn
Christus nicht wahrhaftig auferstanden wäre? Er wäre ja ein
falscher Zeuge Gottes. Er würde Gott etwas andichten und den
Korinthern ein Märlein aufbinden, wenn er sagte, Gott habe Chris-
tus auferweckt, wenn in Wirklichkeit Gott das nicht getan hätte.
Paulus aber ein Märlein-Erfinder, ihr teurer Glaubensvater, das ist
er nicht!

Und immer gewaltiger rückt ihnen Paulus zu Leibe. Ja, ihr lie-
ben Korinther, nur einmal nachgedacht: Wenn die Toten nicht auf-
erstehen, ist auch Christus nicht auferstanden, dann purzelt alles
zusammen. Damit ist euer Glaube eitel, und ihr seid noch in euren
Sünden. Der Tod ist der Sünde Sold; wo nun der Tod nicht aufge-
hoben ist, ist auch die Sünde nicht aufgehoben.

162



1. Kor. 15,12-28

Die Korinther sind aber doch so selig geworden in der Verge-
bung der Sünden im Blut Christi. Haben sie aber diese, so ist auch
der Tod aufgehoben, denn wo keine Sünde ist, da ist auch kein Tod.
Also ist der Tod für Christus weg und für Seine Gläubigen weg.
Wer Vergebung der Sünden hat, der hat auch Leben und Herrlich-
keit.

Aber nicht bloß die Lebenden wären fertig, wenn die Auferste-
hung nicht wäre, sondern auch die Toten. Die schon entschlafenen
Korinther wären alle im Gerichtsverderben infolge der unvergebe-
nen Sünden. Das aber können die Korinther von ihren heimgegan-
genen Geschwistern nun und nimmermehr glauben. Wie selig sind
sie gestorben, und drüben sollten sie nun Getäuschte sein? Ausge-
schlossen! Christus lebt in Herrlichkeit, und sie mit Ihm.

Dann aber, um aufs Höchste zu kommen: Der ganze Christen-
stand wäre ohne wahrhaftige Auferstehung das Elendeste, was es
gäbe im Himmel und auf Erden, nicht mehr wert, als weggeworfen
zu werden. Was haben wir denn in diesem Leben von Christus?
Wohl viel: Friede und Freude im Heiligen Geist, aber doch auch
der Leiden Christi viel. Was hatte allein der Apostel um Christi
willen schon durchgemacht, auch die Korinther hatten schon ihr
gut Teil Christenkreuz zu tragen gehabt. Und nun drüben neues
Elend? Da wären fürwahr die Christen mit ihrem Verleugnungs-
und Sterbensweg die elendesten unter allen Menschen.

Die Gerechtigkeit verlangt’s, dass sie auf dieser Erde, wo sie
mit Christus gekreuzigt sind, auch herrlich gemacht werden. Es
ist nicht anders möglich; Christus ist auferstanden, und die Seinen
sind herrlich in Ihm und kommen herrlich mit Ihm. Alles, alles
zeugt dafür. Ja, es steht so, entweder ist es wahr, Christus ist wie-
dergekommen und kommt wieder und die Seinen mit Ihm, oder
das Christentum ist eine große Lüge und Täuschung. Weil es das
aber gewisslich nicht ist, so bleibt’s: Die Auferstehung Christi und
die der Seinen ist herrliche Wahrheit. Der Tod ist verschlungen in
den Sieg!

163



Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)

Aber, sagt Paulus, warten müsst ihr. Die Aufhebung des Todes
geht nach ganz bestimmten Ordnungen, wie alles in allen göttli-
chen Reichen. Christus selbst ist jetzt einmal der Erstling der Ent-
schlafenen geworden. Wo aber ein Erstling ist, da ist danach auch
eine Ernte. Am Erstling sollen nun die anderen glauben lernen und
im Glauben Sein Erstlingsleben anziehen. Es gilt in Christus das
große, wunderbare Gottgesetz: Gleichwie durch einen Menschen
der Tod, so durch einen Menschen die Auferstehung der Toten.
Gleichwie sie in Adam alle sterben, so werden sie in Christus al-
le lebendig gemacht werden. Das sieht doch jedermann, dass in
Adam alles stirbt. Wohlan, was zweifelst du, dass im menschge-
wordenen Sohne Gottes alles wird lebendig gemacht werden? Auf,
der Tod ist verschlungen in den Sieg!

Aber es geht alles in ewigen Ordnungen. Der Erstling ist Chris-
tus. Und Er wird der Einzige und Erste solange bleiben, bis die
ganze Erstlingsgemeinde herausgeholt und herangebildet ist. Das
geht aber durch der Menschen eigene, mannigfache Schuld viel
langsamer, als es gehen könnte und sollte. Welche Umwege haben
die Kirchen eingeschlagen, wie widerstanden oft die einzelnen. So
sind wir heute mit der nächsten Ordnung noch nicht ganz fer-
tig. Offenbar eilen wir ihrer Vollendung entgegen, aber es braucht
immer noch Zeit. Doch so gewiss wie der Erstling Christus her-
auskam, so kommen danach heraus in einer Erstauferstehung die,
welche Christus angehören. Das wird geschehen in Seiner Wieder-
kunft.

Dann kann’s erst an die anderen gehen. Da wird’s große
Schwierigkeiten geben, die viele Äonen dauern. Da müssen erst
widerstrebende Herrschaften, Obrigkeiten und Gewalten gebro-
chen und zerbrochen werden, also gewaltige innere und äußere
Widerstände. Da muss zuerst alles zu den Füßen Jesu gelegt wer-
den und alles Ihm untertan sein. Dazu wird gerade die Furchtbar-
keit des anderen Todes ein mächtiger Helfer sein.

164



1. Kor. 15,12-28

Erst nach dem Zerbruch alles Widerwärtigen und Gewalttäti-
gen, wenn es endlich Jesu untertan wird, dann kann endgültig als
allerletzter Feind zunichte gemacht werden: der Tod.

Dann wird im Besitz aller Kreatur, die nun ins Leben einge-
gangen ist, der Sohn alles dem Vater übergeben, auf dass Gott sei
alles in allem. Dann wird auch voll und ganz der Tod verschlun-
gen sein in den Sieg. Welche Aussichten liegen hier vor uns. Ja,
der Lebenssieg Christi ist ein völliger und ganzer, aber er braucht
seine Zeiten. Wenn es bis zur Auferstehung Christi Jahrtausende
gebraucht hat und bis zur Erscheinung der Gemeine der Gottes-
kinder und Erben wieder Jahrtausende, was wird’s brauchen, bis
der letzte Feind aufgehoben werden kann! Aber geschehen wird’s.
Darum rufen wir jetzt schon: Gott sei Dank, der uns den Sieg ge-
geben hat durch unseren Herrn Jesus Christus!

Du aber laufe in deiner Ordnung! Komm herein in die
Erstlings-Ordnung der Gemeine. Lass allen Tod in dir Schritt für
Schritt überwunden werden, dass du erscheinen kannst bei denen,
die Christus angehören, welche die nächsten sein werden, die ju-
bilieren: „Der Tod ist verschlungen in den Sieg!“

27. März 1921

165



Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?

Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?

„Wachet, stehet im Glauben, seid männlich und seid
stark!“ 1. Kor. 16,13

Wer ist ein Mann? Wer ist mündig? Da antworten die Leute:
„Das ist in verschiedenen Ländern verschieden. In einigen muss
man 21, in anderen 24, in anderen 25 Jahre alt werden, um zur
Mündigkeit zu gelangen“. Aber die Jahre tun es nicht; viele kom-
men zeit ihres Lebens nicht zur rechten Mannheit, Selbständigkeit
und Mündigkeit. Die körperliche Ausbildung und ein gewisses
Maß an Erkenntnis tut es auch nicht. Alles Pochen auf sein eige-
nes Ich, auf seine Weisheit und seine Güter zeugt gerade von Un-
mündigkeit. Wohl pflegt man in der Welt zu sagen: Wer Geld hat,
der hat auch Verstand und Urteil. Ja, er hat so viel Verstand und
Urteil, wie ihn die Selbstsucht, die Feigheit, die Schmeichelei und
Kriecherei der anderen will haben lassen. Reichtum zieht keinen
Verstand, er nimmt ihn viel öfter. Der Verstand und die Mannheit
hat eine andere Quelle. Auf sie weist Jeremia hin, indem er spricht:

„9,22 Ein Weiser rühme sich nicht seiner Weisheit, ein
Starker rühme sich nicht seiner Stärke, ein Reicher
rühme sich nicht seines Reichtums;
9,23 sondern wer sich rühmen will, der rühme sich des,
dass er Mich wisse und kenne, dass Ich der Herr bin,
der Barmherzigkeit, Recht und Gerechtigkeit übt auf
Erden: Denn solches gefällt Mir, spricht der Herr.“

Jer. 9,22-23

Wer ist ein Mann? Paulus, dieser auserwählte Streiter unseres
Herrn Jesus Christus, redet gar gern von der Mannheit in dem
Herrn. Er schreibt an die Epheser, dass wir, die Heiligen, sollen

166



1. Kor. 16,13

„4,13 ... hinankommen zu einerlei Glauben und Er-
kenntnis des Sohnes Gottes und ein vollkommener
Mann werden, der da sei im Maße des vollkomme-
nen Alters Christi,
4,14 auf dass wir nicht mehr Kinder seien und uns
bewegen und wiegen lassen von allerlei Wind der
Lehre durch Schalkheit der Menschen und Täusche-
rei, damit sie uns erschleichen, uns zu verführen.“

Eph. 4,13-14

Er schreibt an die Korinther:

„Da ich ein Kind war, da redete ich wie ein Kind und
war klug wie ein Kind und hatte kindische Anschlä-
ge; da ich aber ein Mann ward, tat ich ab, was kin-
disch war.“ 1. Kor. 13,11

Er schreibt an dieselbe Gemeinde:

„Wachet, stehet im Glauben, seid männlich und seid
stark!“ 1. Kor. 16,13

Diesem Worte wollen wir nachgehen, und zwar wollen wir in
der Mitte, in seinem Herzstück anfangen: „Stehet im Glauben!“

Nur wer Glauben gefunden hat, steht. Er hat den Felsen unter
den Füßen. Er weiß, wer ihn erschaffen und erlöst hat. Er weiß,
wem er angehört. Er weiß, wohin er will. Nur ein rechtes Kind
Gottes in Jesus Christus kann ein Mann sein. Nur dieses hat den
festen Grund unter den Füßen; nur dieses kann einen guten Kampf
kämpfen. Nur wer glaubt, der flieht nicht. Die Kinder Gottes sind
die Männer und Helden, welche klein und doch groß, mild und
sanft und doch unbesieglich stark sind. Sie stehen wie David auf
den Kampfgefilden ihres Herrn.

167



Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?

Wer keinen Glauben hat, steht auf seiner eigenen Kraft. Nun ist
diese Kraft schon an sich selbst nichtig; sie kann dahinfallen von
einem Wurmstich wie Jonas Kürbis in einer Nacht. Sodann aber
hängt sie auch gar sehr von Stimmungen, Umständen, von dem
Hauch des Urteils und des Mutes ab, der uns umgibt. Ein Mensch
ohne Glauben ist, wenn er auch noch so sehr prahlt, eine Wetter-
fahne, die vom Winde hin und her getrieben wird.

Wie der Glaube ein festes Herz macht, so macht er auch ein
ganzes und einheitliches. Mitten darin steht ein Herr, eine Liebe, ein
heiliges Ziel. Während in den Kindern der Welt die Ehre mit der
Kleinmütigkeit, während in ihnen eine Klugheit mit der anderen
ringt und es oft im Herzen aussieht wie auf dem Meer, wo wider-
streitende Winde miteinander im Kampf liegen, bleibt der Christ,
auf seinem Felsen stehend, ein ganzer Mann. Wohl stoßen ihn die
Stürme auch an und die Windwirbel verwirren sein Auge auf eine
kleine Zeit; aber bald hat er sich wieder besonnen; er weiß wieder,
wem er gehört, wer er ist, und was er zu tun hat. Sein Gebet ist:
Herr, halte Du mich fest, auf dass ich Dich nicht verlasse; lass Du
meinen Fuß nicht gleiten, lass mich mein vorgestecktes Ziel nicht
aus den Augen verlieren. Immer fester klammert er sich an seinen
Herrn an. Je älter ein Efeu wird, um so mehr Saugwurzeln schlägt
er in seine Eiche oder seinen Felsen ein. Je älter ein Christ wird, um
so mehr heftet er sich mit allen Fasern des Herzens an seinen Hei-
land an, so dass ihn weder Trübsal noch Angst noch Verfolgung
noch Hunger noch Blöße noch Fährlichkeit noch Schwert von sei-
nem Felsen losreißen kann. Nur so wirst du ein Mann.

Wir sind aber noch nicht fertig. Wir fragen zum zweiten Mal:
„Wer ist ein Mann?“ Wer sich demütigen kann. Zur Mannheit ge-
hört Wahrheit. Alle Lüge ist etwas Unmännliches. Wer sich über
sich selbst belügt, wer sich von seiner Kraft große Dinge einbildet,
wer sich für einen Heiligen und Tugendhelden hält, der ist kein
Mann. Er kennt sich ja selbst noch nicht einmal.

168



1. Kor. 16,13

Ein Mann in Jesus Christus kennt seine eigene Schwachheit
und Sünde, er vertritt und verteidigt sie nicht. Er richtet sich selbst
mit dem scharfen Schwert des Wortes Gottes. Seine Schuld vor sich
selbst verhehlen und bemänteln zu wollen, ist blödes, kindisches
Wesen. Wundere dich nicht, dass wir gerade dieses wahre und
scharfe Urteil über uns selbst zur Mannheit zählen. Es gehört zu
nichts mehr Tapferkeit als gerade dazu. Es ist viel leichter, gegen
andere die Wahrheit zu vertreten und ein scharfes Gericht zu hal-
ten als gegen sich selbst. Es ist viel leichter, einmal mit ganzer Kraft
gegen die Feinde anzustürmen und das Schwert auf ihr Haupt zu
schwingen, als beharrlich das eigene liebe Herz zu treffen und die
alten, so eng mit uns verwachsenen Schoßsünden zu züchtigen.

Wie wir denn über uns selbst ein strenges Gericht halten sollen,
so über andere ein gerechtes. Wie schwer wird es dir, dich gegen
andere in den Schatten zu stellen, dich als den Ungerechten, sie als
die Gerechten, dich als den Unvollkommenen, sie als die Vollkom-
menen anzuerkennen. Es gehört eine echte männliche Reife dazu,
hier das Zünglein an der Waage sich nach Gottes Urteil neigen zu
lassen. Der selbstsüchtige und gegen sich selbst so feige Mensch
hält es gern an und will ihm eine Stellung geben, wie sie ihm be-
liebt. Der sonst so stolze König Saul beschämt uns, wenn er David
nachruft:

„Ich habe gesündigt; komm wieder, mein Sohn Da-
vid, ich will dir hinfort kein Leid tun, darum, dass
meine Seele heute teuer gewesen ist in deinen Au-
gen. Siehe, ich habe töricht und sehr unweise gehan-
delt.“ 1. Sam. 26,21

„Du bist gerechter denn ich; du hast mir Gutes bewie-
sen, ich aber habe dir Böses bewiesen.“ 1. Sam. 24,18

Ach, wie schwer kommen wir zu solchem Mut und zu solchem
Urteil gegen uns selbst und gegen andere! Der rechte Mut erwächst
aus der Demut.

169



Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?

Wer ist ein Mann? Wer beten kann! Und das Gebet entspringt
eben aus den beiden Quellen des Glaubens und der Demut. Der
Glaube kann beten, die Demut will beten; der Glaube kennt Gott,
die Demut sucht Gott. Beide gehören aufs Innigste zusammen. Das
Gebet ist die stets nach der Hilfe Gottes ausgestreckte Hand. Das
Gebet ist ein Bote, den der Streiter Gottes aussendet zu seinem Sie-
gesherzog, um von ihm Klarheit und Stärke zu holen. Das Gebet
ist der Krug, welchen der Durstige hinuntersendet in den Brun-
nen, der nie versiegt. Wer nicht beten kann, mag wohl in eige-
ner Kraft einmal aufbrausen und einen Anlauf nehmen; wenn es
sich aber darum handelt, in einfältiger Beharrlichkeit seinen Streit
durchzufechten, dann ist es aus. Wer nicht beten kann, ist ein einsa-
mer Streiter ohne Reserve im Rücken. Unklarheit, Wankelmut und
Grauen befallen ihn plötzlich, und er verlässt das Feld. Bete du
täglich um die kleine Treue und um die Mannheit gegen dein eige-
nes Fleisch und Gelüste. Dann bist du in der Ordnung des Gebetes
und wirst vom Feinde nicht überrascht noch überfallen, wenn er
mit großen Anfechtungen auf dich eindringt. Bist du stark im Ge-
bet, so bist du auch stark im Streit.

Glaube, Demut und Gebet, sie zusammen machen den Mann
aus. Das ist die dreifältige Schnur, welche nie reißt. Ist das Herz
mit ihr gegürtet, dann ist auch Charakter da, dieses wesentliche Er-
fordernis eines Mannes. Ihn drückt unser Text in den Worten aus:
„Seid männlich und seid stark“. Das Angesicht des Mannes hat
eine bestimmte Haltung und feste Züge bekommen. Es wandelt
sich nicht mehr wie ein Kinderangesicht bei jedem neuen Erleb-
nis. Und ebenso hat sein Herz auch eine feste Gestalt gewonnen.
Er will nicht heute dies und morgen das; er redet nicht heute so
und morgen so; er hängt nicht heute diesem und morgen jenem
an. Sein Leben hat Plan und Ziel. Ein armes, schwaches Rankenge-
wächs hängt sich heute an eine Eiche an, morgen wirft es der Wind
zu Boden und übermogen schlingt es sich um einen Dornbusch;
eine Eiche wächst unbeirrt fest in die Höhe.

170



1. Kor. 16,13

Ein Mann lässt sich nicht bewegen und wiegen von jedem Wind
des Urteils. Er ist nicht abhängig von Menschengerede, von jedem
Buch und jeder Zeitung, die er liest. Im Gegenteil, sein innerer Bau
und sein Gerüst steht fest. Aus allem, was er hört und liest, nimmt
er, was in den auf den Herrn gegründeten Bau taugt; was nicht
taugt, wirft er weg. Er lebt nicht, um Menschen zu gefallen, son-
dern dem Herrn zu gefallen. Der Menschen sind viele, ein Men-
schenknecht muss schwanken. Der Herr ist einer, ist immer einer,
Jesus Christus gestern und heute und derselbe in alle Ewigkeit.
Darum ist das Kind Gottes in Christus, das Glied am Leib Christi,
auch eines und einig und beständig.

Bist du ein Mann, so kann man sich auf dich verlassen. Es
gibt jetzt so viele Leute, von denen man durchaus nicht beurteilen
kann, was sie in dieser oder jener Lage für eine Stellung einneh-
men werden. Man kann sie nicht messen. Warum nicht? Eben weil
sie nie zur einfältigen christlichen Mannheit gekommen sind. Kein
Freund kann sich auf sie verlassen. Wenn große Fragen in Kirche
und Staat und Stadt auftauchen, weiß man nicht, auf welcher Seite
sie stehen. Das kommt daher, weil sie den Herrn nicht einfältig für
ihre Stärke halten, sondern allerlei Rücksichten, auch Selbstsucht
und Kleinmut mit hineinreden lassen.

Ein Mann geht seinen geraden Weg. Er sucht den Kampf nicht.
Er vertritt die Ehre seines Heilandes. Er kann es nicht ertragen,
wenn über den lebendigen Gott und Sein teures Wort gespottet
und die ewige Wahrheit in den Kot getreten wird. Entweder tritt
er der Verleumdung und dem Spott mit festem Bekenntnis entge-
gen, oder er geht wenigstens von dannen, schüttelt den Staub von
den Füßen und macht sich auch nicht scheinbar fremder Sünde
teilhaftig.

Petrus bekennt:

„Wir können es ja nicht lassen, dass wir nicht reden
sollten, was wir gesehen und gehört haben.“Apg. 4,20

171



Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?

Paulus spricht:

„Wir können nichts wider die Wahrheit, sondern für
die Wahrheit.“ 2. Kor. 13,8

Luther steht da vor dem Kaiser und den Fürsten des Deutschen
Reichs und bezeugt: „Hier stehe ich, Gott helfe mir, ich kann nicht
anders.“ Der Markgraf Georg von Brandenburg will lieber seinen
alten, grauen Kopf auf den Block legen als die evangelische Wahr-
heit verleugnen. Das sind Männer in dem Herrn.

Männer in dem Herrn vertreten das heilige Recht, nicht allein,
wenn die Verletzung ihnen selbst droht, sondern auch, wenn ande-
ren Unrecht geschieht. Sie sind die Helfer der Armen, Alten, Wit-
wen, Waisen und Schwachen. Das ist Hiobs Ruhm, dass er den Be-
dürftigen ihr Begehren nicht versagt und die Augen der Witwen
nicht hat verschmachten lassen. Er hat seinen Bissen nicht allein
gegessen, sondern ihn geteilt mit den Waisen. Er hat den, welcher
Unrecht litt, vertreten im Tor vor der Gemeinde.

Endlich gehört es zu einem rechten Mann, dass er auch in sei-
nem Berufe etwas Rechtschaffenes leiste. Er soll sein Meisterstück
nicht machen mit Zittern und Zagen, sondern mit der Gewissheit,
dass er seinen Beruf redlich gelernt hat. Er soll seinem Hause wohl
vorstehen, Weib und Kind und Gesinde mit fester Hand regieren
und das Haupt oben behalten. Dabei soll er kein Löwe im Hau-
se und kein Wüterich unter den Seinen sein, sondern sein Regi-
ment führen in Gottes Namen und ruhiger Festigkeit. Er soll, wie
er selbst gelehrt worden ist, auch andere wieder mit Geduld und
Klarheit lehren können.

Namentlich soll er auch Wort halten lernen. In keinem Stück ist
die Wortbrüchigkeit, also das Lügen, mehr gang und gäbe gewor-
den als in versprochener Arbeit und versprochener Bezahlung. Da
geht man über den festgesetzten Tag weg, wie wenn ein gegebenes
Wort nichts wäre. Ein Lügner ist kein Mann, ein Mann hält Wort.

172



1. Kor. 16,13

Dabei hat er sich wohl zu hüten, dass er nicht alle seine Zeit
lediglich auf sein Haus und seinen Beruf verwende. Männer sol-
len auch Zeit haben für das Reich Gottes, sie sollen mitbauen an
der Kirche Christi. Also ist das auch ein Teil der rechten Mann-
heit, dass wir unserer Bequemlichkeit, Gemütlichkeit, Ruhe und
engsten Sorge für die Unseren ein Stück Kraft und Zeit abbrechen
und es dem Wohl der Herde Christi widmen. Das gehört alles zum
rechten Mann.

Wer aber angefangen hat, in solcher Weise zum Mann zu gedei-
hen, dem ruft unser Text zu: „Wachet!“ Wer da steht, der sehe zu,
dass er nicht falle. Wo auf dem Eckstein Jesus Christus ein Weniges
aufgebaut ist, da kommt auch gleich der Feind und legt im Hoch-
mut heimlich Feuerfunken in den Bau, um ihn von Grund aus zu
zerstören. Wer kann die Männer zählen, welche aus Gottes Gnaden
etwas geworden waren, dann aber durch eigene Schuld tief in die
Welt zurücksanken. Darum sage dir alle Tage:

„3,12 Nicht, dass ich es schon ergriffen habe oder schon
vollkommen sei; ich jage ihm aber nach, ob ich es
auch ergreifen möchte, nachdem ich von Christus Je-
sus ergriffen bin.
3,13 Ich schätze mich selbst noch nicht, dass ich es er-
griffen habe. Eins aber sage ich: Ich vergesse, was da-
hinten ist, und strecke mich nach dem, das da vorne
ist,
3,14 und jage nach dem vorgesteckten Ziel, nach dem
Kleinod, welches vorhält die himmlische Berufung
Gottes in Christus Jesus!“ Phil. 3,12-14

Wer hat dich errettet von der Obrigkeit der Finsternis? Wer hat
dich wachsen lassen in der Gottseligkeit? Wer hat dich zum Mann
gemacht? Allein dein Gott und Heiland. Aus Gottes Gnade bist du,
was du bist, Seine Gnade ist an dir nicht vergeblich gewesen.

173



Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?

Indem du bekennst:

„Nicht uns, Herr, nicht uns, sondern Deinem Namen
gib Ehre um Deine Gnade und Wahrheit“, Ps. 115,1

bewahrst du dich vor dem Hochmut und vor dem Fall. Bleibst
du aber im Glauben, in der heiligen, männlichen Demut, im Wa-
chen und Beten, dann wird an dir das Wort erfüllt:

„Die auf den Herrn harren, kriegen neue Kraft, dass sie
auffahren mit Flügeln wie Adler, dass sie laufen und
nicht matt werden, dass sie wandeln und nicht müde
werden.“ Jes. 40,31

14. Okt. 1917

174



Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7)

Der Gott des Trostes und Menschen des Trostes (2. Kor. 1,3-7)

„1,3 Gelobet sei Gott und der Vater unseres Herrn Jesu
Christi, der Vater der Barmherzigkeit und Gott alles
Trostes,
1,4 der uns tröstet in aller unserer Trübsal, dass auch
wir trösten können, die da sind in allerlei Trübsal, mit
dem Trost, damit wir getröstet werden von Gott.
1,5 Denn gleichwie wir des Leidens Christi viel haben,
also werden wir auch reichlich getröstet durch Chris-
tus.
1,6 Wir haben aber Trübsal oder Trost, so geschieht
es euch zugute. Ist’s Trübsal, so geschieht es euch zu
Trost und Heil; welches Heil sich beweist, so ihr lei-
det mit Geduld, dermaßen, wie wir leiden. Ist’s Trost,
so geschieht auch das euch zu Trost und Heil;
1,7 und unsere Hoffnung steht fest für euch, die-
weil wir wissen, dass, wie ihr des Leidens teilhaftig
seid, so werdet ihr auch des Trostes teilhaftig sein.“

2. Kor. 1,3-7

Mit herrlichen Worten zeichnet der Apostel Paulus heute unse-
ren Gott. Einen Vater der Barmherzigkeit und einen Gott alles Tros-
tes heißt er Ihn; einen Gott, der uns tröstet in aller unserer Trübsal,
so mannigfaltig und vielfältig sie auch sei, und in welchem wir in
aller Trübsal reichlich getröstet werden. Unsere Seele trinkt solche
Worte gierig ein wie ein durstiger Wanderer das Labsal der Quelle.
Das ist fürwahr der rechte Gott für die arme Sünderwelt und das
sind seine rechten Namen – Barmherzigkeit und Trost – für eine
Welt des Leids und der Leiden.

Die ganze Welt ist durch und durch erbarmungswürdig; die
ganze Welt ist durch und durch trostbedürftig. In unseren Tagen
bedarf dies keiner Worte mehr.

175



Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7)

Lassen wir uns nicht täuschen durch die lachende Maske der
Welt. Gerade in ihrer Vergnügungssucht, in ihrem Tanzen und
Spielen kommt ihre tiefe Trostlosigkeit am meisten zum Ausdruck.
Nur, weil sie es sonst nicht aushalten könnte in all dem Elend,
sucht sie so viel Zerstreuung. Ihre Feste und ihre Schauspiele sind
ihre Trostgötter, die sie sich macht, Trostgötter, die aber gleich sind
den durchlöcherten Brunnen, die doch kein Wasser geben. Wenn
sie sich trösten will an ihrem Flitter, macht sie sich noch trostbe-
dürftiger.

Wir dürfen ruhig die meisten Menschen, ja wohl alle, unter
dem Gesichtspunkt betrachten, welches Leid sie wohl drücken
mag. Eines drückt jeden, und jeder hält seines für das schwers-
te; das macht die arme Welt noch viel trostbedürftiger. Und wenn
uns einer unseren Vater der Barmherzigkeit und unseren Gott alles
Trostes aus den Händen schlagen wollte, wenn wir ihm denselben
bringen wollen, und sagte: „Ich bedarf Sein nicht“, so könnten wir
ihm mit Recht anworten: „Lass Ihn heute noch, vielleicht brauchst
du Ihn morgen!“

Wen bis heute die Sünde noch nicht gedrückt und noch nicht
in schwere Gewissensnöte gebracht hätte, ach, weiß er, wie bald
in ihm die Sünde erwacht? Ein Tag kommt in jedem Menschen-
leben hier oder droben – ich wünsche es allen, hier und bald –,
wo die Sünde aufsteht mit erschreckendem Angesicht; ein Tag, wo
unser Herz uns verklagt, und wir einen Vater der Barmherzigkeit
und einen Gott des Trostes nötiger brauchen als das Brot. Ein Tag
kommt in jedem Menschenleben, und das ist ein heiliger Tag, ein
Gottestag, wo die Schuld über unserem Haupt zusammenschlägt
und wo wir Trost, nichts als Trost brauchen. Stunden kommen, wo
die Wahrheit des Gerichtes in uns zur Wahrheit wird; dann schreit
die ganze Seele nach Erbarmen.

Und aufs Allergewisseste kommt der Tod, der der Deinen oder
der deinige, dann brauchst du allerlei Trost. Wo du aber einmal
ernstlich mit der unsichtbaren Welt in Berührung kommst, da wirst
du durch und durch trostbedürftig. In ihrem Lichte kommt uns alle
Furcht an.
176



2. Kor. 1,3-7

Dazwischen aber liegen der körperlichen und seelischen und
geistigen Leiden eine Fülle, der Sorgen und Mühsale eine Men-
ge. Dazwischen machen wir unsere Erfahrungen von der Erbar-
mungslosigkeit des Reiches der Finsternis auf Erden, von der kal-
ten, trostlosen Rücksichtslosigkeit der Sünde und der Selbstsucht.
Wir machen diese Erfahrungen im Großen in unseren Tagen reich-
lich; wir machen sie auch im Einzelnen.

Da ist’s geradezu erlabend, dass im Evangelium uns der Vater
der Barmherzigkeit und der Gott alles Trostes verkündigt und ge-
geben wird. Siehe, Seele, das ist dein Gott. Er ist der Untergrund
und Lebensgrund von lauter Barmherzigkeiten. Ja, was Er tut, das
sind Barmherzigkeiten auf allen Seiten. Und Er erbarmt sich aller
Seiner Werke, sagt die Schrift. Er ist der Gott alles Trostes, in wel-
chem die ganze Allmacht in Tröstungen sich auswirkt. Als Vater
will und als Gott kann Er sich erbarmen und trösten. Wie man-
gelt’s bei uns Menschen oft an beidem, am Wollen und am Kön-
nen; oder doch wenigstens an einem: entweder wir wollen nicht,
obwohl wir könnten, oder wir können nicht, obwohl wir wollten.
Er aber ist der Vater der Barmherzigkeit und der Gott alles Trostes.
Er hat sowohl den Willen als auch das Vermögen zu trösten.

Herrliche Botschaft von Gott, herrliche Botschaft für uns! Aber
ist sie auch gewisslich wahr? Ist sie auch für mich und dich persön-
lich wahr? Woher weiß das Paulus, dass der Ewige, Unsichtbare,
den niemand je gesehen hat, auch er nicht, ein Vater der Barmher-
zigkeit und ein Gott alles Trostes sei? Woher sollen wir es wissen?
Gibt es ein ganz Gewisses von Gott? Paulus muss es ganz gewiss
gehabt haben, denn er spricht es mit der ganzen Wucht der Tat-
sächlichkeit aus. Ja, er ist so gewiss, dass er in einen Lobpreis die-
ses Gottes ausbricht. Gelobt sei Gott, der Vater der Barmherzigkeit
und der Gott alles Trostes! Ach, dass wir alle, alle von ganzem Her-
zen in dieses: „Gelobt sei Gott!“ einstimmen könnten, dann wäre
uns geholfen.

177



Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7)

Aber wenn wir die Welt ansehen in ihrem ganzen Lauf, wenn
wir die Menschen ansehen in ihrem Gehabe und Gebaren, wenn
wir die Weltereignisse im Großen betrachten, unsere einzelnen
Menschengeschicke im Kleinen, dann sieht so vieles, ja das meis-
te, gar nicht nach einem Vater der Barmherzigkeit und nach einem
Gott des Trostes aus. Da könnte man eher meinen, ein tückischer,
liebloser, neidischer, dem Wohle des Menschengeschlechts feindli-
cher, ein trostloser Gott beherrsche die Welt. Und gerade auch an
den Frommen ist ja so viel Leid und Kreuz zu sehen; und Paulus
sagt es ja selbst in unserem Text: Wir haben Trübsal; wir haben des
Leidens Christi viel. Ja, ein andermal spricht er:

„Wir haben allenthalben Trübsal.“ 2. Kor. 4,8

Du hast recht, so sieht es aus. Es ist eben der Fürst dieser Welt,
in dessen Hand die Menschen von Natur aus alle sind und der
sein sonderliches Werk hat in allen Kindern des Unglaubens und
durch sie, ein lügnerischer, selbstischer, tückischer und mörderi-
scher Fürst. Die Obrigkeit der Finsternis ist eine unbarmherzige
und trostlose und durch den Unglauben der Masse der Menschen
eine gar mächtige.

Aber das ist es nun, dass der lebendige Gott, dieser Vater der
Barmherzigkeit und dieser Gott alles Trostes, uns diesem Wesen
der Trostlosigkeit entreißen und uns selig machen will. Das ist Sein
tiefstes Erbarmen und Trösten. Und dafür hat Er uns nun einen
ganz gewissen Grund gegeben, und auf diesem Grund gründete
auch Paulus. Höre, was er in unserem Text sagt. Er nennt den Vater
der Barmherzigkeit und den Gott alles Trostes den Vater unseres
Herrn Jesus Christus. Und das legt er zugrunde. Er beginnt mit
den Worten: Gelobt sei Gott, nämlich der Gott, welcher der Vater
unseres Herrn Jesus Christus ist; Er ist der Gott alles Trostes.

178



2. Kor. 1,3-7

Hier liegt’s! Dass der ewige Vatergott Seinen eingeborenen
Sohn, der von Ewigkeiten her bei Ihm im Licht war, in die Welt
und ins Fleisch geschickt hat, um uns zu retten aus allem inneren
und äußeren Elend dieser Welt, darin hat Er sich erwiesen als die
ewige Liebe, als der Vater der Barmherzigkeit und der Gott alles
Trostes. Wer an den Sohn Gottes nicht glaubt, der ins Fleisch ge-
kommen ist für uns, der kann auch nie und nimmer an den Gott
des Trostes glauben. Wo will er Ihn hernehmen; woher will er Ihn
gewiss haben? Selbst wenn er Ihn nennte, er täuschte sich und an-
dere. Alle Barmherzigkeiten und Tröstungen Gottes fließen durch
den menschgewordenen Sohn; sie stehen nur in Ihm. Hier stehen
sie aber fest, hier fließen sie reichlich. Der Sohn ist ja nicht nur für
uns gekommen. Er hat auch für uns alle Sünden überwunden in ei-
gener Sündlosigkeit und Er hat all unsere Krankheit, Not, Gericht
und Tod bis hin ans Kreuz und am Fluchholz getragen.

Er ist erstanden und erhöht. Er teilt im Heiligen Geist alle er-
worbenen Tröstungen den Gläubigen mit.

• Bist du nun in Sündennot – hier ist Vergebung;

• bist du in Schuldenangst – hier ist die Tilgung;

• bist du vor dem Gericht bange – hier ist die Gnade;

• fürchtest du die Ewigkeit – Jesus, dein Heiland, ist ihr Herr;

• gehst du in Sorgen, Nöten, Mühen – hier ist der Hirte, hier
bist du geliebt von Gott, das kann nichts dir rauben;

• stehst du mitten im Tod – hier ist das Leben in Herrlichkeit;

• stehst du in Kämpfen, welcher Art auch – hier ist der Sieger
und der Sieg!

179



Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7)

Ja, gelobt sei dieser Vater unseres Herrn Jesus Christus! Der ist
fürwahr der Vater der Barmherzigkeit und der Gott alles Trostes. In
Jesus können wir den Trostgott fassen, greifen, sehen und beschau-
en. O große, wunderbare Gottherablassung zu uns armen, blöden
Menschen! Jetzt kann’s heißen: Ich bin gewiss. Darum sieh, willst
du den Vater der Barmherzigkeit und den Gott alles Trostes dein
eigen nennen, dann glaube an den Herrn Jesus Christus, dass Er
für dich und die Deinen und die ganze Welt gekommen, gelebt,
gelitten, gestorben und erstanden ist und lebt, dann hast du Trost
in Zeit und Ewigkeiten, im Leben und im Sterben, im Leiden und
in Trübsalen. In Jesus liegt alles! Hast du Jesus, dann hast du Gott,
dann hast du Trost und hast du Licht. Ja, dann hast du den Gott
alles Trostes, der trösten kann in aller unserer Trübsal.

Denn welche Trübsal wäre nicht umfasst von Seinen Liebesar-
men? Und wenn dir mitten im Kreuz nur eines bliebe, Seine ge-
wisse Liebe, mit der Er dich geliebt hat und liebt, und in Ihm des
Vaters gewisse Liebe, mit der Er in Ihm dich liebt, dann umströmen
dich mitten im Leid erquickende Wasser des Lebens und es durch-
leuchtet dich Licht des Lebens und schafft aus deinem Kreuz dir
über alle Maßen wichtige Herrlichkeit. Gelobt sei Jesus Christus,
so könnten wir darum auch sagen, der tiefe Gottesbrunnen aller
Barmherzigkeit; und gelobt sei der Heilige Geist, der Bringer aller
Tröstungen vom Vater im Sohn.

Menschen, die das nun glauben, die haben nicht nur für sich
selbst ein tief getröstetes Herz und steten Frieden, sondern sie wer-
den, eben weil sie das haben, auch zu den Menschen des Trostes.
Darüber lobt Paulus Gott noch sonderlich, dass Er ihn tröste in all
seiner Trübsal, dass auch er trösten könne, die da seien in allerlei
Trübsal. Es gibt auch in der Tat auf der Welt nichts Köstlicheres, als
ein Mensch des Trostes sein zu dürfen.

Getröstete Gotteskinder stehen nie leer vor den Leuten, es sei
denn, sie wären selber glaubensleer; sie haben immer Trost bei sich.
Und Gotteskinder haben Trost gerade da, wo alle Welt versagt.

180



2. Kor. 1,3-7

Darum holt und ruft sie auch die Welt, wenn sie welt- und gott-
verlassen ist, und sie gehen eilend und bringen ihren Trost. Es gibt
ja kein inneres, kein äußeres und kein ewiges Leid, für das wir in
Christus nicht Kraut und Pflaster hätten. Selbst für den Tod, und
gerade für ihn, ist uns in Christus ein Kraut gewachsen. Und das
dürfen wir als Menschen des Trostes den Menschen geben, um-
sonst.

Köstlich ist es, ein Mensch des Trostes sein zu dürfen in einer
Welt, wo die Menschen sich so vielfach zum Leide sind und zu Lei-
de leben; in einer Welt, wo einer dem anderen noch Trübsal schafft
und mehrt. Ferne soll dies letztere je länger, je mehr von uns sein;
Menschen des Trostes, als selbst getröstet, wollen wir sein. Erqui-
ckungsträger, Heilsträger, Lebensträger, Liebesträger!

Kind Gottes, bist du etwas davon? Du musst es sein! Und du
kannst es sein, je mehr du selbst getröstet bist. Sieh, darum sagt
Paulus:

„1,3 Gelobt sei Gott, ...
1,4 der uns tröstet in all unserer Trübsal, auf dass wir
trösten können, die da sind in allerlei Trübsal, mit
dem Trost, mit dem wir selbst getröstet werden von
Gott.“ 2. Kor. 1,3-4

Er lobt Gott, dass er in Christus ein Trostmensch für viele Lei-
dende sein darf.

Darum hat der Apostel aber auch eine so königliche Auffas-
sung vom Leiden. Er sagt, er mache seine apostolischen Leiden, de-
ren er viele habe, um der Gläubigen willen durch, damit er, selbst
getröstet in denselben, ein besserer Tröster sein könne. Welch ein
Licht über die Leiden der Kinder Gottes. Sie tragen sie natürlich
zunächst um ihrer selbst willen, um zubereitet zu werden; sie tra-
gen sie aber auch um der anderen willen, um rechte Menschen des
Trostes zu werden.

181



Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7)

Ob wir Trübsal haben oder Trost, sagt Paulus, so haben wir es
euch zu gut. Ist’s Trübsal, so geschieht es euch zum Trost; ist es
Trost, so geschieht es euch zu Trost und Heil, dass auch ihr leiden
könnt mit der gleichen Geduld wie wir.

Gotteskinder haben nichts für sich allein. Nicht einmal ihr
Kreuz, noch weniger ihren Trost. Was sie aus Leiden an Trost ge-
winnen, kommt alles anderen wieder zugute. Die Menschen haben
ja in ihrem Leiden schon viel mehr Zutrauen zu solchen, die selbst
gelitten haben und leiden. Sie wissen, hier finden sie tieferes Ver-
ständnis. Darum musste der Sohn Gottes als Heiland für eine lei-
dende Menschheit des Leidens Erstling sein. Darum müssen Kin-
der Gottes mehr leiden als andere Menschen, damit die leidende
Menschheit ein rechtes Vertrauen zu ihnen fasse und sie so Men-
schen des Trostes sein können in sonderlicher Weise. Sind sie durch
ihr Leid schon Menschen des Trostes, so natürlich noch mehr durch
ihren selbsterfahrenen Trost. Gerade deswegen bringt Glauben Lei-
den, damit er auch reichlichen Trost geben kann.

So sind die Gläubigen wandelnde Beispiele der Tröstungen
Gottes. Dadurch wirken sie tröstlich. Dadurch können sie aber
auch so gewisslich trösten. Sie wissen aus Erfahrung, wenn ein
Gläubiger teilhat am Leiden, dass er dann auch teilhat am Trost. Sie
können es mit Paulus auf das Bestimmteste aussprechen: „Unsere
Hoffnung steht fest für euch, dass, gleichwie ihr des Leidens teil-
haftig seid, so werdet ihr auch des Trostes teilhaftig sein“. Und
sie können in vielen Einzellagen mit den köstlichen Gotteströstun-
gen Seelen erquicken. Das macht so reich und so selig, dass unsere
Seele nicht nur ausbricht in ein: „Gelobt sei Gott, der Vater der
Barmherzigkeit und der Gott alles Trostes“, sondern auch jubelt
mit einem: „Gelobt sei Gott, dass auch wir trösten können, die da
sind in allerlei Trübsal, mit dem Trost, damit wir selbst getröstet
werden von Gott“.

6. März 1921

182



Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)

Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)

„Siehe, ich bin bereit, zum dritten Mal zu euch zu
kommen, und will euch nicht beschweren; denn ich
suche nicht das Eure, sondern euch. Denn es sollen
nicht die Kinder den Eltern Schätze sammeln, son-
dern die Eltern den Kindern.“ 2. Kor. 12,14

Wir haben heute Erntedankfest. Beim Danken denken die meis-
ten Menschen nächst dem Beten ans Hergeben. Es gibt aber eines,
das ist größer als Beten und Hergeben, das ist das Sich-Hergeben.
Das legt der Herr uns heute ans Herz durch das apostolische Wort,
wenn Er uns zurufen lässt: „Ich suche nicht das Eure, sondern
euch“. Wohl sagt’s der Apostel Paulus von sich und von den Ko-
rinthern, aber es ist ein Geisteswort, im Grunde ein Gotteswort,
und es gilt noch viel tiefer und gewichtiger vom Herrn und uns.

Ein Jahr läuft ja nach dem Äußeren betrachtet gar verschieden.
Freilich, der geistliche Mensch weiß, es mag ihm ergangen sein,
wie es will, dass er viel, viel empfangen hat, auch in den äußeren
Dingen, viel mehr als er verdient hat. Aber nach dem äußeren Ver-
lauf betrachtet geht es doch sehr verschieden. Es liegt vom rechne-
rischen Standpunkt aus gesehen kein erstklassiges Jahr hinter uns.
Bald war es zu nass, bald war es zu trocken. Manches ist gering
ausgefallen. In vielen Orten haben Naturkatastrophen vieles oder
gar alles zerstört. Handwerk und Arbeit ging hin und her schwer.
Wir hatten viele Arbeitslose und Kurzarbeiter. Wir haben, rein äu-
ßerlich betrachtet, manchen Kummer. Dazu noch alles, was dem
einzelnen persönlich in die Führung kam. Die Zeiten sind Druck-
zeiten. Da möchte mancher meinen, da sei schwer danken. Für ein
Kind Gottes ist es nicht schwer; es dankt täglich und reichlich. Ein
Kind Gottes hat eben den inneren Sinn des Lebens ergriffen, dass
wir nämlich Gott finden, in Gott wachsen, Christus erkennen und
in Ihm leben. Den meisten Menschen fehlt der rechte, kindliche,
stetige, unter allem anhaltende Dank, weil sie den Sinn des Lebens
nicht erfasst haben.

183



Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)

Wer meint, er sei auf der Welt, um sich auzuleben nach seinen
Gedanken und um es gut zu haben nach seinem Sinn, der wird
nie auf seine Rechnung kommen, und der wird kein allezeit kind-
lich dankbares Herz haben. Der Sinn unseres Lebens ist ein ganz
anderer. Der Sinn unseres Lebens ist, dass wir Gott finden, dass
wir in Gott selig werden, dass wir in diese Liebe hineingezogen
werden und dass wir in die Seligkeit und Herrlichkeit Gottes hin-
einwachsen. Der Sinn unseres Lebens ist, dass wir erkennen die
Verlorenheit, Elendigkeit und Todverfallenheit alles Ichlebens und
Eigenlebens und dass wir erfassen die Rettung aus diesem Elends-
leben im gekreuzigten und erstandenen Sohn Gottes; dass wir als
Kinder Gottes oder doch als gerettete Selige in der Gnade und Lie-
be Gottes durch Zucht und Gunst im Seligkeitsleben wachsen.

Gott sucht uns. Die Welt ist abgesprungen von ihrem Gott, vom
eingeborenen Sohn, und darum im Todeslauf; und nun sucht Gott
sie im Sohne wieder. Diesem Suchen Gottes muss alles dienen. Er
will Seine Welt wieder. Der Sohn Gottes will Seine Menschen und
Kreaturen wieder, und Er will sie selig und herrlich, ein jedes in sei-
ner Art. Da setzt Er alles dran, dieses Ziel zu erreichen. Da setzt Er
sich und all das Seine dran. Nichts ist Ihm zu groß, nichts ist Ihm
zu viel. Er gibt alles hin, nur um zu retten und selig zu machen,
jedes in seiner Art und zu seiner Zeit. Im Dienst dieses Rettungs-
und Seligkeits-Planes stehen auch die irdischen Gaben und Güter,
steht auch ihre Verteilung und Austeilung. Und da walten Geben
und Nehmen im gleichen Liebessinn. Geben kann Gnade sein, Ge-
ben kann Gericht sein. Nehmen kann tiefster Segen, Nehmen kann
Gericht sein. Und beides lenkt immer die Liebe, welche im Zerbre-
chen und Aufrichten die Geister und Seelen zu Gott zu bringen
sucht, zum einzigen Seligkeitsquell.

Die ganze Menschheitsgeschichte geht auf das Suchen der Welt
für Gott. Jedes Jahr ist eine weitere Nummer in diesem Liebesplan.
Auch deine Jahre sind Such-Jahre Gottes. Auch wenn du den Herrn
gefunden hast und Er dich ergriffen hat, musst du ja immer tiefer
hineingegründet werden.

184



2. Kor. 12,14

Da nimmt nun der Herr auch die irdischen Gaben und Güter
und sucht dich durch sie. Dabei geht es nun gerade umgekehrt,
als es die Welt ansieht. Wo Gott die meisten irdischen Gaben und
Güter, welcher Art sie auch seien, hintut, da liegt nicht nur die
größte Gefahr für das eigentliche Lebensziel, sondern das Ange-
häuftbekommen von irdischen Gütern ist sehr oft schon das Ge-
richt. Das wenige bekommen oder gar genommen bekommen um-
schließt meist die allertieftste Suchungs-Gnade. Die Seinen hält der
Herr meistens knapp. Er offenbart ihnen auch im Mangel der irdi-
schen Güter das Elend der Welt und Seine Größe und Herrlichkeit.

So hat nun der Herr auch im vergangenen Jahr in all den dies-
seitigen Führungen dich gesucht. Stelle alles, was du erlebt hast
im Guten oder im Schweren, unter den General-Gesichtspunkt:
Ich bin ein Gesuchter Gottes. Bist du unter allem Bekommen oder
Genommen-Bekommen gottinniger, gottnäher geworden? Hast du
durch alles hindurch deinen Heiland mehr kennengelernt, weil du
mehr auf Ihn geworfen wurdest? Was ist der Jahresertrag durch
die irdischen Führungen hindurch? Mehr Dank, mehr Anbetung,
mehr Glaube, mehr völlige Hingabe, mehr Reinigung und Heili-
gung? Hat der Herr etwas erreicht gerade durch die Führung im
Irdischen, welche Er dir angedeihen ließ? Das ist der einzig rich-
tige Dank im Lichte des Suchens Gottes, dass du Ihm besser und
fester und kindlicher gehörst.

„Ich suche nicht das Eure, sondern euch.“ 2. Kor. 12,14

Der Herr will Seine Kreaturen haben. Nur in ihrem Vollbesitz
ist Er selbst restlos selig. Solange sie Ihm fehlen, leidet Er. Wie du
leidest ohne Ihn, so leidet Er ohne dich. Daher war auch Sein Retten
lauter Kreuz. Und wiewohl Er selig ist, so leidet Er doch, bis dass
alles wieder Ihm gehört. Wie sollte ein Schöpfer nicht leiden, der
aus Liebe schuf, wenn Sein Geschöpf im Todeswesen unglücklich
ist?

185



Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)

Nun kriegst du auch an irdischen Gaben und Gütern alles so
und alles so viel oder so wenig, wie du es eben brauchen kannst,
um inniger mit deinem Heiland zusammenzuwachsen. Und die
ganze Welt kriegt alles so, dass sie endlich zur Buße kommt. Aus
diesem Gesichtspunkt heraus verstehen wir wohl die vielen Kata-
strophen. Je stolzer die Welt in sich und in ihren vielen Eigenleis-
tungen wird, um so tiefer muss sie gedemütigt werden, um gott-
verlangend zu werden. Darum kommen auch gegen die Zeit der
Wiederkunft Christi hin die furchtbarsten Erdenheimsuchungen.
So danke Ihm denn für Geben und Nehmen, für Füllen und Lee-
ren; danke Ihm für Sorgen-Abnehmen und Sorgen-Auflegen; dan-
ke Ihm, indem du in dir selber zerbrochener, in Ihm aber erbauter
wirst.

Wenn Er dir Irdisches gibt, nimm nicht das Irdische bloß, nimm
Ihn und brauche das Irdische in Ihm. Wenn Er dir Irdisches nimmt,
lass fahren, was fahren soll, und halte Ihn, so wirst du nimmer-
mehr zuschanden werden. Hat der Herr im vergangenen Jahr dich
mehr und näher bekommen, dann ist es ein Segensjahr, mag es ge-
laufen sein, wie es will. Dann ist der Plan Gottes in Christus mit
dir erreicht.

Ach, dass er vollkommener erreicht wäre! Herr, nimm mich
hin! Das ist mir wunderlich, dass Du mich suchst, mich, den Ar-
men, den Sünder! Ich will mich aber immer besser finden lassen
durch Freud und Leid!

Deinen Jahresgewinn musst du nicht in Kisten und Kasten,
nicht in Tennen und Scheunen suchen, sondern tief drinnen in dir
selbst, im Herzensgrund, da dein Gott wohnt im Geist! Und deinen
Dank musst du nicht in Sachen und Dingen bringen, sondern in
dir selbst und in der an dir wirksam gewordenen Gnade. Er sucht
nicht das Deine, sondern dich.

Was wären auch alle Gaben ohne dich! Wenn du ausstreutest
und Gutes tätest hin und her, aber dein Inneres wäre nicht im
Herrn, so wäre es tönendes Erz und klingende Schelle.

186



2. Kor. 12,14

Unter Wohltun und Mitteilen, wenn es nicht Frucht geistlichen
Wesens ist, wächst der alte Mensch. Die Selbstsucht ist auch eine
große Wohltäterin und Mitteilerin, wenn es ihr Gewinn und Nut-
zen bringt. Die Welt ist nicht geiziger als die Frommen, sondern oft
mildtätiger. Sie hat nirgends Maß, sie tut alles im Unmaß und in
der Unzeit. Nur im Herrn kriegt alles je länger, je mehr Ordnung,
Maß, Zucht und Zeit. Die Welt gibt, wo Gott nehmen will, und
die Welt nimmt, wo Gott geben will. Ihr fehlen die göttlichen Ge-
sichtspunkte. Der Glaube folgt in allem dem Herrn, dem er gehört.
Der Herr will keine Humanität, keine menschliche Selbsterlösung
in menschlichen Veranstaltungen und Hilfen ohne Glauben und
göttliches Leben. Das bleibt, und wenn es noch so groß scheint, al-
les unter dem Tod. So konnte der Herr im Alten Bunde durch die
Propheten sagen lassen: Mir ekelt an euren Festtagen und Sabba-
ten, die ihr haltet, obwohl Er doch selbst sie befohlen hatte. Aber
wenn sie diese im Selbstwesen feierten, so waren sie Todesgeruch.
Davor ekelt Gott. So ist es auch mit allem Tun und Wohltun, mit
allem Gutes-Wirken, wenn es im Eigenwesen und Todeswesen ge-
schieht. „Ich suche nicht das Eure, sondern euch!“ Wie sollte Gott
Gefallen haben an Gaben und Gütern, welche im Selbstwesen zu-
rückgebracht werden? Oder braucht Gott Gaben und Güter? Hat
Er nicht selbst alle uns gegeben?

Wir haben selbst in dieser Hinsicht etwas erlebt, was uns tief
erschüttert hat. Eine Mutter hatte einen Sohn, tüchtig, geschickt in
den irdischen Dingen; auch ordentlich und brav nach Menschen-
weise. Sie aber wollte ihn gläubig haben und betete viel für ihn.
Der Sohn blieb ein Diesseitsmensch. Die Mutter litt schwer unter
diesem Zustand. Der Sohn wusste es, und es schmerzte ihn. Da
suchte er der Mutter, was er nur konnte, zu Gefallen zu tun. Ihr
Geburtstag kam. Der Sohn überhäufte die Mutter mit Geschenken,
um ihr Freude zu machen. Die Mutter blieb traurig. Der Sohn fragt
betrübt, ob ihr denn das alles, was er in Liebe ihr gegeben, kei-
ne Freude mache? Nein, sagt die Mutter, du könntest mir nur ei-
ne Freude machen, wenn du den Heiland ergreifen würdest. Ohne

187



Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)

das ist mir alles leer und schaal. Der Sohn weinte und ging. Den
Heiland ergriff er nicht.

So ist’s mit allem Tun ohne Gott. Des Herrn Herz schreit nach
dir! Es fragt:

„Wo bist du?“ 1. Mo. 3,9

Alles bleibt ohne Gott leer. Leere ist aber Tod. So will Gott nicht
das Deine, Er will dich. Und wenn du, arm und gering, nicht mit
Gaben danken könntest, sondern eher Gaben brauchtest, gäbest
aber in deiner Armut vertrauensvoll und tief gebeugt dem Herrn
dein Herz, so wäre Seine Freude vollkommen. Haben die Gaben
Seiner Hand dich nicht im Glaubensleben vertieft, dich nicht von
Sünde gelöst und in Liebe an Ihn gebunden, dann ist all dein Tun
eitel. Er muss dir sagen: „Ich habe dich nie erkannt, weiche von
Mir!“ (Mt. 7,23).

So brauchen Gläubige nicht mit der Tat zu danken? Das sei fer-
ne! Wenn unter allem, was mir Gott gegeben oder genommen hat,
ich selbst gebeugter und gläubiger geworden bin, wenn ich einfäl-
tiger Ihm gehöre, dann gehört Ihm auch das Meine. Oder meinst
du, wer des Herrn ist, könnte sagen: „Sieh, Herr, hier bin ich. Ich
liege mit Preisen und Danken vor Dir. Ich heilige mich Dir neu.
Was Du mir gegeben, liegt gut aufbewahrt in Kisten und Kasten,
auf Banken und Sparkassen. Es steht alles sicher und trägt seinen
Zins“.

Glaubst du, dass das anginge? Nimmermehr! Wer des Herrn
ist, ist des Herrn voll und ganz, mit Hab und Gut. Wenn es heißt:
Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz, dann gilt es auch: Wo
dein Herz ist, da ist auch dein Schatz. Gläubige, welche auch
durchs Irdische und im Irdischen zu ihrem Herrn gekommen sind,
die sind zu Ihm gekommen samt allem ihrem Irdischen. Liege ich
in der Wahrheit dem Herrn zu Füßen, so liegt das, was ich jetzt das
Meinige nenne, Ihm mit zu Füßen.

188



2. Kor. 12,14

Ein Heiliger Gottes gibt nicht nur Opferpfennige; ein Heiliger
Gottes in Christus gibt auch nicht nur den Zehnten, obwohl viele
leider nicht einmal so viel geben, sondern er gehört immer tiefer
dem Herrn mit allem, was er hat. Wo er ausstreut, wie er ausstreut,
wieviel er ausstreut, das geht alles unter der Führung des Herrn.
Gläubige, die selbst dem Herrn gehören, sind ja für sich und die
Ihren durchaus schlicht und bescheiden. Die Erden-Bedürfnisse
der Gläubigen werden mit wachsendem Glauben geringer. Darum
können sie immer darreichen. Auf die Hausgemeine der Gläubi-
gen weist sie der Herr zuerst (Gal. 6,10). Er weist sie aber dann
auch auf jedermann und führt sie hier in Weisheit und Liebe.

Wer durchs Irdische auf den Herrn geworfen ist, wirft auch das
Irdische wieder leitungs- und führungsmäßig auf den Herrn. Es
wäre ja ganz undenkbar, wollte einer, der des Herrn ist, das Sei-
ne im Bösen verwenden. Wie könnte eine dem Heiland gehörige
Seele sagen: „Du hast nun großen Vorrat, iss und trink, liebe See-
le.“ Ausgeschlossen! Ein gottergebenes Herz kann auch nicht an-
deren den Lohn drücken und selbst reich werden. Es kann nicht
auf Kosten anderer leben. Ein gottergebenes Herz kann auch nicht
in Händel der Nahrung sich verflechten lassen. Lohnkämpfe, Wirt-
schaftskämpfe sind Kindern Gottes fremde Dinge. Sie lassen sich
lieber Unrecht tun. Ihr Herr erhält sie sicherlich.

Kinder Gottes lassen sich auch nicht verschlingen vom Sorgen-
geist. Ein Kind Gottes sitzt nie auf. Sein Schifflein hat immer so
viel Wasser, dass es fahren kann. Ein Kind Gottes lässt sich auch
nicht verschlingen von einem blinden Schaffgeist. Es arbeitet treu,
aber immer mit Maßen, dass Geist und Seele Raum haben, Zeit
und Kraft, sich zu entfalten. Ein Kind Gottes ist nicht Arbeits- und
Verdienst-Sklave. Es lässt sich immer Luft zum Ewigkeits-Atem.
Die Arbeit darf es nicht ersticken. In all dem lässt sich ein Gläubi-
ger nicht durchs Irdische ins Böse ziehen. Er steht in seinem Herrn
mit allem, was er hat und ist. So kommt der Herr bei den Seinen
nicht zu kurz. Je mehr sie in Ihm sind, um so mehr stellen sie auch
das Ihre in des Herrn Hand. Wo und wie und wann, das ist des
Herrn Führung.

189



Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)

So segne uns der Herr unsere Jahre auch durchs Irdische und
im Irdischen, und Er erlebe an uns Sein Wort erfüllt: „Ich suche
nicht das Eure, sondern euch“.

Und wir selbst wollen es anderen gegenüber auch so halten. In
Arbeit, Geschäft und Beruf, in Handel und Wandel, im Alltag und
im Himmelreich wollen wir nicht der anderen Geld und Güter su-
chen, sondern sie selbst. Wir wollen also mit ihnen handeln, dass
sie den Heiland an uns sehen. Lasset uns allen Menschen gegen-
über uns so halten, dass es offenbar werde: Wir suchen nicht das
Ihre, sondern sie, nämlich ihr Heil und Leben in Christus Jesus,
unserem Herrn.

14. Nov. 1926

190



Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)

Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)

„Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi und die Liebe
Gottes und die Gemeinschaft des heiligen Geistes sei
mit euch allen! Amen.“ 2. Kor. 13,13

Dreieinigkeit ist nicht Lehre, sondern Leben und Liebe. Mit
dem Wort Dreieinigkeit, welches die Kirche geformt hat, welches
aber die Bibel nicht kennt, bezeichnen wir das wunderbare Aus-
einanderleben und Ineinanderleben des ewigen Gottes. Mit dem
Wort Dreieinigkeit bezeichnen wir auch das Wachstum in Gott und
das Wachstum aus Gott. Das Bleibende und das Bewegliche ist bei-
des drin. Die Eins ist das Bleibende, die Drei ist das Bewegliche
und Wachsende. Es geht von der Einheit in die Dreiheit und von
der Dreiheit wieder zurück in die verherrlichte Einheit.

Dieses göttliche Dreieinigkeitsleben ist unbegreiflich und un-
begrifflich. Wer es in Begriffe fasst, martert es. Für das Wunder des
lebendigen Gottes ist jeder Begriff zu klein. Gott will erlebt, gelebt
und so gekannt sein,

„..., denn das ist das ewige Leben, dass sie Dich, der
Du allein wahrer Gott bist, und den Du gesandt hast,
Jesus Christus, erkennen.“ Joh. 17,3

Es ist sehr bezeichnend, dass das biblische Wort „erkennen“
die engste und innigste, völlige Lebensgemeinschaft bezeichnet,
in welcher man sich gegenseitig erfasst und begreift. Ich kann
niemand wahrhaftig erfassen und begreifen ohne Lebensgemein-
schaft mit ihm.

Darum kann auch Gott in Seinem dreieinigen Wesen nicht er-
kannt werden ohne Lebensgemeinschaft mit Ihm. Darum kann Ihn
die ganze Welt nicht verstehen noch begreifen mit allen ihr zu Ge-
bot stehenden Mitteln, weil sie nicht in Lebensgemeinschaft mit
Ihm steht.

191



Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)

Die Sünde als Ichleben ist Trennung von Gott.

„Eure Sünden scheiden euch und euren Gott vonein-
ander.“ Jes. 59,2

Wer nicht durch Bekehrung oder gar durch neue Geburt in die
Gottgemeinschaft eingetreten ist, hat auch keinen Gottbegriff. Alle
Weisheit dieser Welt, irdisch, menschlich, teuflisch, irrt uns nicht;
alles Wissen dieser Welt imponiert uns nicht. Es mag den Dreieini-
gen für Torheit oder Narrheit halten, sie können’s nicht begreifen
noch verstehen. Es geht von der Lebensgemeinschaft aus. Wer zu
Gott zurückgebracht, ja in Gott hineingebracht ist durch die Ver-
söhnung und Erlösung, der hat das Geheimnis der Trinität offenbar
und wächst in demselben mit dem Wachstum seines Glaubensle-
bens. Gott-Kennen setzt ein Gott-Haben voraus; Gott-Kennen setzt
ein Gott-Leben voraus. Dieses Gott-Leben aber setzt Gottes Liebe
voraus. Gottes Liebe erschien in Christus. Darum muss man einen
Heiland haben, will man Wesen und Leben Gottes verstehen.

Die Erfassung der Trinität, dieses innersten Wesensgeheimnis-
ses Gottes, dieses Himmlischsten, was es gibt, fängt auf der Erde
an. Das ist die wunderbare Tiefe der Liebe Gottes, dass Er in Seiner
herablassenden Offenbarung uns den Zugang zu Seiner Erkennt-
nis auf der Erde geöffnet hat. Er hat Seinen Sohn auf die Erde ge-
schickt. Mit Jesus fängt die Erkenntnis Gottes an. Darum beginnt
auch unser Dreieinigkeitstext mit den Worten: „Die Gnade unse-
res Herrn Jesu Christi“. Vom Sohn aus, und zwar vom menschge-
wordenen Sohn aus, dringt man in die Gottheit ein. Er ist die ein-
zige Tür. Wer nicht durch Ihn eingeht, wird nicht das Leben, d. h.
den ewigen Gott finden. Niemand kommt zum Vater denn durch
Ihn.

Weil aber der Heiland wiederum nur Sünder annimmt, weil Er
nur zerbrochenen Herzen sich offenbaren kann, so fängt die Er-
kenntnis des dreieinigen Gottes noch tiefer auf der Erde an, näm-
lich beim zerbrochenen Sünderherzen. Zion hebt am Elend an!

192



2. Kor. 13,13

Wo keine Selbst- und Sünden-Erkenntnis ist, da ist die Gottes-
erkenntnis, da ist die Lebenserfahrung vom dreieinigen Gott aus-
geschlossen. Was in sich ist und bleibt, das bleibt auch töricht, un-
erfahren und irrend über Gott. Kein Unzerbrochener kann und
darf sich über Gott äußern; er bringt uns Irrtum. Und kein Hei-
landsloser weiß von dem wunderbaren dreieinigen Gott zu sagen.
Darum gibt es nichts Größeres unter den Sündern als ein seine Sün-
de erkennendes und zerschlagenes Herz. Was hältst du von der
Sünde, was hältst du von deiner Sünde? So muss man jeden fragen,
der in göttlichen Dingen Weisheit und Kraft haben will. Im Inners-
ten unseres eigenen, armen, sündigen Wesens hebt die wahrhafti-
ge Gotterkenntnis an. Man muss tief herab, ehe man hinaufsteigt
in das Gottwesen und hineinsteigt in das Gottleben.

Und doch, so tief unten die wahre Erfassung Gottes anfängt, so
ist sie doch auch wieder ein himmliches, göttliches Werk. Es kann
kein Mensch aus sich selbst zu sich selbst kommen. Selbsterkennt-
nis ist kein menschliches Eigenwerk. Jeder noch in sich selbst le-
bende Mensch lebt im Selbstbetrug. Entweder er hält zu viel von
sich selbst oder er hält zu niedrig von sich selbst und wirft sich
ganz weg. Des Menschen Herz ist ein trotzig und verzagt Ding.
Wahre, zerbrechende Selbsterkenntnis ist ein Werk des Wortes und
Geistes Gottes mit Führungen beugender und zerschmetternder
Art. Gott selbst führt zu Seiner Erkenntnis. Ohne Gott kann nie-
mand zu Gott kommen. So ist die Erkenntnis des dreieinigen Got-
tes, wenn sie uns aufgegangen ist, ein Gotteswerk in uns, über dem
wir nur preisen und anbeten können.

Aber dieses Gotteswerk fängt auf der tiefsten Stufe an; es fängt
in uns, in unserem Elend an. Niemand steht klar in Gott, der nicht
zuerst klar in sich steht. Ist auch bei religiösen Menschen kei-
ne wahre, klare, tiefe, fortlaufende Buße vorhanden, so wird die
Gotteserkenntnis auch nicht wahr, klar, tief und fortlaufend. Über
nichts musst du dich mehr freuen, als wenn du zu einer erschre-
ckenden Selbsterkenntnis kommst. Sünde, Tod und Gericht müs-
sen in dir Wirklichkeiten geworden sein, ehe du in die Wirklichkeit
des lebendigen Gottes eindringen kannst.

193



Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)

Was hältst du von dir selbst? Ist dir das klar, dass du in dir
selbst ein armer, verkehrter, Gutes vielleicht wollender, aber nicht
tuender Todesmensch bist? Ich habe als natürlicher Mensch nach
dem Zeugnis meines erwachten Herzens und Gewissens nichts an-
deres zu erwarten als Tod und Gericht, und im Gericht viel Ver-
dammnis. Ich weiß, dass es mir gesetzt ist, einmal zu sterben, dar-
nach aber das Gericht. Und es gibt nichts und niemand, der hier
retten könnte. Das ist der Tatbestand bei mir! Bei dir auch? Selig
bist du, wenn du um diese Unseligkeit weißt! Luther wusste um
sie; er sagt: „Ich verlorener und verdammter Mensch“. Verderben
ist unser Teil von Natur, das ist die grausige Predigt aller Tage.
Gebunden sind wir – und je fleischesfreier wir uns gebärden, um
so gebundener sind wir. Ich bin gewiss, du hast schon manchmal
Zeiten erlebt, wo dir das unaussprechlich klar war. Aber der ich-
stolze Mensch will’s nicht wahr haben! Gib Gott recht! Sei wahr
und aus der Wahrheit. Die Erkenntnis deines Unheils-Zustandes
ist dein Heil!

Da löst sich dann die Frage los: Wer erlöst mich, wer befreit
mich? Ich kann’s nicht selbst. Die ganze Welt kann’s nicht mit al-
lem, was sie hat und ist. Im Gegenteil, je höhere Kultur, um so tiefe-
re Schuld, um so furchtbarerer Zerbruch. Und an Gott darf ich gar
nicht denken; an Ihn denken heißt vor Ihm zerbrechen.

Da kommt nun das Evangelium! Einer ist gekommen vom
Himmel her, der ewige Sohn Gottes, aus lauter Erbarmen. Er ist
gekommen, zu leiden und zu sterben in unserem Elend, um Sünde
und Tod zunichte zu machen. Hoch erhaben über alle Menschen,
ohne jede Sünde und ohne jeden Betrug geht Er einher. Er tötet, ob-
wohl allenthalben versucht, die Sünde im Fleisch. Und dann steigt
Er als Sündloser tief hinab, trägt frei Sünde und Tod, Gericht und
Hölle, und steigt herauf. Er wird lebendig und lebt. Und nun bietet
die göttliche Liebe in Ihm, dem Verklärten, jedem armen Sünder,
der sein Gericht anerkennt und Jesu Gericht für das seine nimmt,
völlige Vergebung, Frieden mit Gott, ewiges Leben an.

194



2. Kor. 13,13

Gnade, volle Gnade, d. h. Aufhebung alles Sündenfluches, Ab-
bau aller Schuld, Zerbruch des Todes, Freiheit vom Gericht, das
alles wird im Heiland gegeben. Und dazu das ewige Leben, diese
Fülle der Gnade. Und freiweg, als die Ärmsten unter den Armen,
dürfen wir, wenn wir sie wollen, diese Gnade nehmen, wann und
wie wir sie brauchen. Ja, leben dürfen wir, wahrhaftig leben in die-
ser Gnade. Alle Tage dürfen wir Reinigung, jede Stunde Kraft um
Kraft, Trost um Trost, Hilfe um Hilfe nehmen. „Von Gnade will ich
leben, auf Gnade sterben auch“, so singt der Glaube.

Diese Gnade in Christus ist der Anfang des Dreieinigkeits-
Lebens. Gnade ist das erste Wort unseres Dreieinigkeitswortes:

„Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi ...“ 2. Kor. 13,13

In dem armen, geretteten Sünder ist der Sohn Gottes verklärt.
Das ist einer verlorenen, aber in Christi Blut und Leben wieder auf-
gestandenen Seele völlig klar, dass das Rettungswerk kein Mensch,
der selber Fleisch vom Fleisch ist, vollführen konnte. Der Reine
und Sündlose, der Eine und Einzige ist von oben.

Das ewig Licht geht da herein,
gibt der Welt ein’ neuen Schein.

Wer die Gnade Jesu Christi in ihrem neuschaffenden, alles um-
fassenden Umfang kennt, der weiß auch, dass hier der Allumfas-
sende einsprang für die Kreatur. Die Zeugnisse Jesu von Seinem
ewigen Sohneswesen, die Zeugnisse derer, die Ihn sahen, die Zeug-
nisse der Geistgeborenen, alle einmütig den Sohn der Ewigkeiten
bekennend, verklären sich in der geretteten Seele, und sie betet in
dem Herrn Jesus Christus, in welchem sie begnadigt ist, den Sohn
an. Derselbe Geist, der mich zum Sünder gemacht hat und macht,
derselbe Geist, der die Rettergnade im Gekreuzigten und Erstan-
denen verklärt, derselbe Geist zeigt mir den Sohn der ewigen Ma-
jestät. Alle Geretteten sind Bekenner und Anbeter des Sohnes Got-
tes.

195



Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)

Gnade und Gottessohn und Menschensohn sind eins; sie for-
dern einander; sie können ohne einander nicht sein. Ist dir auch in
deinem Sünden- und Friedlosigkeits-Elend der Sohn Gottes schon
aufgegangen, dieser Grund, Halt, Retter und Vollender aller Wel-
ten, sonderlich der gefallenen? Sieh, dann bist du von deiner Sünde
aus und von der Gnade Jesu Christi aus schon tief eingedrungen
ins Dreieinigkeits-Leben und ins Dreieinigkeits-Wesen. Du hast
durch Wort und Geist den Sohn.

Wer aber den Sohn sieht, der sieht auch den Vater. Wo ein Sohn
ist, da ist auch ein Vater, da ist auch ein Gott. Der Sohn ist geschickt,
gesandt vom Vatergott. Und in diesem Sohnes-Schicken offenbart
sich die Liebe Gottes nach ihrer Gnaden- und Rettungs-Seite für
die ganze Kreatur.

Die Liebe, die selig machen will, muss heilig zürnen über alles,
was das Seligkeits-Leben hindert. Alles Licht hat zum Untergrund
Feuer. Alle Liebe, wenn sie bestehen will, muss das die Liebe Stö-
rende hassen, tief und wahr hassen. Alles Leben hat als Auswir-
kung gegen alles das Leben Störende den Tod. Ichwesen ist aber
Liebes- und Lebens-Störung und -Zerstörung. Darum liegt Gottes
Zorn und Gericht und Feuer auf ihm. Gott will es und muss es so-
lange zerfeuern, bis es erweicht und bereit ist, sich versöhnen, er-
lösen und zurückbringen zu lassen. Gottes Hass, Zorn, Fluch und
Gericht steht im Dienst der Liebe. Je tiefer das Gericht ist, um so
heißer ist die suchende Liebe, die retten will.

Und so groß ist Gottes Liebe, dass Er um alles nicht den Tod
des Sünders will. Drum schickt Er, den Sünder zu retten, den Sohn
in den Tod. Gott leidet im Sohn Tod und Gericht, und Gott bie-
tet im Getöteten und Gerichteten, aber Erweckten Gnade im vol-
len, ganzen, alles zurechtbringenden Umfang an. Im gekreuzigten
Sohn erstrahlt des Vaters Liebe. Nirgends in der ganzen Welt kann
es erkannt oder gesehen werden, dass Gott die Liebe ist. Überall
ist Sünde, Tod und Gericht. Aber am Retterkreuz, an Gottes Mar-
terpfahl, der unser Erlösungspfahl ist, da strahlt die Liebe durchs
Gericht. Daran ist erschienen die Liebe.

196



2. Kor. 13,13

Und jeder, der den Heiland annimmt, darf wandeln in der Lie-
be Gottes. Der Glaube in Christus bricht durch alles durch, weil
Christus für ihn durchgebrochen ist, und lebt als geliebtes Kind
im geliebten Vater. Seliges Dreieinigkeits-Leben in der Gnade des
Sohnes und in der Liebe des Vaters, welche beide der Geist in uns
verklärt.

Und dieser Geist, welcher dem armen Todes-Sünder Sohn und
Vater verklärt, schafft dann in uns ein heiliges Gemeinschaftsle-
ben. Der Gläubige lebt durch den Geist im Vater und im Sohn,
weil im Heiligen Geist Vater und Sohn in uns Wohnung machen.
Es entsteht ein inneres, ununterbrochenes Gebetsleben; es entsteht
das Sterbens-Leben des Ich, das Auferstehungsleben Christi in uns.
Das Leben der Gläubigen ist in den Himmeln, weil die Himmel im
Heiligen Geist in ihnen sind. Wo jemand den Herrn aufgenommen
hat und in Ihm den Vater hat, da ist die Trennung aufgehoben, die
Scheidewand ist abgetan.

Er ist in uns, wir sind in Ihm. Das ist Dreieinigkeits-Leben. Der
Geist schafft’s, der Sohn ist in Seiner Gnade, Gott selbst in Sei-
ner Liebe als Vater verklärt. Und dieses Geistesleben zieht zu den
Geistesmenschen. Das gläubige Glied wird in den Geistesleib ge-
zogen. Es entsteht eine Gemeinschaft der Heiligen, welche sich in
Wort, Sakrament und Gebet baut. Aus der Natur- und Fleisches-
Gemeinschaft treten die Gläubigen in die Geistes-Gemeinschaft. Es
sind nicht irdisch-diesseitige Gesichtspunkte, welche die Gläubi-
gen zusammenziehen, es sind die Ewigkeits-Gesichtspunkte. Nicht
gemeinsame irdische Abstammung, nicht gemeinsames Vaterland,
nicht gemeinsamer Beruf, nicht gemeinsame irdische Interessen
sind’s, welche die Gläubigen zusammenbinden, sondern gemein-
samer Geist, gemeinsamer Heiland, gemeinsamer Gott und Vater.
Es ist ein seliges Leben, dieses Gemeinschaftsleben im Dreieinigen,
begnadigt, gottgeliebt, gottgeboren, gottverbunden mit Gläubigen,
das ist ein Reichtum und Schatz.

197



Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)

Und alle Dreiheit ist hier in der Einheit. Vater und Sohn haben
wir nur im Geist. Den Geist aber haben wir nur vom Sohn und
vom Vater. Der Geist verklärt Vater und Sohn. Der Vater führt im
Geist zum Sohn, der Sohn zum Vater, und der Glaube führt zu den
Gläubigen. Die gleiche Geburt macht Brüder. Die Liebe der Brüder
dringt auf den einen Leib. Alles geht auf das Eine, so schwach es
auch hienieden je und je noch geht.

So ist die Dreieinigkeit in uns lebendig und wir in ihr, und
wir wünschen von Herzen recht vielen, ja allen, die da glauben,
ein rechtes, seliges Dreieinigkeitsleben nach dem apostolischen
Wunsch:

„Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi und die Liebe
Gottes und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei
mit uns allen! Amen.“ 2. Kor. 13,13

7. Juni 1925

198



Jerusalem (Gal. 4,21-31)

Jerusalem (Gal. 4,21-31)

„4,21 Saget mir, die ihr unter dem Gesetz sein wollt:
Habt ihr das Gesetz nicht gehört?
4,22 Denn es steht geschrieben, dass Abraham zwei
Söhne hatte: einen von der Magd, den anderen von
der Freien.
4,23 Aber der von der Magd war, ist nach dem Fleisch
geboren; der aber von der Freien ist durch die Verhei-
ßung geboren.
4,24 Die Worte bedeuten etwas. Denn das sind zwei
Testamente: eins von dem Berge Sinai, das zur
Knechtschaft gebiert, welches ist die Hagar;
4,25 denn Hagar heißt in Arabien der Berg Sinai und
kommt überein mit Jerusalem, das zu dieser Zeit ist
und dienstbar ist mit seinen Kindern.
4,26 Aber das Jerusalem, das droben ist, das ist die
Freie; die ist unser aller Mutter.
4,27 Denn es steht geschrieben: »Sei fröhlich, du Un-
fruchtbare, die du nicht gebierst! Und brich hervor
und rufe, die du nicht schwanger bist! Denn die Ein-
same hat viel mehr Kinder, denn die den Mann hat.«
4,28 Wir aber, liebe Brüder, sind, Isaak nach, der Ver-
heißung Kinder.
4,29 Aber gleichwie zu der Zeit, der nach dem Fleisch
geboren war, verfolgte den, der nach dem Geist gebo-
ren war, also geht es auch jetzt.
4,30 Aber was spricht die Schrift? »Stoß die Magd hin-
aus mit ihrem Sohn; denn der Magd Sohn soll nicht
erben mit dem Sohn der Freien.«
4,31 So sind wir nun, liebe Brüder, nicht der Magd Kin-
der, sondern der Freien.“ Gal. 4,21-31

199



Jerusalem (Gal. 4,21-31)

Der zehnte Sonntag nach Trinitatis ist der Gedächtnistag der
Zerstörung Jerusalems. Die Zerstörung Jerusalems gehört der
Heilsgeschichte des Erdkreises in sonderlicher Weise an. In ihren
Fall sind die Wege aller Nationen für jetzt bald zwei Jahrtausende
verflochten; in ihr Auferstehen werden sie in gleicher, nur geseg-
neterer Weise verflochten sein. Darum haftet auch Herz und Sinn
der ganzen Gegenwartswelt, soweit sie biblisch denkt, heute be-
sonders an Jerusalem. Aber gerade die Gemeinde der Gläubigen
bleibt nicht nur beim irdischen Jerusalem, bei seinem Fall und sei-
ner Aufrichtung stehen, sie gedenkt auch des himmlischen Jerusa-
lem, aus dem sie geboren ist und zu dem sie kämpfend pilgert.

So sind es zwei Jerusalem, welche das Innere der Gläubigen
bewegen, das sichtbare und das unsichtbare. Beide sind für das
Reich Gottes von gewaltiger Vergangenheits-, Gegenwarts- und
Zukunftsbedeutung. So möge denn der Gedächtnistag der Zerstö-
rung des irdischen Jerusalem unseren Blick lenken und die Herzen
richten auf das doppelte Jerusalem, auf das Jerusalem dieser Zeit,
wie Paulus in unserem heutigen Text es nennt, und auf das Jeru-
salem, das droben ist, von dem er zum anderen redet. Eine solche
Einkehr in den beiden Jerusalem ist wohl geeignet, den Rat Got-
tes uns so recht klar und hell aufzuschließen und unseren Stand in
Christus zu befestigen und zu klären.

Zunächst haben wir die Tatsache feftzuhalten, welche vielen
Gläubigen nicht klar ist, dass zwei Jerusalem sind: ein sichtbares
und ein zur Zeit unsichtbares. Die ganze Schrift Alten und Neu-
en Bundes redet von diesen beiden Jerusalem. Am deutlichsten
und klarsten tut es Paulus in unserem vorliegenden Text mit sei-
ner Rückweisung ins Alte Testament. Einfach und klar unterschei-
det er zwischen dem Jerusalem dieser Zeit und dem Jerusalem, das
droben ist. Und er weist uns darauf hin, dass beide schon im Al-
ten Bund vorgeschattet sind, und und zwar in den beiden Söhnen
Abrahams, in Ismael und seiner Mutter Hagar und in Isaak, dem
Sohn der Verheißung, und seiner Mutter Sara.

200



Gal. 4,21-31

Aber auch sonst weist uns die Schrift auf die beiden Jerusalem
hin. So sagt der Hebräerbrief von Abraham, er habe auf eine Stadt
gewartet, die einen Grund habe, deren Schöpfer und Baumeister
Gott sei. Offenbar ist hier das himmlische Jerusalem gemeint. Wir
wissen aber, dass der Herr ihn auch an die Stätte des irdischen Je-
rusalem sandte, dort seinen Isaak zu opfern; und wir wissen, dass
Melchisedek ihm begegnete, welcher ein König von Salem war, der
also von dem Ort des irdischen Jerusalem herkam. Die Schrift er-
zählt uns, wie Jakob, Abrahams Enkel, oft und gern beim Turm
Eder geweilt habe. Dieser Turm Eder aber ist das erste Bauwerk im
irdischen Jerusalem. Er bildete später einen Teil der Burg Davids
in Jerusalem, und der Prophet Micha sagt, dass er die Davidsfeste
gewesen sei und verheißt, dass der kommende Davidsspross dort
wieder wohnen werde (Mi. 4,8). So haben wir also zur Patriarchen-
zeit deutlich zwei Jerusalem. Und sie ziehen sich durch die Schrift.
Vom irdischen redet sie auf vielen Seiten, aber auch vom himmli-
schen redet sie. Es seien nur noch die ganz hellen Stellen angeführt:

„Ihr seid gekommen zu dem Berge Zion und zu der
Stadt des lebendigen Gottes, dem himmlischen Jeru-
salem.“ Hebr. 12,22

Und in Offb. 21 fährt die heilige Stadt, das neue Jerusalem, vom
Himmel herab als eine geschmückte Braut ihrem Mann.

So haben wir zwei Jerusalem. Aber was hat das mit unse-
rem Glaubensleben zu tun? Gar viel. Die beiden Jerusalem als
zwei Hauptstädte der Offenbarung bedeuten auch zwei Offen-
barungsvölker. Paulus sagt, zwei Testamente, d. h. zwei Willens-
verfügungen Gottes. Das sichtbare Jerusalem gehört dem dienst-
baren Gesetzesvolk, das unsichtbare Jerusalem dem Verheißungs-
oder Glaubens- oder Geistesvolk. Das ist eine grundlegende Er-
kenntnis für den ganzen Rat Gottes, dass der Herr Seinen gewalti-
gen Plan durch zwei Völker ausführt, durch ein Gesetzesvolk und
durch ein Verheißungsvolk.

201



Jerusalem (Gal. 4,21-31)

Beide haben ihre Wurzel in Abraham, das eine nach dem
Fleisch, der Israel nach dem Fleisch, vorgebildet durch Ismael, der
nach dem Fleisch geboren ist; das andere, der Israel nach dem
Geist, vorgebildet durch Isaak, der nach dem Geist geboren ist. Der
Israel nach dem Fleisch ist zusammengefasst im irdischen Jerusa-
lem, der Israel nach dem Geist im himmlischen. Der Israel nach
dem Fleisch und das irdische Jerusalem sind dienstbar, wie Pau-
lus sagt, mit ihren Kindern. Hier wirkt sich das Gesetz aus nach
allen seinen Seiten, und hier bildet sich die dienstbare Welt unter
den ewigen Normen Gottes aus. Der Israel nach dem Geist und
das himmlische Jerusalem, deren Volk sind die Freien; hier bildet
sich das Herrschervolk aus, das in allen Ewigkeiten die Herrschaft
Christi vermitteln soll. So haben wir zwei Bundesvölker, entspre-
chend den zwei Jerusalem:

• ein Gesetzesvolk, den fleischlichen Israel und alles, was
durch ihn und mit ihm unter das Gesetz Christi geht und

• ein Verheißungs- und Geistesvolk, den geistlichen Israel,
nämlich alles, was aus der Verheißung und aus dem Geist
der Verheißung geboren ist.

Beide Jerusalem nun haben eine herrliche, große Gottgeschich-
te, und ihre Geschichte bildet die Geschichte des Reiches Gottes.
Da ist es denn köstlich zu sehen, wie in den wechselnden Zeiten
des Reiches Gottes bald das sichtbare und bald das unsichtbare Je-
rusalem gewissermaßen mehr an der Reihe ist, und wie endlich
das unsichtbare Jerusalem auf der neuen Erde sichtbar wird, und
beide Völker, Gesetzesvolk und Verheißungsvolk, welche hienie-
den sich oft stritten, wie einst Ismael und Isaak, endlich im Frieden
beieinander wohnen. Das sichtbare und das unsichtbare Jerusalem
sind dann eines, weil das unsichtbare sichtbar geworden ist und
das Gesetzesvolk dem Geistesvolk endlich im Frieden untertan ge-
worden ist.

202



Gal. 4,21-31

Um recht zu verstehen, wie es gemeint ist, müssen wir die Ge-
schichte der beiden Jerusalem von Anfang an, wie die Schrift sie
uns offenbart, verfolgen. Eine heilige Sache, wir laufen da in den
Ratsbahnen Gottes.

Am Anfang der Menschheit steht das unsichtbare Jerusalem
sichtbar da, und zwar im Paradies und besonders in dem Garten in
Eden. Wir bemerken nämlich, wenn wir das zweite Kapitel der Bi-
bel aufmerksam lesen, dass hier gleich der Dreieinigkeitsplan Got-
tes sich offenbart:

• Wir haben einen Garten in Eden, wo die Sakramentsbäume
stehen, das Allerheiligste;

• wir haben Eden, das Heilige;

• und wir haben die Erde, den Vorhof.

Auf der letzteren war offenbar damals der Wohnplatz Satans
und seiner Geister. Dass im Garten Eden das himmlische Jerusa-
lem sichtbar geworden war, sehen wir aus dem Schluss der Offen-
barung. Alles Ende ist vermehrter und verherrlichter Anfang. Das ist
ein Grundsatz Gottes, welcher für alle Reiche Gottes gilt, im Na-
turreich, im Gesetzesreich und im Geistesreich. Wir müssen darum
den Anfang oft und viel aus dem vollendeten Ziel erkennen. Wie
dort auf die neue Erde das vollendete himmlische Jerusalem herab-
fährt, so ist es hier in 1. Mo. 2 in einer wachstümlichen Anfangsge-
stalt herabgefahren auf die aus der Finsternistiefe (1. Mo. 1,2) neu
herausgeschaffene Erde. Und es war ja auch recht eine Friedens-
stätte, dieses Paradies mit dem Lebensbrot und dem Lebenswasser
in sich, ein rechtes Salem, ein Friedensort. Und am Anfang ist es
wie am Ende, nur eben natürlich anfänglich: Das sichtbare und das
unsichtbare Jerusalem sind eines.

203



Jerusalem (Gal. 4,21-31)

Und der Mensch ist der Königspriester von Salem und wandelt
im Heiligen und nimmt das Sakrament im Allerheiligsten, isst täg-
lich vom Baum des Lebens. Und Gott der Herr, der ewige König
und Hohepriester, besucht ihn da, und der Mensch hat Gemein-
schaft mit Ihm. Echt Jerusalem, wie es immer war und sein wird.

Aber dieses Jerusalem ging verloren durch die Wendung des
Menschen von des Herrn Wort. Aber es wurde gleich nach dem
Verlust auch wieder verheißen und im Blut des Opferlammes, das
der Herr den Menschen gab, ihnen versiegelt. Und es begann die
Glaubensgemeinde, das Volk des oberen Jerusalem. Abel ergriff die
Verheißungen und opferte an der Pforte des verlorenen Paradie-
ses. Er wartete auf die Neuöffnung der Pforte. Ihm nach viele! Ein
Seth, ein Henoch, ein Noah und gewisslich noch andere sind die
damaligen Glieder der Verheißungsgemeine, die Kinder des obe-
ren Jerusalem, der Freien. Die Abkehr im Kains-Geschlecht ging
nebenher. Babel wurde je länger, je mehr ihr Mittelpunkt: die Er-
de, die Welt, nicht Jerusalem. Vom Paradies weg war ihr Weg. Die
Gläubigen aber blieben an der Verheißung und am Opfer und so
in Verbindung mit ihrer Gottesstadt. So tat Noah vor und nach der
Sintflut.

Gar bald wandte aber die Menschheit sich wieder ab. Sie moch-
ten aber auf eine Stadt nicht verzichten. Da bauten sie sich selbst
eine Stadt: Babel mit seinem Turm. Die unsichtbare Stadt war ih-
nen eben doch zu unsichtbar, sie wollten eine sichtbare haben. Da
entstand Babel. Der Herr aber fuhr im Gericht herab, Er wollte kei-
ne andere Stadt neben der Seinen haben. Eine Friedensstadt ist’s
ihnen drum nicht geworden, kein Jerusalem, sondern ein Babel,
eine Verwirrungsstadt. Noch heute baut die ungläubige Welt ihre
Städte und tut alle ihre Errungenschaften in sie hinein. Sie sollen
ihr Jerusalem, ihr Paradies sein; und jedesmal werden sie wieder
zu Babel, zur Verwirrungsstätte.

204



Gal. 4,21-31

Auf die Stadt, deren Schöpfer und Baumeister Gott ist und die
verheißen ist, dass sie wieder offenbar werden soll, wollen sie nicht
warten. Du aber und ich, nicht wahr, wir beide suchen die bleiben-
de Stadt nicht in Babels Gassen, die zukünftige suchen wir.

Gott der Herr musste die Jerusalem-flüchtige Menschheit fah-
ren lassen. Aber Auserwählte zog Er sich heraus, welche im Glau-
ben auf die Friedensstadt warteten und im Opferschatten die Wie-
dereröffnung ihrer Tore erhofften. Abraham, Isaak, Jakob und an-
dere Gläubige waren die Kinder der Freien, der oberen Stadt, der
Mutter aller Gotteskinder in jenen Tagen. Aber auch Abrahams Sa-
me nach dem Fleisch, als er mehr und größer wurde, blieb der un-
sichtbaren Gottesstadt nicht treu. Nur ein heiliger, aber geringer
Same hielt sich an die unsichtbare, als sähe er sie. Jochebed, die
Mutter Moses in Ägypten, muss eine solche gewesen sein.

Da neigte sich Gott der Herr, als der Same Abrahams nach dem
Fleisch zum Volk erwachsen war, herab. Er zeigte Mose auf dem
Berg die unsichtbare Gottesstadt mit ihrem Allerheiligsten und
Heiligen und Vorhof und hieß ihn dem schwachen, ungläubigen
Haufen ein irdisches Abbild machen. Er kam dem Sichtbarkeits-
zug der armen Menschheit entgegen. Die Stiftshütte war der An-
fang des sichtbaren Jerusalem.

Damit aber die törichten und eigenmächtigen Menschen es Ihm
nicht sofort wieder verunreinigten, umgab Er es mit dem Zaun
des Gesetzes. Jetzt haben wir also, wie Paulus sagt, das Jerusalem
dieser Zeit, das sichtbare und dienstbare. Und wir wissen, diese
Hütte kam dann auch im Laufe der Jahrhunderte, durch die Sünde
des Bundesvolkes verzögert, unter David nach Jerusalem. Salomo
aber durfte sogar etwas von der Herrlichkeit der Gottesstadt ver-
sichtbarlichen. Doch selbst diese Herablassung des Herrn genügte
nicht. Sie blieben nicht einmal der sichtbaren Gottesstadt treu. Und
auch der Zaun des Gesetzes war nicht stark genug; sie rissen ihn
nieder.

205



Jerusalem (Gal. 4,21-31)

Da ließ der Herr die Gottesstadt zerstören und das Volk weg-
führen, damit es die Stadt wieder schätzen und lieben lerne. Bei
vielen im Volk war’s nicht umsonst. Es kam zurück, die Stadt wur-
de wieder gebaut, der Tempel aufgerichtet, der Zaun des Geset-
zes strenger erstellt. Die Gottesstadt wurde dem Volk lieb mit dem
Heiligtum. Die Nationen bauten inzwischen ihre Babelstädte, aber
keine einzige wurde ein Salem, eine Friedensstadt. In dieser Zeit
der sichtbaren Gottesstadt waren die Tage der unsichtbaren Stadt,
des himmlischen Jerusalems, geringe. Zwar fehlte es nie an Seelen
aus dem Glauben und in Hoffnung der Verheißung. Vielen genüg-
te die sichtbare Stadt nicht, sie warteten der anderen, gleich einem
Jakob, der im Sterben noch des Heils, der Gottesstadt und ihres Kö-
nigs gedachte. Die Masse hing an der sichtbaren und am Zaun des
Gesetzes, und da mit Mühe. Das war die Zeit, da die unsichtba-
re Gottesstadt eine Unfruchtbare und eine Einsame war, wie unser
Text sagt. Die Sichtbare hatte viel mehr Kinder. Auch aus den Hei-
den wandten sich etliche zur sichtbaren Stadt. Aber wieder und
in vertieftem Maße wurden sie selbst dem unsichtbaren Jerusalem
und ihrem Gesetze untreu. Sie richteten sich selber auf in eigener
Gerechtigkeit.

Als die Zeit kam, da der König der wahrhaftigen Gottesstadt,
der Sohn Gottes, Jesus, in Sein Eigentum kam, als Er Buße über ihre
Sünden verlangte, um die Herrlichkeitszeit des sichtbaren Jerusa-
lem heraufführen zu können, da verwarfen sie Ihn. Die Herrlich-
keit der sichtbaren Gottesstadt begehrten sie heiß, aber vom Ge-
setz sich richten und durchs Blut des Einen sich versöhnen lassen,
das wollten sie nicht. Sie kreuzigten Ihn und taten den Herrn der
Stadt vor die Stadt hinaus. So musste denn das sichtbare Jerusalem
ins Gericht. Aber der Herr ging in die unsichtbare Gottesstadt, ins
einstige Paradies, mit Seinem Versöhnungsblut hinein. Er reinigte
es vom Fall. Er öffnete es. Er sandte Seinen Geist herab und ließ
die Bürgerschaft des himmlischen Jerusalems, Versöhnung, Frie-
den, Kindschaft, Erbschaft allen bußfertig Gläubigen verkündigen.
Und viele nahmen’s an.

206



Gal. 4,21-31

Es kamen die Tage, da es hieß:

„Sei fröhlich, du Unfruchtbare, die du nicht gebierst!
Die Einsame hat viel mehr Kinder, denn die den
Mann hat.“ Gal. 4,27

Alle Gotteskinder von Abel an rückten ein in die Gottesstadt.
Ihrer viele waren schon nach der Auferstehung des Herrn auch
auferstanden. Neue kamen dazu. Zu den Heiden drang die Bot-
schaft vom oberen Jerusalem und von ihrem herrlichen Gnadenkö-
nig mit Seinen Gnadengaben, und viele wurden gläubig. Gleichwie
während der Zeiten des irdischen Jerusalem das himmlische leer
stand infolge des Falls, so wandte es sich nun; das himmlische füllt
sich um der Versöhnung willen in Christus, und das irdische steht
leer wegen Israels Fall. Jetzt ist die Zeit der oberen Gottesstadt.

An der sichtbaren Stadt wirkt sich einstweilen die furchtbare
Kehrseite des Gesetzes aus, der Fluch, bis in der neuen Fülle der
Zeiten dann auch der ganze Segen des Gesetzes sich auswirken
kann, wenn Israel Buße getan hat. Darum waren alle Bemühun-
gen der Kirche, die sichtbare Gottesstadt jetzt aus ihrem Fluch zu
heben, verfehlt. Es muss ja alles erfüllt werden.

Gleichwie der Fluch der Sünde durch Jahrtausende auf dem
oberen Jerusalem lag, nun aber der Segen der vollbrachten Ver-
söhnung und Öffnung hineinströmt in wiedergeborenen Gottes-
kindern, so liegt jetzt der Fluch des Gesetzes auf der sichtbaren
Gottesstadt, bis sich nach Ablauf der Zeiten der Segen des Geset-
zes in Christus offenbaren kann. Das obere Jerusalem beginnt sich
zu füllen. Bald ist die Zahl seiner Bürger voll: lauter freie, geistge-
borene, leidenvollendete Priester-Könige, die Ärmsten unter den
Sündern, durchs Blut des Lammes so weit gebracht.

Es naht schon die neue Zeit des irdischen Jerusalem. Das Israel
nach dem Fleisch bewegt sich schon. Über ein kleines, dann kommt
das Haupt der oberen Gottesstadt und zieht Seine Glieder an, und
dann werden sie herrlich mit Ihm sein und mit Ihm herrschen.

207



Jerusalem (Gal. 4,21-31)

Dann werden auf Erden die Verhältnisse durch schreckliche
Gerichte so reif geworden sein, dass die Umkehr der Juden in der
Ankunft des Herrn auf Zion erfolgt. Dann werden auch die ge-
richtserschütterten Heiden umkehren. Die Juden und die Nationen
werden sich der Herrschaft Christi beugen. Das in Christus erfüllte
Gesetz wird ausgehen von Zion. Die in ihren eigenen Städten zu-
grunde gegangene Menschheit wird das Heil von der Gottesstadt
annehmen. Gerechtigkeit und Friede werden herrschen. Die Se-
gensbrunnen des Gottesgesetzes werden sich öffnen und die Völ-
ker drunter selig sein. Das wird eine Fülle des sichtbaren Gesetzes-
Jerusalem sein, des zu dieser Zeit dienstbaren, wie Paulus sagt.
Währenddem wird die Gemeinde der Freien, der vollendeten Got-
teskinder, das obere Jerusalem oben in der Luft, mit seinem Hei-
land sich freuen und herrschen die 1000 Jahre.

Doch noch einmal werden viele Völker vom sichtbaren Jerusa-
lem sich wenden. Da wird der Fluch des Gesetzes in furchtbaren
Endgerichten die Frevler treffen. Und bald darnach wird die Zeit
der Erde ablaufen. Die Stunde des irdischen Jerusalem – denn die-
ses dienstbare irdische ist nur zwischenhinein gekommen – wird
abgelaufen sein. Das Endgericht wird scheiden in gerichtet und se-
lig.

Die neue Erde wird sich bilden. Das neue Jerusalem, jetzt ge-
füllt mit seinen Gotteserben, fährt herab, der Herr in der Mitte. Die
neue Erde füllt sich mit den Scharen, welche dem irdischen Jerusa-
lem dienstbar und untertan waren. Die ewigen Gerichtsstätten fül-
len sich mit denen, welche nicht untertan sein wollten. Jerusalem
ist jetzt das sichtbargewordene. Sichtbar und unsichtbar sind eins.
Die Bürger des unsichtbaren Jerusalem sitzen in der Gottesstadt als
Erben; die Untertanen des sichtbaren füllen die neue Erde in ihren
Orten. Verheißung und Gesetz sind erfüllt, das Gesetz nach Segen
und Fluch. Denn viele Verfluchte mussten ja hingehen an ihre Orte.
Was das neue Jerusalem mit seinem Lebensstrom dann noch weiter
wirken wird in Ewigkeit, wollen wir heute lassen.

208



Gal. 4,21-31

Du aber lass dir das Höchste schenken und bewahren: die Bür-
gerschaft im neuen Jerusalem! Gehörst du zu der Freien, aller wah-
ren Gotteskinder Mutter? Dann freue dich auf den Tag der Offen-
barung.

22. Aug. 1920

209



Geisteswandel – immer zuerst nach innen (Gal. 5,25-6,10)

Immer zuerst nach innen, das ist Geisteswandel

„5,25 So wir im Geist leben, so lasset uns auch im Geist
wandeln.
5,26 Lasset uns nicht eitler Ehre geizig sein, einander
zu entrüsten und zu hassen.
6,1 Liebe Brüder, so ein Mensch etwa von einem Feh-
ler übereilt würde, so helfet ihm wieder zurecht mit
sanftmütigem Geist ihr, die ihr geistlich seid; und
sieh auf dich selbst, dass du nicht auch versucht wer-
dest.
6,2 Einer trage des anderen Last, so werdet ihr das Ge-
setz Christi erfüllen.
6,3 So aber jemand sich lässt dünken, er sei etwas,
wenn er doch nichts ist, der betrügt sich selbst.
6,4 Ein jeglicher aber prüfe sein eigen Werk; und als-
dann wird er an sich selber Ruhm haben und nicht an
einem anderen.
6,5 Denn ein jeglicher wird seine Last tragen.
6,6 Der aber unterrichtet wird mit dem Wort, der teile
mit allerlei Gutes dem, der ihn unterrichtet.
6,7 Irrt euch nicht! Gott lässt sich nicht spotten. Denn
was der Mensch sät, das wird er ernten.
6,8 Wer auf sein Fleisch sät, der wird von dem Fleisch
das Verderben ernten; wer aber auf den Geist sät, der
wird von dem Geist das ewige Leben ernten.
6,9 Lasset uns aber Gutes tun und nicht müde werden;
denn zu seiner Zeit werden wir auch ernten ohne Auf-
hören.
6,10 Als wir denn nun Zeit haben, so lasset uns Gutes
tun an jedermann, allermeist aber an des Glaubens
Genossen.“ Gal. 5,25-6,10

210



Gal. 5,25-6,10

Zum Geisteswandel will der Apostel Paulus seine Galater und
uns ermuntern, oder wörtlich genommen zu einem Umherwan-
deln im Geist. „So wir im Geist leben, so lasset uns auch im Geist
wandeln“, sagt er. So ist also ein Unterschied zwischen dem „im
Geist leben“ und dem „im Geist wandeln“. „Im Geist leben“
heißt: Geistesleben haben, aus Gott geboren sein, Glaubensleben in
der Gemeinschaft mit dem Heiland besitzen. Es ist das Leben aus
Gott, gezeugt durch Wort und Geist, das Leben mit Gott und in
Gott gemeint mit dem: „im Geist leben“. Es ist das gottentsprun-
gene und Gott zugewendete Leben. Dieses Leben im Geist, dieses
Glaubens-, Liebes- und Hoffnungs-Leben in Christus, das im Ge-
betsleben, im Leben im Wort und in der Gemeinschaft der Gläu-
bigen seinen Ausdruck findet, soll nun auch zu einem Wandel im
Geist werden.

Im Geist leben ist kurz gesagt: „in Ihm sein“. Im Geist wandeln
heißt dann nicht, Werke und Taten tun, sondern: „in Ihm auch um-
herwandeln“, wie auch in der griechischen Urbibel das Wort „um-
herwandeln“ steht. Wir könnten auch so sagen: Wer den Heiligen
Geist innewohnend hat, der soll auch mit diesem innewohnenden
Geist umherwandeln und alles, was ihm begegnet, in diesen in ihm
wohnenden Geist hineinnehmen. Dort soll er alle Dinge, welche
ihm begegnen, verarbeiten, und dann wird eine Geistesfrucht ge-
boren. Der Bekehrung eignet das Werk, im christlichen Geist getan;
der Wiedergeburt eignet die Frucht, aus dem Heiligen Geist gebo-
ren. Darum heißt im Geist wandeln nicht: den Dingen einen christ-
lichen Geistesstempel aufdrücken, sondern die Dinge einnehmen
in den in uns wohnenden Heiligen Geist, sie dort bewegen und
zur Geburt bringen und sie dann als Geistesfrucht offenbaren. So
ist „im Geist wandeln“ gerade das Gegenteil von dem, was die ge-
wöhnliche Meinung annimmt; es ist nicht ein Hinauswirken, son-
dern ein Einnehmen, ein in sich Aufnehmen aller uns beim Um-
herwandeln begegnenden Dinge und ein Verarbeiten derselben im
Geist, und dann Frucht des Geistes bringen. Darum haben wir in
der Überschrift gesagt: Immer zuerst nach innen, das ist Geistes-
wandel.

211



Geisteswandel – immer zuerst nach innen (Gal. 5,25-6,10)

Ein Mensch, der im Geist umherwandelt, weil er Geistesleben
in sich hat, nimmt alles, was er hört, sieht und erlebt, in seine Geis-
teszentrale auf, und dort wird eine Frucht geboren. Das ist’s nun
auch, was der Apostel Paulus in unserem Text uns weiter an Bei-
spielen zeigt und erläutert, dass Geisteswandel ein solches Wesen
sei, das alles erst nach innen nimmt. Darum sind eben Geistes-
leute immer Eingekehrte. Darum haben sie für die Welt und für
die mit ihnen Umgehenden etwas Schwerfälliges, Langsames, Be-
dächtiges, Zurückhaltendes, für manche sogar etwas unverständ-
lich Abstoßendes, weil sie eben alles erst nach innen nehmen und
dort im Geist verarbeiten. Sie schießen keine Geistesblitze an die
Menschen und Dinge hin, wie etwa der natürlich Geistreiche oder
der Begeisterte, auch der vom Heiligen Geist Begeisterte, sondern
sie durchgeistigen alles innerlich, sie wollen alles geistverklärt ha-
ben, und dies geht nur durch Geburt.

Darum sagt nun der Apostel gleich zum ersten:

„Lasset uns nicht eitler Ehre geizig sein, einander zu
entrüsten und zu hassen.“ Gal. 5,26

Eitler Ehre geizig sein heißt, nach äußeren Vorzügen, Ehren und
Vorteilen, nach äußerem Wirken trachten und die innere Fülle nicht
achten, sondern dabei leerer und leerer werden. Geistesmenschen
sollen immer die Mehrung ihres inneren Gehaltes im Auge haben,
ob es dabei auch äußerlich durch Entäußerungen und Erniedrigun-
gen ginge. Wo äußere Strebungen und Strebereien sind, da gibt’s
Zank und Neid; da kommt einer dem anderen in den Weg, und sie
entrüsten sich übereinander und neiden einander. Je mehr nach au-
ßen und auf Äußeres gerichtet auch geistliches Leben und Wirken
ist, um so mehr gibt es Anstöße und Zusammenstöße. Je mehr aufs
Innere gerichtet, auf innere Fülle bestrebt die einzelnen sind, des-
to mehr tritt das Äußere in seinem Wert und in seiner Wichtigkeit
zurück, um so weniger stößt man sich.

212



Gal. 5,25-6,10

Darum wandelt im Geist, seid auf das innere Wachstum gerich-
tet, auf die Mehrung des Innenmenschen, dann werdet ihr einan-
der nicht herausfordern zum Neid. Innere Eitelkeit ist stets ver-
letzt und verletzt auch andere; innere Gottfülle lässt sich verletzen
und wächst unter Kreuz. So sehen wir, wie schon in diesem ersten
Wort der Apostel Paulus mit seiner Aufforderung zum Wandel im
Geist nach innen weist. Immer zuerst nach innen, das ist Wandel
im Geist.

An einem praktischen Beispiel macht er’s uns noch deutlicher.
Er sagt:

„Liebe Brüder, so ein Mensch etwa von einem Fehler
übereilt würde, so helft ihm wieder zurecht in sanft-
mütigem Geist, ihr, die ihr geistlich seid; und sie-
he auf dich selbst, dass du nicht auch versucht wer-
dest.“ Gal. 6,1

Paulus stellt uns also einen Menschen vor Augen, der einen Fall
getan hat, vielleicht einen Fall, der auch mich mit betroffen hat. Der
Mensch ist ein Bruder; durch seinen Fall werden alle, die in Chris-
tus Gemeinschaft mit ihm haben, in Mitleidenschaft gezogen. Was
tut nun hier der Geistesmensch, der im Geist wandelt und bei sei-
nem Umherwandeln auf einen solchen stößt? Er schlägt vor allen
Dingen in sich. Er sieht auf sich selbst, dass er nicht auch versucht
wird. Ein Geistesmensch kann nichts Böses sehen oder hören, ohne
dass sofort sein eigenes Herz erschüttert wird und er seine eige-
ne Verkehrtheit und seine Versuchlichkeit in demselben Punkt, in
welchem der Bruder gefallen ist, tief erkennt. Er bewegt den Fall
des Bruders als ein Mitversuchlicher und nur im Herrn Bewahrter.
Nun wird Frucht geboren, nämlich: ein sanftmütiger, zurechthel-
fender Geist. Aller richtende, scheltende, sich aufregende, afterre-
dende und andere Geist wird im Feuer des innewohnenden Heili-
gen Geistes verzehrt, und ein sanftmütiger, zurechthelfender Geist
tritt heraus.

213



Geisteswandel – immer zuerst nach innen (Gal. 5,25-6,10)

Wie klar ist hier der Geisteswandel gezeichnet als ein immer
zuerst nach innen gehendes Wesen, welches dann von innen her-
aus Frucht bringt.

Dasselbe meint der Apostel, wenn er fortfährt:

„Einer trage des anderen Last, so werdet ihr das Gesetz
Christi erfüllen.“ Gal. 6,2

Das Gesetz Christi ist, sich selbst in den Opfertod geben für die
Sünden der anderen und sie so hinwegtragen. Der Geistesmensch
ist ein Passionsmensch, ein frei zum Leiden Entschlossener, weil er
weiß, dass daraus das Leben geht. Darum nimmt er innerlich die
Lasten der ihm Begegnenden und um ihn Wandelnden als Leiden
frei liebend ein und trägt sie und bewegt sie im Geist, bis er in einer
Stunde der Reife auch etwas sagen und sie hinwegtragen helfen
kann. Also auch hier schlägt der Geistesmensch nicht nach außen
gegen die Lasten, sondern er geht zuerst nach innen und trägt die
Lasten. So wird er Christus ähnlich. Das ist Wandel im Geist.

Und er richtet sich an den Fehlern der anderen nicht auf, er
wird nicht selbst größer, wenn andere um ihn niedriger sind, son-
dern er erkennt um so tiefer aller Menschen Nichts, zusammen mit
seinem eigenen.

„So aber sich jemand lässt dünken, er sei etwas, so er
doch nichts ist, der betrügt sich selbst.“ Gal. 6,3

Menschen, die an der anderen Fehler und Schwächen in einen
Selbstdünkel hineinwachsen, die gehen eben nicht in sich und ken-
nen sich darum nicht, sondern betrügen sich selbst.

„Ein jeglicher“, Gal. 6,4

sagt Paulus,

„prüfe sein eigenes Werk, und alsdann wird er an
sich selber Ruhm haben und nicht an einem anderen;
denn ein jeglicher wird seine Last tragen.“ Gal. 6,4

214



Gal. 5,25-6,10

Wieder sehen wir den Geistesmenschen, wie er nach innen
schlägt bei seinem Umherwandeln, wie er sich selbst vor Gott
stellt, wie er seine eigene Last sieht und trägt und wie er erkennt,
was Rühmliches oder nicht Rühmliches vor Gott an ihm sei. Bei
allem und in allem schlägt der Geistesmensch nach innen hinein.

So ist’s auch in einer anderen Sache, die Paulus noch erwähnt.
Er lässt den Geistesmenschen seinem Lehrer begegnen, der ihn mit
dem Wort unterrichtet. Das nimmt der Geistesmensch gleich wie-
der innerlich. Ihm wird’s groß, dass Gott ihn durch einen Men-
schen Seine Wege weisen lässt. Gottes Wort ist ihm innerlich der
Wiedergeburtssame, von dem er lebt, das Brot, das ihn nährt. Er
bewegt das, ihn bewegt das, und es wächst die Frucht, dass er mit-
teilt allerlei Gutes dem, der ihn unterrichtet. Es ist erfahrungsge-
mäß so: Je innerlicher ein Mensch ist, um so mehr gibt er für das
Reich Gottes. Drum, wer immer nach innen schlägt beim Hören
des Wortes, bei dem wird viel Dankesfrucht erscheinen.

Es ist nun freilich ein Weg der Passion, dieser Weg des Geistes-
wandels, der nie nach der Natur die Antwort auf die Dinge und
Personen gibt, sondern immer erst den Weg durch den Heiligen
Geist geht. Es ist ein stetes Sterben dem, was das Fleisch wollte und
täte; aber entziehen wir uns dem nicht, was daran Kreuz ist, sonst
sind wir keine Geistesmenschen. Irren wir uns nicht, Gott lässt sich
durch ein Geistesleben, das nicht zum Geisteswandel wird, nicht
spotten.

Wo Geistesleben nicht zum Geisteswandel wird, d. h. wo nicht
alles, das uns beim Umherwandeln begegnet, in die Geistesgeburt
einbezogen wird, da handeln wir eben fleischlich. Es gibt nur zwei
Mutterböden: Fleisch und Geist. Was nicht im Heiligen Geiste ge-
heiligt und geläutert wird, das geht aus dem Fleisch. Und da kann
ein bloßes Geistesleben dann nicht schützen vor dem unweigerli-
chen Hoheitsgesetze Gottes:

„Was der Mensch sät, das wird er ernten. Wer auf sein
Fleisch sät, der wird vom Fleisch das Verderben ern-
ten. Wer aber auf den Geist sät, der wird vom Geist
das ewige Leben ernten.“ Gal. 6,7-8 215



Geisteswandel – immer zuerst nach innen (Gal. 5,25-6,10)

Wir sehen hier, dass Geisteswandel vom Apostel gleichgesetzt
wird der Geistes-Saat oder der Saat auf den Geist. So ist also der
Geisteswandel ein Säen auf den Geist. Also alles, was uns begeg-
net, kommt als Same auf den Geistesboden. Und dort erwächst es
in der Art und zu der Zeit, wie es göttlich ist, und trägt Lebens-
frucht. Der Geistesboden ist echter Mutterboden. Er gibt, wie eine
Mutter, dem in ihn gelegten Samen seine Art mit, wie auch der Flei-
schesboden als Mutterboden allem in ihn gelegten Samen seine Art
mit sich gibt. Zur Fleischesart gehört aber der Tod, zur Geistesart
das Leben. Wie eine gefallene Eva nur Todesleute gebären konn-
te, so der Natur- und Fleischesboden; und wie der geistverklärte
zweite Adam lauter Lebensmenschen zeugt durch den Geist, so
auch der Heilige Geist.

Darum, so wir im Geist leben, so lasset uns auch im Geist wan-
deln, lasset alles uns Begegnende, was es auch sei, uns erst in das
Geisteswesen innerlich einnehmen als Same, und lasset es dort zur
Lebensfrucht geboren werden, die wir dann bringen. Was nicht in
den Geist eingenommen ist, das geht durch die Natur. Irret euch
nicht, dann gebiert’s Tod; Gott lässt sich durch Geistesleben ohne
Geisteswandel nicht täuschen. Zwar ist es beschwerlich und bringt
Leiden, alles durch den Geist gehen zu lassen. Die Welt versteht
dieses Wesen nicht, sondern belacht und hasst es. Lasset uns den-
noch nicht müde werden, dieses Gute zu tun, es geht eine ewige
Lebensernte daraus. Was aus dem Geisteswandel geboren wird, ist
Frucht, welche bleibt in das ewige Leben. Und die Frucht dieses
Geisteswandels soll jedermann schmecken, die Welt wie die Haus-
genossen des Glaubens.

Freilich die Hausgenossen des Glaubens, die mit uns Laufen-
den im Hause Gottes, mit welchen wir Lebensgemeinschaft ha-
ben, die werden zuerst diese Lebensfrüchte des Geisteswandels zu
essen und zu genießen bekommen. Aber es soll niemand ausge-
schlossen sein. Wir begegnen nicht nur den Gläubigen geistlich,
sondern auch der ungeistlichen Welt. Sie begegnet uns mit ihrer
Todes-Fleisches-Saat, wir ihr mit unserer Geistes-Lebens-Saat.

216



Gal. 5,25-6,10

Die Gläubigen dürfen es natürlich zuerst von uns fordern, dass
wir ihnen, welche uns Geistesfrucht bieten, auch Geistesfrucht ent-
gegenbringen. Wo uns Geist begegnet, ist ja leichter auch im Geist
sein; aber oft ist es gerade unter den Gläubigen am schwersten, im
Geist zu wandeln, wenn ihrer etliche selbst nicht darin wandeln.
Aber lasst uns nicht müde werden – denken wir an die Lebensern-
te.

Und auch gegenüber der Welt nicht lass werden. Unsere Geis-
tesfrucht lässt sie sich ja oft und viel gefallen, aber unsere Lebens-
wurzel Jesus will sie nicht. Was tut’s! Wir sind gesetzt, dass wir
hingehen und Frucht bringen, und haben die Verheißung, dass un-
sere Frucht bleibe. Wohlan denn, angesichts solches Gottes-Lebens-
Gesetzes des Erntens ohne Aufhören, ihr alle, die ihr im Geist lebet,
lasset uns auch im Geist wandeln, und wisset: Immer zuerst nach
innen, das ist des Geisteswandels Grundgesetz!

23. Sept. 1923

217



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Die Eigentumsgemeine, der innerste Kern des Rates Gottes
in diesen unseren Zeiten (Eph. 1,3-14)

„1,3 Gelobet sei Gott und der Vater unseres Herrn Jesu
Christi, der uns gesegnet hat mit allerlei geistlichem
Segen in himmlischen Gütern durch Christus;
1,4 wie er uns denn erwählt hat durch denselben, ehe
der Welt Grund gelegt war, dass wir sollten sein heilig
und unsträflich vor ihm in der Liebe;
1,5 und hat uns verordnet zur Kindschaft gegen sich
selbst durch Jesus Christus nach dem Wohlgefallen
seines Willens,
1,6 zu Lob seiner herrlichen Gnade, durch welche er
uns hat angenehm gemacht in dem Geliebten,
1,7 an welchem wir haben die Erlösung durch sein
Blut, die Vergebung der Sünden, nach dem Reichtum
seiner Gnade,
1,8 welche uns reichlich widerfahren ist durch allerlei
Weisheit und Klugheit;
1,9 und er hat uns wissen lassen das Geheimnis seines
Willens nach seinem Wohlgefallen, das er sich vorge-
setzt hatte in ihm,
1,10 dass es ausgeführt würde, da die Zeit erfüllet
war, auf dass alle Dinge zusammengefasst würden in
Christus, beide, das im Himmel und auf Erden ist,
durch ihn,
1,11 durch welchen wir auch zum Erbteil gekommen
sind, die wir zuvor verordnet sind nach dem Vorsatz
des, der alle Dinge wirkt nach dem Rat seines Wil-
lens,
1,12 auf dass wir etwas seien zu Lob seiner Herrlich-
keit, die wir zuvor auf Christus hofften;

218



Eph. 1,3-14

1,13 durch welchen auch ihr gehört habt das Wort der
Wahrheit, das Evangelium von eurer Seligkeit; durch
welchen ihr auch, da ihr gläubig wurdet, versiegelt
worden seid mit dem Heiligen Geist der Verheißung,
1,14 welcher ist das Pfand unseres Erbes zu unserer Er-
lösung, dass wir sein Eigentum würden zu Lob seiner
Herrlichkeit.“ Eph. 1,3-14

Ein wesentlicher Zug unserer Adventsfreude ist die Freude am
Rat Gottes, auf welchen uns die Adventszeit hinweist. Das ist ja in
der Tat eine große Freude für das arme Menschengeschlecht, dass
ein Rat Gottes über der Erde waltet und in immer bestimmterer
Weise sich zielmäßig auswirkt. Erhöht wird diese Freude dadurch,
dass wir in der Heiligen Schrift die großen Linien dieses Rates so
klar niedergelegt finden, und noch mehr dadurch, dass die allerbe-
deutendste Wegstrecke dieses Rates bereits zurückgelegt ist, und
zwar in herrlicher Erfüllung des göttlichen Wortes. Dadurch ha-
ben wir desto fester das prophetische Wort und achten mit Fleiß
auf seinen weiteren Lichtsgang. Dieser Rat Gottes hat aber nun sei-
ne verschiedenen Haushaltungen.

Auch unser heutiger Text redet von einer solchen Haushal-
tung. Im zehnten Vers, wo unser Luther übersetzt: „dass es ausge-
führt würde, da die Zeit erfüllet war“, redet der griechische Urtext
von der „Haushaltung der Fülle der Zeiten“. Diese verschiede-
nen Haushaltungen des Rates Gottes klar zu erkennen und auch
klar auseinanderzuhalten, ist eine Sache von allergrößter Wichtig-
keit. Durch die Vermengung und Vermischung der verschiedenen
Haushaltungszeiten des Rates Gottes sind die schwerwiegendsten
Verirrungen der Kirche bis auf den heutigen Tag gekommen. Auch
beim besten und kindlichsten Glauben arbeitet man eben falsch,
d. h. auf falschen Linien, wenn man sich nicht klar ist über die
Haushaltung Gottes, in welcher wir jeweils stehen.

219



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Da ist es uns denn eine rechte Adventsfreude, dass gerade un-
ser heutiger Epheser-Text uns so helles Licht gibt über das, was in
unseren Tagen die Hauptsache der Haushaltung Gottes ist. Der et-
was schwierige Text, welcher in seinen zwölf Versen eigentlich nur
einen einzigen Satz bildet, ist ein rechter Enthüller des Ratsgeheim-
nisses Gottes.

• Er geht zurück in Vers 4 auf die Zeit, da das Ratsgeheimnis
vor Grundlegung der Welt noch im Schoße Gottes ruhte.

• Er redet in Vers 9 von der Offenbarung dieses Ratsgeheim-
nisses an die Gläubigen

• und führt uns am Schluss von Vers 14 das herrliche Ziel des
gegenwärtigen Haushaltes vor Augen.

Und gerade dieser Schluss wirft das Licht auf die ganze Stelle.
Er sagt, das gegenwärtige Haushaltungsziel Gottes sei eine erlöste
Erb- und Eigentums-Gemeine. Vom Wesen und Gang dieser Erb-
und Eigentums-Gemeine handelt dann die ganze Stelle. Nach allen
Seiten hin wird die Gesamtgemeine und werden ihre Glieder näher
charakterisiert und geschildert.

Mit den verschiedensten Namen bezeichnet sie Paulus.

• Als Segensträgergemeine bezeichnet er sie in Vers 3;

• als Auswahlgemeine stellt er sie uns in Vers 4 vor Augen;

• als vorausverordnete Gemeine, als Kindschaftsgemeine in
Vers 5;

• als Gnadengemeine in Vers 6ff.;

• als Erbschaftsgemeine in Vers 11 und 14;

• als versiegelte Verheißungsgemeine in Vers 13;

• als Eigentumsgemeine in Vers 14.

220



Eph. 1,3-14

Und durch alle 14 Verse ist sie die Gemeine, die „in Christus
Jesus“ ist; durch alles geht das: „in Ihm“, „in Christus“. So ha-
ben wir in unseren herrlichen Versen wieder einen lauten und hel-
len Ruf, dass der Rat und Plan Gottes in unseren Zeiten auf eine
durchs Wort herausgerufene und durch den Geist herausgewählte
Gemeine Gottes geht. Dazu wird jetzt das Evangelium aller Welt
verkündigt; dazu werden die Völker durchevangelisiert, dass die
ewig erwählten und verordneten Kinder Gottes ans Licht kommen
und erzogen werden unter den Leiden und Trübsalen der Welt und
unter der Ernährung durch das Wort und den Geist zu ihrer Auf-
gabe in den kommenden Haushaltungen Gottes.

Klar sehen wir wieder, dass die gegenwärtige Haushaltung
nicht auf die ganzen Völker und ihre Gewinnung geht, weshalb
alle dahin gerichteten Unternehmungen immer wieder ins Gericht
fallen, seien es ganze Kirchen oder kleinere Veranstaltungen. So-
weit sie aufrichtig gläubig sind, tragen sie auch bei zum Bau der
Gemeine, aber ihr eigentliches, gegen den Rat Gottes aufs Volks-
ganze gestecktes Ziel erreichen sie nicht. Die Völker als Ganzes
sind nach der übereinstimmenden Schrift dem Tausendjährigen
Reich unter Führung der bekehrten Juden vorbehalten in der sicht-
baren und unsichtbaren Welt. Und die Gewinnung aller Kreatur ist
der Gemeine Gottes vorbehalten in den Haushaltungen der neuen
Welt.

Die gegenwärtige Weltzeit aber dient zur Herausholung des
Leibes Christi und zur Reifmachung des Judenvolkes unter den
Gerichten der Völker. Ach, dass über diese so klar bezeugten bibli-
schen Linien mehr Licht wäre, es gäbe ein ganz andersartiges Sich-
stellen in Kirche und Staat, aber auch in Gemeinschaft und Stunde.
Lesen wir doch den Text auf diese Wahrheit hin gründlich durch;
beugen wir uns der erkannten Wahrheit, da wir doch nichts wollen
als das Wort Gottes; und gehen wir dann auch einher persönlich
und innerhalb der verschiedenen Ordnungen in Staat, Kirche und
Gemeinschaft dieser Erkenntnis gemäß.

221



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Ja, hinein in unser herrliches, lichtgebendes Gotteswort. Der
Epheserbrief ist wie der Kolosserbrief eine Art Zirkularbrief, be-
stimmt zum Vorgelesenwerden in vielen Gemeinden. Darum trägt
er auch keinen solch persönlichen Charakter wie die anderen Brie-
fe des Apostels, sondern betont mehr das Allgemeine. Darum ha-
ben wir auch die Worte „uns“ und „ihr“ und ähnliche, welche so
oft vorkommen in unseren Versen, auf die durchs Wort erretteten
und herausgebildeten Gemeinden, ja auf ihre Gesamtheit zu bezie-
hen.

Und da sagt nun unser Apostel Paulus zuerst:

„Gelobt sei Gott und der Vater unseres Herrn Jesu
Christi, der uns gesegnet hat mit dem ganzen geist-
lichen Segen, der in den himmlischen Orten bereit-
liegt, in Christus.“ Eph. 1,3

So lautet’s wörtlich, und wir müssen bei diesen schweren Tex-
ten öfter wörtlich übersetzen um des genauen Verständnisses wil-
len.

Paulus bezeichnet mit diesen Worten die gläubige Gemeine als
das Segensgefäß, in welches Gott und der Vater unseres Herrn Je-
su Christi den ganzen himmlischen Segen, welcher im Heiland ge-
schenkt ist, hineingegossen habe. Die Gemeine ist die Segensträge-
rin und Mittlerin. Dazu ist sie bestimmt, dazu wird sie jetzt erzo-
gen, und es ist ihr Beruf, diesen Segen dann weiterzugeben, was sie
vollkommen allerdings erst leisten wird, wenn sie selbst vollendet
ist. Jetzt leistet sie es stückweise. Der Apostel sagt ganz dasselbe
am Schluss unseres Kapitels, wenn er schreibt:

„1,22 Gott hat Jesus als Haupt über alles der Gemeine
gegeben,
1,23 welche Sein Leib ist, nämlich die Fülle des, der
alles in allen erfüllt.“ Eph. 1,22-23

222



Eph. 1,3-14

So ist die Gemeine die Fülle Christi, wie Christus die Fülle Got-
tes. Und die Fülle der Segnungen Christi geht zuerst in die gläubi-
ge Gemeine und dann durch sie auf die Gesamtwelt. Darum heißt
sie auch der Leib Christi (Vers 23), denn wie der Leib der Aus-
wirker unserer Persönlichkeit ist, so die Gemeine die Auswirkerin
Christi. So sehen wir also gleich in dem ersten Vers unseres Textes
die große Mittelstellung der Gemeine zwischen Christus und der
Welt. Es ist eine unglaublich hohe Stellung, eine wahrhaft priester-
liche Stellung, wie es die Schrift an anderen Orten nennt. Der Herr
will arme Sünder, die Ihn annehmen, so begnadigen und füllen mit
Ihm selbst, dass sie etwas seien zu Lob Seiner herrlichen Gnade.
Hochmütig macht das, wo es klar erkannt wird, nicht, denn es ist
nur in völliger Hingabe zu haben.

Diese Gemeine aber und ihre Glieder will Gott in Christus jetzt
in diesen Tagen bis zur Wiederkunft Christi herausholen und zu-
bereiten.

Er tut das kraft seiner Auserwählung.

„Wie Er uns denn hat auserwählt durch denselben, ehe
der Welt Grund gelegt war, dass wir sollten sein heilig
und unsträflich vor Ihm in der Liebe.“ Eph. 1,4

Hier ist ganz deutlich von einer „Auswahl“ die Rede. Eine Aus-
wahl ist aber bekanntlich immer ein weniges aus einem großen
Haufen. So geht also Gottes Rat in diesen Zeiten ganz klar auf we-
nige. So irren denn die nach der Schrift, welche immer auf die Vie-
len und auf den Haufen gehen und welche auch eine Massen- und
Volkskirche unter allen Umständen erhalten wollen. Eine Auswahl
trifft Gott durchs Evangelium auch aus unserem Volk. Und nur
darum werden alle gerufen, dass die Auserwählten herauskom-
men können. Wird mir etwas zur Auswahl hingelegt, so wird mir
vieles hingelegt, dass ich eines nehme.

223



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Diese Auswahl hat Gott schon getroffen vor Grundlegung der
Welt. Gott sind alle Seine Dinge bewusst von der Welt her. Ach-
ten wir wohl, nicht zur Seligkeit oder Unseligkeit hat Gott schon
vor Grundlegung der Welt die einen oder die anderen bestimmt,
das wäre ja die reine Ungerechtigkeit. Das aber hat Er sich von
Ewigkeiten her schon vorgenommen, durch eine Auswahlgemei-
ne, durch eine königliche Priestergemeine, aus den Menschen her-
ausgerufen, Sein Heil aller Kreatur kundzutun.

So, wie Er von Ewigkeiten her beschlossen hat, alles im Sohn,
in Christus, zu wirken, so wieder in Christus alles durch die Ge-
meine. Diese Gemeine stand schon von Ewigkeiten her als herrli-
ches Ratsziel vor Ihm. Und jetzt in unseren Zeiten ruft Er sie aus
der Völkerwelt heraus. Er ruft auch dich, höre! Diese erwählte Ge-
meine sieht Er von Ewigkeiten her als eine heilige, d. h. voll und
ganz Ihm zu Diensten stehende, und als eine untadelige, d. h. in
der Heiligung vollendete.

Und die Liebe Christi ist es, die solches schafft: Sie zieht die ein-
zelnen heraus und heiligt sie; darum heißt es: „in der Liebe“; das
ist nicht unsere, sondern Christi Liebe. Das ist denn der Kernrat
Gottes in diesen Zeiten, diese ihm zu Diensten stehende Auswahl-
gemeinde durch die bezeugte und geschenkte Liebe Christi zu ge-
winnen. Dieses ewige Ratsziel wird jetzt zeitlich. Und dass keiner
sich beklage, ruft Er alle. Kommst du?

Diese Auswahlgemeine ist nun

„1,5 ... verordnet zur Kindschaft gegen sich selbst durch
Jesus Christus nach dem Wohlgefallen Seines Willens
1,6 zu Lob Seiner herrlichen Gnade.“ Eph. 1,5-6

Das ist also das ewige Wohlgefallen Gottes und Sein heiliger,
herrlicher Wille, eine Gemeine von Kindern zu haben, aus des ein-
geborenen Sohnes Geist geboren. Über alle Kreatur herrscht Gott.
Die übergroße Mehrzahl der Menschen wird selig unter der Herr-
schaft Gottes in Christus.

224



Eph. 1,3-14

Gott will aber mehr haben. Er möchte nicht lauter Beherrschte.
Es ist etwas entsetzlich Einsames, Herrscher zu sein unter lauter
Beherrschten. Der Gott der Liebe möchte geliebt sein. Drum möch-
te Er, das ist Sein Wille, zu Seinem eingeborenen Sohn und in Ihm
noch eine Kindergemeine, die so recht Seine Liebe und Sein Lob
singt. Und diese Kindergemeine schafft Er jetzt durch den Geist
des bis zum Tode bewährten eingeborenen Sohnes. Und diese Kin-
der Gottes zu rufen, zu pflegen, zu fördern, das ist der innerste
Kern der Aufgabe der jetzigen Weltzeit. Die Leute des Tausendjäh-
rigen Reiches und die Seligen der Ewigkeiten sind nicht Kinder,
sondern gläubige Beherrschte, welche selig sind unter der Herr-
schaft Christi und Seiner Gemeine. Kinder Gottes werden nur jetzt
geboren bis zur Wiederkunft Christi. Das ist das Geheimnis dieser
Zeiten. Die Kindschaft ist Gnade und Gabe Gottes in Christus, es
hat sie niemand von Natur. Wir sind angenehm gemacht in dem
Geliebten. Nur in der innersten Lebensgemeinschaft mit dem Hei-
land, welcher Sohn von Natur ist, kann die Kindschaft gewonnen
werden.

• Der erste Schritt ist der zum armen Sünder. Alle Gotteskinder
sind durchdrungen von ihrer grundmäßigen sündigen Verlo-
renheit und Verdammungswürdigkeit.

• Der zweite Schritt ist der unters Kreuz. Alle Gotteskinder
sind davon durchdrungen, dass Christi Blut allein retten
kann. Sie alle nehmen tiefgebeugt die Erlösung durch Sein
Blut an, nämlich die Vergebung der Sünden. Von diesem
Reichtum der Gnade leben sie täglich. Ihr Herzenshaus ist
täglich mit dem Blut des Lammes besprengt.

• Der dritte Schritt ist dann der zum Glaubensgehorsam. Sie
lassen sich durch den Geist in die göttliche Weisheit und
Klugheit hineinführen, die eigene Weisheit und Klugheit in
den Tod gebend.

225



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Das ist die gerettete Arme-Sünder-Gemeine; das ist die gehei-
ligte Weisheits- und Klugheitsgemeine. Auf die geht jetzt der Plan
Gottes. Stehst du drin?

Dieser Gemeine ist durch den Geist der Gesamtrat Gottes of-
fenbart und ihre eigene Stellung darin.

„Sie hat Gott wissen lassen das Geheimnis Seines Wil-
lens nach Seinem Wohlgefallen.“ Eph. 1,9

Und worin besteht dieses geoffenbarte Geheimnis? Darin, dass
in der Haushaltung der Fülle der Zeiten Jesus Christus das Haupt
über alles im Himmel und auf Erden sein werde. Oder wie Luther
sagt: Dass alles im Himmel und auf Erden zusammengefasst wür-
de in Christus. Ja, das weiß jedes Glied der Gemeine wohl, dass
Christus noch einmal der Herr wird über alles; dass die himmli-
schen und die irdischen Geister alle Ihm noch sich beugen müssen.
Das ist das große Geheimnis der Gotteskinder, das sie geoffenbart
in sich tragen und das die Welt nicht glauben und nicht wissen
will, dass Christus Jesus endlich der Einheitspunkt und Seligkeits-
quell aller Kreatur werden wird. Arme Welt, die du dich immer
wieder mit falschen Einheitsgrundlagen täuschst, du kommst nicht
zur Ruhe, bis Christus deine Ruhe ist.

An dieser großen, wunderbaren Herrscher- und Ehrenstellung
Christi haben nun die Glieder der Gemeine teil. Sie sind Miterben
Christi. Das sagt Paulus in den weiteren Versen:

„durch welchen wir auch zum Erbteil gekommen
sind;“ Eph. 1,11

„durch welchen auch ihr das Pfand des Erbes bekom-
men habt.“ Eph. 1,14

Jetzt werden nicht die Völker, sondern die Herrscher gesam-
melt, das ist der Plan Gottes in diesen Tagen. Und das ist das Klein-
od, welches wir verkündigen: Wer jetzt im Glauben an den Herrn
steht, wird mit Ihm erben.

226



Eph. 1,3-14

Und diese Erbgemeine besteht nun aus Juden und Heiden, und
beide sind in ihr völlig gleichberechtigt. Paulus sagt: Wir, die Ju-
den, wir sind zuvor verordnet und haben zuvor gehofft auf Chris-
tus (Verse 11-12), und wer von uns jetzt glaubt, geht ins verheißene
Erbe. Aber auch euch Heiden ist’s verkündigt jetzt in diesen Tagen;
wer nun glaubt von euch, der kriegt den Heiligen Geist als Siegel
und Unterpfand der kommenden Herrlichkeit in Christus.

Während in der Gesamtwelt das Judenvolk nach der Wahl der
Gnade eine Vorzugsstellung hat und nach seiner Bekehrung völlig
haben wird, gibt’s in der Geistesgemeine das nicht: Da ist nicht Ju-
de noch Grieche, nicht Knecht noch Freier, nicht Mann noch Weib,
sondern allzumal einer in Christus. Da werden wir aus den Heiden
mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische sitzen. Das ist das Große,
dass zu dem Heilsträger-Volk der wahrhaft gläubigen Juden jetzt
noch ein Heilsträger-Volk wahrhaft gläubiger Heiden hinzugefügt
wird. Und das können wir jetzt erlangen. Nicht nur der Fluch der
Sünde, sondern auch der Fluch des Weglaufens vom Vaterhause
wird aufgehoben für die, die dem Ruf zur Gemeine folgen.

Die wunderbarste Einheit des Menschengeschlechtes durch
und durch steht in dieser Gemeine da. Und sie wird nach ihrer
Vollendung das erlöste Volleigentum des Herrn sein. Wir werden
Seine Herrlichkeit sein vor Gott dem Vater und vor aller Krea-
tur, wie Er die unsrige ist vor Gott dem Vater und vor aller Krea-
tur. Diese Gemeine wird als Sein Eigentum das wohl bräuchliche
Instrument sein zu allen Seinen ferneren Haushaltungsaufgaben.
Und was wollen wir anderes sein als Sein Werkzeug in Seinem
Dienst? Jetzt schon; o wären wir’s besser! Und einst zu Lobe Seiner
Herrlichkeit.

Wir freuen uns des Tages, wo dieses Geheimnis der gegen-
wärtigen Zeiten, welches, wiewohl vorhanden, doch von der Welt
nicht gesehen wird, offenbar werden wird. Und da wünschte ich,
dass du und ich dabeisein möchten.

227



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Das ist unser persönlicher Adventswunsch, und fürs Ganze der
andere dazu: Möchte alles, was glaubt, immer mehr diesen Kern
des Rates Gottes in diesen unseren Zeiten erkennen und alle Ar-
beit und Mitarbeit in Staat, Kirche und Gemeinschaft nach diesen
Linien regeln, auf dass immer klarer und bewusster hingearbeitet
würde auf den Tag des Herrn und auch die Stellung der einzel-
nen eine festere, klarere und bewusstere innerhalb dieser Gemeine
werde, ja eine festere, klarere, demütigere und mutigere „in Ihm“.

28. Nov. 1920

228



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

Die trinitarischen Einheitsmerkmale der Gemeine: ein
Geist, ein Herr, ein Vater (Eph. 4,1-7)

„4,1 So ermahne nun euch ich Gefangener in dem
Herrn, dass ihr wandelt, wie sich’s gebührt eurer Be-
rufung, mit der ihr berufen seid,
4,2 mit aller Demut und Sanftmut, mit Geduld, und
vertraget einer den anderen in der Liebe
4,3 und seid fleißig, zu halten die Einigkeit im Geist
durch das Band des Friedens:
4,4 ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen seid
auf einerlei Hoffnung eurer Berufung;
4,5 ein Herr, ein Glaube, eine Taufe;
4,6 ein Gott und Vater unser aller, der da ist über euch
allen und durch euch alle und in euch allen.
4,7 Einem jeglichen aber unter uns ist gegeben die
Gnade nach dem Maß der Gabe Christi.“ Eph. 4,1-7

Von den Einheitsmerkmalen der Gemeine des Geistes oder des
Leibes Christi handeln die vorliegenden Verse. Sie zeigen uns, wie
diesem gottgeborenen Leibesorganismus das trinitarische Wesen
Gottes eingefügt ist, wie an ihm erscheint

• ein Geist,

• ein Herr,

• ein Vater.

229



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

Es ist eine Sache von großer Bedeutung, dass wir diese Ein-
heitsmerkmale der Glaubensgemeine kennenlernen und fest ins
Auge fassen, denn wir haben es ja bis zur Wiederkunft des Herrn
mit einer unsichtbaren Gemeine zu tun, ja, mit einer in den äuße-
ren Gestaltungen, die sich bilden, tief zerklüfteten und zerrissenen,
mit einer solchen, die überall, wo sich äußere Gebilde formieren, in
einer sich nicht mit ihr selbst deckenden Gestalt erscheint.

Will man darum die Existenz, d. h. das lebensvolle Dasein die-
ser Gemeine trotzdem erkennen, so kann dies nur an einzelnen
hervorbrechenden Merkmalen geschehen, und diese nennt uns
heute der Geist durch Paulus. Die Glaubensgemeine selbst, diese
Königs-Priester-Gemeine des ewigen Hauptes, ist und bleibt eine
unsichtbare bis zur Parusie oder Gegenwartserscheinung Christi
bei den Seinen. Darum heißt es auch im Glaubensbekenntnis: „Ich
glaube eine heilige, allgemeine, christliche Kirche“ – ich sehe sie
nicht, ich glaube sie.

Gleichwie das Haupt verborgen ist und bleibt bis auf den Tag
Seiner Erscheinung, so auch der Leib. Es soll eben niemand durch
irgend etwas Äußerliches in diese allerengste Lebensverbindung
Gottes hineingezogen werden, sondern allein durch die im Evan-
gelium verkündigte Liebe des Vaters und des Sohnes. Keine ir-
gendwie geartete äußere Herrlichkeitserscheinung soll anziehen,
sondern allein die innere Herrlichkeit und Schöne der Wahrheit
und des Lebens.

Ja, es soll sogar der Weg des Lebens ein Weg des Leidens und
des Sterbens von außen sein, damit in ganzer Eigennacktheit Gott
angezogen werde in Christus. Gleichwie aber der zur Rechten des
Vaters verborgene Christus nicht wirkungslos ist, sondern macht-
voll wirkt durchs geistgefüllte Wort und Leben schafft in allen
Lichtempfänglichen durch diesen Samen der Wiedergeburt, so ist
auch die Glaubensgemeine eine lebenswirksame und erscheint in
allerlei Merkmalen.

230



Eph. 4,1-7

Diese nennt uns unser Text und zeichnet sie als echte Gottmerk-
male, wenn er sie dreieinigkeitsmäßig nennt: ein Geist, ein Herr, ein
Vater. Diese Merkmale erscheinen überall da, wo die Glaubensge-
meine in Menschenkindern Gestalt gewinnt; sie erscheinen am ein-
zelnen und erscheinen im Zusammenleben solcher einzelnen. Sie
sind überall und immer dieselben. Darum tritt das Wörtlein: „ein“
so scharf und so oft in unseren Versen hervor, und darum nannten
wir diese Merkmale: „Einheitsmerkmale“.

Das ist ja das große Gottwunder, das in diesen Zeiten bis zur Er-
scheinung des Herrn auf Erden sich auswirkt, dass aus allen Völ-
kern, Sprachen und Zungen sich ein auserwählter Leib Christi in
völliger Einheit eines Leibesorganismus’ bildet. Was Satan in riesi-
gen Weltorganisationen der verschiedensten Art, staatlicher, sozia-
ler und religiöser Prägung, erstrebt und doch nie erreicht, weil der
Spaltpilz der Selbstsucht alle seine Riesengebilde in den Todeszer-
bruch bringt, das schafft die durch den Heiligen Geist ausgegos-
sene und in gläubige Herzen eingegossene Liebe Christi in einer
Erstlingsgemeine, welche, selbst eins in Christus wie Er im Vater
und der Vater in Ihm, das Einheitsband der ganzen Kreatur noch
werden wird nach ihrer eigenen Vollendung.

Diese Gemeine Christi ist aber jetzt eine dermaßen zerspalte-
ne und zerrissene in den äußeren Erscheinungsformen, dass nie-
mand an diesen Einheitsleib und sein Werden je glauben könnte,
wenn nicht wenigstens Einheitsmerkmale da wären, durch wel-
che sowohl der Glaube wie der Unglaube immer wieder auf die
Existenz dieses Wundergebildes stößt. Unter wie vielen, jetzt häu-
fig sich feindlich gegenüberstehenden Nationen bildet sich dieser
Einheitsleib, und wie viele sich oft bekämpfende und durch tiefe
Gräben getrennte Kirchen, Freikirchen, Gemeinschaften und Krei-
se haben wir, die alle unter Christi Namen gehen und in welchen
und unter welchen die Gemeine ihr Wesen und ihre Ausbildung
hat!

231



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

Es meinen ja viele, das sei schrecklich und müsse behoben
werden, dieses Vielerlei des christlichen Erscheinungswesens; aber
nein, das ist gerade recht, um die Gemeine jetzt noch zu verber-
gen und um sie in einer gliedlichen Mancherleiheit großzuziehen.
Um so größer wird Gott in Christus erscheinen, wenn am Tag der
Offenbarung aus dieser babylonischen Verwirrung christlicher Au-
ßengebilde der eine Leib sieghaft emporsteigt.

Es meinen auch manche, gegen das Ende der Zeiten werde un-
ter dem Feuer der Trübsal der Leib Christi als mehr als einer auch
in die äußere Erscheinung treten.

Wir glauben, diese Meinung sei falsch, denn es steht geschrie-
ben:

„Ich werde den Hirten schlagen, und die Schafe der
Herde werden sich zerstreuen.“ Mt. 26,31

Wie dieses Verheißungswort im Karfreitag des Hauptes sich er-
füllte, so wird es sich auch im Karfreitag der Gemeine noch einmal
erfüllen. Der Antichrist schlägt den Hirten – bei ihm ist der Hirte
ausgeschaltet – und zerstreut die Schafe. Um so wichtiger ist es,
die Einheitsmerkmale der Gemeine zu kennen und zu wissen, da-
mit wir auch in den zerrissensten Zeiten Glauben und Hoffnung
nicht verlieren, und damit wir unter den schwersten Druckzeiten
den sieghaften Gang der Gemeine durch die Nationen hindurch
und aus ihnen heraus verfolgen können.

Welches sind nun die Einheitsmerkmale? Achten wir zunächst
im Großen und Ganzen darauf, dass die Einheitsmerkmale der
Gemeine lauter geistliche sind: ein Geist, ein Herr, ein Vater. Die
Glaubensgemeinde hat während ihrer Kampfeszeit, während ih-
rer Ausbildungs- und und Glaubenszeit kein einziges äußeres,
aus dem Diesseits und seinen Gestaltungen genommenes Einheits-
merkmal, sondern nur ewige, geistliche. Darum ist es so grund-
falsch, immer wieder und wieder der Gemeine äußere Einheits-
bande zu geben.

232



Eph. 4,1-7

Wohl hat auch die Gemeine den starken Drang und Zug al-
ler Kreaturen und aller Gottgedanken in sich, sich zu verkörpern
und in die Erscheinung zu treten. Alles, was geboren werden soll,
drängt in die Erscheinung.

Aber alles, was geboren werden soll, hat auch seine ganz be-
stimmte Zeit, wann es in die Erscheinung treten darf. Alles Gebo-
rene muss erst eine Zeit verborgenen Lebens durchmachen, dann
erst darf es an die Sichtbarkeit. Tritt es vor der Zeit heraus, so gibt
es eine Totgeburt. So ist auch alles Herauszerren der Gemeine in
die Sichtbarkeit vor der Zeit ihrer Wiedergeburtserscheinung Tot-
geburt.

Sobald sich die Gemeine eine äußere Form und Façon gibt, so
ist diese nicht mehr die Gemeine, sondern ein Gemisch, und die
Form samt einem guten Teil des Inhalts ist zu seiner Zeit dem Tod
verfallen. Darum, wenn auch äußere Formen sein müssen, so soll
sich doch die Gemeine auf das Äußerste und Notwendigste be-
schränken. Alle Bestrebungen, gar jetzt schon eine große äußere
Einheit der Gemeine herzustellen, vielleicht gar noch in dem Ge-
danken, Macht, Einfluss oder dergleichen auf Erden zu erlangen,
entsprechen nicht der Glaubensgemeine.

Immer ist diese falschprophetische Linie unter dem Druck von
geistleeren Massen aufgekommen und immer ist sie in ein to-
tes Geleise gelaufen. Zuerst hat sie zu Gebilden geführt, wie die
griechisch-katholische und römisch-katholische Kirche sie darstel-
len; jetzt führt sie auf evangelischem Boden zu großen Kirchenbün-
den, auf dem Gemeinschaftsboden zu größeren Gemeinschaftsver-
bänden, immer die eine gleiche Erscheinung unter verschiedener
Form. Darum kann auch bereits von einer äußeren Zusammenfas-
sung alles dessen, was christlich heißt, die Rede sein, und viele be-
geistern sich schon an diesem großen Nebukadnezar-Gebilde auf
Kirchen- und Missions- und Gemeinschaftsboden. Daraus geht das
äußere Widerspiel der wahrhaftigen Gemeine hervor, deren Ein-
heitsgrundlagen bei äußerer vielfacher Zerklüftung innerlich lie-
gen.

233



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

Sie sind wahrhaftig da; es ist die eine Kirche in Existenz und
Werden, aber sie hat jetzt keine Gestalt noch Schöne, keine Er-
scheinung nach außen, außer in den geistlichen Merkmalen, wel-
che Ausflüsse ihres Innenwesens sind.

Wer die Gemeine Gottes geistig sehen, erkennen und sich an
ihr freuen will, muss zunächst auf geistliche Gesinnungen und ihr
Heraustreten achten. Die Gemeine und ihre Glieder sind aus dem
Geist geboren; darum sind es Geistesäußerungen, Geistesfrüchte,
welche da und dort herausbrechen und welche von ihrer Existenz
im einzelnen oder in der Gemeinschaft etlicher Kunde geben. Es
sind immer die gleichen Erscheinungen, darum sind es Einheits-
merkmale.

Alles, was im Glauben im Herrn steht, ist eben in einen neu-
en Beruf eingetreten, in den Gottpriesterberuf, in den Beruf des
Eigentumsvolkes. Dieser Beruf hat seine ganz eigentümliche Aus-
wirkung und Ausübung, und diese tritt überall da heraus, wo Be-
rufene sind. Da ist es nun hochbedeutsam, dass Paulus bei der Dar-
legung der Einheitserscheinungen des Leibes Christi mit den Wor-
ten beginnt:

„So ermahne nun euch ich Gefangener in Christus Je-
sus.“ Eph. 4,1

Hier liegt das erste Erscheinungsmerkmal: Kreuz in Christus,
Kreuz um Christi willen. Das ist das innerste und tiefste Geistes-
merkmal der Geistgeborenen: ihre Stellung zum Kreuz. Sie tragen
Kreuz um Christi, um ihres Bekenntnisses zum Heiland willen. Wo
wir das sehen, dass einzelne oder Gemeinschaften einzelner um
Christi willen Nachteile, Unrecht, Trübsal, gar Bande tragen – da
schaut’s heraus.

Und dann sind’s lauter passive oder passionelle Lebenslinien,
welche Paulus als Erscheinungsmerkmale der Gemeine angibt.

234



Eph. 4,1-7

• Demut: das ist der Niedrigkeitssinn. Wo Seelen in Wahrheit,
mögen sie sein, wer sie wollen, sich selbst erniedrigen, sich
für die Niedrigsten halten und also die anderen für höher,
und in diesem Sinn handeln, da ist Gemeinewesen;

• und wo die Sanftmut hervortritt: das ist der Sinn, der Unrecht
trägt und Übel leidet und Böses sich tun lassen kann, ohne
dagegen zu gehen, der Sinn, der anheimstellen kann: da ist
Gemeinewesen.

• „Mit Geduld“, sagt Paulus, mit Langmut. Das alles lange ha-
ben können, solch Niedrigsein und Leidentragen, es als Zu-
stand haben können und vielleicht in sich vertiefender Weise,
da tritt Christusleben in Erscheinung.

• Und wo Menschen sind, welche in ihren Sünden und Gebre-
chen, mit denen sie sich gegenseitig üben, sich die Liebe nicht
aufkündigen, sondern wo einer des anderen Last trägt, da
schaut Geisteswesen uns an.

• Und wo der innere Mensch auf Frieden gerichtet ist, im Frie-
den Gottes ruht und als Grundwesen heilige Harmonie hat
und darum alle Verhältnisse im Frieden regelt und im Zen-
tralbesitz des Geistes Äußerlichkeiten und Kleinigkeiten und
Nebensachen auch solche sein lässt, da bricht ewiges Chris-
tenwesen durch.

In all dem tritt ein Geist heraus, der Geist heiliger Passionsfä-
higkeit und Passionswilligkeit. Die Sittlichkeit der Gemeine, der
Wiedergeborenen, ist in ihrer höchsten Entfaltung nicht Tun, son-
dern Leiden, nicht aktiv, sondern passiv, wie bei unserem Herrn
Jesus Christus auch. Die passiven oder passionellen Tugenden ver-
langen ein ganz gebrochenes Eigen- und Ichwesen, was das Tun
nicht verlangt, und darum sind sie die spezifisch christlichen.

235



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

Und wo sie in freier Hingabe, also nicht in dumpf-stumpfsinnigem
Hinnehmen, sondern in freiem Aufnehmen erscheinen, da er-
scheint Christusleben. Und wo diese Tugenden nun gelitten wer-
den im Glauben an die geistleibliche Verherrlichung in Christus,
d. h. im Glauben, dass das in Christus getragene Leiden geistleib-
liche Herrlichkeit gebiert, da ist der Gemeine-Sinn.

Darum sagt Paulus weiter:

„Ein Leib, ein Geist, wie ihr auch berufen seid zu ei-
nerlei Hoffnung eurer Berufung.“ Eph. 1,4

Hier ist auf die geistleibliche Herrlichkeit der Erstlinge, welche
ihre Hoffnung in Christus ist, hingewiesen. Und das ist’s, warum
wir die leidendlichen Wege frei erwählen können in Christus, weil
wir wissen, dass selig sind, die erdulden.

Da wächst der Geistesmensch und bildet die Grundlagen für
den Geistesleib; das ist der Weg zur geistleiblichen Verklärung. So
geht durch die Wiedergeborenen aller Zeiten, aller Völker, aller re-
ligiösen Bauhütten ein Geist, der Geist der freien, passionellen Lie-
be in Hoffnung geistleiblicher Herrlichkeit.

Diesen einen Geist aber haben sie von ihrem einen Herrn, und
dieser Geist verklärt diesen einen Herrn. So kommen die zweiten
Erscheinungsmerkmale der Gemeine, welche wir zusammenfas-
sen können unter dem Gesamtwort: Ein Herr. Wo der ewige Sohn
Gottes bekannt wird als der Eingeborene des Vaters, wo Seine Er-
niedrigung ins Fleisch zur Errettung der gefallenen Kreaturen, wo
Sein stellvertretender Kreuzestod, wo Seine Auferstehung, Him-
melfahrt und Wiederkunft glaubensmäßig bekannt und lebensmä-
ßig angeeignet wird, da ist die Gemeine in Erscheinung. Wo Er, der
wahrhaftige Gott und der wahrhaftige Mensch, Herr von Geist,
Seele und Leib geworden ist, da ist Christi Leib in Erscheinung.
Diesen Herrn hat sie einmütig von Anfang an bis heute in wach-
stümlicher Offenbarungsentfaltung als ihren Herrn bekannt, ge-
liebt und erwartet.

236



Eph. 4,1-7

Und ein Glaubensleben führt sie mit diesem Herrn. Ein Glaube
– das fassen wir hier als das Gemeinschaftsleben mit diesem Herrn
und in diesem Herrn. Das ist Grundcharakterzug aller Geistgebo-
renen, leben in Christus durch Glauben, ohne Ihn nichts tun. Und
dieses Leben ist ein Leben des Sich-Sterbens in Ihm und des Auf-
erstehens in Ihm. Das heißt: „eine Taufe“. Hier ist nicht die äußere
Taufe gemeint, sondern ihr innerer Gehalt. Wie viele unser getauft
sind, die sind in Christi Tod getauft. So sind wir ja mit Ihm begra-
ben durch die Taufe in den Tod. Und sind wir mit Christus gestor-
ben, so sind wir auch mit Ihm erstanden. Ein Herr, der Jesus Chris-
tus; ein Glaube, das Leben in Ihm; eine Taufe, dass wir nicht uns
selber leben, sondern dem, der für uns gestorben und auferstan-
den ist, in Ihm der Sünde gestorben und der Gerechtigkeit lebend,
das sind die nächsten Merkmale der Gemeine.

Wo wir das sehen, diesen einen Herrn und dieses In-Ihm-Sein
und dieses Ihm Sterben und Auferstehen, da haben wir die Ge-
meine und Glieder von ihr vor uns.

Verklärt der Geist den Sohn, so der Sohn den Vater. Und damit
haben wir ein neues Einheitsmerkmal der Gemeine: „Ein Vater“.

„Ein Gott und Vater unser aller, der da ist über euch
allen und durch euch alle und in euch allen.“ Eph. 4,6

Die Wiedergeborenen in Christus haben den Geist, welcher
ruft:

„Abba, lieber Vater!“ Röm. 8,15

Sie sind in ein geistliches Wesens- und Natur-Verhältnis zum
Vater getreten in Christus. Sie sind Kinder, wirklich echte, rechte,
neugeborene Kinder. Wo dieses Kindschaftsverhältnis zum Durch-
bruch kommt und ein Mensch Gott gegenüber zum rechten, ver-
söhnten, erlösten, einfältig gläubigen Kind wird, da haben wir
Gemeinewesen. Dieses Kindschaftswesen durch den Geist ist ein

237



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

ganz besonderer Wesensstempel. Es ist dem geistlichen Leben al-
les Steife, Geschraubte, Stelzenmäßige genommen; alles Gott nur
Gegenüberstehende ist abgetan; es ist ein köstliches, inniges, eben-
so demütiges als erhobenes geistliches Naturwesen da.

Ich Kind, Gott Vater in Christus. Tief gebückt steht ein solches
Kind; es weiß, was es heißt und was es gekostet hat, dass Sünder
Gottes Kinder werden. Es sieht im Geist die Liebe, welche uns so
selig an sich zieht, und diese Erkenntnis gibt eine tiefe Ehrfurcht
vor dem Vater. Er ist über uns allen. Da stellen wir Ihn hin.

Diese Kinder tragen aber auch das Bild des Vaters in sich im
Sohnesebenbild. Das Gottesebenbild wächst sich durch sie hin aus.
Der Vater ist durch uns alle; man merkt die adelige Geburt durch
ihr ganzes Wesen hindurch ihnen an. Und sie sind nirgends lieber
als im Vater, und der Vater in ihnen. Gemeinschaftsleben, Umgang
mit dem Vater, immer tieferes Erkennen desselben ist ihnen eine
Lust.

Wo solche Kinder in solchem Verhältnis zu Gott dem Vater und
Gottes des Vaters zu ihnen uns entgegentreten, das ist Gemeinewe-
sen.

Und fassen wir’s zusammen, so ist des Dreieinigen Gottwesen
ihnen eingeprägt: Ein Geist, der Geist passionellen Tragens in Hoff-
nung; ein Herr, der Sohn und Sein Sterben und Auferstehen; ein Va-
ter, geborene Ebenbildskinder mit Erbschaftshoffnung. Wo solche
Züge uns entgegentreten, schaut uns ein Stück Gemeine an.

Und wo Gemeineglieder sind, da tragen sie alle diese Merkma-
le, das geht einheitlich durch sie hindurch. Hast du auch davon?
Und kennst du solche Gottgestempelten und liebst du sie? Ein je-
der trägt diese Züge in wunderbarer Eigenart, der eine mehr diese,
der andere mehr jene, aber immer im Grunde alle. Was mag das
für einen herrlichen Leib und Organistnüs geben nach seiner Voll-
endung! Selig und heilig, wer da teilhat! Und der Leib ist da; er ist
im Werden. Die Einheitsmerkmale kannst du da und dort finden.
Herr, kommt auch bald die Stunde der Ausgeburt?

27. Mai 1923
238



Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)!

Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)!

„5,1 So seid nun Gottes Nachfolger als die lieben Kin-
der
5,2 und wandelt in der Liebe, gleichwie Christus uns
hat geliebt und sich selbst dargegeben für uns als Ga-
be und Opfer, Gott zu einem süßen Geruch.
5,3 Hurerei aber und alle Unreinigkeit oder Geiz las-
set nicht von euch gesagt werden, wie den Heiligen
zusteht,
5,4 auch nicht schandbare Worte und Narreteidinge
oder Scherze, welche euch nicht ziemen, sondern viel-
mehr Danksagung.
5,5 Denn das sollt ihr wissen, dass kein Hurer oder
Unreiner oder Geiziger, welcher ist ein Götzendiener,
Erbe hat in dem Reich Christi und Gottes.
5,6 Lasset euch niemand verführen mit vergeblichen
Worten; denn um dieser Dinge willen kommt der
Zorn Gottes über die Kinder des Unglaubens.
5,7 Darum seid nicht ihre Mitgenossen.
5,8 Denn ihr waret vordem Finsternis; nun aber seid
ihr ein Licht in dem Herrn.
5,9 Wandelt wie die Kinder des Lichts, die Frucht des
Geistes ist allerlei Gütigkeit und Gerechtigkeit und
Wahrheit,
5,10 und prüfet, was da sei wohlgefällig dem Herrn.“

Eph. 5,1-10

239



Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)!

„So seid nun Gottes Nachfolger“, Eph. 5,1

ein gewaltiger Auftrag! Kann den ein Mensch erfüllen, selbst
ein wiedergeborener Mensch? Ist das nicht einfach Vermessenheit?
Wo denkt der Apostel Paulus hin, so etwas zu schreiben, so et-
was den Gliedern der Gemeine zuzumuten? Wir armen Sünder
und Stümper, wir Menschen des Stückwerks auf allen Gebieten,
wir können doch niemals Gottes Nachfolger werden!

Höre, wie es der Apostel meint! Das Wort, das er brauchte,
heißt: „Gottes Nachahmer“. Wir sollen also gewissermaßen nach-
ahmen, was Er uns vormacht. Darum redet er uns auch als die
lieben Kinder an und sagt: „Seid Gottes Nachfolger als die lie-
ben Kinder“. Wie nun Kinder den ausgesprochenen Trieb in sich
haben, nachzuahmen, was Eltern und Lehrer ihnen zuvor zeigen,
so haben auch Gotteskinder den Trieb in sich, nachzuahmen, was
Gott ihnen vorgemacht hat. Und wie der Unterricht in wesentli-
chen Stücken darin besteht, dass der Lehrer den Kindern vorzeich-
net, vorerzählt, vorrechnet, was sie dann nacherzählen, nachzeich-
nen und nachrechnen sollen, so soll es auch bei lebendigen Chris-
ten sein. Sie sollen Nachahmer Gottes sein als die lieben Kinder in
allem, was Er ihnen zuvor getan hat.

Und das können wir auch. Wir sollen es ja nur machen als die
lieben Kinder. Wie der Schüler es nicht gleich kann wie der Lehrer,
mit gleicher Kunstfertigkeit und Gewandtheit und Vollkommen-
heit, sondern eben schülermäßig, kindesmäßig, je nach seinem Al-
ter und seinen Kenntnissen, so sollen auch wir kindesmäßig Got-
tes Nachfolger oder Nachahmer sein. So ist’s gewiss keine Über-
hebung und kein Zuviel. Vielmehr erwartet das Gott von uns, so
wir anders Seine wiedergeborenen Kinder sind, dass wir Ihn dar-
stellen in der Welt und vor der Welt. Wohl in der kindlichen Art,
wie wir es vermögen, aber eben doch so, wie wir’s vermögen. Wie
oft hat der Schreiber dieser Betrachtung schon seinen Kindern ge-
sagt: „Kinder, vergesst draußen nicht, dass ihr aus einem gläubi-
gen Haus stammt und dass eure Eltern als gläubige Christen be-

240



Eph. 5,1-10

kannt sind. Macht diesem Namen und Stand keine Unehre. Werdet
unsere Nachahmer! Seid Kinder, rechte, echte Kinder; aber immer
Kinder, die den Heiland und Sein Wort kennen, Kinder gläubiger
Eltern. Handelt nach unserem Vorbild“.

In diesem Sinne ist uns also heute zugerufen: „Seid Gottes
Nachfolger!“. Vergesst nirgends und niemals, ihr Gotteskinder,
dass ihr, wo ihr geht und steht, in allem euren Gott darzustellen
habt. An euch will auch die Welt Gott und den Heiland sehen. Wir
haben’s aber noch ein Stück leichter: Wir sollen nämlich der Welt
Gott zeigen in allen Stücken, in denen Er sich zuvor uns erzeigt
hat. Deswegen führt Paulus als erstes Stück dieses Nachahmens
das an, dass wir wandeln sollen in der Liebe, gleichwie Christus
uns geliebt hat. Also, gleichwie Gott sich uns erwiesen hat, so sol-
len wir Ihn wieder erweisen. Was wir von Ihm erfahren haben und
täglich erfahren, das sollen wir auch in unserem Wandel der Welt
zu erfahren geben. Das dürfte doch wohl nicht zu schwer sein.

Da nennt der Apostel nun als erstes die Liebe, mit der wir in
Christus geliebt sind. Der Heiland hat sich für uns selbst dargege-
ben als Gabe und Opfer, Gott zu einem süßen Geruch. Er lebte ein
Leben völliger Gotthingabe für uns, denn nur so konnte Er unser
Erlöser und Versöhner sein. Und Er hat dieses völlig Gott hingege-
bene Leben schließlich in den Tod gegeben und ins Gericht, dass
Er uns von beiden errettete. Und so hat Er uns geliebt, als wir noch
Feinde waren. Nun seid Gottes Nachfolger! So wie Gott in Seinem
eingeborenen Sohn euch alles gegeben hat, ihr Gotteskinder, Sein
Höchstes und Bestes, und so, wie der eingeborene Sohn sich selber
für euch hingegeben hat, so seid nun auch ihr in der Welt in der
Kraft des Heiligen Geistes. Wandelt als völlig Gott Hingegebene,
als solche, die sich selbst Gott darbringen. Handelt und wandelt
als solche, die nicht aus sich selber und nicht von sich selber leben,
sondern aus dem Herrn und von dem Herrn. Und handelt und
wandelt als solche, die nicht für sich selber leben, sondern für den
Herrn und für die Brüder.

241



Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)!

Das bedeutet natürlich mancherlei Kreuz in dieser selbstgroßen
und sich selbst lebenden Welt. Wie der Heiland in Seinem Leben
für uns aus Passion in Passion ging, so ist es auch bei uns. Wir aber
wissen, was wir Seiner Passion verdanken, dass sie Quelle all un-
seres Friedens und Lebens ist, darum wissen wir auch, dass unsere
Selbsthingabe uns und anderen den reichsten Segen bringen und
vor allem Gott zu einem süßen Geruch sein wird. Es gibt kein häss-
licheres Zerrbild als Gotteskinder mit Eigenleben und Selbstleben.
Seid Gottes Nachfolger! Ihr lebt von dem für euch Gestorbenen;
lasst die Welt von gleicher Liebe, von euch empfangen, leben und
stellt sonderlich im Bruderkreis dieses Füreinander-Leben in seiner
ganzen Schöne dar. Da fehlt uns noch so viel, darum oft auch so
viel Unsegen unter Gläubigen, darum so wenig Christus-Sehen in
der Welt. Auf, Gottes Nachahmer! Wer von einem Selbstopfer lebt,
der soll auch im Selbstopfer leben. Wahre Liebe ist nichts ande-
res als Selbstaufgabe und Selbsthingabe an Gott und Welt. Werdet
Gottes Nachahmer!

Aber Gott hat sich uns nicht nur voll anbetungswürdiger Lie-
be erzeigt in Seinem lieben Sohn, sondern Er hat sich uns auch er-
zeigt in Seiner Heiligkeit und erzeigt sich täglich darin. Wir wissen,
warum der Heiland hat sterben müssen: um unserer Sünde willen!
Wir wissen, woraus uns der Heiland errettet hat: aus dem zukünf-
tigen Zorn, indem Er ihn selber getragen hat. Wir wissen, dass der
Heiland uns nur Retter sein konnte, weil Er keine Sünde getan hat
und kein Betrug in Seinem Munde erfunden ist. Wir kennen als
Gotteskinder die Macht der Sünde und den Ernst des Gerichtes,
wir kennen beide am Kreuz von Golgatha.

Wohlan, so wollen wir auch als solche einhergehen, welche
Sünde, Finsternis, Gericht und zukünftigen Zorn heilig fürchten.
Wir wollen Gottes Nachahmer sein, nicht nur in der Darstellung
Seiner Liebe, sondern auch in der Darstellung Seiner Heiligkeit.
Wir wollen heilige Furcht haben vor jeder Sünde in Werk und Wort.
Hurerei, Unreinigkeit jeder Art und Geiz soll niemand von uns sa-
gen dürfen.

242



Eph. 5,1-10

Auch der Welt Lieblingsdinge, schandbare Worte, Narreteidin-
ge, losen Scherz wollen wir für unziemlich halten. Danksagung
und was lieblich zu hören ist, sei unsere Art. Und da soll uns nie-
mand irre machen mit eitlen Worten und uns Solches als zu streng
oder zu heilig und überfromm vorhalten. Wir wissen aus Erfah-
rung, dass es einen Zorn und ein Gericht Gottes gibt und dass
Hurer, Unreine und Habsüchtige ihm verfallen sind. Darum haben
wir heilige Angst davor und scheiden uns von diesen Dingen und
von denen, die sie treiben. Ja, Gottes Nachfolger! Kinder Gottes
sind ebenso Künder der Heiligkeit wie der Liebe Gottes. Und wenn
solche heilige Furcht in der Welt wieder Passion bringt, so wissen
wir wiederum, dass der Passionsweg der Weg zur Erbschaft im
Reich Christi und Gottes ist.

Durch die Passion des Heilandes ist der Weg frei gemacht wor-
den für die ganze Fülle Seiner Geistessegnungen jetzt und bis in
die Ewigkeit hinein. Erst nach Golgatha konnte Er erhöht werden
und erst danach Seinen Geist ausgießen und im Heiligen Geist die
Frucht Seines ganzen Lebenswerkes. Und das ist nun eine weite-
re tägliche Erfahrung, welche wir von Gott in Christus machen.
Wir genießen die Frucht Seines Lebens. Wir haben im Geist die
Wiedergeburts- und Sohnschafts-Gnade, sind anstatt Finsternis ein
Licht in dem Herrn. Wir dürfen täglich nehmen Gnade um Gnade,
allerlei Gütigkeit, Gerechtigkeit und Wahrheit. So wollen wir Got-
tes Nachahmer sein! Wir wollen Licht, Leben und Wärme in diese
finstere, kalte Welt hineinfluten lassen; wir wollen ihr gerne die
Früchte unseres Geisteslebens in allerlei Gütigkeit, Gerechtigkeit
und Wahrheit zukommen lassen.

Und wenn sie uns trotzdem nicht mag und liebt, so wollen wir,
so weh es uns tut, trotzdem unsere Früchte zu genießen geben,
wie das unser Heiland auch uns tut. Jeder Apfelbaum, welcher den
Menschen seine Früchte gibt, muss die Passion durchmachen, dass
man sie ihm nimmt und meistens nicht dankt. Dennoch aber trägt
er immer wieder, selbst wenn böse Buben sie ihm wegreißen.

243



Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)!

Seid Gottes Nachahmer als die geliebten Kinder! Ihr genießt
so viel unverdienterweise, ihr Kinder Gottes; wollt ihr nicht auch
darin Zeugen des Herrn sein?

Herbei, ihr Gläubigen! Wie präsentiert ihr euren Gott und Hei-
land in der Welt? Wisst ihr bloß zu rühmen und zu sagen, wieviel
ihr täglich, zeitlich, ewig an Ihm habt? Wollt ihr nicht der Welt von
euren Gotteserfahrungen zu schmecken geben? Seid ihr passions-
scheu, weil’s nicht ohne Sterben geht? Dann wäret ihr des Gekreu-
zigten nicht wert! Auf, ihr geliebten Kinder, seid Gottes Nachfol-
ger!

23. März 1919

244



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

„5,22 Die Weiber seien untertan ihren Männern als dem
Herrn.
5,23 Denn der Mann ist des Weibes Haupt, gleichwie
auch Christus das Haupt ist der Gemeinde, und er ist
seines Leibes Heiland.
5,24 Aber wie nun die Gemeinde ist Christus untertan,
also auch die Weiber ihren Männern in allen Dingen.
5,25 Ihr Männer, liebet eure Weiber, gleichwie Christus
auch geliebt hat die Gemeinde und hat sich selbst für
sie gegeben,
5,26 auf dass er sie heiligte, und hat sie gereinigt durch
das Wasserbad im Wort,
5,27 auf dass er sie sich selbst darstellte als eine Ge-
meinde, die herrlich sei, die nicht habe einen Flecken
oder Runzel oder des etwas, sondern dass sie heilig
sei und unsträflich.
5,28 Also sollen auch die Männer ihre Weiber lieben
wie ihre eigenen Leiber. Wer sein Weib liebt, der liebt
sich selbst.
5,29 Denn niemand hat jemals sein eigen Fleisch ge-
hasst; sondern er nährt es und pflegt sein, gleichwie
auch der Herr die Gemeinde.
5,30 Denn wir sind die Glieder seines Leibes, von sei-
nem Fleisch und von seinem Gebein.
5,31 »Um deswillen wird ein Mensch verlassen Vater
und Mutter und seinem Weibe anhangen, und wer-
den die zwei ein Fleisch sein«.
5,32 Das Geheimnis ist groß; ich sage aber von Chris-
tus und der Gemeinde.

245



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

5,33 Doch auch ihr, ja ein jeglicher habe lieb sein Weib
als sich selbst; das Weib aber fürchte den Mann.“

Eph. 5,22-33

Von der Ehe und von der Gemeine handelt unser Text. Zwei
Dinge stellt hier der Heilige Geist zusammen, welche nach der na-
türlichen Vernunft himmelweit geschieden scheinen. Die Ehe ist
doch eine vollständig diesseitige Zeitsache, welche mit dem Tod
endet; und die Gemeine ist eine vollständige Ewigkeitssache, wel-
che mit dem Tode Christi anfängt und sich in der Erstauferstehung
vollendet, also aus dem Tod heraus. Die Ehe ist ein rein menschli-
ches Verhältnis, d. h. ein solches zwischen Mensch und Mensch;
die Gemeine aber ist ein durch und durch göttliches Verhältnis
zwischen dem ewigen Gottessohn und zwischen Ewigkeitsmen-
schen. In der Ehe werden Kinder geboren, und zwar zunächst für
diese Welt; in der Gemeine Gotteskinder aus der Welt heraus für
die zukünftige Welt. Wie können zwei so verschiedene Dinge zu-
sammengestellt, ja aufs engste verbunden und eines zu des ande-
ren Abbild und Vorbild gemacht werden?

Ja, sie gehören zusammen und sind im Grund und Wesen eines.
Die Gemeine ist gar nichts anderes als eine Ehe: Christus der Mann,
die Gläubigen das Weib. Die ganze Bibel ist ein Buch von der Braut-
werbung des himmlischen Mannes, des Sohnes Gottes, um Seine
Braut. Und die Bibel ist das Buch von der Zubereitung der gewon-
nenen Braut für den Mann, dass sie ihm ein rechtes, bräuchliches
Weib werde. Und die Bibel schließt fast wie ein Roman früherer
Zeit und ist doch alles, nur kein Roman, aber sie schließt mit der
Hochzeit des Lammes und sieht in ihrem vorletzten Kapitel die
Gemeine, das neue Jerusalem, herabfahren als eine nun bereitete
und für ihren Mann geschmückte Braut.

246



Eph. 5,22-33

So ist die Gemeine eine Ehe, eine rechte Ehe, man könnte fast
sagen die Ehe, für welche die irdische eben ein Abbild und Vorbild
ist. So steht dein Heiland zu dir wie ein rechter Mann zu seiner
Frau, und so sollst du zu deinem Heiland stehen wie eine rechte
Frau zu ihrem Mann, und zwar in allen Stücken.

Wie aber die Gemeine eine Ehe ist mit Christus, so ist die Ehe,
nämlich die Ehe gläubiger Menschen, eine Gemeine im kleinen.
Sie hat das gleiche Wesen, die gleichen Grundlagen, den gleichen
Zweck und das gleiche Ziel und darum die gleichen göttlichen
Grundordnungen wie die Gemeine. Hören wir davon näher. Zu-
nächst aber noch einige Grundwahrheiten zuvor. Aus der in unse-
rem Text vorliegenden, vom Heiligen Geist gegebenen Verbindung
von Ehe und Gemeine tun wir zuvörderst wieder wichtige Blicke
in den Rat Gottes.

Wie deutlich und klar ist es wieder, dass der Rat Gottes in die-
sem Äon nur auf ein auserwähltes Weib geht. Gleichwie ein Mann
aus allen Frauen der Welt sich eine aussucht und sie sich ganz zu
eigen nimmt, so sucht sich der Herr aus allen Nationen der Erde
jetzt ein Eigentumsvolk, das Ihm sonderlich verbunden ist wie ei-
ne Frau mit ihrem eigenen Mann. Und dazu hat, was gläubig ist,
jetzt Gehilfe zu sein, auf dieses Ziel hat es hinzuarbeiten.

Jedes andere Ziel ist falsch und gebiert auch die verkehrtesten
Arbeitsmethoden. Alles Gerichtetsein auf die ganzen Völker und
Nationen, auf das sogenannte Volksganze, geht am Rat Gottes vor-
bei. Gleichwie sich erst nach geschlossener Ehe der weitere Famili-
enkreis bildet, so kann sich auch erst nach geschlossener Ehe zwi-
schen Christus und seiner Gemeine der Nationen-Familienkreis
bilden. Diese Ehe ist aber noch nicht geschlossen. Die Hochzeit
des Lammes steht noch aus. Wenn sie auch vielleicht vor der Tür
steht und näher ist, als wir glauben, so ist sie doch noch nicht da.
Erst nach ihrem Vollzug kann die große Nationen-Völker-Familie,
das eigentliche Königreich Christi, sich bilden, und zwar, wie al-
les Göttliche, in einem stufenförmig wachstümlichen Gang, dessen
erster Haushaltungskreis das Tausendjährige Reich ist.

247



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

Wer jetzt schon eine christliche Volks- oder Völker-Familie
schaffen will, ehe die Ehe überhaupt geschlossen ist, der greift Gott
vor und arbeitet vergeblich.

Das ist der große Unterschied, in welchem alle, welche der Of-
fenbarung Gottes glauben, zu denen stehen, welche wohl in man-
chen Linien biblisch-positiv, aber doch immer gegen die Bibel aufs
Volksganze gerichtet sind. Diese müssen dann ganz natürlich auch
zu allerlei Mitteln in ihrer Arbeit greifen, die widerbiblisch sind,
wie Frauenwahlen, Kirchenkompromisse mit dem Unglauben und
anderes mehr, weil eben ihre Linie nicht biblisch ist. Warten wir
doch, bis die Ehe geschlossen ist, und lassen wir uns zubereiten
mit der Braut auf den Hochzeitstag, das ist das jetzt Gegebene; das
andere wird dann schon kommen. Prüfen wir doch selbst, ob unser
Text hier nicht klipp und klar redet mit seiner Gleichstellung von
Ehe und Gemeine.

Und wie wichtige Blicke kriegen wir doch von da aus. Da se-
hen wir hinein, was das heißt, mitherrschen, König und Priester
sein, zum völligen Ebenbild Christi durchgedrungen, wenn Sein
Tag erschienen ist, und da dürfen wir Mittler Seiner Segnungen
sein. Auch verstehen wir jetzt die Stellung der Massen der Natio-
nen im Reich Gottes, wenn einst ihre Zeit gekommen ist. Sie haben
eine Stellung wie die Kinder in der Familie. Das ist eine Stellung
unter dem Gesetz, geleitet von dem Mann und dem Weib. Wir ver-
stehen jetzt, warum Paulus in unserem Text sagt:

„Das Geheimnis ist groß; ich sage aber von Christus
und der Gemeine.“ Eph. 5,32

Wie wir aber grundlegende Blicke tun aus dieser Zusammen-
bindung von Ehe und Gemeine ins Wesen der Gemeine und dieses
Äons und auch für unsere Reichgottesarbeit die rechten Grundli-
nien gewinnen, so ergeben sich auch helle Blicke in das Verhältnis
von Mann und Frau überhaupt. Nur eines sei herausgegriffen. Bei
der Gemeine ist das Weib aus dem Mann geboren. Ausdrücklich
weist unsere Stelle darauf hin, wenn sie sagt:

248



Eph. 5,22-33

„Wir sind Glieder Seines Leibes, von Seinem Fleisch
und von Seinem Gebein.“ Eph. 5,30

Und aus dieser Grundtatsache zieht der Apostel die wichtigs-
ten Linien für die Ehe. Er sagt:

„Um deswillen wird ein Mensch verlassen Vater und
Mutter und seinem Weibe anhangen, und werden die
zwei ein Fleisch sein.“ Eph. 5,31

Diese ganze Stelle weist deutlich zurück auf 1. Mo. 2, wo uns
die Tatsache freiweg geoffenbart ist, dass auch das irdische Weib
aus dem Mann genommen ist, wie die Gemeine aus dem für
uns dahingegebenen und nun verklärten Fleisch und Blut Chris-
ti durch den Heiligen Geist. Da sehen wir also, dass die Form der
Ehe, wie sie jetzt ist, nicht das Ursprüngliche war, sondern dass das
Weib erst im Mann war und dann gewissermaßen aus ihm gebo-
ren, besser gesagt genommen wurde. In dieser Offenbarungstatsa-
che liegen die Grundlinien für die Ehe und für das Verhältnis von
Mann und Frau beschlossen. Wer hierhinein keinen Einblick hat,
wird die jetzigen ehelichen Linien im Untertansein und Liebhaben
nie in ihrer göttlichen Größe, Tiefe, Weisheit und Liebe verstehen.
Schon das eine Wort, das unser Text aus 1. Mo. 2 nimmt:

„Es werden die zwei ein Fleisch sein“, Eph. 5,31

wird ohne diesen Blick völlig verschlossen bleiben. Jetzt ver-
stehen wir’s, sie sollen allewege so leben, als ob sie noch in einem
Leibe wären. Darum heißt auch das Weib in unserem Text das ei-
gene Fleisch des Mannes.

„5,28 Die Männer sollen ihre Weiber lieben als ihre
eigenen Leiber. Wer sein Weib liebt, der liebt sich
selbst.
5,29 Niemand hat jemals sein eigenes Fleisch gehasst,
sondern er nährt es und pflegt es, gleichwie der Herr
die Gemeine.“ Eph. 5,28-29

249



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

Das geht alles auf jenes Urverhältnis, da Mann und Weib noch
in einem Leibe waren, zurück. Anders ist es gar nicht zu verste-
hen. Und daraus kommen nun die großen Gleichheitslinien von
Ehe und Gemeine, denn dieses Auseinander-gekommen-Sein ist
schon eine solche Gleichheitslinie.

Wie ist es nämlich zu diesem Zustand gekommen, dass Mann
und Weib nebeneinander sind und nun in der Ehe wieder die Ver-
einigung suchen und herstellen? Das ist durch die Sünde gekom-
men. Hier liegt eine grundmäßige Gleichheitslinie von Ehe und
Gemeine. Beide haben die Sünde zur Voraussetzung. Das darf na-
türlich nicht falsch verstanden werden, etwa gar dahin, als ob die
Ehe Sünde wäre; das sei ferne. Ehe und Gemeine sind herrliche
Gottes- und Gnaden-Haushaltungen, aber sie wären nicht so, wie
sie sind, ohne die Sünde.

Nehmen wir zuerst die Gemeine. Das Verhältnis des Sohnes
Gottes zu dem Ihm ebenbildlichen Menschen, als dieser noch in
herrlicher Männlich-Weiblichkeit dastand, war ein anderes als es
jetzt ist. Der ursprüngliche Mensch hätte in freier Hingabe an den
Sohn Gottes in Ihm von Stufe zu Stufe verklärt zur völligen Glei-
che des Sohnes Gottes hinanwachsen können und sollen und hätte
so seine Aufgabe vollführt, Satan zu überwinden mit all seinen En-
geln.

Dieses Verhältnis hat sich durch die Sünde, deren Anfang die
Trennung der Geschlechter war, grundmäßig geändert. Der Sohn
Gottes muss nun den gefallenen Menschen erst aus der Hand Sa-
tans und der Knechtschaft des Todes herausreißen. Er muss in un-
beschreiblicher Liebe zu diesem Seinem ungehorsamen Ebenbild
sich hingeben in Fleisch, Sünde und Tod. Er tat es, ohne von einem
derselben überwältigt zu werden, und hat so die ewige Erlösung
erfunden.

Aber Er muss es erfahren, dass die Masse lieber sich und die
Welt als Ihn will. So kann Er zu Seinem Eigentum, zu Seinem Leib
sich nur eine Auswahlgemeine erwerben.

250



Eph. 5,22-33

Nur ihre Glieder gehen in völliger Dankbarkeitshingabe des
Glaubens und der Liebe in Ihn ein und Er in sie. Und alle, die es
tun, sind zerbrochene und gerettete und geheiligte Sünder. So hat
die Gemeine die Sünde zur Voraussetzung, und das wunderbare
Verhältnis von Christus und Seinen Gläubigen hat seine ganze Tie-
fe eben durch die Sünde: Sie hat die Mannesliebe des Sohnes zur
machtvollsten Offenbarung gebracht, und sie kettet die Gläubigen
so unlöslich an Ihn wie in einer Ehe. Die Sünde ist darum nicht
notwendig, sie ist und bleibt Schuld des Menschen, aber sie ist von
Ewigkeit her in den vorausschauenden Rat Gottes hineingewirkt.
Gott sah sie und rechnete mit ihr.

So ist’s auch mit der Ehe, sie hat auch die Sünde zur Voraus-
setzung. Darum ist sie eben nicht, wie gewöhnlich gesagt wird,
Schöpfungsordnung; das ist ganz falsch, die Ehe ist Gnadenord-
nung. Sonst könnte sie doch nicht mit der Gemeine verglichen wer-
den. Die Gemeine ist doch Gnadenordnung und nicht Schöpfungs-
ordnung. Dadurch ist viel verwirrt worden, dass man die Ehe als
ursprüngliche Schöpfungsordnung ansah und ansieht, anstatt als
durch die Sünde notwendig gewordene Gnadenordnung. Ja, Got-
tesordnung ist sie, heilig und hehr, aber in der Gnadenlinie.

Die Ehe, wie sie jetzt ist, hat Adams Fall in seinem Verlangen,
das Weib außer sich zu haben, und Evas und Adams Übertretung
zur Voraussetzung. Und die Linien, welche Gott jetzt der Ehe derer,
welche Ihm glauben wollen, gesetzt hat, sind lauter Gnadenlinien.
So müssen gläubige Männer und Frauen das auffassen, was die
Bibel von Untertansein und Lebens- und Liebeshingabe sagt. Es ist
Gnade für die Frau, dass ihr Gott diese Linie gegeben hat, und es
ist Gnade für den Mann, in dieser christusgleichen Linie gehen zu
dürfen.

Gleichwie aber Gemeine und Ehe die Sünde zur Voraussetzung
haben, so haben sie auch die Sündenüberwindung zum Zweck und
Ziel. Das sagt unser Text klipp und klar, dass der Heiland Seine
Hingabestellung zu den Gläubigen dazu einnehme, dass Er sich
selbst darstellte eine Gemeine, die herrlich sei, die nicht habe einen

251



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

Flecken oder Runzel oder des etwas, sondern dass sie heilig sei und
unsträflich; und zwar tut Er dies vom Wasserbad im Wort, von der
Taufe an bis zur Vollendung. Ja, das bezweckt Seine ganze Hinga-
be ins Fleisch, ins Kreuz, in den Tod, und jetzt Seine Liebeshingabe
im Heiligen Geist zur Mitteilung der vollbrachten Erlösung. Und
die Gemeine weiß ganz genau, dass sie nur darum so fest an ihrem
Heiland hängt und sich ganz Ihm unterstellt, damit sie gerettet,
geheiligt und vollendet werden kann. Sobald wir unter dem Herrn
vorgehen, nicht völlig in Ihm bleiben, sind wir der Sünde und Sa-
tan preisgegeben. Nur in Ihm sind wir beschirmt und geschützt,
können wir bewahrt und gebaut werden. Und das Ziel ist, dass wir
Überwinder werden und herankommen zur vollendeten Ebenbild-
lichkeit Jesu und so tüchtig seien, Werkzeuge und rechte Gliedma-
ßen zu sein zur Durchführung der völligen Erlösung. Er bringt uns
auf diesem Weg hinan zum vollkommenen Mannesalter, d. h. zu
der ihm ebenbildlichen, vollkommenen Männlich-Weiblichkeit, in
welcher wir dann geeignet sind, Seine Offenbarungsträger zu sein.
Das ist aber, was verloren war.

Ganz dasselbe Ziel hat im Einzelnen und Kleinen die Ehe. Auch
sie soll ein Gefäß sein zur Überwindung der Sünde und Satans,
zur Tüchtigmachung von Mann und Frau im Kampf gegen Satan
und Sünde, indem in dieser engen Verbindung eines dem ande-
ren mit seiner eigentümlichen Gabe Handreichung tut. Und auch
die Ehe soll ihr Teil beitragen gerade in diesem steten und engsten
Einwirken von Mann und Frau aufeinander, dass sich die göttliche
Männlich-Weiblichkeit wieder herausbilde, welche nach dem Tag
des Herrn der Charakter der Wiedergeborenen sein wird und in
welcher sie tüchtig sind zu ihrer Ewigkeitsaufgabe.

Es ist klar, dass dieses Ziel auch im ledigen Stand in der inni-
gen Lebensgemeinschaft mit dem Herrn selbst ebensogut erreicht
wird, aber der Ehestand ist eine ganz besonders tüchtig machen-
de Schule dazu. Jeder muss hier nach seiner besonderen Führung
gehen, ob ledig, ob in der Ehe. Ledig, allein in Christus, kann es
evangelischer gehen; die Ehe ist eine zuchtmäßige Gesetzesschule.

252



Eph. 5,22-33

Es sind aber ganz wenige, welche die Gnade haben, rein evan-
gelisch in Christus hinanzuwachsen, die allermeisten brauchen die
Gesetzesschule der Ehe mit ihren Sorgen und ihrem Kreuz. Das ist
aber die Erfahrung der Ehe: Je tüchtiger und in ihrer Linie gehen-
der die Frau ist, also eine rechte Mutter und Frau, um so gerüsteter
wird der Mann zu seinem Lebenskampf auf der einen Seite, um
so abhängiger aber auch vom Weibe wird er auf der anderen Seite,
und das ist die Ausbildung des Weiblichen in ihm. Und wiederum
lehrt die Erfahrung: Je weiblicher in ihrer Linie die Frau ist, um
so mehr kann und darf sie dem Mann sein, um so tiefer wächst
sie in seine Aufgaben mit hinein, aber immer hinter ihm, und so
eben wird sie immer männlicher. So ist die Ehe eine rechte Schu-
le zur Männlich-Weiblichkeit und zur Aufhebung des satanischen
Grundschadens, der einst nach 1. Mo. 2 angerichtet worden ist.

Zur kräftigen und zielsicheren Durchführung dieses Seines Pla-
nes hat nun Gott der Ehe zwei gar gnadenreiche, herrliche Grund-
linien gegeben. Und auch hierin gehören Ehe und Gemeine wieder
zusammen; sie haben die gleichen Ordnungen. Der Heiland ist das
liebeshingegebene Haupt des Weibes, nämlich der Gemeine. Er hat
sich für sie hingegeben und gibt sich fortwährend für sie hin. Er
ist ihr durchs Wort und durch den Heiligen Geist und durch Sei-
ne Führungen alles. Er ist ihr Retter, ihr Bewahrer, ihr Heiliger, ihr
Vollender. Und die Gemeine ist Ihm völlig untertan. Sie ist ganz
in Ihm, geht stets hinter Ihm, tut nichts ohne Ihn, begibt sich der
ganzen Selbständigkeit. Sie weiß, nur auf diesem Wege kann sie ihr
Ziel erreichen. Er aber zieht sie immer mehr heran zu sich, bis Er sie
an Seinem Tage ohne Runzel und Flecken, wie Er selbst ist, gleich-
berechtigt neben sich stellt und braucht zu Seinen großen Ewig-
keitsaufgaben.

Dies sind die Linien auch für die Ehe.
Die Frau ganz im Mann, hinter dem Mann, seinen Willen

ehrend, anerkennend und achtend. Nie selbstherrschend vorne
draus, sondern untertan in allen Dingen, wie unser Text sagt.

253



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

Und die Männer für ihre Frauen den Kampf aufnehmend, den
Lebenskampf sowohl wie jeden anderen Kampf, immer bereit, für
sie das Leben einzusetzen bis zum Tod, als Haupt in fürsorgender,
schirmender, leitender und führender Liebe sorgend.

Dabei aber das Weib, gleichwie Christus die Gemeine, immer
heranziehend, an allem beteiligend, sie immer mehr mit ihren Ga-
ben in Mitwirkung ziehend. Dabei aber er immer voraus den größ-
ten Kampf kämpfend, nach außen aktiv; die Frau das Schwere,
das Passive in der Stille tragend. So allein bleibt das Weib und
die Menschheit vor neuen Angriffen Satans bewahrt. Sobald die
Ehe diese Linie verlässt, kriegt Satan Herrschaft und Raum wie in
1. Mo. 3.

Um des Schutzes des Weibes willen und um der Kraft des Man-
nes willen ist solches geordnet. Denn nur der von der Frau stets
im Verborgenen getragene Mann ist der kräftige und aktionsfähi-
ge. Das lehrt die Erfahrung tausendfach. Einen Rückhalt muss der
Mann haben für sein Kampfesleben, und das ist das Weib in seiner
stillen Untertänigkeit. Ein herrschsüchtiges Weib kann das nie sein
noch werden.

Und wie sind diese Linien dazu angetan, beiden Teilen die Ich-
heit zu nehmen, was ja das Vornehmste für das ewige Ziel ist. Der
Weg des Untertanseins unter den Mann, wie ist er ein Zerbruchs-
weg des weiblichen Ich; und der Weg der völlig sich hingebenden
Liebe, wie ist er ein Zerbruchsweg für den so gern herrischen und
tyrannischen Mann!

Und diese Zerbruchswege werden noch tiefer, wo nicht beide
Teile im Herrn sind. Wenn da der gläubige Teil auf seinem Wege
bleiben will, hat er viel Selbstverleugnung nötig. Aber das alles ist
gerade der Weg zum Heiland und im Heiland. Je zerbrochener, um
so mehr braucht man Ihn. Und so ist die Ehe, auf diesen Linien
geführt, ein täglicher Zuchtmeister auf Christus.

254



Eph. 5,22-33

Rückt die Ehe aus diesen Linien heraus, was sie in unseren
Tagen im weitesten Maße tut, dann ist Satan Tür und Tor geöff-
net. Dann muss es mit Riesenschritten zu seiner endgültigen Herr-
schaft kommen, zum furchtbarsten Fluchverderben der Menschen.

Drum, ihr Gläubigen, haltet die Linien; haltet sie unentwegt;
haltet sie auch, wo es Kampf und Sterben bedeutet! Auf diesen
Linien allein wird die Ehe eine Schule der Gemeine werden, in-
dem sie viele in Christus tüchtig macht für Seinen Leib an Seinem
Tag. Nur in den Linien der Gemeine ist eine Ehe ewigkeitsgeseg-
net; nur auf den Linien der Gemeine dient sie dem Rat und Plan
Gottes zur Überwindung der Welt und des Bösen. Möchten recht
viele auf dem ehelichen Wege in Christi Linien für die Gemeine
reif werden, dann wären sie am herrlichsten verbunden: Ehe und
Gemeine!

21. Aug 1921

255



Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4)

Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4)

„6,1 Ihr Kinder, seid gehorsam euren Eltern in dem
Herrn, denn das ist billig.
6,2 »Ehre Vater und Mutter«, das ist das erste Gebot,
das Verheißung hat:
6,3 »auf dass dir’s wohl gehe und du lange lebest auf
Erden.«
6,4 Und ihr Väter, reizet eure Kinder nicht zum Zorn,
sondern zieht sie auf in der Vermahnung zum Herrn.“

Eph. 6,1-4

In großen, gewaltigen Geisteslinien zeichnet der Apostel das
Verhältnis von Kindern und Eltern in der gläubigen Gemeine. Die-
ses Verhältnis ist ja nicht leicht. Wo gläubige Eltern sind oder wo
auch nur eines der Eltern gläubig ist, da stehen sich im Verhältnis
von Eltern und Kindern Geist und Fleisch gegenüber. Sind Eltern
gläubig, so ist da Geist; die Kinder aber sind von Natur Fleisch vom
Fleisch. So wird in einem Haus, wo der Glaubensgeist ein Eltern-
herz oder beide erfasst hat, der Kampf zwischen Geist und Fleisch
in irgendeiner Form gekämpft.

Wohl sagt Paulus in 1. Kor. 7, dass die Kinder der Gläubigen
heilig seien, das heißt aber nicht, dass sie gläubig seien, sondern sie
sind nur einbezogen in den Heiligkeitsbereich des Herrn. Das ist
ähnlich, wie die Sieben, welche mit Noah gerettet wurden, einbe-
zogen waren in den Heiligkeitsbereich Gottes. Was zu einem Heili-
gen Gottes gehört, ist durch ihn und in ihm in das Heiligkeitswesen
des Herrn hineingezogen. Es werden die göttlichen und ewigen
Linien an solchen und auf solche wirksam in sonderlicher Weise.
Schon eine gläubige Mutter, wenn ihr der Herr ein Kind schenkt,
steht mit dem Kind, noch ehe es geboren ist, in dem Herrn. Es ist
auch ein natürliches Kind, Fleisch vom Fleisch, aber doch unter
den Wirkungen des Herrn-Wesens.

256



Eph. 6,1-4

Kinder gläubiger Eltern kommen schon vor der Geburt und
nach der Geburt immer und überall in Berührung mit dem Herrn.
So sind sie in Seinen Heiligkeitsbereich hineingezogen.

Solche Kinder sind wie alle Kinder unter das Gesetz der Sünde
und des Todes geboren, aber sie stehen gleich in Verbindung mit
dem Gesetz des Geistes, das da lebendig macht in Christus Jesus.
Ob sie es annehmen, ist eine andere Sache, aber sie lernen es ken-
nen, und die Geisteswirkungen sind an ihnen wirksam. Es ist aber
oft ein großer Kampf zwischen Fleisch und Geist zu kämpfen in
gläubigen Häusern. Darum ist nun das Verhältnis von Eltern und
Kindern ein ganz besonderes, wo der Glaube im Elternteil herr-
schend ist.

Kraft des Heilig-Seins der Kinder kommen sie gleich von Ju-
gend an mit dem lebendigen Glauben in Berührung. Lebendig
gläubige Eltern stehen ja in der Gemeine der Gläubigen, und da
werden die Kinder hineingestellt. Sie wachsen sozusagen mitten
unter den Gläubigen auf. Darum finden wir die Kinder in unserem
Text auch in der Gemeine. In seinem Gemeinebrief an die Ephe-
ser redet der Apostel die Kinder an: „Ihr Kinder, seid gehorsam!“.
Also sind die Kinder auch dagewesen. Wie alt die Kinder waren,
spielt hier nicht die erste Rolle. Sie können von den Kleinsten an
bis hin zu den Jünglingen und Jungfrauen hier umfasst werden. Es
gehört alles herein, was eben noch im Kindesverhältnis steht. Und
in der Gemeine finden wir diese Kinder. Mitten unter den Gläubi-
gen leben und wesen sie. Das ist gerade das Große, das Besondere
dieser Kinder, dass sie in der Gemeinschaft der Gläubigen und da-
mit unter dem Gesamt-Geistes-Einfluss der gläubigen Gemeinde
stehen. Das ist ein Stück ihrer Heiligkeit.

Und all diesen Kindern ist der Epheserbrief mit vorgelesen
worden. Und der Epheserbrief ist einer der schwersten apos-
tolischen Briefe. Aber Kinder haben ja bekanntlich ein ganz beson-
deres Verständnis. Kinder nehmen eben das Kindliche aus den ge-
waltigen Mannesworten des Apostels.

257



Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4)

Und dann kam im Briefe auch der Teil, der sie anging, der
Teil, der anhob mit den Worten: „Ihr Kinder“. Manche zerbrechen
sich die Köpfe, ob diese Kinder in der damaligen Ephesergemei-
ne getauft waren oder nicht. Das ist müßig. Es steht eben nicht da.
Wir glauben nicht. Die erste Gemeine hatte die Großtaufe. Paulus
knüpft auch die Erziehung der Kinder durchaus nicht an die Tau-
fe an wie wir heutzutage. Wenn er das getan hätte, so hätte er es
auch sagen müssen. Ihm war es offenbar genug, dass die Kinder
im Heiligungsbereich des Wortes Gottes standen. Nahmen sie es
an, so konnten sie jederzeit Glieder der Gemeine werden.

Der Apostel stellt auch diese Kinder einfach voll und ganz un-
ter das Gesetz, wie wir aus unseren Versen ersehen. Da gehörten
sie hin als natürlich geborene Menschen, die mit der Glaubensge-
meine in Berührung waren.

„Ihr Kinder, seid gehorsam euern Eltern.“ Eph. 6,1

Das ist die rechte Linie in dem Herrn. Und das heißt so viel:
Wo der Herr und Sein Geist regieren, in gläubigen Häusern und
in gläubigen Kreisen, darf es für Kinder und junge Leute nur eine
Richtlinie geben, und das ist: der Gehorsam.

• Solches ist klar unter dem Herrn, der gehorsam war bis zum
Tod am Kreuz.

• Solches ist klar im Rahmen der Glaubensgemeine, deren
Glaube der geistgewirkte Gehorsamsweg in Christus Jesus
ist. Lebendiger Glaube ist der Zerbruch des Eigenwillens und
Eigenweges und das völlige Eingehen in der Kraft des Geis-
tes in Jesu Willen und in Jesu Wege.

Das müssen nun die heranwachsenden Kinder auf dem Weg
des Gehorsams lernen. Ob freilich das ihnen auferlegte Gesetz ih-
nen den Willen bricht, das ist eine andere Frage.

Gegenüber dem Gesetz und dem verlangten Gehorsam gibt es
immer eine dreifache Stellung:

258



Eph. 6,1-4

1. Man kann sich dem Gesetz und Gehorsam ganz entziehen;

2. man kann gehorsam sein und diese gute Stellung sich selbst
zuschreiben und selbstgerecht werden oder

3. man kann endlich unter dem Gehorsam-Verlangen des Ge-
setzes zerbrechen, seinen Ungehorsam und sein ungehorsa-
mes Herz erkennen und nach Heil und Heiland sich ausstre-
cken.

Wir werden mit unseren Kindern, wenn wir sie zum Gehorsam
und im Gehorsam erziehen, diese dreifache Erfahrung machen. Ein
Teil ist und wird böse und unfolgsam; ein Teil wird in sich brav und
folgsam; ein Teil wird arm und zerbrochen und sucht den Herrn
und nimmt Ihn an. So offenbaren sich schon beim Erziehen unter
dem Gesetz die Geister. Es ist natürlich nicht ausgeschlossen, son-
dern erfahrungsgemäß, dass im späteren Leben bei manchen noch
eine Änderung eintritt, aber schon in der Kindheit scheiden sich
die Geister.

Das ist aber die Grundlinie jeder gläubigen Erziehung: Gehor-
sam. Wer nicht gehorchen kann, der kann nicht ein ichzerbroche-
ner Mensch werden, welchen der Geist Christi leiten darf. Geistes-
leitung hat Gehorsamsleitung zur Grundlage. Es kommt oft vor,
dass Menschen im späteren Leben noch zum Glauben kommen,
welche in der Jugend nicht Gehorsam gelernt haben. Diesen sieht
man das wohl an, und es geht ihnen erschwerend nach. Sie müssen
das dann im Glaubensleben nachexerzieren.

Die Richtlinie und Gerechtigkeitslinie des Herrn für die Kin-
der ist Gehorsam. Lasst ihn uns früh einüben. Es hat einmal einer
gesagt, wenn ein Kind nicht bis zur Vollendung des zweiten Le-
bensjahres hin Gehorsam gelernt habe, sei es schon gefehlt. Befehlt
nicht zuviel! Befehlt aber, was sein muss. Und befehlt nur einmal,
und dann muss gehört werden. Befehlt nicht zehnmal und lasset’s
dann doch noch laufen. Haltet scharfe und kurze Zucht. Das muss
das Zeichen von Kindern gläubiger Eltern sein.

259



Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4)

Gläubige Kinder, das kannst du nicht erzwingen; aber gehor-
same und gezogene Kinder, das sollen Gläubige haben. Und wenn
sie trotz Zucht ungehorsam werden, muss das Gericht ersichtlich
sein, das auf die Ungehorsamen ausgeht.

Ihr Kinder aber, die ihr schon erwachsen seid, die ihr schon ur-
teilen könnt, seid aus freien Stücken untertan. Und gar ihr Kinder,
die ihr schon einen Geisteszug habt, seid in der Kraft desselben
einfältig untertan. Seid untertan, nicht nur, wo es euch gefällt, son-
dern auch wo es euch schwerfällt. Höret, wie der Apostel Paulus
zieht und mahnt. Er sagt:

„6,2 Ehre Vater und Mutter, das ist das erste Gebot, das
Verheißung hat,
6,3 dass es dir wohl gehe und du lange lebest auf Er-
den.“ Eph. 6,2-3

Es ist Gesetz und hat als solches nur irdische Verheißung. Aber
kannst du das nicht auch brauchen: „dass es dir wohl gehe und
du lange lebest auf Erden“? Gib Gott recht und glaube Ihm, so
wird es sein! Und wer auf dem Weg des Gehorsam-Sein-Wollens
seine Sünde sieht, der kann den völligen Gehorsam lernen. Auf
den Wegen des Ungehorsams wird niemand Gottes Kind und Er-
be. Und auf den Wegen des Ungehorsams findest du auch kein
Gotteskind. Wer unter den Jüngeren schon den Herrn liebt, der sei
untertan in aller Einfalt. Gehorsam ist der Kindesweg, wo Chris-
ti Name genannt wird. Widermaulen, sich auflehnen, alles besser
wissen, murrend und knurrend sein, das sind keine Wege, die mit
Christus sich vertragen. Ihr Kinder, wo seid ihr, wie seid ihr?

Aber allerdings, wenn wir als Eltern solchen Gehorsam ver-
langen, so müssen wir ihn auch ermöglichen helfen. Darum lehrt
Paulus auch die Eltern noch ihre Lektion. „Ihr Väter“, sagt er. Wo
bleiben die Mütter? Haben nicht die Mütter den größern Teil der
Gehorsams-Erziehung der Kinder auf sich? Sind nicht die Väter
meist beruflich fern? Ist das Kind nicht zumeist um die Mutter?

260



Eph. 6,1-4

Die Mütter sind nach biblischer Anschauung in den Vätern mit-
inbegriffen. Für die Bibel ist nach ihrer Grundanschauung die Frau
stets im Mann, wie es uranfänglich war. Darum sollen die zwei
auch nach der Geschlechtertrennung ein Fleisch sein. Die Mutter,
so ist’s, wo Glaube herrscht, soll immer für den Vater stehen. Sie
soll in ernsten Fällen immer auf den Vater hinweisen. Sie soll in ste-
tem Untertansein unter dem Vater stehen, so dass des Vaters Auto-
rität auch in der Mutter stets vor den Kindern steht. Die Mutter soll
auch nie etwas tun oder verlangen von den Kindern, was der Vater
nicht will. Der Vater aber muss stets die Stütze der Mutter sein, ihr
letzter, unbedingter Rückhalt. Vor allem müssen sie beide vor den
Kindern und ihnen gegenüber stets eins sein, sonst gibt’s keinen
Gehorsam. Darum braucht auch nur ein Teil genannt zu sein, der,
welcher die Summe der Verantwortung hat, der Vater.

Da ist nun das erste, dass wir die Kinder nicht zum Zorn reizen
und sie, wie der Kolosser-Brief sagt, nicht scheu machen. Wo Ge-
setz ist und wo Gehorsam des Gesetzes aufgerichtet wird, da gibt
es leicht Zorn. Das Gesetz richtet Zorn an. Da werden zunächst
wir Alten leicht zornig. Wie vielfach wird der Gehorsam von den
Kindern in Zorn und Aufregung verlangt. Dies meist da, wo der
Gehorsam nicht zu rechter Zeit und mit rechtem Ernst aufgerich-
tet wurde. Wieviel wird mit den Kindern in Zorn und Erregung
gehandelt! Das regt dann auch die Kinder auf, sonderlich die grö-
ßeren, und macht sie scheu und verschlossen vor den Eltern.

Heiliger Zorn ist recht, wenn er im Herrn geheiligt ist. Natür-
licher Zorn tut nicht, was vor Gott recht ist. Ein Jammer, wenn
der Kinder Herz vor den Eltern sich verbirgt. Lasst uns Buße tun
über unseren unheiligen Zorn den Kindern gegenüber. Dieser Zorn
wirkt nicht wahren Gehorsam. Da geht’s wie beim Morphium, du
brauchst eine immer größere Dosis. Und reize auch mit dem, was
du verlangst, die Kinder nicht zum Zorn. Sei weise im Gehorsam-
Verlangen und beachte Unterschiede. Du kannst nicht von jedem
Kinde Gleiches verlangen, kannst nicht zu allen Zeiten und in je-
dem Alter des Kindes in gleicher Weise Gehorsam verlangen. Her-

261



Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4)

anwachsendes Alter verlangt freiere Behandlung bei gleichmäßi-
gem Festhalten. Verlange nichts, wovon du von vornherein weißt,
dass es das Kind zur Aufregung bringt. Oder verlange es in der
Klugheit der göttlichen Weisheit.

Wo die Kinder viel erzürnt werden, folgen sie schließlich gar
nicht mehr oder nur widerwillig. Der Friede des Herrn fülle unsere
Herzen bei allem Gehorsam-Verlangen.

„Ziehet sie auf!“ Bedenken wir das Wachstümliche. Anders ist
der Gehorsam der 3jährigen, anders der der 10jährigen, anders der
Gehorsam der 15jährigen und anders wieder das Untertansein der
20jährigen. Der Gehorsam will von Stufe zu Stufe mehr in der Frei-
heit geübt sein. Wer aufzieht, muss auch geben und sich hinge-
ben. Erziehung zum Gehorsam verlangt viel hingebende Liebe, für
jeden geleisteten Gehorsam zum mindesten einen Dank. Keinen
Lohn! Aber Liebe! Ziehet sie auf und wisset, dass der Gehorsam
nicht das Ziel, sondern nur der Weg ist. Das Ziel ist der Herr! Den
Heiland möchten wir ihnen bringen. Da ist der Gehorsam nur die
Zufahrtsstraße.

Darum müssen wir noch zweierlei dabei haben:

1. Übung und

2. Vermahnung des Herrn.

Die Übung ist die Hauptsache. Das ganze Leben, in welches die
Kinder hineingestellt sind, muss eine Übung Christi für sie sein.
Die ganze Lebensordnung in der Regelung im Essen, im Arbeiten,
im Beten, im Bibellesen, der Verkehr mit gläubigen Geschwistern
in der Gemeinschaft und außerhalb derselben, die ganze Art des
Handelns und Wandelns, die ganze Haltung derer im Hause, die
in Christus sind, muss für die Kinder eine Übung, eine Erziehung
zum Herrn sein. In all dem müssen sie Herrenluft atmen. Dann gibt
sich bei Willigen Gehorsam und Glaube. Bei Widerwilligen freilich
nicht; das liegt nicht in unserer Macht. Aber die von Jugend an
laufende Übung ist eine gewaltige erziehende Macht.

262



Eph. 6,1-4

Dazu dann in von Gott gegebenen und heraufgeführten Stun-
den die Ermahnung des Herrn. Nicht zu oft, nicht zu viel, nicht ge-
waltsam, immer in Herrnstunden. Das ist für uns Eltern die Rechts-
linie in dem Herrn. Wir beugen uns und bitten um neue Gnaden
angesichts dieser uns gestellten Heilandslinie.

Nur die menschliche Linie, d. h. die Wege, die von uns in Chris-
tus zu laufen sind, hat der Apostel uns gezeichnet. Die vor Gott
hinlaufenden Wege: unser Gebet, unsere Fürbitte, unsere Beugung
(denn wer beugt mehr als Kinder), unsere tägliche Kraftanzie-
hung aus dem Herrn, hat er uns heute nicht gezeichnet. Sie sind
aber selbstverständlich das Wichtigste, denn ohne Ihn können wir
nichts tun. Wer könnte vom Fleisch zum Geist erziehen? Und das
ist doch der Weg gläubiger Erziehung. Da muss ja Gottes Offenba-
rung und Gnade zwischenhinein fallen, und die will erbeten und
erglaubt sein. Aber unser gläubiges Mitwirken gehört auch hinein,
und das hat Paulus uns heute gezeigt. Der Geist aber schreibe es
uns in Herz und Wesen und richte unter uns auf die Rechtsbahnen
Gottes für Kinder und Eltern.

6. Sept. 1925

263



Die Kraftquellen der Gläubigen (Eph. 6,10-20)

Die Kraftquellen der Gläubigen zur Überwindung im in-
neren und äußeren Lebenskampf (Eph. 6,10-20)

„6,10 Zuletzt, meine Brüder, seid stark in dem Herrn
und in der Macht seiner Stärke.
6,11 Ziehet an den Harnisch Gottes, dass ihr bestehen
könnet gegen die listigen Anläufe des Teufels.
6,12 Denn wir haben nicht mit Fleisch und Blut zu
kämpfen, sondern mit Fürsten und Gewaltigen, näm-
lich mit den Herren der Welt, die in der Finsternis die-
ser Welt herrschen, mit den bösen Geistern unter dem
Himmel.
6,13 Um deswillen ergreifet den Harnisch Gottes, auf
dass ihr an dem bösen Tage Widerstand tun und alles
wohl ausrichten und das Feld behalten möget.
6,14 So stehet nun, umgürtet an euren Lenden mit
Wahrheit und angezogen mit dem Panzer der Gerech-
tigkeit
6,15 und an den Beinen gestiefelt, als fertig, zu treiben
das Evangelium des Friedens.
6,16 Vor allen Dingen aber ergreifet den Schild des
Glaubens, mit welchem ihr auslöschen könnt alle
feurigen Pfeile des Bösewichtes;
6,17 und nehmet den Helm des Heils und das Schwert
des Geistes, welches ist das Wort Gottes.
6,18 Und betet stets in allem Anliegen mit Bitten und
Flehen im Geist, und wachet dazu mit allem Anhalten
und Flehen für alle Heiligen
6,19 und für mich, auf dass mir gegeben werde das
Wort mit freudigem Auftun meines Mundes, dass ich
möge kundmachen das Geheimnis des Evangeliums,

264



Eph. 6,10-20

6,20 dessen Bote ich bin in der Kette, auf dass ich dar-
in freudig handeln möge und reden, wie sich’s ge-
bührt.“ Eph. 6,10-20

Gotteskinder sollen Sieger, nicht Besiegte sein; Gotteskinder
sollen Überwinder, nicht Überwundene sein im inneren und äu-
ßeren Lebenskampf. Die ganze Welt ist voll Erschlagener und Ge-
schlagener. Die Masse der Menschen streckt endlich die Waffen
und muss sie strecken, und wäre es auch nur vor dem letzten
Feind, dem Tod. Wie wenige sind es, welche in der Waffenrüstung
Christi dem Lebensziel zueilen. Die Gläubigen in Christus sollen
solche sein. Woher aber die Kraft nehmen zu solchem Sieg? Wenn
tausend fallen zu meiner Seite und zehntausend zu meiner Rech-
ten, wie soll es mich nicht treffen? Paulus führt uns im Geist an die
Kraftquellen, aus denen der Glaube seine sieghafte Überwinder-
stärke schöpft.

„Seid stark in dem Herrn und in der Kraft Seiner Stär-
ke“, Eph. 6,10

so beginnt er.

So liegt also die Kraftquelle der Gläubigen nicht in ihnen selbst,
sondern in ihrem Herrn. Das ist das Grundlegende. Gläubige sind
Leute, welche im Lichte Gottes erkannt haben, dass sie selbst und
aus ihnen selbst nicht imstande sind, den inneren und äußeren Le-
benskampf sieghaft durchzuführen. Gläubige, wahrhaft Gläubige
sind gebrochene und zerbrochene Leute.

• Wir haben ein Herz, das immer den Irrweg will; wir haben
ein Herz, aus dem arge Gedanken kommen; wir sind von der
Sünde geknechtet.

• Wir haben ein Seelenleben mit ungeordneten, verwirrten und
sich verwirrenden Trieben.

265



Die Kraftquellen der Gläubigen (Eph. 6,10-20)

• Wir haben einen Verstand, der kurzsichtig und der wahren
Weisheit von Natur ermangelnd ist. Je schärfer er ist, um so
törichtere Sachen macht er.

• Wir haben einen Leib, der tausend und abertausend Schwach-
heiten unterworfen ist.

• Unser ganzes Wesen ist dem Tod unterworfen. Unsere Gaben
und Kräfte sind alle mit in dieses Elendswesen einbezogen.
Sie machen uns eine Weile trotzig und im Trotz blind, und
dann verzagt und in der Verzagtheit stockblind.

Das alles erkennt der gläubig gewordene Mensch. Er traut nie-
mand weniger als sich selbst. Die Selbsterkenntnis, je wahrer und
tiefer sie wird, ist die Grundkraftquelle des Kindes Gottes. Alles
Selbstvertrauen ist elender, zum Zerbruch führender Betrug. Da-
für sind all die Völker und die übergroße Zahl der einzelnen ein
schlagender Beweis.

Der Glaubende spricht: „Ich bin elend, arm, blind und bloß“
(vergleiche Offb. 3,17). Er glaubt das Wort:

„Alles Fleisch ist wie Gras und alle Herrlichkeit der
Menschen wie des Grases Blume.“ 1. Petr. 1,24

Darum kann er nicht Fleisch für seinen Arm halten.

Zu solcher Erkenntnis kommt der Mensch nicht von selbst;
nein, er sträubt sich gegen sie von Natur aus. Diese Erkenntnis ist
eine Wirkung der mächtigen Kraft Gottes, die Festungen zerbricht.
Darum, weil sie Wirkung der göttlichen Macht und Kraft ist, liegt
im Eingeständnis dieser Ohnmacht so viel Kraft. Darum sind die
Menschen Besiegte, weil sie sich für stark halten. Und das gibt die
Überwinder, welche ihre Schwachheit und Nichtigkeit erkennen
und anerkennen.

266



Eph. 6,10-20

Darum sagt Paulus:

„Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark.“2. Kor. 12,10

und wiederum:

„Ich will mich am allermeisten rühmen meiner Schwach-
heit, auf dass die Kraft Christi bei mir wohne.“

2. Kor. 12,9

Diese unsere innere Leere und Ausgeleertheit gibt Gott und
dem Heiland Raum in uns. Je mehr jemand in sich selbst ist und
von sich selbst hält, um so weniger kann der Herr in ihm wirken.
Unsere Niederlagen kommen alle aus unserer Eigenkraft und Ei-
genstärke; denke an Petrus in manchen Lagen, sonderlich auch in
Gethsemane. So ist die Grundquelle der Kraft der Gläubigen ihre
tief erkannte Kraftlosigkeit und Nichtigkeit. Sie wirft uns auf den
Heiland und bringt es wachstümlich dahin, dass wir endlich ohne
Ihn nichts mehr tun können und ständig in Ihm sein müssen.

Wir sind stark in dem Herrn und in der Kraft Seiner Stärke.
Unser Herr Jesus Christus ist ja der ins Fleisch gekommene ewige
Gottessohn. Und Er hat in den Tagen Seines Fleisches jede Sünde
sieghaft überwunden; auch alle Leiden, Trübsale, Ängste und To-
desnöte in freiem Gehorsam durchgetragen. Er ist hinabgegangen
in Tod, Grab und Todesreich und sieghaft wieder hervorgebrochen.
Nun wohnt in Ihm die Fülle aller Überwindungskräfte über alles,
was genannt mag werden an inneren und äußeren Kämpfen, und
diese Fülle steht den Gläubigen, den in sich Schwachen und dem
Herrn Hingegebenen, restlos zur Verfügung. Im Heiligen Geiste
teilt der Herr den Gläubigen das Seine mit. So vermögen wir denn
alles durch den, der uns mächtig macht, Christus. Wir können hoch
sein und niedrig sein; wir können übrig haben und können Mangel
leiden; wir sind in allem und zu allem geschickt. Aus Seiner Fülle
nehmen wir täglich Gnade um Gnade.

267



Die Kraftquellen der Gläubigen (Eph. 6,10-20)

Der Heiland wurde versucht allenthalben gleichwie wir, aber
überall, ohne sich zu versündigen. Wie herrlich kann Er uns helfen
in allem, worin wir versucht werden. Jesus Christus, unser Versöh-
ner, Herr, Hirte, Haupt, wie wir Ihn auch nennen wollen, Er ist die
tägliche und stündliche Quelle unserer Kraft. Wer in Ihm ist, des-
sen Angesicht wird nicht zuschanden. Es ist mangelnde Buße und
schwacher Glaube, wenn wir so schwach sind. Er ist stark und im-
mer gleich bereit, uns stark zu machen.

Darum ziehen wir im Glauben Ihn an. Er ist unser Harnisch,
oder, wie es eigentlich heißt: unsere Gesamtrüstung. Weiter unten
in unseren Textversen führt der Apostel die einzelnen Sonderwaf-
fen an, welche der Gläubige in Christus zu seinem Kampf und Sieg
ergreifen kann. Hier im Anfang und dann noch im 13. Vers redet er
von dem Harnisch oder der Gesamtrüstung. Diese Gesamtrüstung,
alles in allem, ist der Herr selbst. Ihn ergreift der Glaube je nach
der Lage in der Verschiedenheit der Waffen. So kämpfen Gotteskin-
der ihres Lebens Kämpfe nie allein, sie kämpfen in ihrem Herzog,
der vor ihnen herzieht und Bahn macht. Das sind die Grundlagen
der Siegeskraft der Gläubigen: ihr eigenes Nichts und ihr Stehen in
dem Herrn.

Eine weitere Hauptquelle der Stärke der Gotteskinder ist ihr
klares Ins-Auge-Fassen des Feindes. An diese Quelle führt uns der
Apostel, wenn er weiter schreibt:

„6,11 Ziehet eure Gesamtrüstung an, dass ihr bestehen
könnt gegen die listigen Anläufe des Teufels.
6,12 Denn wir haben nicht mit Fleisch und Blut zu
kämpfen, sondern mit Fürsten und Gewaltigen, näm-
lich mit den Herren der Welt, die in der Finsternis die-
ser Welt herrschen, mit den bösen Geistern unter dem
Himmel.“ Eph. 6,11-12

268



Eph. 6,10-20

Hier ist uns mit klaren Offenbarungsstrichen nach den ver-
schiedensten Seiten hin der Feind gezeichnet, mit welchem wir es
in unseren äußeren und inneren Lebenskämpfen zu tun haben. Es
ist der schnellste Weg zur Niederlage, wenn man den Feind nicht
richtig einschätzt, ihn für zu groß oder für zu gering hält. Beides
schwächt im Kampf. Ein klares Auge für die feindlichen Gewal-
ten ist Kraft und Stärke. Dieses klare Auge schafft uns der Geist in
unseren Versen.

Zunächst hören wir, dass wir es nicht nur mit Fleisch und
Blut zu tun haben, d. h. nicht nur mit dem äußerlichen, sündigen
und todverfallenen Naturbestand unseres eigenen Wesens und der
ganzen Kreatur, sondern dass wir in allem und bei allem es mit un-
sichtbaren Geistermächten und ihrem Fürsten, dem Satan, zu tun
haben.

Fleisch und Blut, das ist der Mensch, wie er durch den Sün-
denfall geworden ist, nach Geist, Seele und Leib dem Ich verhaftet
und dem Tod verhaftet. Fleisch und Blut ist im weiteren Sinn al-
le dem Tod und der Eitelkeit unterworfene Kreatur. Aus diesem
Brunnen quillt ja das Unheilvolle unserer äußeren und inneren
Kämpfe; aber hinter dem allem steht ein Geistesfürst der Finsternis
und sein Heer, und im letzten Grunde haben wir es mit diesem zu
tun.

Allem liegen persönliche Geistereinflüsse zugrunde. Nichts
spielt sich nur vor Augen im Fleisch und Blut ab, alles hat einen un-
sichtbaren Geistes- und Geister-Hintergrund. Diesem unsichtbaren
Feinde sind wir mit Waffen, die nur aus der Sichtbarkeit genom-
men sind, nicht gewachsen. Das ist der große Fehler der meisten
Menschen und oft auch der Gläubigen, dass sie in ihren Lebens-
kämpfen nur auf das Sichtbare sehen und nur im Sichtbaren die
Hilfen suchen. Dann ist man unfehlbar über kurz oder lang ver-
loren. Du musst bei allem – in inneren Anfechtungen, bei Leiden
unter Menschen, in widrigen Verhältnissen, auch bei Krankheits-
und Sterbensnot – immer die unsichtbaren Gewalten im Auge be-
halten.

269



Die Kraftquellen der Gläubigen (Eph. 6,10-20)

Dann wirst du auch zu unsichtbaren Kampfeswaffen greifen,
d. h. zu solchen, die in der unsichtbaren Lichteswelt geschmiedet
sind. Ein Gotteskind, das weiß, mit wem es zu tun hat, greift im-
mer hinein in die unsichtbare Licht- und Lebenswelt und holt sich
dort sein Rüstzeug. Darum ist ein Glaubensmensch auch so stark,
weil er in der Geisterwelt des Lichts, welche der Geisterwelt der
Finsternis überlegen ist, daheim ist und dort sich immerdar wapp-
net. Arme Menschen, welche ihre Rüstung im Lebenskampf aus
dem Sichtbaren holen müssen. Unser Wandel ist im Himmlischen,
daher die obsiegenden Kräfte.

Aber nicht nur eine unsichtbare Geisterwelt haben wir uns ge-
genüber, sondern auch eine geistig sehr hochstehende und mit List
ausgestattete. Luther redet von den „listigen Anläufen des Teu-
fels“. Ganz wörtlich heißt das: „die Methoden des Teufels“. Ja,
der Teufel hat Methode. Es ist listiger Plan in all seinem Tun. Er
weiß stets, wann, wo und wie er am besten angreifen kann. Er hat
bei jedem einzelnen Menschen seine eigene Methode, der wir lan-
ge nicht gewachsen sind! Wie oft werden wir überrascht und über-
rumpelt. Dieser Methodik Satans sind wir nur überlegen durch die
Weisheit Christi. Darum ist Er uns auch gemacht zur Weisheit. Die
göttliche Lebensweisheit, welche der Heilige Geist den Gläubigen
mitteilt, ist höher als alle Vernunft und mächtiger als alle Metho-
dik Satans. Ein einfältiges Gotteskind geht in seiner Glaubensein-
falt mitten hindurch durch alle listigen, nach Methoden gelegten
Schlingen Satans. Weil ein gläubiger Mensch Licht hat über Satans
Methoden, darum wird er auch nie sicher; er weiß, der Feind ist
stets in Waffen.

Zu dieser hervorragenden Geistesmacht kommt noch große
Majestät. Wir haben es mit Fürsten und Gewaltigen zu tun, mit
den Erdenbeherrschern, welche in der Finsternis der Welt, d. h. in
allem, was nicht Gott angehört, eine ungeheure Gewalt von den
sichtbaren Himmeln herab, also von obenher drückend, ausüben.

270



Eph. 6,10-20

Welche riesenmäßigen Gewalt-Formen und Gewalttätigkeits-
Formen nimmt das Böse doch oft in dieser Welt an. Dem sind wir
nicht gewachsen, wenn nicht ein Größerer mit uns ist.

Die Erkenntnis des Feindes treibt uns zum Heiland. Dann ist
der Krafttrost unser:

„Der in euch ist, ist größer, denn der in der Welt ist.“
1. Joh. 4,4

Als Kind Gottes merke dir: Wir sind durch den Glauben ver-
setzt von der Obrigkeit der Finsternis ins Reich des geliebten Soh-
nes. Da hat nun Satan einen großen Zorn, dass wir seiner Weltherr-
schaft entzogen sind. Mit dem rechne, je heilandsverbundener du
bist. Das wird dich immer mehr in Ihn treiben. So schafft Feindes-
Erkenntnis Kraft.

Gläubige geben sich keinen Täuschungen hin, mit wem sie es
zu tun haben. Darum fliehen sie in ihre Festung und werden so
stark. Deswegen sagt auch Paulus:

„Um deswillen ergreifet die Gesamtwaffenrüstung
Gottes, dass ihr an dem bösen Tage (eben in dieser
Herrschaftszeit des Bösen, welche sich an besonderen
Tagen und Stunden auch immer wieder besonders of-
fenbart) Widerstand tun und alles wohl ausrichten
und stehen möget.“ Eph. 6,13

Hier stehen nun zwei Worte in der Schrift, welche uns wieder
zu einer neuen Kraftquelle führen. Die Worte heißen: widerstehen
und stehen. Es ist sehr wichtig, zu beachten, wie oft im Griechischen
das Wort „stehen“ vorkommt.

• Vers 11: stehen;

• Vers 13: widerstehen und stehen;

• Vers 14: so stehet nun.

271



Die Kraftquellen der Gläubigen (Eph. 6,10-20)

Zu diesem viermaligen „Stehen“ kommt noch in Vers 12 der
Ausdruck „Ringkampf“.

„Uns ist der Ringkampf nicht mit Fleisch und Blut.“
Eph. 6,12

Also ist unser Lebenskampf als ein Ringkampf geschildert, bei
dem es vor allem auf das Stehenbleiben ankommt. Wir denken hier
unwillkürlich an Jakobs Ringkampf an der Jabbokfurt und an Jesu
Ringkampf in Gethsemane.

Zu all dem kommt noch die Wahrnehmung, welche wir in un-
serem Text machen, dass alle die Einzelwaffen, welche der Gläu-
bige im Kampfe anzieht, lauter Schutzwaffen für den Nahkampf
sind. Gurt, Panzer, Stiefel, Schild, Helm und das ganz kurze Rö-
merschwert, welches nur zum Stoß im Stehen gebraucht werden
konnte, sind lauter Schutz- und Abwehrwaffen. Die einzige Fern-
waffe und Angriffswaffe, welche vorkommt, hat der Teufel.

Das alles, einheitlich zusammengenommen, ist sehr bemer-
kenswert und zeigt an, dass unser Lebenskampf von uns als ein
Stellungskampf und Abwehrkampf, als ein Nahkampf und nicht
als ein Fernkampf gekämpft werden soll. Christen greifen nicht an
und gehen nicht los. Sie sorgen nicht für Fernes und Zukünftiges
und regen sich nicht auf über Dinge, die noch nicht herangekom-
men sind. Dadurch sparen sie ungeheuer Kraft und sind kräftiger,
wenn es dann kommt.

Viele Menschen sind von Schwerem schon aufgezehrt in ihrer
Kraft, ehe es nur an sie gekommen ist; ein Gotteskind nicht al-
so. Viele Menschen kommen in den äußeren und inneren Lebens-
kämpfen in das unruhige Hin- und Herlaufen. Gläubige bleiben
stehen, ergreifen ihre Schutzwaffe in dem Herrn und wehren ab.
Wieder sehen wir klar das Passive, oder besser gesagt, das Passio-
nelle der Gotteskinder. Draufgänger gibt’s nicht bei ihnen; Drauf-
gänger sind Fleischesleute.

272



Eph. 6,10-20

Der Heiland ließ auch alles an sich herankommen.

„Alles, was mir mein Vater gibt, das kommt zu mir.“
Joh. 6,37

ist in dieser Hinsicht ein bezeichnendes Wort. Stehe mehr in
deinen äußeren und inneren Lebenskämpfen! Stehe mehr vor dem
Herrn, in dem Herrn und sei still, still abwehrend mit Geistes-
waffen. Das unruhige Hin und Her zu Menschen und Dingen ist
das Kraftraubendste, was es gibt. „Meine Seele ist stille zu Gott,
der mir hilft“ (Ps. 62,2) – das ist das Stehenbleiben. Wahrlich, ei-
ne rechte Kraftquelle. Beim Stehenbleiben holen wir die einzelnen
Waffen je nach Bedarf aus dem himmlischen Arsenal und wehren
damit ab. Das ist unsere große Kraft, dass wir für jeden Kampf eine
eigene Waffe aus unserem himmlischen Waffenlager holen dürfen
und in den wachstümlich schwieriger werdenden Kämpfen immer
kräftigere Waffen.

Die Grundwaffe alles Christenkampfes ist der Gurt der Wahrheit.
Beim Ringen braucht’s vor allem starke Lenden; das wissen wir
von Jakob, dem die Hüfte verrenkt wurde. Drum zuerst den Gurt
um die Lenden, welcher ist die Wahrheit. Das Grundkampfmittel
Satans und der Welt ist die Lüge. Mit Lügen wird alles probiert; mit
Lügenhilfe glaubt man alles zu erreichen. Das Grundelement des
Gotteskindes ist die Wahrheit. Nur wer aus der Wahrheit ist, kann
ja überhaupt Jesu Stimme hören. Aufrichtig sein ist die Grundbe-
dingung alles Gelingens. Das Gotteskind glaubt und weiß, dass die
Wahrheit endlich immer Sieger bleibt. Lüge ist der tiefste Gegen-
satz zum Glaubensstand. Darum ist „in der Wahrheit sein“ für
Johannes der ganze Christenstand, und Wahrheit macht stark. Al-
le Lüge schwächt und macht unsicher. Auch wo sie frech macht,
macht sie doch schwankend. Die Wahrheit ist von durchdringen-
der Kraft. Darum bleiben wir auch in diesen lügendurchtränkten
Zeiten immer unentwegt bei der Wahrheit und in der Wahrheit,
in Ihm. Lass dich nie auf den Boden der Lüge leiten, sonst hast
du bald verrenkte Hüften. Kämpfe alle deine Lebenskämpfe in der
Wahrheit, dann bleibst du stark.

273



Die Kraftquellen der Gläubigen (Eph. 6,10-20)

Freilich wird der Feind uns sagen: Du hast auch schon gelogen
und bestehst heute noch nicht völlig in der Wahrheit. Das knickt
uns und möchte uns schwach machen. Da wappnen wir uns mit
dem Panzer der Gerechtigkeit. Wir ziehen im Glauben Christi Bluts-
gerechtigkeit an; wir halten dem Feinde die Versöhnung im Blut
des Lammes entgegen. Dieser Panzer ist undurchdringlich. Immer
wieder ziehen wir ihn an, wenn der Feind in äußeren oder inneren
schweren Lagen uns mit unserer Sünde matt und schwach machen
will.

Wie schwer ist kämpfen bei innerer Unruhe und Zerrissenheit.
Wenn das Herz nicht fest ist, ist nicht zu stehen. Der Panzer der Ge-
rechtigkeit Christi schützt die Brust und das Herz. Und in der Ge-
rechtigkeit Christi wollen wir auch darreichen Gerechtigkeit gegen
jedermann. Mit Unrecht kämpft die Welt, mit Gerechtigkeit kämp-
fen Gläubige. Das ist ein schwerer Stand inmitten dieser Welt, aber
es ist der Panzerabglanz des lebendigen Christen. Die Gerechtig-
keit Gottes, die wir anziehen in Christus, glänzt als Lebensgerech-
tigkeit ins Gesicht der uns Begegnenden.

Diese Gerechtigkeit in Christus samt der Wahrheit geben dann
dem Gotteskämpfer den starken Friedensstand, in dem er kämpft.
Sind wir nun gerecht geworden durch den Glauben, so haben wir
Frieden mit Gott; und haben wir, in Wahrheit und Gerechtigkeit
einhergehend, uns befleißigt eines guten Gewissens, dann versie-
gelt der Herr diesen Frieden in uns.

Den Stiefeln vergleichbar ist dieser Friede, denn er hilft am
meisten zum Stehen. „Wir stehen in der Bereitschaft des Friedens,
welchen das Evangelium gibt“ (vergleiche Eph. 6,15). Der innere
Friede, in welchem ein Kind Gottes auch seine schwersten Kämp-
fe kämpfen darf, ist ein inneres Gerüstetsein ohnegleichen; das ist
Zentralkraft.

274



Eph. 6,10-20

Und wenn dann der Feind wütend wird ob solchem gegürte-
ten, gepanzerten und gestiefelten Glaubenskämpfer und Brand-
pfeile schießt, ihn tödlich zu verwunden, wenn er mit äuße-
ren und inneren Nöten in Brand schießen will, in Gewissens-
brand, Herzensbrand, Seelenbrand, Unruhbrand, Zweifelsbrand,
Verzagtheitsbrand – dann nimmt der Gläubige seinen Glaubens-
schild. Er glaubt in Geistes-, Leibes- und Seelennot und geht aus
Glauben in Glauben. Die Liebe Christi und Gottes ist ihm gewiss;
damit löscht er die Pfeile und ihre Brände aus.

Und wenn er vor giftigen Brandgasen fast erstickt, dann setzt er
seinen Helm der Vollrettung auf – der moderne Soldat würde noch
eine Gasmaske dazunehmen – und tröstet sich der gewissen Hoff-
nung der kommenden Vollherrlichkeit.

Und wenn ihm Glaube und Hoffnung klein werden, wenn er
gar nichts mehr fühlt von des Herrn Macht, dann holt er sein kur-
zes Schwert aus der Scheide: Er stellt sich frei und frank aufs Wort
allein. Er fasst eine Verheißung nach der anderen und hält sie als
göttliches Geisteswort dem Feinde entgegen.

Und wenn selbst das nicht mehr anschlagen will, dann fängt
der Glaube an zu schreien, dann kommt Bitte und Gebet, ja dann
kommt Wachen und Flehen; und wenn’s Schreien nimmer geht,
dann seufzt der Geist. Und in diesem Schreien hat der Glaubens-
kämpfer die Waffe, mit welcher er auch seinen Mitgenossen, den
Heiligen, dienen kann.

Mit dieser Waffe haben einst die Gemeinden auch ihren Apostel
durchgetragen, dass er in Banden eine Fülle des Segens schaffen
konnte. Mit der Gebetswaffe kämpft der Glaube, wenn Fesseln und
Bande die Leiber zwingen und das Wirken unterbinden.

Im Gebet und Flehen vollendet der Glaube angesichts des To-
des seinen Lauf zum Sieg des Herrlichkeitslebens.

Siebenfach ist die Waffenrüstung. Alle sieben Geister Gottes
mit ihren Gaben und Kräften stehen den Kindern Gottes zur Verfü-
gung in ihren äußeren und inneren Kämpfen und stärken sie von
Stufe zu Stufe.

275



Die Kraftquellen der Gläubigen (Eph. 6,10-20)

Wohlan denn, ihr Gläubigen, zu euren Kraftquellen heran: Zie-
het eure Gesamtrüstung an, seid stark in dem Herrn und in der
Macht Seiner Stärke!

1. Okt. 1923

276



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

„1,3 Ich danke meinem Gott, so oft ich euer gedenke
1,4 (welches ich allezeit tue in allem meinem Gebet für
euch alle, und tue das Gebet mit Freuden),
1,5 über eure Gemeinschaft am Evangelium vom ers-
ten Tage an bis her,
1,6 und bin desselben in guter Zuversicht, dass, der in
euch angefangen hat das gute Werk, der wird’s auch
vollführen bis an den Tag Jesu Christi.
1,7 Wie es denn mir billig ist, dass ich dermaßen von
euch halte, darum dass ich euch in meinem Herzen
habe in diesem meinem Gefängnis, darin ich das
Evangelium verantworte und bekräftige, als die ihr
alle mit mir der Gnade teilhaftig seid.
1,8 Denn Gott ist mein Zeuge, wie mich nach euch al-
len verlangt von Herzensgrund in Jesus Christus.
1,9 Und darum bete ich, dass eure Liebe je mehr und
mehr reich werde in allerlei Erkenntnis und Erfah-
rung,
1,10 dass ihr prüfen möget, was das Beste sei, auf dass
ihr seid lauter und unanstößig auf den Tag Christi,
1,11 erfüllt mit Früchten der Gerechtigkeit, die durch
Jesus Christus geschehen in euch zu Ehre und Lobe
Gottes.“ Phil. 1,3-11

Die gute Zuversicht, von der unser Text redet, bezieht sich nicht
auf irdische Dinge, sondern auf die höchsten geistlichen Dinge, auf
die Erlangung des Kleinods am Tag des Herrn. Anfang und Ende
unseres Textes redet vom Durchkommen der Gläubigen zum Tag
des Herrn.

277



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

Es gibt auch eine gute Zuversicht in irdischen Dingen, und es
gehört zu dem seligen Vorrecht der Kinder Gottes, dass sie auch
im kleinsten Irdischen gute Zuversicht haben dürfen auf Grund
der Verheißungen ihres Herrn, und das gerade in den schwersten
Zeiten. So stehen wir ja auch in dem Jammer der gegenwärtigen
Tage5, obwohl er uns nach der Naturseite hin hart anfasst, dennoch
im Geist unseres Gemütes voll guter Zuversicht.

Es gibt aber eine gute Zuversicht höherer und tieferer Art als
diese aufs Irdische gerichtete, und das ist gute Zuversicht, die le-
bendige Hoffnung, am Tag des Herrn unter den Seinen erfunden
zu werden. Kann man diese ebenso fest und unbeweglich haben
wie die gute Zuversicht in irdischen Dingen? Sagt nicht der Apos-
tel Paulus eben im Philipperbrief:

„Nicht, dass ich’s schon ergriffen habe oder schon voll-
kommen sei; ich jage ihm aber nach, ob ich’s auch er-
greifen möchte, nachdem ich von Christus Jesus er-
griffen bin.“ Phil. 3,12

Deutet diese Stelle nicht auf eine Ungewissheit hin? Doch nicht!
Zunächst müssen wir zweierlei unterscheiden:

• die Heilsgewissheit und

• die Vollendungs- oder Herrlichkeitserlangung.

Die Heilsgewissheit muss jedes Gotteskind haben und hat sie
auch, wenn es anders ein Kind Gottes ist. Vergebung der Sün-
den im Blut des Lammes, Frieden mit Gott durch Jesus Christus,
den Heiland, Haben des Heilandes, Stehen in Ihm und Er in uns,
Besitz des ewigen Lebens im Glauben; das sind Grundtatsachen,
die in jedem Gläubigen geschehen sind, auf Grund deren erst der

5Diese Betrachtung von Theodor Böhmerle stand in der Nummer des „Reich-
Gottes-Boten“ vom 1. November 1923. Diese Nummer kostete damals 500 Millio-
nen Mark.

278



Phil. 1,3-11

Glaubensweg beschritten und der Glaubenskampf gekämpft wer-
den kann. Das ist eine Frage, die zu den Anfangselementen ge-
hört: „Hast du Glaubensgewissheit?“ Auf Grund des Ergriffen-
Seins vom Herrn und des Ergriffen-Habens des Herrn im Glau-
ben geht es dann dem Ziel zu: der Herrlichkeits-Erlangung und
Erbschafts-Erlangung an Seinem Tag.

Gibt es nun hier auch eine Gewissheit, dass man es untrüglich
erlangt, oder muss man hier eben laufen und ringen im Herrn und
warten bis auf den Tag, der es offenbar machen wird? Leben wir in
diesem Stück, bei allem Ringen nach dem Kleinod, in einem Unge-
wissen, oder gibt es auch hier eine Vollendungsgewissheit?

Das Wort des Apostels: „Nicht, dass ich’s schon ergriffen ha-
be“ steht solcher Gewissheit nicht entgegen. Es stellt ja nur die Tat-
sache fest, dass das Ziel noch nicht erreicht sei, und das ist ja, so-
lange wir im Leibe wallen, klar. Wenn aber der Apostel fortfährt:
„Ich jage ihm aber nach, ob ich’s ergreifen möchte“, so blitzt aus
solchen Worten doch eine gute Zuversicht heraus; denn wenn er
die nicht hätte, so würde er gewiss nicht so freudig nachjagen. Er
sagt auch im ersten Korintherbrief:

„Ich laufe aber also, nicht als aufs Ungewisse; ich fech-
te nicht als einer, der in die Luft streicht.“ 1. Kor. 9,26

Aus diesen Worten strahlt eine hohe Gewissheit heraus.

So sagt nun der Apostel auch in unseren heutigen Versen, er ha-
be eine gute Zuversicht für die Philipper, dass sie die Herrlichkeits-
Vollendung am Tag des Herrn erreichen werden. Also nicht nur für
sich selbst hat er solche gute Zuversicht, sondern sogar für ande-
re, hier für seine Philipper. Wir haben ja mancherlei Stellen in der
Schrift, welche eine solche gute Vollendungszuversicht vom Herrn
aus völlig sicherstellen.

279



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

Besonders in Röm. 8 blitzt solches immer wieder durch:

„Sind wir denn Kinder, so sind wir auch Erben, näm-
lich Gottes Erben und Miterben Christi.“ Röm. 8,17

und wiederum:

„Welche Er verordnet hat, die hat Er auch berufen; wel-
che Er berufen hat, die hat Er auch gerecht gemacht;
welche Er gerecht gemacht hat, die hat Er auch herr-
lich gemacht.“ Röm. 8,30

So dürfen wir also in der Tat für uns und andere auch eine gu-
te Zuversicht für die Herrlichkeitsvollendung haben, ja wir dür-
fen sie in der Heilsgewissheit zuversichtlich mitbegründet neh-
men. Weil aber die Herrlichkeitsvollendung doch noch erst ein Zu-
kunftsgut und eine Hoffnungssache ist, nimmt der Feind viel Ur-
sache daran, gläubige Seelen in Anfechtung zu versetzen, sie zwei-
felnd und wankend zu machen, ob sie dieses große Gut und Erbe
auch für sich in Anspruch nehmen dürften. Er nimmt Sünden und
Schwachheiten, leibliche Elendigkeitszustände und tiefe Führun-
gen zum Anlass, eine innere Erschütterung herbeizuführen und
die gute Zuversicht zu rauben.

Und weil der Weg zum Ziel Leiden und Sterben ist, gibt es Weg-
strecken, wo alle Gläubigen je und je zittern und beben um die
Zielerreichung. Darum tut ein solches Stärkungswort, wie es der
Apostel durch den Geist in unserem heutigen Text zu uns redet,
bitter not, ein Wort, das unsere gute Zuversicht stärkt und belebt.
Paulus zeigt uns mehrere Quellen, aus denen die gute Zuversicht
auf die Herrlichkeitserlangung am Tag des Herrn immer wieder
fließt. Er zeigt uns, warum er für seine Philipper unentwegt solche
gute Zuversicht habe.

280



Phil. 1,3-11

Der Apostel hebt an:

„1,3 Ich danke meinem Gott, so oft ich euer gedenke
1,4 (welches ich allezeit tue in allem meinem Gebet für
euch alle und tue das Gebet mit Freuden),
1,5 über eure Gemeinschaft am Evangelium vom ers-
ten Tage an bis her.“ Phil. 1,3-5

Die Philipper sind in die Gemeinschaft des Evangeliums einge-
treten. Sie sind aus Juden und Heiden Gläubige in Christus gewor-
den. Es hat eine ganze Wendung, ein Neues bei ihnen gegeben.
Aus der seitherigen natürlichen Lebensgemeinschaft sind sie zur
Lebensgemeinschaft mit dem Heiland und mit den Seinigen über-
gegangen. Es hat ein Gotteswerk, ein gutes Werk, wie Paulus es
nennt, in ihnen angefangen. Vom Thron der Ewigkeit her ist sol-
ches geschehen. Der Vater hat sie zum Sohn, der Sohn zum Vater
gezogen durch die Kraft des Heiligen Geistes. Durchs Evangelium
vom Sünderheiland, das ihnen verkündigt worden war, sind ihre
Herzen erschlossen, erleuchtet, bekehrt und neugeboren worden.
Das sind Tatsachen, große, heilige, selige Tatsachen im Leben der
gläubigen Philipper. Das ist nun die erste Quelle der guten Zuver-
sicht des Apostels für die Philipper, dass in ihnen etwas Wirkliches
und Reelles durchs Evangelium geschehen ist.

Wo nun ein solcher Gottanfang geschehen ist, da dürfen wir für
uns und andere auch guter Zuversicht sein.

Es muss aber dieses Doppelte sein:

• Hinkehr zum Heiland und

• Hinkehr zu den Gläubigen.

281



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

Gemeinschaft in Bezug auf das Evangelium muss da sein. Wo
wir an Menschen dieses Große sehen, dass sie zu Jesus gekom-
men sind und dass sie die Gläubigen liebhaben, dass sie die Welt-
und Welt-Kinder-Gemeinschaft verlassen und dass sie darin auch
schon eine gewisse Beständigkeit erlangt haben – vom ersten Ta-
ge an bis hierher – da dürfen wir eine gute Zuversicht fassen für
uns und andere. Also sieh an, ob solches an dir und anderen auch
schon geschehen ist. Dann sei getrost und lass aus diesem Grund
gute Zuversicht in dich einströmen. Das ist klar, wo nichts ist,
kann nichts werden. Und dieses „ist“ muss klar, fest und bestimmt
sein. Das ist’s, warum viele immer so wackelig sind und warum
sie nie zuversichtlich das große, herrliche Ziel fassen, weil sie kei-
nen rechten Anfang haben. Mit Erleuchtungs-, Erweckungs- und
Bekehrungs-Anfängen, so wichtig sie sind, kommt man hier nicht
durch. Es muss eine ganze Geburt geschehen sein, dann ist man auf
dem Kindschaftsboden. Wer aber auf dem Kindschaftsboden ist,
der steht auch auf dem Erbschaftsboden. Darum sieh zu und bete
drum, dass der Geist in dir einen ganzen, rechten Anfang machen
darf, dann wirst du schon auf Fortgang hoffen. Eine Schwächlings-
Geburt hat keine freudige Lebenshoffnung.

Was ist es doch, wenn Gott mit einem Sünder das Gnadenwerk
angefangen hat! Ja fürwahr, der es mit dem toten Sünder begonnen
hat, der wird es auch mit dem geborenen Kind weiterführen. Das
meint auch Paulus, wenn er sagt:

„Ich bin desselben in guter Zuversicht, dass, der in
euch angefangen hat das gute Werk, der wird’s auch
vollführen bis auf den Tag Jesu Christi.“ Phil. 1,6

Ja, das ist die zweite Quelle der guten Zuversicht:

„Treu ist Er, der uns gerufen hat.“ 1. Thess. 5,24

282



Phil. 1,3-11

An dem Heiligen Geist, welcher vom Vater und vom Sohne ge-
sandt das Gotteswerk in uns begonnen hat, fehlt’s nicht und wird
es nicht fehlen. Wo Gott A gesagt hat, sagt Er auch O. Gott lässt
kein Werk angefangen liegen. Jesus ist der Anfänger und Vollen-
der des Glaubens. Kannst du das je denken, der Herr habe so viel
Gnade an dich gewandt, um einen halbvollendeten Bau stehen zu
lassen? Meinst du, Gott schaffe Ruinen? Das ist des Teufels Sache.
Schau dem Treuen ins Gesicht, der dich gerufen hat. Und wer woll-
te Ihm widerstehen? Der in uns ist, ist stärker und größer, denn
der in der Welt ist. Der Herr kann dich durchbringen und wird
dich durchbringen. Der Herr hat ein sehnendes Verlangen nach
den Seelen, die sich Ihm einmal geöffnet haben, ein Verlangen wie
ein Bräutigam nach dem Vollbesitz der Braut. Fasse volle Zuver-
sicht zu Ihm, Er wird dich vollbereiten. Dürfen wir nicht in Ihm
vollendungsgetrost sein?

Doch Paulus hat noch eine andere Quelle. Er schreibt an die
Philipper aus dem Gefängnis in Rom:

„Wie es denn mir billig ist, dass ich dermaßen von
euch allen halte, darum dass ich euch in meinem Her-
zen habe in diesem meinem Gefängnis, darin ich das
Evangelium verantworte und bekräftige, als die ihr
alle mit mir der Gnade teilhaftig seid.“ Phil. 1,7

Der Sinn dieses Verses ist der, dass Paulus den Philippern be-
zeugt, wie sie, wie er selbst schon, in den Leidensweg in Chris-
tus eingegangen seien. Sie hätten mit ihm Gemeinschaft an der
Leidensgnade. Die Philipper haben sich nicht nur des gefangenen
Apostels nicht geschämt, sie haben nicht nur die Leiden in Chris-
tus gut verstanden, sie haben auch selbst solche getragen und sich
darin bewährt. Ja, das ist eine besondere Quelle der Freudigkeit
und Zuversicht, wenn Gläubige in die Leidensgemeinschaft Chris-
ti eintreten.

283



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

Wo Selbstentäußerung, Selbsterniedrigung, Leidensgehorsam,
Hineinstellen in die Gemeinschaft solcher, die um Christi willen
leiden, ja eigenes, williges Tragen von Leiden in Christus ist, da
dürfen wir große Freudigkeit der Vollendung haben. In Christus
und mit Christus leiden, das ist schon eine Würde, die der Herr
verleiht, da geht’s schon scharf der Herrlichkeit zu. Darum, wo wir
Gläubige in Christi Leidens- und Sterbens-Gemeinschaft eintreten
sehen, da dürfen wir gute Zuversicht haben auf den Tag Christi, da
geht es schon kräftiger in die Gleichgestalt des Herrn.

Doch noch etwas deutet der Apostel in diesem Vers an: „Ich
habe euch Philipper in meinem Herzen“, sagt er und fährt fort:
„Gott ist mein Zeuge, wie mich nach euch allen verlangt von
Herzensgrund in Christus Jesus“. Der Apostel ist liebesmäßig so
verbunden mit den Philippern, dass seine Liebe alles glaubt und
alles hofft. Er trägt die Philipper in sich; er ist in der Verbunden-
heit Christi ein Leib mit ihnen. Da muss entweder alles vollendet
werden oder nichts. Jagt er dem Ziel nach, so nimmt er die Phil-
ipper mit. Sie sind seine Freude und Krone am Tag des Herrn. Er
hätte ja gar keine Krone, wenn er sie nicht mitbrächte. Es ist etwas
Köstliches um die volle brüderliche Liebe, um die gliedliche Ein-
heit der Kinder Gottes. Da hat man stets gute Zuversicht; denn hat
man sie für den ganzen Leib, so hat man sie auch für die Glieder. Je
mehr brüderliche Liebe in Christus in uns brennt, um so freudigere
Zuversicht auf den Tag des Herrn ist auch da. Weil die wahrhaftige
Bruderliebe so oft fehlt, darum ist auch so wenig lebendige Zuver-
sicht für sich selbst und die anderen vorhanden.

An dieser geistgewirkten lebendigen Hoffnung auf unsere Voll-
endung mangelt es bei uns auch deshalb, weil die starke, anhalten-
de Fürbitte um gegenseitige Vollendung so oft fehlt.

Dem gibt der Apostel zum Schluss noch einen starken Aus-
druck. Er sagt:

„Ich bete, dass eure Liebe je mehr und mehr reich wer-
de in allerlei Erkenntnis und Erfahrung.“ Phil. 1,9

284



Phil. 1,3-11

Er meint, die Philipper sollten in der Liebes- und Lebensge-
meinschaft mit dem Herrn immer mehr Ihn kennen und erfahren
lernen, ihre Liebe solle immer mehr einsichtig werden in des Herrn
Willen und Wege. Die Liebesgemeinschaft muss immer mehr in die
Klarheit eintreten, genau wie die Liebe im Ehestand. Diese ist an-
fangs eine mehr gefühlsmäßige, sie genießt mehr. Dann beim wei-
teren Liebesgemeinschaftsleben erkennt und merkt sie, was sie zu
leisten und zu leiden hat. Sie wird reich an Erkenntnis und Fein-
gefühl. Sie lernt die verschiedentlichen Aufgaben der Liebe unter-
scheiden. Sie wird aus einer nehmenden und genießenden Liebe
zu einer hingebenden und leidendlichen und bringt Frucht, wie
sie dem Geliebten gefällt.

Genau so ist’s mit der Liebe zum Heiland. So wird sie lauter
und unanstößig auf den Tag Christi, sie wird Christus ähnlicher zu
Ehre und Lobe Gottes. Um diese ihre Liebesvollendung betet nun
der Apostel Tag und Nacht. Darum hat er auch solch gute Zuver-
sicht.

Die Vollendung der Liebesgemeinschaft der Philipper gegen
den Herrn und untereinander ist dem Apostel ein Geistesanliegen.
Er ringt, dass sie weiter und weiter kommen, immer feinere Unter-
scheidungen der Liebe kennenlernen und so der Vollkommenheit
entgegenreifen. Ja, wem die geistliche Liebesvollendung der Seelen
ein solches Anliegen ist, der hat dann im gebetserhörenden Herrn
auch gute Zuversicht, dass seine Bitte Erhörung finde.

Hier sind wir Stümper. Wo sind die geistlichen Führer, die so
um die Vollendung ihrer Brüder ringen? Darum fehlt auch so oft
die gute Zuversicht.

Dieser Schluss unseres Textes kommt überein mit dem Anfang,
wo es hieß:

„1,3 Ich danke meinem Gott, so oft ich euer gedenke,
1,4 welches ich allezeit tue in allem meinem Gebet für
euch alle, und tue das Gebet mit Freuden.“ Phil. 1,3-4

285



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

Welch ein Beter! Je mehr Dank- und Bittgebete, um so mehr Zu-
versicht. Wohlan, zu den Quellen: Gottes angefangenes Werk, Got-
tes Treue, der Gläubigen Fortgang im Leiden, heilige Liebe, brüns-
tiges Gebet – so wird uns die gute Zuversicht nicht fehlen auf die
Vollendung am Tag Jesu Christi!

1. November 1923

286



Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

„1,15 Etliche zwar predigen Christus um des Neides
und Haders willen, etliche aber aus guter Meinung.
1,16 Jene verkündigen Christus aus Zank und nicht
lauter; denn sie meinen, sie wollen eine Trübsal zu-
wenden meinen Banden;
1,17 diese aber aus Liebe; denn sie wissen, dass ich zur
Verantwortung des Evangeliums hier liege.
1,18 Was tut’s aber? dass nur Christus verkündigt wer-
de allerleiweise, es geschehe zum Vorwand oder in
Wahrheit, so freue ich mich doch darin und will mich
auch freuen.
1,19 Denn ich weiß, dass mir dies gelingt zur Seligkeit
durch euer Gebet und durch Handreichung des Geis-
tes Jesu Christi,
1,20 wie ich sehnlich warte und hoffe, dass ich in kei-
nerlei Stück zu Schanden werde, sondern dass mit
aller Freudigkeit, gleichwie sonst allezeit also auch
jetzt, Christus hoch gepriesen werde an meinem Lei-
be, es sei durch Leben oder durch Tod.
1,21 Denn Christus ist mein Leben, und Sterben ist
mein Gewinn.
1,22 Sintemal aber im Fleisch leben dient, mehr Frucht
zu schaffen, so weiß ich nicht, welches ich erwählen
soll.
1,23 Denn es liegt mir beides hart an: Ich habe Lust,
abzuscheiden und bei Christus zu sein, was auch viel
besser wäre;
1,24 aber es ist nötiger, im Fleisch bleiben um euret-
willen.“ Phil. 1,15-24

287



Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

In christlichen Blättern ist je und je zu lesen: „entschieden gläu-
biges Mädchen“ oder: „junger Mann, entschieden gläubig“, für das
und das gesucht. Wir verstehen die Meinung solcher Anzeigen gut.
Es soll ein Menschenkind sein, das nicht zur Welt gehört, aber auch
nicht in halber Weise hin und her schwankt. Und doch haben uns
diese Anzeigen nie gefallen; sie verraten unserer Meinung nach et-
was Unreifes in der Erkenntnis des Glaubenslebens. Noch viel we-
niger natürlich kann es unsere Billigung finden, wenn sich jemand
als entschieden gläubiges Menschenkind selbst empfiehlt. So eines
möchte ich von vornherein nicht.

Die christliche Entschiedenheit ist eben nicht etwas, was in ei-
nem gewissen Zeitpunkt als bleibender Charakter fix und fertig ist,
vielmehr wird sie nur in harten Glaubenskämpfen immer mehr an-
gezogen. Die christliche Entschiedenheit muss sich in jeder neuen
Führung und Lebenslage neu erproben und bewähren. Dabei kann
es vorkommen, dass einer sich in vielen Fällen als ein entschiede-
ner Mensch gezeigt hat, dass er aber in einem neuen, schweren
Fall sich nur sehr hart kämpfend für die Seite des Herrn entschei-
det, ja vielleicht gar sich für den alten Menschen entscheidet. Ein
entschiedener Christ ist ja nur der, welcher sich nicht nur in der Be-
kehrung für den Herrn entschieden hat, sondern der in allen Lagen
sich wieder für den Herrn, für den Geist und nicht für das Fleisch
entscheidet.

Die christliche Entschiedenheit ist aber vor allem, und das ist’s,
was uns verbietet, von dem Wort „entschieden“ einen voreiligen
Gebrauch zu machen, Passions- oder Leidens-Entschiedenheit. Der
aus dem Geist geborene Jünger des Herrn muss sich auf seinem
Lebensweg zum Ziel hin je länger, je mehr fürs Kreuz entschei-
den. Das ist aber für unseren natürlichen Menschen ein schweres
Sterbestück. Es ist das eigentlich Christliche. Wir haben ja einen
Heiland, dessen ganzes Leben Passions-Entschiedenheit war. Da
Er wohl hätte mögen Freude haben, erduldete Er das Kreuz. Der
Heiland ist vom Himmel in die Welt gekommen, dass Er leide und
sterbe.

288



Phil. 1,15-24

Wie schwer aber auch Ihm Schritt für Schritt die Passionsent-
schiedenheit geworden ist, das sehen wir besonders in der letzten
Zeit. Gar manche Nacht hindurch mag Er schon zuvor gerungen
haben, sich in die täglich Ihm auferlegte neue und wieder anders-
artige Passion hineinzufinden; am schwersten aber wurde Ihm das
Schlussstück. Nur unter Zittern und Zagen, unter riesigem Gebets-
kampf hat Er sich zur letzten Passionsentschiedenheit hindurchge-
rungen. Der Teufel setzte alles dran, den sonst so klar Entschie-
denen zum Wanken, ja zum Fallen zu bringen. Angesichts einer
solchen Tatsache sollten wir das Wort Entschiedenheit nur mit hei-
liger Scheu und nimmermehr vorschnell brauchen. Ja, wisse wohl,
des Gotteskindes entschiedener Stand zeigt sich vor allem in der
Passionsentschiedenheit.

Darum ist es von großer Bedeutung, dass uns der heutige Text
aus Phil. 1 einen Mann voll heiliger christlicher Passionsentschie-
denheit vor Augen stellt, den Apostel Paulus, und damit ein Mus-
terbeispiel, wie die christliche Entschiedenheit im Leiden ihren
köstlichsten Ausweis hat.

Der Apostel liegt gefangen in Rom. Ein gefesselter Feuergeist,
ein Mann voll Tatendrangs in schwerer Hemmung. Der Herr aber
hat ihm auch in Ketten Frucht gegeben. Wir wissen, dass er nicht
nur den entlaufenen Sklaven Onesimus zum treuen Knecht in
Christus hat machen dürfen; wir wissen auch, dass seine Bande
bis ins kaiserliche Haus hinein gesegnet gewesen sind. Obwohl in
tiefer Niedrigkeit nach Rom gekommen, war er doch bald einer der
Pfeiler der dortigen Gemeinde.

Das machte vielen Mut. Sie sahen die Herrlichkeit des Herrn,
der aus Fesseln solchen Segen fließen ließ. Gar manche Jünger ge-
wannen neue Zuversicht, den Gekreuzigten der Weltstadt zu ver-
kündigen, als sie Seine Größe am gefangenen Paulus sahen.

Manche empfanden aber das Vordrängen des Einflusses des
Apostels Paulus als persönliche Verkleinerung. Sie wurden nei-
disch; ihr Einfluss wurde kleiner, der des Paulus größer. Da redeten
sie übel von des Paulus Banden. Etwa so, als wisse man doch nicht

289



Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

recht, warum er gefangen sei. Wenn er ein rechter Jünger des Herrn
wäre, müsste der ihn doch schon befreit haben. Wenn einer recht
glaube und bete, lasse ihn der Herr doch nicht so im Gefängnis
liegen. Es müsse doch bei Paulus irgendwo fehlen. Und sie ver-
führten viele und wendeten den Banden des Apostels eine Trübsal
zu. Dabei predigten sie nun ihrerseits um so eifriger und zogen die
jungen Christen an sich.

Und was tat Paulus? Er sah ein neu erwachtes Zeugen für den
Herrn aus seinen Banden hervorsprießen; er sah neues geistliches
Leben sich entfalten. Er spürte wohl, wie etliche gegen ihn arbeite-
ten; es legte sich ein neues Stück Leid zum alten, das er schon lange
trug. Er sah aber klar, dass ein Dazwischenfahren der ganzen Sa-
che des Evangeliums schaden und die frisch Erweckten verwirren
würde. Da entschied er sich in heiliger Entschiedenheit des Geis-
tes zum Leiden und zum Dulden und zum Geringwerden. Wenn
nur Christus gepredigt, wenn nur Seelen gewonnen und gebaut
wurden, so wollte er gerne zu den Fesseln auch die Schmach noch
tragen; so wollte er gerne unter fehlenden Brüdern leiden. Siehe
da: christliche Passionsentschiedenheit.

Wie viele derartige Fälle gibt’s im Leben. Andere geben uns
zu leiden. Dagegengehen, sich auflehnen, reden, schelten, sich ver-
teidigen und rechtfertigen bringt bloß Streit und macht die Sache
schlimmer; da entscheidet sich der gläubige Mensch zum Stille-
sein, zum Tragen, zum Dulden, zum leidenden Warten. Wir wissen
vom Heiland, dass Leiden die größte Tat ist. Wir wissen vom Rat
Gottes her und aus der Erfahrung unseres Christenstandes, dass
sehr vieles in der Welt herausgelitten werden muss.

Wo sind sie und wer sind sie, die dem Apostel aus Neid Leid
zuwendeten? Er aber ist uns durch seine Passionsentschiedenheit
noch ehrwürdiger und segnet uns, indem er uns ermuntert zum
gleichen Weg. Wie oft liegen die zwei Möglichkeiten vor uns, da-
gegen gehen, etwas sich nicht gefallen lassen, es nicht auf sich be-
ruhen lassen, aber dann setzt es unheiliges Feuer; oder leiden und
stille sein unter Demütigung bis zur Stunde des Herrn.

290



Phil. 1,15-24

Wie entscheidest du dich? Kennst du diese heilige Passionsent-
schiedenheit, die mit Bewusstsein in vielen Stücken den betenden
und glaubenden Passionsweg erwählt als den zwar schwereren,
aber zielsicheren und gesegneteren? Aber das merke dir, mit Freu-
digkeit erwählt die christliche Entschiedenheit den Passionsweg.
Paulus sagt:

„Ich freue mich und werde mich freuen.“ Phil. 1,18

Er ist gewiss, dass sein Tragen herrliche Frucht bringt. Das ist
nicht christliche Passionsentschiedenheit, die Tag und Nacht das
Leichenbitter-Gesicht trägt, an welchem jeder schon von weitem
lesen kann: „ich leide“, oder gar: „ich leide unter dir“. Nein, freu-
diges, freies Tragen in der Gewissheit, dass es für uns und für die
anderen der Segen ist.

Wie mögen Paulus in solcher Lage die Fesseln gedrückt haben,
wie mag es ihm, gerade wenn er den Fortgang des Evangeliums in
Rom sah, doppelt schwer gewesen sein, nicht frei und ledig mitein-
greifen zu dürfen in den Großstadt-Geisteskampf. Es ging der Na-
tur entgegen; die Führung Gottes war Druck, schwerer Druck. Er
aber lebte von dem Heiland, aus dessen gefangenem und schließ-
lich zerbrochenem Leib die Segnungen der Versöhnung und Erlö-
sung flossen, und darum wusste er, dass auch über seinem elen-
den und gemarterten Leib und Gemüt Christus noch hoch geprie-
sen würde. Er wusste, dass er nimmermehr zuschanden werde; er
sah im Geist die Segensfrüchte seiner Trübsal schon reif. Das gab
ihm die freudige Leidensentschlossenheit, als Gefangener und Ge-
drückter seinem Herrn Treue zu halten.

Wie manche Führung gibt es doch, die uns die Möglichkeit
ganzer Entfaltung unserer Kräfte raubt. Da ist der eine körper-
lich elend; warum ist er nicht gesund? Was könnte, denkt er, den-
ken die anderen, gerade er schaffen, wenn er ganz frei wäre. Da
sind’s häusliche oder andere Verhältnisse, welche auf Menschen,
die Großes leisten könnten, auch im Reich Gottes, so drückend las-
ten, dass sie, natürlich angesehen, ein steter Hemmschuh für sie
sind.

291



Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

Warum bindet der Herr so unzählig viele? Weil Er gerade unter
und in den Gebundenheiten sich verherrlichen will. O wenn alle,
die unter solchem Druck stehen, im Glauben dem Apostel gleich,
in heiliger Leidensentschiedenheit ihren Weg als Segensführung
Gottes fassten, wie würde gerade durch sie das Reich Gottes ge-
mehrt, viel Gutes geschaffen. O ihr alle, ihr irgendwie Gebunde-
nen, die ihr manchmal denkt, wenn ich frei wäre, wenn ich frei
wäre, wie wollte ich, wie könnte ich! Täuscht euch nicht! Wenn ihr
gebunden nicht mehr könntet, würde euch der Herr nicht binden.
Aber ihr müsst in Glaubensentschiedenheit eben die Gebunden-
heit und das Leid als eure Gabe ansehen, mit der ihr arbeitet und
Frucht schafft. Klagen, jammern, es anders wünschen, das sind die
Würmer, welche den Segen zernagen. Heilige Passionsentschlos-
senheit, betend und glaubend im Herrn, bringt mehr Frucht als al-
les großartige Wirken in scheinbarer oder wirklicher Freiheit. Wie
mancher meint, der an einen Posten gefesselt ist, der ihm manchen
Druck und Schweres auferlegt, wenn ich an einem anderen Pos-
ten wäre; aber hier, wo ich bin, das ist ja nichts; vor allem nichts
für mich. Greif einmal in Glaubensentschiedenheit leidendlich zu,
und wir wollen sehen, ob nicht aus der engen Quelle stärkere Was-
ser fließen als aus der weiten, die du dir wünschst. An dieser Pas-
sionsentschlossenheit lassen’s viele fehlen.

Wie ist doch des Paulus Gebundenheit gerade die Ursache sei-
ner herrlichsten Wirkungen geworden. Wir möchten und könnten
ihn uns gar nicht anders vorstellen. Aber nur durch seine Glau-
bensentschiedenheit, mit welcher er sich in den Willen des Herrn
hineinstellte, ist es soweit gekommen.

Der Apostel war aber, als er den Philipperbrief schrieb, noch
in einer weiteren, besonders schweren Lage. Er stand greifbar nah
vor dem Märtyrertod. Er war keinen Tag sicher, ob er nicht sein
Haupt auf den Block legen müsste.

292



Phil. 1,15-24

Und da waren all die vielen jungen Gemeinden, die ihn, den
Vater, nach Menschenermessen noch so nötig brauchten. Da waren
die großen, weltweiten Aufgaben, die Heiden weiter zu evange-
lisieren, die ihm doch sonderlich übertragen waren. Und morgen
musste er vielleicht sterben. Was dann? Und sterben durch Hen-
kershand. Würde das nicht am Ende doch viele irre machen? Pau-
lus ist entschlossen, wenn es der Herr will, auch zu sterben und
so zu sterben. Er weiß, durch seinen Tod und durch die Art des-
selben kann der Herr ebensoviel schaffen wie durch sein Leben.
Fürwahr, wenn das Sterben der Heiligen nicht wäre, gerade so,
wie sie gestorben sind, da wäre viel Frucht ewigen Lebens nicht
gewachsen. Wie, wenn der heilige Hohepriester nicht zum Fluch
geworden wäre am Fluchholz? Darum sehen wir Paulus mit hei-
liger Entschiedenheit auch zum Sterben sich fügen. Ich habe Lust
abzuscheiden und bei Christus zu sein. Sterben ist mein Gewinn,
ist vieler Gewinn, des bin ich gewiss.

Wenn’s sterben gilt und wie es sterben gilt, da haben viele nicht
die rechte christliche Entschiedenheit. Schon wenn das Sterben an-
hebt, sei es in schweren Leiden oder in zunehmender Altersschwä-
che, im Verfall der Kräfte, da können Hunderte von Gläubigen
nicht entschieden in diese Passion sich stellen. Sie klammern sich
zäh an, wo Gott sie lösen will; sie wollen tun, immer noch tun, wo
sie leiden sollten; sie wollen bleiben, wo sie gehen sollten; sie füh-
len sich unnütz, wo der Herr sie zum Ende hin des Segens voll
machen will.

Mit Entschiedenheit des Glaubens den Sterbensweg gehen
und sterben, das ist eine Gabe und Aufgabe der Kinder Gottes.
Aus solch bewusst erfasstem, gläubig verwertetem Sterben quel-
len fortgehend Ströme des Segens. Und auch das Sterben unse-
rer Lieben, wann und wie Er es gefügt hat, auch jetzt im Welt-
krieg, glaubensentschieden annehmen als das Beste vom Herrn,
und glaubensentschieden in die neugeschaffene Lage, aufsehend
zum Herrn, uns stellen, das öffnet die Quellen des Segens der Füh-
rung.

293



Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

Jede andere Stellung verstopft und verhindert die Segnung.
Entscheide dich doch auch hierin paulusmäßig, nicht für dein Mei-
nen und dein Dünken; nicht für der Menschen Meinen und ihr Re-
den, sondern für des Herrn Meinen, der es nie anders als gut meint.
Aber sein Gutmeinen wird nur in der Glaubensentscheidung für
Ihn erfasst und erlebt.

Und wie zum Sterben, so war Paulus auch gleich freudig ent-
schieden zum Weiterleben. Das war für ihn auch keine leichte Sa-
che, alt und krank, wie er nachgerade war. Nach einem Leben, an-
gefüllt mit Trübsalen bis an den Rand, in ein neues Leben hinein,
von dem er sicher wusste, dass es ihm viele neue Leiden brachte,
das war ein rechter Passionsentschluss. Weiterleben, das hieß für
Paulus, das wusste er sicher, weiterleiden. Aber wollte es der Herr,
dann war auch er entschieden, dann diente es sicher, noch mehr
Frucht zu schaffen, und das wollte er gern, koste es, was es wolle.

Ja, Sterben ist oft leichter als Weiterleben. Wenn aber der Herr
dich also weiterleben heißt, dann darfst du sicher sein, dass Er für
dich und andere noch einen großen Segen hat, den Er dir und ih-
nen geben will, sonst hieße Er dich nicht noch einmal leben. Und
erfasst du in heiliger Passionsentschiedenheit den Leidensweg dei-
nes ferneren Lebens und lebst es in Ihm, so wirst du hier schon
der Früchte manche sehen und in der Ewigkeit die Weisheit Seiner
Führung unter Danken loben. Die Leidenswege des Herrn sind rei-
cher und gesegneter als die Freudenwege der Welt.

Wer glauben kann, der sehe besonders alle Leidensführungen
als große Gaben Gottes an und stelle sich in voller Entschiedenheit
in sie hinein, so wird er ihren Segen beerben. Nur wenn du solches
im Glauben tust, hast du Anspruch auf den Namen eines entschie-
denen Kindes Gottes, nur dann Anwartschaft auf das Erbe Christi,
an dem nur Teil hat, wer passionsentschieden war.

11. Febr. 1917

294



Der Weg zur Gottgleichheit über Golgatha (Phil. 2,5-11)

Der Weg zur Gottgleichheit geht über Golgatha (Phil. 2,5-11)

„2,5 Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war:
2,6 welcher, ob er wohl in göttlicher Gestalt war, hielt
er’s nicht für einen Raub, Gott gleich sein,
2,7 sondern entäußerte sich selbst und nahm Knechts-
gestalt an, ward gleich wie ein andrer Mensch und an
Gebärden als ein Mensch erfunden;
2,8 er erniedrigte sich selbst und ward gehorsam bis
zum Tode, ja zum Tode am Kreuz.
2,9 Darum hat ihn auch Gott erhöht und hat ihm einen
Namen gegeben, der über alle Namen ist,
2,10 dass in dem Namen Jesu sich beugen aller derer
Knie, die im Himmel und auf Erden und unter der
Erde sind,
2,11 und alle Zungen bekennen sollen, dass Jesus
Christus der Herr sei, zur Ehre Gottes, des Vaters.“

Phil. 2,5-11

Der vorliegende, einzigartige, nie auszuschöpfende, gewalti-
ge Bibelabschnitt zeichnet uns den Weg des Sohnes Gottes zur
Gottgleichheit. Er weist hinab in die Tiefen der Selbstentäußerung
und Selbstverleugnung, hinab in Kreuz und gerichtlichen Tod, und
dann hinan auf den Thron Gottes. Nur durch die ganze kreuzesmä-
ßige Ausschöpfung des Fluches und Gerichtes Gottes konnte nach
dem ewigen Vaterrat auch der eingeborene Sohn Gottes Sein von
Ewigkeiten her gestecktes Ziel der Gottgleichheit erreichen. Auch
Er musste den ganzen Gott und Vater nach Gericht und Gnade
kennenlernen, um die Herrlichkeit der Gottgleichheit voll zu wür-
digen, zu verstehen und als unverlierbares Eigentum zu besitzen.

295



Der Weg zur Gottgleichheit über Golgatha (Phil. 2,5-11)

Ohne den Kreuzes- und Fluch-Gerichts-Weg gegangen zu sein,
hätte Er Seinen Vater nie ganz gekannt, nie nämlich die Tiefe und
den Ernst Seiner Heiligkeit, aber auch nicht die ganze Tiefe und
unbegreifliche Größe Seiner Liebe. So führt Ihn denn der Weg zur
Gottgleichheit über Golgatha. Außerdem aber konnte auch der
Sohn nicht die Gottseligkeit beerben, wiewohl Er von Natur aus
der Erbe über alles ist, ohne im Sohnes-Gehorsam nach allen Mög-
lichkeiten hin sich bewährt zu haben.

Da hat Er denn an dem, was Er litt, Gehorsam gelernt, d. h. un-
ter dem Gerichts- und Fluch-Kreuz war die eigentliche Bewährung
Seines Gehorsams. So nur, durch Gericht und Tod und Gnade hin-
durchgegangen, war Er selbst nun sozusagen zur Heiligkeit und
Liebe geworden, trug Er selbst nun Gericht und Gnade an sich, und
das ist Seine tiefste Gottgleichheit; denn Gericht und Gnade, oder
besser: über das Gericht triumphierende Liebe, das ist Gott. Das
war nun nach dem Gang durch Sünde, Leiden, Tod und Grab hin-
durch und nach erfolgter Herrlichkeitserhöhung auch der Sohn. Er
war nun gottgleich.

Wir haben mit dem Sohn Gottes zusammen das gleiche hohe,
fast unfassbar große Ziel: Gottgleichheit. Schon unser Schöpfungs-
wort drückt uns dieses Siegel auf: „Ihm zum Bilde, zum Bilde Got-
tes“. Selbst der Teufel weiß es, dass das unser Ziel ist, und versucht
uns damit. So hat er unsere Eltern im Paradies damit versucht:

„Ihr werdet sein wie Gott.“ 1. Mo. 3,5

So versucht er heute noch die Menschheit: Vergotten, zu Gott
machen will er sie und bläst ihr sonderlich in unseren Tagen flei-
ßig ein: Du bist von Natur aus Gott; auf, zu göttlichen Taten, mache
dich selbst zu Gott! Mit der Gottgleichheit, ja mit dem Selbst-Gott-
Sein peitscht der Teufel die Menschheit auf. Seine Versuchung aber,
in die er dabei von alters her bis heute die Menschheit stürzt, ist
die, dass er sie vom Gottweg des Kreuzes und des Gehorsams ab-
bringt. Es geht auch, ohne in den Schranken Gottes zu sein; es geht
auch ohne Kreuz und ohne Golgatha, so sagt er den Menschen.

296



Phil. 2,5-11

Gott ist gar kein heiliger, zürnender Richter, Er ist die blanke
Liebe ohne Heiligkeit, so lässt er die falschen Propheten rufen und
drängt damit die armen Menschen vom Weg der Gottgleichheit ab,
indem er ihnen das Ziel verspricht ohne Erfahrung der Heiligkeit
und des Gerichtes Gottes, ohne welche doch niemand gotteben-
bildlich werden kann. Am wenigsten ein sündiger Mensch, der
Golgatha schon zur Versöhnung braucht und dann erst noch als
Heiligungsweg. Ja, unser Ziel ist gesteckt, auch Johannes hält es
uns vor, wenn er sagt:

„Wir sind nun Gottes Kinder, und es ist noch nicht er-
schienen, was wir sein werden; wir wissen aber, wenn
es erscheinen wird, dass wir Ihm gleich sein werden,
denn wir werden Ihn sehen, wie Er ist.“ 1. Joh. 3,2

Der Weg dahin geht aber über Golgatha. Das ist der große Be-
trug auch unserer Tage wieder, dass man der Menschheit das Ziel
predigt, aber ihr zu gleicher Zeit den Weg lächerlich macht, der
ganz allein zum Ziel führt. Das ist das wahre, echte Antichristen-
tum. Wohl wäre es ja dem Fleisch angenehmer, ohne Buße, Glau-
ben, Kreuz und Sterben zum hohen Ziel durchzudringen, aber
Fleisch und Blut erben eben nicht das Reich Gottes, die müssen
in den Tod.

Darum ruft uns auch der Apostel an der Spitze unseres heuti-
gen Textes zu:

„Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.“ Phil. 2,5

Das heißt, ein jeglicher, welcher im Heiland Vergebung der
Sünden, Frieden und das ewige Leben, kurz die Kindschaft ange-
nommen hat, der dringe nun in Ihm auch auf Seinem Weg zur Erb-
schaft durch. Er ist der Weg, außer Ihm ist keiner. In Seiner Gleich-
heit muss laufen, wer zu Seiner Gleichheit will, aber auch in Seiner
tragenden Kraft darf laufen, wer zu Seiner Gleiche zielt.

297



Der Weg zur Gottgleichheit über Golgatha (Phil. 2,5-11)

Mit über jedes menschliche Maß hinausgehenden, herrlichen
Offenbarungsworten zeigt dann der Apostel des Sohnes Gottes
Lauf und Gang auf, in jedem einzelnen Satz uns sozusagen immer
wieder aufmunternd: „Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Chris-
tus auch war“. Es ist uns nachgeborenen Glaubensgeschlechtern
nicht leicht, mit dem apostolischen Wort, das aus einer besonderen
Geistesfülle geflossen ist, Schritt zu halten. Wie über allen sonder-
lich tief eindringenden und weit ausgreifenden Offenbarungswor-
ten hängt auch über diesem, so klar es einerseits ist, doch auch
wieder wie ein Schleier, so dass wir so recht an 1. Kor. 13 erinnert
werden:

„Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem dunklen
Wort.“ 1. Kor. 13,12

Aber das zwingt uns nur, um so mehr um die Erleuchtung
durch den Heiligen Geist zu bitten und dann demütig und gebückt
an das Offenbarungswort heranzutreten. Zeig uns durch Deinen
Geist Deinen Weg, dass wir in Gesinnungsgleichheit laufen kön-
nen nach Deinem Ziel!

„Er war in göttlicher Gestalt“, Phil. 2,6

so hebt der Geist durch Paulus an, den Jesus Christus gestern,
heute und in Ewigkeiten uns zu zeichnen. Jesus Christus ist vor-
weltlich, ist ewig, ist ungeschaffen. Er ist und Er war, mehr kann
man nicht von Ihm sagen. Er trug als ewig Seiender, als ewiger
Sohn des Vaters göttliche Gestalt an sich. Wie kann das anders sein!
Was aus Gott geboren ist, trägt Gottes Bild. In Seinem ewigen, vor-
weltlichen Sein war Er Abglanz der Herrlichkeit Gottes und trug
den Charakter des Wesens Gottes an sich, wie der Hebräerbrief
in Kapitel 1,3 sagt. Er war gottebenbildlich durch und durch, aber
eben als ein Sohn. Ein Kind in der Wiege trägt auch den Charakter
des Wesens des Vaters, ist aber noch nicht vatergleich. Das muss es
erst werden.

298



Phil. 2,5-11

Der Sohn Gottes ist von Ewigkeiten her auf Wachstum ange-
legt, gerade wie auch der Heilige Geist. Das ist’s, warum auch
dieser unser dreieiniger Gott der lebendige Gott heißt. Leben ist
Wachstum. Das bestätigt uns der Apostel Paulus auch völlig in un-
serem Text, wenn er weiter sagt, dieser Sohn Gottes, in göttlicher
Ausgestaltung und Ausprägung, habe es nun

„nicht für einen Raub gehalten, Gott gleich zu sein.“
Phil. 2,6

So ist also das „Gott-gleich-Sein“ etwas anderes als das „In-
göttlicher-Gestalt-Sein“. Es ist ganz offenbar das große Ziel des
Sohnes Gottes, zu welchem Er hinanwachsen sollte. Der Sohn soll-
te werden wie der Vater. Jetzt, wo nach vollbrachter Versöhnung
und Erlösung Jesus zur Rechten des Vaters alle Macht hat im Him-
mel und auf Erden, sehen wir Ihn in Gottgleichheit, ja als Vertreter
Gottes, des Vaters, mit völliger Machtübertragung herrschen, bis
dass alles zu Seinen Füßen liegt. Machtvoll geht Er Seinem großen
Ziel entgegen, dass alles, was genannt mag werden, Ihm untertan
wird.

Dieses hohe Ziel der Gottgleichheit wollte Er nun nicht als
einen Raub an sich reißen, das heißt: Er wollte sich nicht in sich
selbst stellen und in der Kraft Seiner entfalteten Gottebenbildlich-
keit die Menschen und Kreaturen sich in eigener Macht untertan
machen, sondern Er wollte das Ziel erreichen auf den Wegen des
Vaters in völligem Gehorsam.

• Nicht wie der Satan, der in sich selbst sich stellte und noch
stellt und das große Ziel mit eigener List und Macht erreichen
will;

• auch nicht wie die Menschen, welche, verführt, jetzt auch in
Selbstkraft und auf Selbstwegen das hohe Ziel an sich reißen
wollen.

299



Der Weg zur Gottgleichheit über Golgatha (Phil. 2,5-11)

Das ist ja alles Raub, weil sie die gegebenen und vertrauten
Kräfte dem Geber entreißen und an sich reißen, um das Ziel her-
zureißen. Diesen Weg wollte der Sohn nicht gehen. Er wusste, er
führt nicht nur nicht zum Ziel, sondern endet im Gegenspiel des
Zieles.

„Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.“ Phil. 2,5

Wir sind zu Gottes Bild geschaffene Wesen. Wir haben das Ziel
der Gottgleichheit. Wer gläubig ist, der ist aus Gott geboren und
auf dem rechten Weg zum hohen Ziel.

Wohlan, so möge uns der Herr bewahren, dass wir nicht aus ei-
gener Wahl, in eigener Kraft, auf eigenen Wegen zum Ziel fahren –
und daran vorbeifahren. Gotteskinder müssen hierin das vollkom-
mene Gegenstück des antichristlichen Wesens sein. Dort Raubwe-
sen, hier Gehorsamswesen. Unbedingt nicht aus uns selbst, noch in
uns selbst, noch für uns selbst. Das ist Heilandsgesinnung in ihrer
Grundlage.

So haben wir gehört, was der Sohn Gottes nicht tat; was tat Er
denn?

„Er entäußerte sich selbst und nahm Knechtsgestalt
an.“ Phil. 2,7

Dieser nächste Grundschritt Seines Weges geht noch nicht auf
die Menschwerdung. Die Menschwerdung kommt erst im folgen-
den Satz:

„Er ward Mensch und in allem Wesen ein Mensch.“
Phil. 2,7

300



Phil. 2,5-11

Er nahm Knechtsgestalt an, d. h. Er nahm von aller Ewigkeit
her durch alle Zeiten hindurch eine Dienerstellung freiwillig ein.
Als Sohn und Kind Gottes wollte Er wie ein Knecht nur gehorchen
und dem Vater dienen mit den Ihm verliehenen Gaben. Und eben-
so nahm Er zu allen Kreaturen eine Dienerstellung ein. Ihnen mit
all Seinen Sohnesgaben und Sohneskräften zu Diensten zu sein,
war Sein Sinnen und Trachten. Das sehen wir auch durch die gan-
ze Offenbarungsgeschichte hindurch. Und das ist der rechte Weg
zum Herr-Werden, wie der ewige Gott Herr ist; er geht durchs Die-
nen.

„So jemand unter euch will gewaltig sein, der sei euer
Diener“, Mt. 20,26

so spricht der Herr selbst diese Seine Grundgesinnung aus.

„Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.“ Phil. 2,5

Wer sein Gottesziel erreichen will, kann’s nur auf dem Wege
demütigen Gottesdienstes und noch demütigeren Dienstes für die
Menschen mit seinen Gaben. Für dich, o Gott, für euch, ihr Mit-
geschöpfe und Brüder, das ist die Losung auf dem Ewigkeitsweg.
Wieder das völlige Gegenstück zur Welt, zum Antichristentum.
Herr, gib uns solche Gnade!

Dann entäußerte Er sich weiter und ward Mensch und in al-
len Stücken als ein Mensch erfunden. Er wurde ganz unser Bruder
und nahm, wie der Römerbrief in Kapitel 8,3 sagt, die Gestalt des
sündlichen Fleisches an. Ja, wiewohl Er keine Sünde tat, sondern
die Sünde im Fleisch durch den Geist tötete, ließ Er sich zur Sün-
de machen, d. h. von Gott und Menschen als den größten Sünder,
der je gelebt hat, ansehen und behandeln. Das war ein schwerer
Schritt zur Gottgleichheit; der sah aus, als sollte die Gottgleichheit
Ihm ganz verlorengehen. Aber nur so konnte Er den heiligen Va-
ter erfahren und erleben und nur so Sündern zur Gottgleichheit
verhelfen. Darum entäußerte Er sich und ging.

301



Der Weg zur Gottgleichheit über Golgatha (Phil. 2,5-11)

„Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.“ Phil. 2,5

Zum Sünder werden, zum größten Sünder werden, wie Pau-
lus von sich sagt: „Ich bin der vornehmste unter den Sündern“
(1. Tim. 1,15), das ist der Weg zur Gottgleichheit! Bist du vor dir
selbst der Ärmste unter den Sündern? Überlege dir, was das heißt.
Da heißt es sehr herabsteigen. Es sollte uns das nicht schwer wer-
den, denn wir sind’s ja in Wirklichkeit, aber doch hält es hart, bis
ein Mensch soweit ist. Der Weg ist aber nötig, denn nur so fasst und
versteht man den Sünderheiland und kommt unter Sünde und Ver-
gebung durch Christi Blut in den Anfang der Gottgleichheit. Dann
aber gilt es erst recht, als armer, aber geretteter Sünder sich von
der Welt zur Sünde machen zu lassen. Gotteskinder werden stets
von der Welt als die größten Sünder behandelt. Schon unter Nero
mussten sie die Stadt angezündet haben. Kannst du das, dich zum
Sündenbock machen lassen, soweit und soviel es Gott gefällt, dich
durch Menschen dazu machen zu lassen? Und kannst du, so sehr
du auch wachsen magst im Glauben und in der Heiligung, immer
bleiben wie ein anderer Mensch und an Gebärden als ein Mensch
erfunden, ein armer Sünder? Sieh, das ist Jesus-Gesinnung; das ist
der Weg zur Gottgleichheit – gleich wie ein anderer Mensch und
an Gebärden als ein Mensch erfunden werden.

Und dann ging’s hinein in die Erniedrigung:

„... gehorsam bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz.“
Phil. 2,8

Er ging unter das Gericht – der Tod ist ja der Sünde Sold
(Röm. 6,23) – und Er ging ins Fluchgericht, abgebildet im Kreuzes-
tod. Er trug Höllenqualen, als wäre Er der einzige Sünder in der
ganzen Welt.

302



Phil. 2,5-11

„Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.“ Phil. 2,5

Hinein ins Selbstgericht; gebeugt unter die gerichtlichen Got-
teswege; anerkennend Gottes Gerichte, wo und wie sie treffen;
durchgehechelt durchs Gericht der Welt; ausharrend in Wegen, die
schweres Sterben verlangen – das ist der Weg, den ein Gotteskind
zur Gottgleichheit geht. Zu manchen Zeiten – wer weiß, ob nicht
gar bald wieder – geht es zum äußeren Märtyrertum. Kannst du
um Christi willen leiden und sterben, soweit und soviel Er’s ver-
langt und für gut hält? Das Gericht beginnt am Hause Gottes. Den
gerichtlichen Gott müssen die zum Ziel dringenden Gotteskinder
an sich tragen, sonst können sie nicht gottgleich werden.

Erst durch solches Gericht hindurch, unter und nach demsel-
ben kann sich die ganze volle Gottesliebe und Gnade entfalten.

„2,9 Darum hat Ihn auch Gott erhöht und hat Ihn mit
einem Namen begnadigt, der über alle Namen ist,
2,10 dass in dem Namen Jesu sich beugen sollen alle
Knie derer, die im Himmel und auf Erden und unter
der Erde sind,
2,11 und alle Zungen bekennen sollen, dass Jesus
Christus der Herr sei!“ Phil. 2,9-11

Da ist Er nun zur Gottgleichheit erhöht. Nach solchem unter
Liebe und Gericht bewährten Gehorsam übergibt Ihm der Vater al-
les. Nun heißt Er im Vollsinn: „Herr, JHWH“, genau wie der Vater
und in der gleichen Machtfülle wie der Vater. Und so ist Er und so
bleibt Er, bis der letzte Feind überwunden zu Seinen Füßen liegt.

An dieser herrlichen Gottgleichheit des Sohnes haben nun alle
die teil, welche durch Ihn Versöhnung und Erlösung angenommen
und sich in die Gleichheit Seiner Gesinnung durch den Heiligen
Geist haben hineingestalten lassen und welche den gleichen Weg
wie Er in der Eigenart ihrer Führung gegangen sind.

303



Der Weg zur Gottgleichheit über Golgatha (Phil. 2,5-11)

Sie werden Könige und Priester, gleichwie Er König und Pries-
ter ist; sie herrschen mit Ihm, über zehn oder fünf Städte gesetzt,
gleichwie Er herrscht; sie tragen Gericht und Gnade, Heiligkeit
und Liebe wunderbar in der triumphierenden Liebe vereint an
sich, gleichwie Vater und Sohn das auch an sich tragen. Das ist auf
ihrer Stufe und in ihrer Art ihre Gottgleiche.

Drum:

„Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.“ Phil. 2,5

Er sei aber auch gesinnt, wie Jesus Christus sein wird. Gewiss,
waren wir gesinnt, wie Er war, so werden wir auch gesinnt sein,
wie Er gesinnt sein wird. Wie ist das? All seine Gottgleichheit wird
der Sohn, wenn alles vollendet ist, dem Vater zu Füßen legen, auf
dass Gott sei alles in allem. Das ist dann die höchste Ehrung Gottes
des Vaters. Darum heißt es in unserem Text zum Schluss:

„... zur Ehre Gottes des Vaters.“ Phil. 2,11

So werfen auch die Gläubigen, gleich ihren ewigen Vorbildern
in Offb. 4, den 24 Ältesten, ihre Kronen vor dem ewigen Gott einst
nieder und beten Ihn an und geben Ihm die Ehre.

Das wird das tiefste Gegenstück alles Abfalls und aller Sünde
sein, dieses freiwillige Einrücken der Herrscher und Gottgleichen
mit dem Sohn an der Spitze in die Untertänigkeit. Alles haben wir
von Ihm, alles durch Ihn, so sei auch alles wieder zu Ihm hin:

Ihm sei Ehre in Ewigkeit!

13. April 1919

304



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

„3,7 Aber was mir Gewinn war, das habe ich um Christi
willen für Schaden geachtet.
3,8 Ja, ich achte es noch alles für Schaden gegen die
überschwängliche Erkenntnis Christi Jesu, meines
Herrn, um welches willen ich alles habe für Schaden
gerechnet, und achte es für Kot, auf dass ich Christus
gewinne
3,9 und in ihm erfunden werde, dass ich nicht habe
meine Gerechtigkeit, die aus dem Gesetz, sondern die
durch den Glauben an Christus kommt, nämlich die
Gerechtigkeit, die von Gott dem Glauben zugerech-
net wird,
3,10 zu erkennen ihn und die Kraft seiner Auferste-
hung und die Gemeinschaft seiner Leiden, dass ich
seinem Tode ähnlich werde,
3,11 damit ich gelange zur Auferstehung der Toten.
3,12 Nicht, dass ich’s schon ergriffen habe oder schon
vollkommen sei; ich jage ihm aber nach, ob ich’s auch
ergreifen möchte, nachdem ich von Christus Jesus er-
griffen bin.
3,13 Meine Brüder, ich schätze mich selbst noch nicht,
dass ich’s ergriffen habe. Eines aber sage ich: Ich ver-
gesse, was dahinten ist, und strecke mich zu dem, was
da vorne ist,
3,14 und jage nach dem vorgesteckten Ziel, nach dem
Kleinod, welches vorhält die himmlische Berufung
Gottes in Christus Jesus.“ Phil. 3,7-14

305



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

Erstauferstehung – was ist denn das? So werden vielleicht man-
che fragen, und gerade darum, weil wohl manche so fragen, ist es
nötig, einmal auf Grund der Schrift davon zu sprechen. Himmel-
fahrt ist dazu die geeignetste Zeit, denn zur Zeit der Erstauferste-
hung tritt der Aufgefahrene Seine Königsherrschaft auf Erden mit
Seiner zu königlicher Herrlichkeit erhobenen Gemeinde an.

Der auferstandene und erhöhte Herr ist der Bürge der Auferste-
hung aller Menschen. Gleichwie sie in Adam alle sterben, so wer-
den sie in Christus alle lebendig gemacht werden. Also alle, die
zum Leben und die zum Gericht Bestimmten. Über die Art und
Weise dieser Auferstehung aber herrscht auch unter denen, die sie
glauben, oft noch eine große Unklarheit. Wie viele Christen gibt es,
und zwar Leute, die alles glauben, was die Bibel sagt, welche in
diesem Stück ganz unbiblische Anschauungen haben.

Es sind nicht wenige, welche der Meinung sind, die Auferste-
hung geschehe gleich nach dem Tod, und wenn jemand im Glau-
ben an den Heiland gestorben sei, dann gehe er durch den Herrn
und in dem Herrn direkt zur ewigen Herrlichkeit ein, verklärt nach
Leib und Seele. Vielmehr bezeugt die ganze Bibel klipp und klar,
dass vor der Wiederkunft Jesu Christi niemand auferstehe. Es ist
also außer Christus, dem Erstling, bis jetzt noch niemand aufer-
standen. Das bezeugt die Schrift an vielen Stellen. Es sei hier nur
1. Kor. 15 erwähnt, wo Paulus sagt:

„Der Erstling Christus, darnach die Christus angehö-
ren, wenn Er kommen wird.“ 1. Kor. 15,23

oder die andere Stelle in 1. Thess. 4, wo Paulus sagt:

„Wir, die wir leben und übrigbleiben auf die Zukunft
des Herrn, werden denen nicht zuvorkommen, die da
schlafen“, 1. Thess. 4,15

welche Stelle ganz deutlich sagt, dass die Auferstehung der To-
ten in der Wiederkunft des Herrn geschieht.

306



Phil. 3,7-14

Zwischen dem Tode der Gläubigen und der Wiederkunft des
Herrn liegt also eine Wartezeit, in welcher alle Toten warten auf
den kommenden Herrn. Gleichwie es die Aufgabe der Gläubigen
ist, die da leben, zu wachen und Herz und Sinn gerichtet zu haben
auf das Kommen des Erhöhten, so ist auch Herz und Sinn der Ab-
geschiedenen auf Sein Kommen gerichtet. Darin ist die gläubige
Gemeinde, sie lebe oder sie sei schon gestorben, eins.

Das ist ja richtig, der Zustand nach dem Tod ist schon entweder
ein Zustand der Seligkeit oder der Unseligkeit. Von den einen sagt
die Schrift:

„Selig sind die Toten, die in dem Herrn sterben von
nun an; ja, der Geist spricht, dass sie ruhen von
ihrer Arbeit, denn ihre Werke folgen ihnen nach.“

Offb. 14,13

Die anderen haben ein schreckliches Warten des Gerichts vor
sich und in sich und haben darum keine Ruhe Tag und Nacht.
Aber dieser Wartezustand, bei den einen in großer Seligkeit, bei
den anderen in großer Angst, ist noch nicht der Zustand des Auf-
erstandenseins zur Herrlichkeit oder zum Gericht. So gehen wir
denn mit dem leiblichen Tod, wenn wir in Christus Jesus entschla-
fen sind, ein in das selige Warten auf das Kommen des Herrn und
das Erbe der Herrlichkeit. Wir sind glücklich, wir sind selig, wir
sind im Frieden und in der Ruhe, haben aber das Erbe noch nicht
angetreten, auf das wir warten. So ist denn für die Auferstehung
der Tag des Herrn der Entscheidungstag.

Aber auch hier geht es nicht so, wie viele meinen. Es ist wie-
der eine durch und durch unbiblische Anschauung, wenn viele,
welche den Christen zuzurechnen sind, die Anschauung haben, in
der Wiederkunft des Herrn vollziehe sich sofort das Weltgericht,
und wenn der Herr wiederkäme, stünden sofort alle Toten auf und
kämen vor den Richterthron Christi, die einen zum ewigen Leben,
die anderen zur ewigen Verdammnis.

307



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

Dem ist nach der Heiligen Schrift nicht so. Die Bibel kennt eine
in sich abgestufte, in mannigfachen göttlichen Offenbarungen ab-
wechselnde Endoffenbarungszeit, sie kennt eine Erstauferstehung,
ein Tausendjähriges Reich und dann erst die allgemeine Auferste-
hung und die Erneuerung der Erde.

Wenn der Heiland wiederkommt, gibt es zuerst eine Auferste-
hung eines kleineren Kreises zum Abendmahl des Lammes, zur
Herrschaft mit Christus in den tausend Jahren. Die Wiederkunft
des Herrn wird geschehen, wenn zwei große Offenbarungslinien
zu ihrem Ziel gelangt sein werden.

• Einmal wird das Evangelium gepredigt sein allen Heiden,
und jedermann auf Erden wird Gelegenheit haben, sich für
oder wider Christus zu entscheiden;

• zum anderen wird das jüdische Volk reif geworden sein für
den Herrn. Es wird nach großen Schickungen und Führun-
gen, nach dem Heiligen Lande zurückgekehrt, seinen Messi-
as suchen.

Wenn diese beiden Linien zu ihrem Ziel gelaufen sind, wird
die letzte Fülle der Zeiten anbrechen und der erhöhte König Je-
sus Christus herniederkommen auf diese Erde. Satan wird zu die-
ser Zeit gebunden werden; er wird mit seinen Engeln aus dem
Luftreich, wo er herrschte, entfernt werden, so dass also die Macht
des Bösen ganz bedeutend verringert sein wird und nur noch das
in den Menschen und unter den Menschen herrschende Böse da
sein wird, aber nicht mehr Satans List und Macht. In diesen Ta-
gen wird dann im wiederkommenden Christus das jüdische Volk
seinen Herrn sehen und unter großer Buße und Beugung Ihn an-
nehmen. Von Jerusalem aus wird auf der vom Satan befreiten Erde
die großartigste Missionszeit anbrechen. Sünde und Tod sind noch
nicht weg, die alte Erde ist noch, alles Leben und Weben auf Erden
nimmt seinen Fortgang, aber Christus herrscht und das jüdische
Volk ist sein Werkzeug.

308



Phil. 3,7-14

Zu dieser gleichen Zeit wird dann auch die Erstlingsauferste-
hung geschehen. Das, was die Bibel die Auswahlgemeine oder
Erstlingsgemeine nennt, wird da aus den Gräbern hervorgehen.
Nur einige ganz klare Stellen für diese Erstauferstehung seien an-
geführt. 1. Kor. 15:

„15,23 Der Erstling der Auferstehung Christus, darnach
stehen auf, die Christus angehören, wenn Er kommen
wird,
15,24 darnach das Ende.“ 1. Kor. 15,23-24

Hier sind also die Abstufungen ganz klar ausgesprochen. Eben-
so finden wir es in 1. Thess. 4:

„4,15 Das sagen wir euch als ein Wort des Herrn, ...
4,16 ... wenn Christus herniederkommen wird, werden
auferstehen die Toten in Christus zuerst.
4,17 Danach wir, die wir leben und übrigbleiben, wer-
den zugleich mit ihnen hingerückt werden in den
Wolken, dem Herrn entgegen in der Luft und werden
also bei dem Herrn sein allezeit.“ 1. Thess. 4,15-17

Und noch klarer redetet die Offenbarung im Kapitel 20 davon,
wenn sie sagt:

„20,4 Ich sah Stühle, und sie setzten sich darauf, und ih-
nen ward gegeben das Gericht; und die Seelen derer,
die enthauptet sind um des Zeugnisses Jesu und um
des Wortes Gottes willen, und die nicht angebetet hat-
ten das Tier noch das Bild und nicht genommen hat-
ten das Malzeichen an ihre Stirn und auf ihre Hand,
diese lebten mit Christus 1’000 Jahre.
20,5 Die anderen Toten aber wurden nicht wieder le-
bendig, bis dass 1’000 Jahre vollendet wurden. Das ist
die erste Auferstehung.

309



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

20,6 Selig ist und heilig, der teilhat an der ersten Aufer-
stehung. Über solche hat der andere Tod keine Macht,
sondern sie werden Priester Gottes und Christi sein
und mit Ihm regieren 1’000 Jahre.“ Offb. 20,4-6

Von dieser Auferstehung redet auch der Apostel Paulus im
Philipperbrief, wenn er sagt, er wolle entgegenkommen zur Auf-
erstehung der Toten, wo ausdrücklich im Urtext steht: „Ausauf-
erstehung aus den Toten“. So meint der Apostel Paulus, wenn er
in unserer Philipperstelle sagt: „Nicht, dass ich’s schon ergriffen
habe oder schon vollkommen sei“, auch die Erstauferstehung. Er
meint nicht, er habe Christus noch nicht ergriffen oder die Versöh-
nung oder den Frieden oder die Seligkeit. Das hat er ergriffen, das
weiß er, und ist auch ergriffen von Christus Jesus; aber eins hat er
noch nicht gewiss, ob er hinankommt zur Erstauferstehung. Sie ist
das Kleinod, das vorgesteckte Ziel, von dem er sagt, dass er sich
nach ihm ausstrecke und ihm nachjage, soviel er könne.

Von diesen Erstlingen der Auferstehung, welche aus den Grä-
bern hervorgehen, wenn die große Menge der Menschen noch in
den Gräbern bleibt, und während noch Millionen Menschen auf
der alten Erde leben und auch noch Millionen sterben, sagt die
Schrift, dass sie mit dem wiederkommenden Christus herrschen
und regieren werden die tausend Jahre.

Wo sie wohnen, sagt die Schrift nirgends klar. Es ist aber wohl
anzunehmen, dass, während vorher Satan mit seinen Engeln in
der Luft herrschte, nunmehr Christus mit Seinen Heiligen dort
herrscht, und dass die Erstlinge mit ihrem Herrn, so wie der Herr
in der Zeit der 40 Tage je und je erschien, so auch je und je erschei-
nen werden, dass sie aber vor allem ihren segensreichen Einfluss
von oben her auf die Menschen wirksam zur Geltung bringen und
so die Missionsarbeit des jüdischen Volkes an der Welt kräftig un-
terstützen werden.

310



Phil. 3,7-14

Diese Erstauferstehung ist gar nichts als ein Ausfluss der Ge-
rechtigkeit Gottes. Hat der ewige Sohn Gottes einst auf dieser Erde
seine tiefste Demütigung erlebt, so darf er nun Seine größte Er-
höhung zum Herrn und König erleben. War die Gemeinde Christi
hienieden die verspottete, die verlachte, mit Kreuz und Hohn über-
schüttete, so darf sie nun die herrschende und regierende sein; sie
besitzt nach der Verheißung des Herrn das Erdreich. Es wird das
eine Herrlichkeitszeit sein der Vergeltung und der Erstattung alles
dessen, was die einzelnen Seelen in Christus Jesus durchgelitten
und durchgemacht haben in ihrer Erdenzeit.

Zu gleicher Zeit wird die Erstauferstehung das Gericht am
Hause Gottes bedeuten. Deswegen sagt die Bibel, das Gericht be-
ginne am Hause Gottes. Es werden viele Hunderte und Tausende,
die hienieden für gläubig gegolten und mit in der gläubigen Ge-
meinde gestanden haben und innerlich die Hoffnung hatten, da-
zuzugehören, nicht auferstehen, wenn sie nämlich nicht treu wa-
ren bis in den Tod.

• Darauf geht das Gleichnis von den zehn Jungfrauen (Mt. 25,1-13),
welches nicht die ganze Menschheit im Auge hat, sondern
die Gemeine des Herrn.

• Darauf geht auch das Gleichnis vom Netz (Mt. 13,47-50), wel-
ches nicht die Gottlosen im Auge hat, sondern welches von
gefangenen Fischen redet, von denen viele faul sind und,
wenn der Herr kommt, hinausgetan werden.

• Deswegen werden die fünf törichten Jungfrauen zu den Krä-
mern geschickt (Mt. 25,9), also nicht in die Verdammnis. Ihrer
wartet der Tag des Gerichts, wo eine gerechte Entscheidung
über sie gefällt wird.

So sehen wir denn, dass es etwas Großes und sehr Herrliches
und Köstliches ist, zur Erstlingsgemeine des Herrn zu gehören und
zur Erstauferstehung durchzudringen.

311



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

Wer sind die, welche an dieser Auferstehung teilnehmen dür-
fen? Wer sind die Glücklichen, von denen die Offenbarung des Jo-
hannes sagt: „Selig ist und heilig, der teilhat an der ersten Aufer-
stehung“ (Offb. 20,6)?

• Nehmen wir zuerst die Stelle in 1. Kor. 15, so lautet die Ant-
wort ganz einfach: „die Christus angehören“.

• Und ganz dasselbe schreibt der Apostel im 1. Thessalonicher-
brief, wenn er dort sagt: „Die Toten in Christus werden auf-
erstehen zuerst“.

Es müssen also Seelen sein, die eine völlige, klare Übergabe an
den Heiland durch den Glauben vollzogen haben; Seelen, die wirk-
lich Glieder am Haupt sind, Reben am Weinstock, fest gemauerte
Steine auf dem Grundstein. Das, was die Schrift sonst Wiederge-
burt nennt, die Tatsache des neuen Lebens, das muss in solchen
Seelen seinen Anfang genommen haben, welche zur Erstauferste-
hung hindurchdringen wollen. Wo keine tiefe Buße, wahrhaftige
Bekehrung stattgefunden hat, kann von einer Teilnahme an der
Erstauferstehung keine Rede sein; wo kein frei-offenes Bekenntnis
durch Wort und ganzes Wesen zum Herrn ist, ist Erstauferstehung
ausgeschlossen. Daraufhin angesehen ist es allerdings eine kleine
Schar aus denen, die man heutzutage Christen heißt.

Doch fügt diesem Bild der Apostel in seinem Philipperbrief
noch einige Züge bei. Dort im 3. Kapitel des Philipperbriefes, wo
Paulus von der Erstauferstehung handelt und seine heilige Sehn-
sucht ausspricht, sie zu erlangen, sagt er zuerst, er ringe danach,
dass er in Christus erfunden werde und dass die Kraft Seiner Auf-
erstehung, das ist eben das neue Leben, an ihm sichtbar werde.
Soweit wären es also die gleichen Merkmale wie im Korintherbrief
und im Thessalonicherbrief.

312



Phil. 3,7-14

Dann aber fährt Paulus fort und redet von der Gemeinschaft
der Leiden Christi, dass er Seinem Tode ähnlich werde. Auch an
anderen Stellen hebt er diesen Zug hervor und sagt:

„So wir anders mitleiden, auf dass wir auch mit zur
Herrlichkeit erhoben werden.“ Röm. 8,17

„Dulden wir, so werden wir mitherrschen.“2. Tim. 2,12

Das innere Sterben, sich-Verleugnen und -Entäußern ist ein we-
sentlicher Zug im Bild derer, welche die Erhöhung und Verherr-
lichung in der Erstauferstehung erlangen wollen. Aber auch die
Bereitwilligkeit, die Schmach und den Spott, das Kreuz und die
Leiden zu tragen, welche das Bekenntnis zum Namen des Herrn
in dieser Weltzeit mit sich bringt. Wer sich also fürchtet vor der
Schmach Christi und Seiner Gemeine, wer nicht die und jene Zu-
rücksetzung, vielleicht auch Benachteiligung, das oder jenes Un-
recht tragen kann in Christus, der kann nicht teilnehmen an der
Gemeinde der Verherrlichten.

Die Offenbarung hebt ganz den gleichen Zug hervor, wenn sie
sagt, die jenigen, welche zu der Erstauferstehung hervorgegangen
sind, das seien die, welche enthauptet sind um des Lammes willen,
welche das Malzeichen des Tieres nicht angenommen haben und
das Tier selbst nicht angebetet haben. Auch hier tritt also das Mit-
leiden und Mitsterben, das Seinem Tode Ähnlichwerden als not-
wendiger Zug am Bild der Erstlinge Gottes heraus. Weiter aber das
innere und äußere Geschiedensein vom Weltgeist und Weltmacht-
geist, das heißt ja das Malzeichen nicht annehmen und das Tier
nicht anbeten.

So haben wir denn die Erstlinge zu suchen unter den dem Welt-
wesen abgewandten, Christus durch den Glauben völlig zugekehr-
ten, das Kreuz Christi tragenden und in der Heiligung des Geistes
stehenden, treu bis in den Tod sich bewährenden Seelen.

313



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

Und hier erhebt sich nun die Frage: Stehen wir so zu Christus
und in Christus, dass wir diese Hoffnung auch für uns haben dür-
fen? Niemand wird ohne weiteres sagen können: „Ja, das glaube
ich gewiss“; schon darum nicht, weil wir ja nicht wissen, welcher-
lei Leiden über uns zu verhängen Gott wohlgefällig ist, und ob wir
dann in diesem Leiden bestehen und beharren. Auch der Apostel
Paulus, so gewiss er weiß, dass er von Christus ergriffen ist und
sich persönlich zu Christus hingewender hat und sein ganzes Le-
ben ein Leben ist im Glauben des Sohnes Gottes, so sagt er doch in
Demut und Bescheidenheit im Blick auf die Erstauferstehung:

„Nicht, dass ich es schon ergriffen habe oder schon
vollkommen sei.“ Phil. 3,12

Aber, und nun kommen wir auf den letzten Punkt, hier liegt
nun die große praktische Bedeutung für unser Christenleben, wel-
che der Glaube an die Erstauferstehung hat. Der Apostel sagt näm-
lich gleich danach:

„Ich jage ihm aber nach, dass ich es ergreifen möchte.“
Phil. 3,12

Es ist also durchaus keine müßige Phantasie, es ist durchaus
nicht etwa eine Art Schwärmerei, wenn wir von Erstauferstehung
reden oder gar ein Stück Überfrömmigkeit, sondern dieser Glaube
hat eine überaus große, in das tägliche Christenleben tief eingrei-
fende Bedeutung. Zunächst haben wir durch diesen Glauben eine
ganz sonderliche Klarheit über das, was uns bevorsteht in Chris-
tus Jesus. Wir leben nicht bloß in den allgemeinen Begriffen von
Auferstehung und ewigem Leben, wir haben nicht bloß eine mehr
oder weniger unklare Zukunftshoffnung, sondern etwas ganz Kla-
res, Festes, Bestimmtes, Großes und Schönes. Das ist allein schon
viel wert, eine feste und bestimmte Hoffnung zu haben; das macht
auch das Glaubensleben fest und bestimmt.

314



Phil. 3,7-14

Die Aussicht auf Erstauferstehung treibt zunächst zu einer
ganz klaren inneren Stellungnahme zum Heiland, zu einer Ent-
schiedenheit für Ihn und in Ihm. Wem die Hoffnung als Ziel auf-
gegangen ist, der bricht durch und stellt sich durch den Glauben
klipp und klar in seinen Herrn. Da hört die Verschwommenheit,
die Doppelseitigkeit auf. Das „Ich bin des Herrn“ tritt an die Stel-
le. Wir hoffen, es wird auch manchen Lesern diese in Christus Jesu
vorgestellte Hoffnung einen Ruck gegeben haben und geben.

Dann aber macht diese Hoffnung treuer in der Heiligung.

„Wer solche Hoffnung hat“, 1. Joh. 3,3

sagt Johannes,

„der reinigt sich.“ 1. Joh. 3,3

Will ich es haben, dann hört alles Paktieren mit der Sünde auf,
und der Kampf wird bis in das Innerste klar gekämpft. Um ein
großes Ziel lohnt sich’s, ernst zu kämpfen.

Endlich aber ist die herrliche Aussicht der Erstauferstehung ei-
ne der gewaltigsten Stärkungen in den Leiden und Trübsalen die-
ser Zeit, ganz besonders aber in denjenigen Leiden und Kreuzeser-
fahrungen, die der Glaubens- und Bekenntnisweg als solcher mit
sich bringt. Wir können die Leiden in Christus nur darum auf uns
nehmen und sogar mit Freudigkeit tragen, weil wir die Herrlich-
keit danach kennen. Diese Hoffnung war die Kraft, die nicht nur
den Aposteln, sondern auch Tausenden anderer Christen den Mut
gab, selbst in den Tod zu gehen für den Namen des Herrn.

Doch nicht nur für uns selbst und unser persönliches Chris-
tenleben, sondern auch für unsere Arbeit am Reich Gottes und im
Hinblick auf die Welt ist diese Hoffnung der Erstauferstehung von
großer Tragweite. Wer in Christus Jesus dieser Zukunft nachjagt,
der stellt sich schon in dieser Zeit nicht nur zu Christus, sondern
auch, wo er immer ist, zur Gemeine Seiner Gläubigen.

315



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

So durchsetzt und so vermengt mit Sünde die äußere Erschei-
nung der gläubigen Gemeine auch überall noch ist, sie ist aber da;
und zum Häuflein derer, die da glauben, stellt sich der, der zur
Brautgemeine des Herrn dort einst gehören will. Und dafür arbei-
tet eine Seele dann auch. Das ist der tiefste und heiligste Sinn und
Zug ihres Wirkens, dass die Gemeine der Gläubigen möchte ge-
baut und für ihre große Hoffnung tüchtig gemacht werden, und
dass aus der Welt immer wieder Seelen heraustreten, welche mit
klarer Entschiedenheit dem Lamme nachfolgen. Wie viele Arbeit
in der Kirche hat gar keine Beziehung auf die Brautgemeine, auf
ihre Sammlung und Zubereitung auf den Tag des Herrn. Wo aber
die Erkenntnis der Erstauferstehung aufgegangen ist, werden wir
überall finden, dass die Arbeit in diesem Sinn getan wird.

Das ist oft und viel der tiefgehende Unterschied zwischen der
Arbeit der Gemeinschaftsleute und der nur kirchlichen Leute. Und
hier liegt der Keim zu manchem Missverständnis und zu mancher
Reibung. Wir möchten auch in unseren Jünglings- und Jungfrau-
envereinen, ja in unseren Kinder- und Sonntagsschulen dahin wir-
ken, dass immer wenigstens einige Seelen herauswachsen, die sich
ganz und gar dem Herrn ergeben und mit uns dem großen, vorge-
steckten Ziel zustreben, und wir möchten in unseren Jugendverei-
nen und Gemeinschaften die Seelen besonders pflegen, die mit uns
dieses Ziel in das Auge gefasst haben.

Doch auch im Blidk auf die Welt, die sich nicht für Christus ent-
schieden hat, quillt aus dem Glauben an die Erstauferstehung uns
ein neues Licht. Wie oft und viel beschäftigt doch gerade nachden-
kende Seelen die Frage, was aus so manchen Menschen wohl in der
Ewigkeit einst werden wird, welche sich in dieser Weltzeit nicht für
Christus haben entscheiden können und welche man doch auch
nicht verloren glauben kann. Die Erstauferstehung sagt uns, dass
es in der Ewigkeit drei Kreise gibt: die Brautgemeine, dann die se-
lig werden, und schließlich die, die verloren werden.

316



Phil. 3,7-14

Das gibt uns Licht; das ist ein neuer, großer Ausblick. Es sind
also durchaus nicht alle, welche Christus in dieser Weltzeit nicht er-
kannt haben, verloren, sondern von ihnen kommen Tausende und
Abertausende am großen Gerichtstag zur Rechten, wenn sie auch
die große Herrlichkeit der Erstlingsgemeine nicht erreichen kön-
nen.

• In diese Scharen, die im Gericht zur Rechten gestellt werden,
rechnen wir zunächst die Kinder, welche in einem Alter ge-
storben sind, wo ihnen die Entscheidung für Christus noch
nicht möglich war; und wir meinen, dass der treue Herr ge-
rade darum so viele Kinder nimmt, um möglichst viele selig
machen zu können.

• Auf die rechte Seite kommen dann außerdem alle diejenigen
aus Juden, Heiden, Mohammedanern und auch allen christ-
lichen Konfessionen, denen es nicht möglich war, Christus
hienieden voll und ganz zu erfassen, die aber im tiefsten In-
nern ein Verlangen nach der Wahrheit hatten und, soweit sie
dieselbe erkannten, auch in der Wahrheit wandelten.

Dass es solcher Seelen viele gibt, lehrt die tägliche Erfahrung
auch mitten in der Christenheit. Es ist infolge von Lebensführun-
gen, infolge davon, dass in vielen Orten das volle Evangelium
nicht verkündigt wird, und aus vielen anderen Gründen Tausen-
den nicht gegeben, Christus zu erfassen. Sind sie nun mit dem, was
sie erkannt haben, aufrichtig und treu gewesen, so können sie noch
zur Rechten kommen.

Alles dagegen, was innerlich aus der Lüge und Unwahrheit
ist, alles, was gegen die erkannte gehörte Wahrheit sich innerlich
widerstrebend gestellt hat, alles, was unter das Licht des Evan-
geliums gekommen, ihm aber ausgewichen ist, das kommt zur Lin-
ken und in das Gericht.

317



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

So haben wir also gerade durch die Lehre von der Erstauferste-
hung für Millionen noch einen großen Trost, wenn sie auch nicht in
die große Herrlichkeit der Erstlinge einrücken. Die Erstlinge wer-
den es dann sein, die sie weiter lehren dürfen in der Ewigkeit,
bis dass sie alle hinankommen zu einerlei Maß des Glaubens. Das
liegt wohl auch in den Worten des Herrn, dass Er von den Seinen
die einen über zehn, die anderen über fünf Städte setzt; sie haben
Herrscher- und Lehrgewalt, diese zurückgebliebenen Seelen hin-
zuführen zu der Erkenntnis des Herrn.

So ist es gar ein herrliches und großes Kapitel, dieses Kapitel
von der Erstauferstehung. Und wir brauchen nicht zu befürchten,
dass es irgend jemand gleichgültig oder lau machte, weil er etwa
dächte: Ei nun, komme ich nicht zur Erstauferstehung, so kann ich
doch noch selig werden. Es ist ja ganz natürlich, dass, wer so den-
ken würde, ganz gewiss nicht nur nicht zur Erstauferstehung, son-
dern auch nicht zur Seligkeit käme. Und das bleibt ja bestehen: Wo
das volle und reine Evangelium einer Seele gegenübergetreten ist
und sie nimmt es nicht an, da hat sie sich selbst gerichtet und hat
keine Hoffnung, weder die größere noch die kleinere.

Möge denn dieses Nachdenken über das große Erbe, das in
Christus Jesus für die Seinigen ist, uns wacker machen zum Glau-
benskampf und treu bis in den Tod, damit Er uns dann diese Krone
des Lebens geben kann, die da ist die Erstauferstehung.

28. Mai 1911

Anmerkung: Als Beispiel für das im ursprünglichen Vorwort er-
wähnte Wachstum in der Erkenntnis des Autors folgt die zehn Jah-
re später geschriebene Betrachtung „Der Weg zur ersten Auferste-
hung“ über denselben Bibeltext.

318



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

„3,7 Aber was mir Gewinn war, das habe ich um Christi
willen für Schaden geachtet.
3,8 Ja, ich achte es noch alles für Schaden gegen die
überschwängliche Erkenntnis Christi Jesu, meines
Herrn, um welches willen ich alles habe für Schaden
gerechnet, und achte es für Kot, auf dass ich Christus
gewinne
3,9 und in ihm erfunden werde, dass ich nicht habe
meine Gerechtigkeit, die aus dem Gesetz, sondern die
durch den Glauben an Christus kommt, nämlich die
Gerechtigkeit, die von Gott dem Glauben zugerech-
net wird,
3,10 zu erkennen ihn und die Kraft seiner Auferste-
hung und die Gemeinschaft seiner Leiden, dass ich
seinem Tode ähnlich werde,
3,11 damit ich gelange zur Auferstehung der Toten.
3,12 Nicht, dass ich’s schon ergriffen habe oder schon
vollkommen sei; ich jage ihm aber nach, ob ich’s auch
ergreifen möchte, nachdem ich von Christus Jesus er-
griffen bin.
3,13 Meine Brüder, ich schätze mich selbst noch nicht,
dass ich’s ergriffen habe. Eines aber sage ich: Ich ver-
gesse, was dahinten ist, und strecke mich zu dem, was
da vorne ist,
3,14 und jage nach dem vorgesteckten Ziel, nach dem
Kleinod, welches vorhält die himmlische Berufung
Gottes in Christus Jesus.“ Phil. 3,7-14

319



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

Nach der klaren Lehre der Schrift gibt es eine erste Auferste-
hung.

• Die deutlichste Stelle ist Offb. 20,6, wo selig und heilig ge-
priesen werden die, welche teilhaben an der ersten Auferste-
hung.

• Ebenso hell bezeugt sie aber der Heiland selbst in Stellen wie
Mt. 25, wo die Gleichnisse von den zehn Jungfrauen und von
den anvertrauten Pfunden dem Jüngsten Gericht vorangehen
oder in der großen Zukunftsrede in Mt. 24, welche ausdrück-
lich eine Sammlung der Auserwählten kennt vor der allge-
meinen Auferstehung.

• Im großen Auferstehungskapitel 1. Kor. 15 ist’s auch unmiss-
verständlich bezeugt:

„Der Erstling Christus, danach die Christus angehören, da-
nach das Ende“ (1. Kor. 15,23-24).

• Im ersten Thessalonicherbrief (Kapitel 4,13ff.) ist sie ebenfalls
gar herzbeweglich beschrieben und bis in einzelne Züge hin-
ein dargelegt.

Von ihr redet nun auch, neben vielen anderen Stellen, unser
heutiger Text. Von einem Entgegenkommen zur Ausauferstehung
der Toten spricht da Paulus im elften Vers.

Ausauferstehung ist aber offenbar Auswahlauferstehung. Dass
er diese besondere Auferstehung meint, geht auch daraus klar her-
vor, dass er sagt, er habe sie noch nicht ergriffen, und wiederum:

„... ob ich wohl hinankommen möchte zur Ausauf-
erstehung der Toten.“ Phil. 3,11

320



Phil. 3,7-14

Die allgemeine Auferstehung, auch die zum Leben, die hatte
er ja ganz gewiss, denn er war ja von Jesus Christus ergriffen. Die
Ausauferstehung hing aber noch von der Vollendung des Laufes in
Christus ab, wie wir weiter unten näher sehen werden; darum war
er dieser noch nicht ganz gewiss. So ist auch in unserem Text von
der Erstauferstehung die Rede. Und dieser Text ist von besonde-
rer Wichtigkeit für die Lebenswahrheit von der Erstauferstehung,
weil er in deutlichster Klarheit den Weg zur Erlangung derselben
zeichnet. Die Erstauferstehung muss ja Tatsache sein, denn wie
könnten sonst die Heiligen die Welt richten! Die Erstlinge Chris-
ti kommen ja nicht ins Gericht, sondern bilden den Gerichtshof,
also müssen sie doch schon vorher auferstanden sein. Der zwei-
te Thessalonicherbrief sagt ausdrücklich, wenn der Heiland zum
Gericht komme, werde Er herrlich erscheinen mit Seinen Heiligen
und wunderbar mit allen Gläubigen (Kapitel 1,10); also muss Er
diese doch schon vorher angezogen haben. Ja, schon vor dem Tau-
sendjährigen Reich, also lange, lange vor dem Jüngsten Gericht,
ja schon vor dem endgültigen Sturz des Antichristen wird Er, die
Ihm angehören, zu sich nehmen. Sie werden ja die tausend Jahre
mit Ihm herrschen.

Die Erstauferstehung hängt aufs Engste zusammen mit der
großen Grund- und Hauptanschauung des Neuen Testaments von
der Erstlingsgemeinde, welche wir aber auch im Alten Testament
schon in deutlichen Zügen bezeugt finden. Es gibt eine Auswahl-
gemeinde aus allen Nationen, welche den Leib Christi bildet und
welche Offenbarungsträgerin der Ewigkeiten sein wird. Es gibt ein
Priester- und Königs-Volk, zum Miterben und Mitherrschen mit
Christus berufen, wohl zu unterscheiden von den Massen, wel-
che Ihm untertan gemacht sein werden und über welche Er herr-
schen wird. Durch die Einführung der Gemeinde in die Weltmacht
ist diese Grundanschauung der Bibel allmählich verlorengegangen
und der ganze Rat Gottes verrückt worden. Aus dieser Verrückung
kommen auch die gegenwärtigen Vermischungen von Christenum
und Volkstum und die Vermengung mit Staats- und Kirchenpoli-
tik.

321



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

Andererseits führt die Erkenntnis dieser Lebenswahrheit zum
bewussten, selbstständigen Gemeinschaftsleben. Nicht so, als ob
die Gemeinschaften eine reine Darstellung des Leibes Christi wä-
ren – die gibt’s nicht, ehe das Haupt offenbar wird. Und die Ge-
meinschaften sind es um so weniger, je mehr Glieder in ihnen
zu diesen großen Grundanschauungen der Bibel selbst noch nicht
durchgedrungen sind. Denen es aber offenbart ist, die suchen ein-
ander und brauchen einander und bauen einander, und das führt
zum rechten Gemeinschaftsleben. Es führt nicht zu dem Zerrbild
von Gemeinschaft, wie wir es vielfach haben, wo die Gemeinschaf-
ten nichts anderes sind als neue Kirchlein mit anderen Predigern,
sondern zur wahren Lebensverbindung von Brüdern und Schwes-
tern im Herrn, welche, nachdem sie von Christus ergriffen sind,
nachjagen dem großen vorgesteckten Ziel der Erstauferstehung, ob
sie es wohl erlangen möchten.

Die Krone des Lebens kann man ja auch verlieren, und ein an-
derer kann sie nehmen, wie beim Wettlauf noch nahe am Ziel ein
anderer vorlaufen und den Kranz erlangen kann. Darum ist es so
wichtig, den Weg zur Erstauferstehung zu kennen, damit man ihn
energisch gehen kann. Und da ist unser heutiger Text Wegweiser.

Wir wollen dazu jetzt übergehen, obwohl über die Erstauferste-
hung noch manche wichtige Frage wäre, aber es kann ja im kurzen
Rahmen einer Predigt nicht alles eingerahmt werden.

Nur das sei noch gestreift, ob eine fortlaufende Erstauferste-
hung anzunehmen ist, die also jetzt schon geschähe. Dies scheint
nach der Schrift fast wahrscheinlich. Nach der Erstauferstehung
des Erstlings Christus standen ja auf viele Leiber der Heiligen und
erschienen vielen. Die werden doch kaum mehr zurückgegangen
sein ins Totenreich. Das waren eben solche, welche in Christus
gleich zur Vollendung mit einrücken konnten. Da ist nun mehr als
wahrscheinlich, dass fortlaufend Seelen fertig werden und dann
einrücken in der Erstauferstehung in die Zahl der Vollkommenen.
Es ist ein fortwährendes Wachsen und Ausgewachsensein in Chris-
tus da.

322



Phil. 3,7-14

Welches ist nun der Weg zu diesem Ziel? Viele meinen, diese
Lehre von der Gemeine, von den Erstlingen und der Erstauferste-
hung sei sehr gefährlich und erzeuge geistlichen Hochmut. Wel-
che Lehre der Schrift kann nicht ins Fleisch gezogen werden? Dann
dürften wir gar nichts mehr lehren. Und sollen wir nur die Lehren
treiben, welche das Fleisch in die Trägheit ziehen kann, sollen wir
nicht auch die nehmen, welche aufstacheln und antreiben? Es tut
wahrlich not! Wenn wir aber nach des Apostels Worten den Weg
zur Erstauferstehung ins Auge fassen; noch mehr, wenn wir ihn in
der Kraft des Geistes gehen, wird der Hochmut bald dahinfallen.
Hörst du die Klänge von Leiden und Sterben in diesen Versen?

Die Gemeine der Erstgeborenen ist so recht die Gemeine Chris-
ti. Sie ist in allem und bei allem auf Christus geworfen. Es ist
die Gemeine derer, die Ihm angehören, die mit Ihm verwachsen
sind wie Haupt und Glieder, wie Reben am Weinstock. Die über-
schwängliche Erkenntnis Jesu Christi des Herrn (Vers 8) ist ihre Le-
bensgrundlage. Die in Ihm ergriffene Gnade ist Grund und Wesen
ihres Standes. Die erfahrene Rechtfertigung in Christus ist die erste
Stufe ihres Laufes. Sie sind zu der lebensvollen Erkenntnis durch-
gedrungen, dass nichts Eigenes, aber auch gar nichts, vor Gott ge-
recht und selig machen kann, dass nichts Eigenes, auch nicht das
Größte, Sünde vergeben und Schuld wegnehmen kann, sondern al-
lein nur der eingeborene, für uns Mensch gewordene, gestorbene
und auferstandene Sohn. Zu einem Menschen, der zur Erstaufer-
stehung eingehen will, gehört als A vor allem, dass nur Christus,
der Erstling, dahin aus Gnaden bringen kann. Darum achtet eine
solche Seele alles für Schaden, ja für Kot, was sich als Heilsgrund-
lage und als Heilsursache zwischen Gott und sie schieben will.

Paulus war lange der Meinung, es trage ihm etwas aus und ein
vor Gott, dass er ein Jude war, ja vom Geschlecht Benjamin, dass
er am achten Tag beschnitten war, dass er ein Glied der Strengsten
im Gesetz, der Pharisäer, war.

323



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

Er lernte einsehen, dass das alles lauter große, göttliche Gna-
denführungen waren, aber seine Verantwortung und Schuld dar-
um nur um so größer machten. Darauf ließ sich nichts bauen, dar-
über gab’s höchstens gebeugte Anbetung. Sündenvergebung, Heil
und Frieden floss daraus nicht. Das gab’s nur in Jesus Christus.
Wer auf diese Dinge Seligkeit bauen wollte, wäre gottferner, weil
in sich selbst aufgerichteter, als der schlimmste Heide, denn alles
in sich selbst Aufgerichtete ist Gott ein Grauel. Darum hat Paulus
im Blick aufs Gerettet- und Selig-Werden alle diese Dinge für Scha-
den, ja für Kot geachtet und sich arm, elend, blind und bloß allein
auf Christus geworfen.

Was wir außer Christus zum Seligkeitsgrund legen, ist Scha-
den und Kot; es gilt nicht nur nichts, es schadet und hindert. Kein
Getauftsein, kein Christlich-Erzogensein, kein Elternhaben oder
Großeltern-Gehabthaben voll Glaubens, kein Kirchlichsein, kein
Bravsein und Fleißigsein, kein Gutestun in Werken der Liebe –
alles, alles nicht, wenn dein Ich darauf ruhen möchte, kann dich
gerecht machen vor Gott. Gnadenmittel und Gnadengüter sind es.
Wenn sie dich nicht beugen und in die Zerbrochenheit führen, sind
sie aber Schaden und Kot, denn sie richten dich selbst vor Gott auf,
welches die größte der Sünden ist. Es will dich alles nur führen zu
Christus; kann’s und darf’s das nicht, so bist du auf dem Fehlweg
des Eigenwesens und des Todes.

Das ist der Anfang des Erstlingswesens, ganz aus sich heraus-
geworfen und auf den Heiland hingeworfen sein; nicht die eige-
ne Gerechtigkeit haben, die aus dem Gesetz, welche im Tod lässt,
sondern die, welche dem Glauben in Christus zugerechnet wird.
Christus gewinnen und Ihn zum einzigen Gewinn haben, das ist
der Gotteskinder Fundament. Selig, wen Wort und Geist zu dieser
seligmachenden Erkenntnis geführt hat, die alle andere Erkenntnis
weit übertrifft, also überschwänglich ist, weil sie allein zum Frie-
den und zum Besitz der Gnade und Liebe Gottes führt.

324



Phil. 3,7-14

Hast du das: Selig, gerettet, im Frieden allein durch Jesu Blut
und Jesu Auferstehen? Hast du das: Gar nichts an dir und in dir,
was in die Waagschale gelegt werden könnte zu deiner Rettung?
Du hast nichts hineinzulegen als Sünde und Tod; aber Christus legt
sich und Versöhnung und Erlösung und Freiheit und Frieden hin-
ein. Hast du gar keinen Hoffnungsgrund als diesen Jesus? Diese
begnadigten Sünder – ach, es sind ihrer nur wenige – die sind in
der ersten Schulklasse der Erstauferweckten. Und dieses Grund-
merkmal der armen Sünderschaft und des Eingehülltseins in die
freie Gnade, das tragen sie an sich bis zum Ziel hin. Sie rücken
nie aus dieser Stellung heraus, sondern rücken immer tiefer und
gründlicher in sie hinein. Hier ist jeder Hochmut ausgeschlossen,
Christus ist allein alles Leben; sie selbst, ohne Ihn, sind elend und
tot.

Darum wachsen sie auch immer mehr mit Jesus zusammen. Sie
wollen in Ihm erfunden werden (Vers 9). Das ist das weitere wach-
stümliche Merkmal der Erstlinge des Herrn, dass sie nicht stehen
bleiben bei dem Jesus, der alles für sie ist, sondern weiterschreiten
zu dem Jesus in ihnen. Durch den Heiligen Geist im Glauben neh-
men sie Jesus in sich auf, so dass sie außer Ihm gar nichts mehr
tun können, wie das so schön das 15. Kapitel des Johannesevan-
geliums am Anfang beschreibt. Jesus wird ihr inneres Wesen und
Sein. Von diesem In-Ihm-Sein und Er in uns sind alle apostolischen
Bücher voll. Es ist die engste und innigste in Glauben und Liebe
vollzogene Lebensgemeinschaft. Bei dem Heiland für uns steht Er
immer noch außer uns und kann immer wieder ferne rücken; bei
dem Heiland in uns ist der Lebensbund vollzogen, und das Leben
vollzieht sich in Ihm. Das ist das Gewurzelt- und Gegründet-Sein
in Ihm. Hast du das auch, diese Geistes-Lebens-Verbindung und
damit eine Jesus-Verbundenheit, wo du gehst und stehst, wo du
arbeitest und ruhst, wo du wachst oder schläfst? Das ist der Weg
der Erstaufersteher, dass sie in Ihm erfunden werden.

325



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

Durch dieses In-Ihm-Sein und Er in uns wirkt sich dann in
allen Lagen die Kraft Seiner Auferstehung an uns aus. Das ist die
weitere Stufe der Erstlinge, die Paulus nennt: „... zu erkennen
Ihn und die Kraft Seiner Auferstehung“ (Vers 10). Das Erken-
nen heißt hier soviel wie Sein Leben in sich haben, und zwar eben
Sein Auferstehungsleben. Die zum Glauben und Gemeinschaftsle-
ben Christi gekommenen Gotteskinder ziehen in allen Fällen des
Lebens Seine Auferstehungskräfte an. Sie bringen nicht Todesäu-
ßerungen, sondern Lebensäußerungen Christi hervor. Das ist dann
schon ein Erstlings-Auferstehungsleben im inneren und auch im
äußeren täglichen Leben.

Also z. B. bei Widerwärtigkeiten, die mich von Verhältnissen
oder Personen treffen, bringe ich nicht Todesantworten des alten
Menschen, sondern Lebensantworten Christi hervor. Das ist dann
die Kraft Seiner Auferstehung. In meinem Beruf und Geschäft
handle ich nicht nach den Naturgrundsätzen der Kinder dieser
Welt, sondern nach den Jesusgrundsätzen der Wiedergeburtswelt.
Da muss die Kraft Seiner Auferstehung offenbar werden. Und so
in allen Verhältnissen. Das geht nur durch viel Verleugnungen der
Natur in uns; aber das ist eben Auferstehungsleben. Viele Gläubige
stehen in vielen Stücken noch im Todesleben und verleugnen die
Kraft Seiner Auferstehung. Sieh zu, dass du nicht dein Kronenrecht
versäumst! Du bist noch nicht am Ziel und ermattest schon?

Die Erstaufersteher müssen noch tiefer hinein, nämlich in die
Gemeinschaft Seiner Leiden (Vers 10). Das ist nun so recht ein Haupt-
kennzeichen derer, die Ihm angehören. Die Gemeinschaft Seiner
Leiden ist zunächst, dass wir leiden wie Er, d. h. freiwillig.

• In der Gemeinschaft der Leiden Christi sein, das heißt dieje-
nigen Leiden, welche der Herr für gut ansieht, sie in unseren
Lebensweg hineinzutun, auch im Glauben nehmen, tragen
und überwinden. Da versagen viele!

326



Phil. 3,7-14

• In der Gemeinschaft der Leiden Christi sein heißt aber auch,
weder innerlich noch äußerlich ein Leiden scheuen, das aus
dem Bekenntnis und Wandel in Christus sich ergibt. Aus dem
Christenstand kommen gar mancherlei leidendliche Folgen,
familienmäßige, berufliche, gesellschaftliche, kirchliche und
staatliche; diesen nicht aus dem Wege gehen, sondern in sie
eingehen, heißt in der Gemeinschaft Seiner Leiden stehen.

Diese Leidensfolgen sind in jedem Stand und Alter in verschie-
denster Weise vorhanden. Und hier heißt es nun: Leiden und dul-
den wir mit, dann werden wir auch mitherrschen und zur Herr-
lichkeit erhoben werden. Bist du bereit?

Dann höre auch noch den letzten Gang: dass ich Seinem Tode
ähnlich werde (Vers 10). Bei Paulus war das vollgültige Wirklich-
keit. Er stand vor dem Märtyrertod. Nicht von allen verlangt das
der Herr. Bereitschaft dazu sollte allerdings vorhanden sein, das
gehört zur Gemeine des Herrn. Wenn Er’s verlangt, gibt Er auch
Kraft.

Nicht wahr, das ist ein ernster Weg, der Weg der Erstlinge? Da
ist ja wahrlich für Demütigung gesorgt. Das Gleichgestaltetsein mit
Seinem Tode heißt aber auf alle Fälle, sein Leben einsetzen für die
anderen, gleichwie Er es eingesetzt hat. Es heißt, nicht sich selber
leben, sondern ein Hingabeleben führen, wo man steht und geht.

Das ist ein gewichtiges Stück; da stranden die meisten. Seht nur
eine Menge Gläubiger an! Da ist kein freudiges Sich-Verzehren für
andere; im Gegenteil, ein tiefes Selbstleben! Dann ist auch keine
Erstlingsschaft da. Gleichgestaltet Seinem Tode heißt es da!

Das ist der Weg, auf welchem wir hingelangen können zur
Erstauferstehung. Es ist voll und ganz Sein Weg in der Niedrigkeit
und dann auch in der Erhöhung.

327



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

Nicht wahr, da heißt es wohl:

„Nicht, dass ich’s schon ergriffen habe oder schon voll-
kommen sei,“ Phil. 3,12

das begreifen wir jetzt wohl. Aber es soll auch heißen:

„, ... ich jage ihm aber nach, ob ich’s auch ergreifen
möchte, nachdem ich von Christus Jesus ergriffen
bin.“ Phil. 3,12

5. Juni 1921

328



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

„4,4 Freuet euch in dem Herrn allewege! Und abermals
sage ich: Freuet euch!
4,5 Eure Lindigkeit lasset kund sein allen Menschen!
Der Herr ist nahe!
4,6 Sorget nichts! Sondern in allen Dingen lasset eure
Bitten im Gebet und Flehen mit Danksagung vor Gott
kund werden.
4,7 Und der Friede Gottes, welcher höher ist denn alle
Vernunft, bewahre eure Herzen und Sinne in Chris-
tus Jesus!“ Phil. 4,4-7

Unser heutiges apostolisches Gotteswort redet von dem Christ-
tag in uns und davon, wie es im Herzen eines Menschen aus-
sieht, in welchem es Christtag geworden ist. Wir pflegen sonst an
Weihnachten den Christtag für uns anzusehen. Wir freuen uns des
gottseligen, aber nun geoffenbarten Geheimnisses, dass das Wort
Fleisch geworden ist. Dass Gott also die Welt geliebt hat, dass Er
Seinen eingeborenen Sohn gab, das ist die anbetende Lust unse-
res Herzens. Aber die ganze, volle, rechte Weihnachtsfreude kann
doch nur ein Herz erfüllen, in welchem Christus geboren ist. Dar-
um ist es gewiss notwendig, auch einmal vom Christtag in uns zu
reden.

In unserer Philipperstelle begegnen wir am Anfang und am En-
de, als A und O, diesem gewichtigsten aller biblischen Wörtlein:
„in“. Viele halten das „für“ als das gewichtigste Wort, und gewiss,
es hat ein voll gerüttelt Maß göttlichen Liebesgewichtes, aber das
„in“ ist doch noch mehr, es ist das zum inneren Besitz, zum Leben
gewordene „für“.

329



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

Wir können die vier Advente, welche die Kirche von alters her
feiert, diese Vorläufer des Weihnachtsfestes, auf verschiedene Art
deuten. Ziehen wir sie aufs Innenleben, so könnten wir sagen, es
gibt

• einen Advent an uns,

• einen Advent zu uns,

• einen Advent für uns und

• einen Advent in uns.

Wir meinen das so: Zuerst kommt das Wort Gottes mit seinem
teuren Evangelium an uns. Es wird uns bezeugt; das wäre die Be-
rufung als erster Advent.

Durch die fortlaufende Berufung dringen Lichtstrahlen ins
Herz. Dies und jenes bezeugt sich dem Inneren als Wahrheit. Ist der
Mensch aufrichtig, dann werden diese Wahrheits-Licht-Strahlen
mehr und heller. Das ist die Zeit der Erleuchtung und Erweckung.
Das Evangelium kommt zu uns, der zweite Advent.

Nach längeren oder kürzeren Zeiträumen kommt es bei vielen
zu einer Ganzbeleuchtung. Man sieht sich ganz in seiner Verloren-
heit, man kriegt einen Totalblick oder Gesamtblick in die im Hei-
land für uns erschienene Retterliebe Gottes. Das Herz kehrt sich
dieser zu, es freut sich des Gottes für uns, das ist die Bekehrung,
der dritte Advent.

Bleibt das Herz in einfältiger Hinkehr zu dem Herrn, der für
dasselbe kam, litt, starb, auferstand und wiederkommt, und lässt
es die für uns lebende, leidende und priesterlich waltende Liebe
Christi kräftig auf sich wirken, dann kommt’s zu einer inneren Ge-
burt. Nicht mehr bloß von außen scheint das Licht herein, sondern
es wird innerlich zum Quell des Lichts. Das ist die Wiedergeburt
oder der vierte Advent oder auch das Weihnachten in uns.

330



Phil. 4,4-7

Während in den drei ersten Adventen der Heilige Geist von
außen her nach innen wirkt, so wird Er im vierten Advent ein-
wohnend und wirkt dann innerlich und von da nach außen. Das
ist der Stand, welchen der Heilige Geist in unserer Stelle und an
vielen anderen Stellen des Neuen Testamentes mit den Worten „in
Ihm“ oder „in Christus Jesus“ bezeichnet. Von diesem Stand als
dem eigentlichen Grundstand derer, welche der Vater Ihm gegeben
hat, redet der Heiland auch in Seinen Abschiedsreden (Weinstock
und Rebe, Joh. 15,1-8) und sonderlich im hohepriesterlichen Gebet
(Joh. 17). Da gibt dann Gottes Geist Zeugnis unserem Geist, dass
wir Gottes Kinder sind; da wird der Heilige Geist zu der das ganze
Lebensrad treibenden Kraft; da schreit Er im Herzen: „Abba, lie-
ber Vater!“. Das ist die Stufe des eigentlichen Glaubenslebens, des
Gemeinschaftslebens mit dem Herrn und in Ihm mit dem Vater.

Haben die Berufenen noch Gott allein, geht den Erweckten und
Erleuchteten schon etwas von Jesus auf, aber in der verschiedens-
ten Weise, so sind die Bekehrten ganz auf Jesus bezogen, dieser ihr
Heiland ist ihr ein und alles. Das ist auch bei den Kindern Gottes
so; nur wachsen sie in Christus immer mehr zum Vater hin. Sie
sind eben Kinder. Die haben den Vater, freilich nur in Jesus, kraft
des Wiedergeburtsgeistes, der von Jesus ausgeht; aber je kräftiger
und männlicher dieses Geisteswesen in ihnen wird, um so mehr
wesen sie im Vater. Das sagt besonders der Heiland in Seinen Ab-
schiedsworten so deutlich.

Diese Weihnachtsmenschen nach der inneren Geburt haben,
was Paulus im Galaterbrief sagt:

„Ich lebe, doch nun nicht ich, sondern Christus lebt
in mir; denn was ich lebe im Fleisch, das lebe ich im
Glauben des Sohnes Gottes, der mich geliebt hat und
sich selbst für mich dargegeben.“ Gal. 2,20

331



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

Wir sehen hier, wie die Glaubensanschauung und der Glau-
bensgenuss der für uns gekreuzigten Liebe immer nötig ist zur
Mehrung und Stärkung und Reinigung und Bewahrung des In-
nenlebens in Christus; aber auch, wie aus dem angenommenen
Heiland für uns der Heiland in uns wird. Das ist der Stand, von
welchem Paulus sagt:

„Wisset ihr nicht, dass euer Leib ein Tempel des Heili-
gen Geistes ist?“ 1. Kor. 6,19

„Wir tragen diesen Schatz in irdenen Gefäßen.“2. Kor. 4,7

Bei den drei ersten Adventen, wenn wir dieses Gleichnis brau-
chen wollen, ist der Heiland und der Mensch noch auseinander,
obwohl sie einander stufenweise näher rücken und in der Bekeh-
rung einander ganz zugekehrt sind. Bei der Wiedergeburt sind sie
ineinander. Im Heiligen Geist, der innerlich wohnt, verklärt sich
Christus und der Vater im Herzen. Solche wiedergeborenen Geis-
ter können dann ohne Ihn nichts mehr tun. Handeln sie doch ohne
Ihn, ist es ihnen sofort ein Leid und Weh. Leben sie, so leben sie
dem Herrn; sterben sie, so sterben sie dem Herrn. Dieses Geburts-
leben und Geistesleben in Christus und durch Ihn im Vater ist das
Köstlichste und Herrlichste, was ein Mensch haben und besitzen
kann: Gotteinheit.

Durch Christi Menschwerdung ist es möglich geworden. In
Ihm, dem Menschgeborenen, war zum ersten Mal ein Fleischesleib
Tempel des Heiligen Geistes. Nach Seinem Hingang und nach Sei-
ner Auferstehung und Verherrlichung können nun durch den von
Ihm gesandten Heiligen Geist auch andere Leiber armer, gläubiger
Sünder Tempel Gottes werden. Da ist dann Christtag eine innere
Tatsache, also nicht nur ein inneres Fühlen von Freude und Glück
und Frieden, sondern eine geburtsmäßige Tatsache. Es ist ein neues
Personleben vorhanden in Christus kraft des Heiligen Geistes.

332



Phil. 4,4-7

Das ist etwas Großes, wenn man sich nicht nur am Christkind,
sondern im Christkind freuen kann. Das sind die rechten Weih-
nachtsmenschen, bei welchen es dann heißt:

„Freuet euch in dem Herrn allewege! Und abermals sa-
ge ich: Freuet euch!“ Phil. 4,4

Das können nur solche, die im Herrn stehen, fassen, den an-
deren ist das eine unbegreifliche Sache, wie man sich allewege,
d. h. in allen Lagen und unter allen Verhältnissen, freuen könne.
Sie halten das für übertriebene Schwärmerei, und doch sagt es der
Apostel Paulus zu einer ganzen Gemeine gläubiger Menschenkin-
der: „Freuet euch in dem Herrn allewege! Und abermals sage ich:
Freuet euch!“. Und er sagt es zu solchen, welche gerade um des
Herrn willen schon sehr viel Leid und Trübsal erlitten hatten und
noch erlitten.

Da müssen wir zunächst festhalten, was für eine Freude die Ge-
burtsfreude ist. Das ist die größte, die es in der Welt gibt. Am Neu-
geborenen freut sich jedermann mit heller, großer Freude. Denken
wir nur an ein neugeborenes, gesundes Kind.

Nun ist aber gerade bei der Geburtsfreude das Eigentümliche,
dass sie aus Schmerz, Leid, ja aus Todeswehen herauswächst. So
ist es auch beim Wiedergeborenen. Er weiß, dass er vom Tode zum
Leben hindurchgedrungen ist. Er hat den inneren, ewigen Tod ge-
schmeckt und schmeckt ihn oft und viel in allerlei Gängen wieder,
und da hat er nun durch den Heiligen Geist das ewige Leben in
sich; das ist eine unaussprechliche Freude. Da hat man als inneren
Besitz

• über aller Sünde und Schuld die Vergebung;

• über allem Tod und Gericht das Leben und die Herrlichkeit;

• über aller zitternden Furcht Gottes den liebenden Vater in
Christus Jesus.

333



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

Das ist Freude, die niemand und nichts von einem nehmen
kann. Das ist Freude, die tiefer und reicher wird, auf die sich un-
ser Herz um so fester zurückzieht, je mehr äußerlich die Freuden
schwinden.

Und diese Freude erneuert sich stets mit jeder neu zuwachsen-
den Erkenntnis und Erfahrung, welche eben meist unter Kreuz ge-
macht werden. Darum ist sie „allewege“. Was haben solche inne-
ren Weihnachtsmenschen für einen Freudenschatz in sich, auch in
dieser trostlosen Zeit. Wie leuchtet uns jetzt der prophetische Rat,
dessen Erstlingserfüllung wir in uns tragen. Der Wiedergeborene
hat unter Tränen eine selige Grundfreude. Er ist in dem Herrn, der
alles in Händen hat und herrlich hinausführt. Die große Freude,
welche der Engel an der Krippe verkündigte, die ist den Gottes-
kindern ins Herz gefallen und lebt und wohnt da drinnen. Der
Vatergott ist eben Freude, und den hat ein Gläubiger in Christus.
Und dieser Christtag in uns ist nicht nur am 25. Dezember, der ist
alle Tage, ja alle Nächte, der ist in Freud und Leid, im Leben und
im Sterben. Darum bittet den Herrn, dass Christtag in euch werde
und bleibe, dann werdet ihr es fassen: „Freuet euch in dem Herrn
allewege!“

Das Wunderbare am Leben im Herrn ist dann noch das, dass es
nicht bloß eine Freude über einen im Herzen getragenen Christtag
ist, sondern auch eine Freude über einen gewisslich kommenden,
noch größeren und herrlicheren Christtag. Es ist ein rechtes Kenn-
zeichen der Kinder Gottes, dass sie im Wiederkunftsglanz Christi
leben. Sie drängen und treiben gewissermaßen auf eine neue, noch
größere Geburt, auf die Herrlichkeitsausgeburt der ganzen Gemei-
ne unter ihrem verherrlichten Haupt. Die Gläubigen in Christus
leben im Aufblick und Ausblick auf den Herrntag und haben in
ihrem Glauben und in ihrer Liebe und in ihrer Hoffnung diesen
Tag immer nahe. Darum konnte Paulus schon den Christtagsmen-
schen zu Philippi schreiben:

„Der Herr ist nahe!“ Phil. 4,5

334



Phil. 4,4-7

Diese selige Gewissheit großer sich nahender Herrlichkeit ver-
tieft nicht nur die innere Freude der Gotteskinder, sondern sie
prägt ihnen noch einen ganz besonderen Zug auf, nämlich den,
dass sie ihre Lindigkeit kund werden lassen allen Menschen. Wer
ohne jeden Glauben das Leid und den Jammer der Erde durch-
tragen muss, wird allmählich bitter und hart. Darum sehen wir
auch die meisten Menschen, je älter sie werden, vergrämt, bitter
und hart werden, wenn sie nicht etwa leichtsinnig und oberfläch-
lich werden. Darum sind die Menschen übereinander so erbittert
und hart. Wir sehen auf der armen Erde im Großen und im Klei-
nen einen Kampf aller gegen alle.

Und dazwischen leben nun die Weihnachtsmenschen mit ih-
rem großen Glück im Herzen und mit ihrem noch größeren Glück
vor sich, und die sollen nun – ach, dass wir’s besser könnten –
Weihnachtsglanz, Lindigkeit ausstrahlen auf alle Menschen. Wenn
die armen Erdenwaller auf Gotteskinder stoßen, sollen sie dadurch
einen Eindruck von deren Christtagswesen bekommen, dass sie
auf Lindigkeit stoßen. Von der Lindigkeit Christi leben sie inner-
lich, sie geht darum auch von ihnen aus.

• Lindigkeit, das ist Nachgiebigkeit, das ist nicht wieder schel-
ten, wo man gescholten wird, nicht drohen, wenn man leidet.

• Lindigkeit heißt unverbittert sein, sich Unrecht tun lassen
können, Benachteiligung und Zurücksetzung ertragen kön-
nen, tragen, leiden, dulden können, weil man doch so viel
hat und noch mehr erwartet; der Herr ist doch nahe!

Christtagsmenschen plagen keinen; Christtagsmenschen schla-
gen keinen; Christtagsmenschen neiden keinen; Christtagsmen-
schen rechnen Böses nicht zu; dazu sind sie viel zu fröhlich, dazu
haben sie viel zu reiche Hoffnung.

Merkst du, was für elende Christtagsleute wir sind? Komm,
zieh Freude an in Christus, dass du’s vermagst, Lindigkeit kund
werden lassen allen Menschen.

335



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

Das ist etwas, was der Fleischgeborene sicher nicht kann. Der
Geistgeborene sollte es können, und dadurch sollten wir mitten in
der Welt als Lichter auffallen. Ach, wie braucht doch unsere Zeit
mit ihrem Hass, Neid, Streit und Parteiungswesen solche Christ-
tagsmenschen. Komm, sei ihr einer!

Die Christtagsmenschen können aber noch mehr. Sie haben die
völlige Gewissheit der allerpersönlichsten Liebe Gottes zu ihnen
im Herzen. Sie leben mit dem allerreichsten Heiland in engster Per-
songemeinschaft. Sie sprechen alles, alles mit Ihm durch. In allen
Dingen beten, bitten, flehen sie zu Ihm. Und sie sind der steten, un-
weigerlichen Erhörung, wenn auch nach Vaterart Gottes, gewiss.
Sie können darum stets gleich danken, denn der Vater in Christus
schlägt Seinen Kindern nichts Gutes ab. Wie sorgenlos können sol-
che Menschen sein! Gleichwie sie, von lauter Lindigkeit getragen,
Lindigkeit ausatmen, so von lauter täglicher Fürsorge des großen
Gottes getragen, Sorgenlosigkeit. Sorgengeist ist für Gotteskinder
schwere Versündigung an ihrem geistesinnewohnenden Herrn.

Zeigen wir der Welt, was es ist, ein Christtagsmensch sein zu
dürfen und auch in solchen Zeiten wie den gegenwärtigen, bei al-
ler drängenden Last der Verhältnisse, sorgenlos gehen zu dürfen.
Wie mehrt das doch wieder die Freudigkeit und macht die Lin-
digkeit leichter. Und sieh: Wie viele Ihn aufnehmen, denen gibt Er
solche Macht der Gotteskindschaft. O wenn an jedem Ort nur ein
solcher Christtagsmensch stünde, die ganze Welt müsste staunen!
Das wäre mehr Evangelisation als alle organisatorische Massenar-
beit. Komm, evangelisiere so! Sei ein Licht in dem Herrn!

Und zeige auch kraft deines Christtagswesens das Größte noch,
den Frieden Gottes. Die Welt wird immer komplizierter. Tausen-
derlei Dinge dringen täglich auf allen Gebieten auf den Menschen
ein. Darum sind die Menschen auch so unruhig, so aufgeregt, so
nervös. Der innere Mensch, das Herz muss so viel verkraften, dass
es kaum mehr kann.

336



Phil. 4,4-7

Wie gut hat’s da wieder ein Gotteskind. Es ist in die Einheit
Christi und Gottes eingetreten; das ist der Friede. Friede ist Ein-
heit; Unfriede ist Zwiespalt, Zwietracht, Zerfahrenheit, Vielerlei-
heit. Ein Gotteskind steht in dem Einen, es ist gegründet und ge-
wurzelt in seinem Herrn. Und es steht im Frieden. Zwischen ihm
und Gott steht nichts kraft des teuren Blutes Christi. Es darf Gott
seinen Vater nennen, es steht in der Einheit.

Und dieser Friede, diese Einheit regiert den inneren Sinn. Was
Luther „Vernunft“ nennt, das ist der innere Herzenssinn. Der
Mensch hat im innersten Herzen ein Organ, alles, was an ihn her-
ankommt, zu beurteilen. Und das Vielfältige des täglichen Lebens
kommt an dieses Organ und verlangt ein Urteil. Die meisten geben
wir blitzschnell ab; manche sind schwerer, manche sehr schwer.
Kommt nun eine Unsumme der verschiedensten Dinge ständig
vor diesen inneren Urteilsgerichtshof und verlangt Entscheid, so
kommt der Mensch schließlich in große Erregung, Unruhe, Mat-
tigkeit, auch Ungewissheit, Unschlüssigkeit, bis er fast außer sich
kommt.

Da hat’s nun der Wiedergeborene gut. Er steht dort in jenem
innersten Urteilsorgan des Herzens nicht allein, dort steht er in Je-
sus im Frieden, in der Gotteinheit. Und aus dieser Gotteinheit her-
aus, aus diesem Frieden heraus, welcher den inneren Sinn regiert,
urteilt er. Da ist’s nun ganz anders, als wenn er selbst allein, der
arme, kurzsichtige, unweise, leicht zu ermüdende und zu verwir-
rende Mensch dastände. Der Herr steht da und er im Herrn, und
so gehen die Urteile in tiefem Frieden.

Sehr vieles, was den natürlichen Menschen mächtig aufregt,
ficht den Friedensmenschen in Christus gar nicht an. Vieles wird
von diesem Einigkeitsfriedensstand aus kurzerhand abgewiesen
als unwichtig, was den natürlichen Menschen mächtig umtreibt.
Alles wird im Gotteslicht durchsichtiger und klarer; alles bleibt in
der Einheit. So steht der Weihnachtsmensch im Frieden Gottes den
Dingen gegenüber, und das Herz mit seinen vielen und vielerlei
Gedanken und Sinnen wird in Christus Jesus bewahrt.

337



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

Es darf sich nicht zerflattern und verlieren; der Friede, der Herr
hält alles zusammen. Dadurch bekommt unser Inneres und Äuße-
res etwas Ruhiges, Klares, Bestimmtes, einheitlich Gleichmäßiges.
Harmonischer Friede kommt zur Erscheinung, wo Hast und Un-
ruhe den natürlichen Menschen elend machen. O seliger Christtag
in uns. Sieh dir den rechten Weihnachtsmenschen an! Möchtest du
nicht auch einer sein? So bitte den Herrn: O mach doch durch Dei-
nen Heiligen Geist Christtag in mir!

24. Dez. 1922

338



Die Allversöhnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

Die Allversöhnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

„1,15 Welcher ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes,
der Erstgeborene vor allen Kreaturen.
1,16 Denn durch ihn ist alles geschaffen, was im Him-
mel und auf Erden ist, das Sichtbare und das Unsicht-
bare, es seien Throne oder Herrschaften oder Fürsten-
tümer oder Obrigkeiten; es ist alles durch ihn und zu
ihm geschaffen.
1,17 Und er ist vor allem, und es besteht alles in ihm.
1,18 Und er ist das Haupt des Leibes, nämlich der Ge-
meinde; er, welcher ist der Anfang und der Erstgebo-
rene von den Toten, auf dass er in allen Dingen den
Vorrang habe.
1,19 Denn es ist das Wohlgefallen gewesen, dass in
ihm alle Fülle wohnen sollte
1,20 und alles durch ihn versöhnt würde zu ihm selbst,
es sei auf Erden oder im Himmel, damit dass er Frie-
den machte durch das Blut an seinem Kreuz, durch
sich selbst.
1,21 Und euch, die ihr weiland Fremde und Feinde wa-
ret durch die Vernunft in bösen Werken,
1,22 hat er nun versöhnt mit dem Leibe seines Flei-
sches durch den Tod, auf dass er euch darstellte heilig
und unsträflich und ohne Tadel vor ihm selbst;
1,23 so ihr anders bleibet im Glauben, gegründet und
fest und unbeweglich von der Hoffnung des Evan-
geliums, welches ihr gehört habt, welches gepredigt
ist unter aller Kreatur, die unter dem Himmel ist, des-
sen Diener ich, Paulus, geworden bin.“ Kol. 1,15-23

339



Die Allversöhnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

Das ist ein gewaltiger Text, vor welchem wir heute stehen, ein
Text von einer Tiefe und einem Umfang, dass ein geschaffener
Geist seinen Inhalt niemals fassen noch erfassen könnte, wenn es
dem ewigen Erbarmer nicht wohlgefallen hätte, durch Offenba-
rung diese unsagbar großen göttlichen Geheimnisse in menschli-
che Worte zu fassen. Es ist ein Text, vor dessen Tragweite und Um-
fang wir zuerst fast erschrecken, um so mehr als wir in den herge-
brachten Bahnen unseres christlichen Denkens nicht gewohnt sind,
diese ganze biblische Wahrheit zu erfassen.

Er redet von nicht mehr und von nicht weniger als von der All-
versöhnung und ihrem Anfang. Viele, festgefahren in menschlichen
Anschauungsgeleisen, werden sich vielleicht sogar sträuben, das
vorliegende Offenbarungswort in seiner ganzen Spannweite anzu-
nehmen. Aber wer darf, wenn er anders ein Bibelchrist sein will,
sich biblischer Offenbarung entgegenstemmen?

Alle unsere frommen Meinungen und christlichen Überzeu-
gungen, selbst wenn sie durch geheiligte Überlieferung uns gewor-
den sind, müssen unweigerlich fallen und darangegeben werden,
wenn ein klares, helles, richtig gefasstes Bibelwort ihnen entgegen-
steht. Wer um frommer und liebgewonnener Eigenmeinungen wil-
len Gottes Wort nicht folgt, der bringt sich um den Segen des in-
neren Wachstums. Unter diesem Gesichtspunkt gilt es, den Offen-
barungen unseres vorliegenden Textes zu folgen und sie im Geist
Gottes innerlich zu bewegen. Also von der Allversöhnung und ih-
rem Anfang!

Der Heilige Geist malt uns in herrlichen Zügen den Sohn Got-
tes vor Augen in unseren Versen. Er zeichnet Ihn uns als den, der
in allen Stufen des Offenbarungsganzen die grundlegende Stellung
zum All der Kreaturen hat. Eine alle Kreaturen überragende Stel-
lung ist ihm wesenhaft von allen Ewigkeiten her eigen. Er ist das
Ebenbild des unsichtbaren, des nie gesehenen Gottes. Keine Krea-
tur sieht Gott selbst. Er wohnt in einem Licht, da niemand zukom-
men kann. Nur in Seinem eingeborenen Sohn wird Er sichtbar und
sehbar. Wer Ihn sieht, der sieht den Vater.

340



Kol. 1,15-23

Er ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes (Vers 15). Wie nie-
mand die Sonne selbst sehen kann, sondern nur ihre Ausstrahlun-
gen, so kann niemand Gott selbst sehen, sondern nur Sein Eben-
bild, Seine Ausstrahlung, den Sohn. Und wie wir von den Aus-
strahlungen der Sonne auf ihr Wesen selbst Schlüsse ziehen kön-
nen, so wird uns auch im Sohn und auf keinem anderen Weg das
Wesen des dreieinigen Gottes offenbar. Auch die Sterne sehen wir
ja nicht an ihnen selber, sondern nur ihr in ihren Ausstrahlungen
enthaltenes, oft schon Jahrtausende altes Bild. Das sind lauter in
die gegenwärtigen Welten hineingelegte Gleichnisse.

So hat also der Sohn Gottes Seinem ewigen Wesen nach eine
einzigartige Stellung zu aller Kreatur, zu allem, was genannt mag
werden im Himmel und auf Erden und unter der Erde. Er ist der
einzige Offenbarungsquell und Mittler des lebendigen Gottes. Er
ist das, weil Er zu Gott eine ganz andere Stellung einnimmt als
alle anderen Geschöpfe. Er ist der Erstgeborene vor allen Kreatu-
ren. Er allein ist nicht geschaffen, sondern geboren, und diese Seine
Geburt aus dem ewigen Gottvater fällt vor jede Schöpfung. Es ist
nicht erwa irgendein Geschöpf vor dem Sohn Gottes gewesen, sie
sind alle, alle nach Ihm. So hat Er einen alles überragenden Vorzug.
Er hat ein ewiges, unendliches Geburts-, also Kindes-Verhältnis.
Alles andere steht im Geschöpfes-Verhältnis. Und Er war, als noch
nichts von allem war. Darum ist Er der Erstgeborene vor allen
Kreaturen (Vers 15).

Zu diesen Kreaturen allen hat Er nun nach Gottes ewigem Rat
eine beherrschende, alles überragende Stellung:

„Denn durch Ihn (wörtlich: in Ihm) ist alles geschaffen,
das im Himmel und auf Erden ist, das Sichtbare und
das Unsichtbare, es seien Throne oder Herrschaften
oder Fürstentümer oder Obrigkeiten.“ Kol. 1,16

341



Die Allversöhnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

Mit vielen Worten ist hier alles umfasst, was Erde und Himmel,
was aller Welten Welten fassen, und dies alles sei in Ihm geschaf-
fen. Das heißt: Ihn, den eingeborenen Sohn, hat Gott im Auge ge-
habt bei Seiner ganzen Schöpfertätigkeit. Ihn zu beglücken und Ihn
zu lieben, Ihn zu erhöhen und Ihn herrlicher zu machen ist Gottes
innerster Schöpfungsgedanke. Und Er soll dann wieder Ihn, den
Vater, in allen Kreaturen verherrlichen, und es soll so aller Krea-
tur die Liebe des Vaters und des Sohnes, das wunderbare innerste
Gottverhältnis, im Heiligen Geist offenbar werden. Den Sohn hat
der Vater bei allem im Auge, was Er auch aus Seinem Schöpfer-
grund hervorgehen lässt, und den Vater hat der Sohn später bei
allem im Auge, was Er auch an den Kreaturen und für sie tut. So
ist das All im Sohn geschaffen. Damit hat Er also eine ganz einzig-
artige Stellung zu aller Kreatur.

Weil nun der Vater bei allem den Sohn im Auge hatte, darum
hat Er auch das All durch Ihn und zu Ihm geschaffen (Vers 16). Al-
le Dinge sind aus der Hand des Vaters gekommen und durch die
Hand des Sohnes in die Erscheinung getreten. Er ist der Schöp-
fungsmittler eines jeden Wesens, das auf Erden oder im Himmel
ist, und zu Ihm und auf Ihn hin hat jedes Wesen seine Bestimmung.

Der Sohn soll aus allem, was durch Seine Hand gegangen ist,
etwas machen zu des Vaters Ehre. So hat der Sohn Seine gewal-
tige Lebensarbeit und Leidensarbeit und Herrlichkeitsarbeit an al-
len Kreaturen. Und immer und in allem geht Er das All an: also alle
Naturreiche und alle Geisterreiche und Menschen und Engel, Gute
und Böse ohne Ausnahme. Auch der Teufel und seine Engel sind
in Ihm geschaffen und durch Ihn und zu Ihm, nur eben nicht als
Teufel, wie auch die Menschen nicht als Sünder; das sind sie aus
sich selbst und durch sich selbst geworden. Aber gut und herrlich
geschaffen sind sie alle in Ihm, durch Ihn und zu Ihm. Der Sohn
Gottes steht in diesem dreifachen Schöpfungsverhältnis zu allen
Kreaturen. Das sagt unser Text so klar und hell, dass für niemand,
der ihn liest, darin ein Zweifel sein kann.

342



Kol. 1,15-23

Dabei liegt aber nun in dem zu Ihm schon ein großes geoffen-
bartes Endgeheimnis. Was heißt das nämlich Anderes, als dass alle
Kreatur ohne jede Ausnahme, wie sie in Ihm geschaffen und durch
Ihn gegangen ist, auch noch werde zu Ihm kommen. Es ist das doch
auch ganz klar: Sind alle Dinge in Ihm geschaffen, dann müssen sie
doch auch endlich zu Ihm kommen.

Welch einen Fehler hat da die Kirche gemacht, dass sie zwar
das „in Ihm alles“ und das „durch Ihn alles“ hat stehen lassen,
dass sie aber das „zu Ihm alles“ willkürlich beschnitten hat, weil
sie den Rat Gottes in seinen Gerichtswegen über die Sünde nicht
richtig verstand. Das ist auch wieder eine Folge der Einstellung der
Kirchen auf die Massen; dadurch sind fast alle biblischen Wahr-
heiten verändert worden und werden immer mehr verändert, und
zwar so, dass sie schließlich in ihr Gegenteil, ins Antichristentum
verkehrt werden. Wer dem Sohn Gottes etwas abtut an dem Ge-
waltigen zu Ihm das All, der ist wie der, welcher etwas abtut an
dem: in Ihm und durch Ihn das All.

Doch hören wir den Apostel noch deutlicher.

„Er ist vor allen (oder besser: vor allem), und es beste-
het alles (das All) in Ihm.“ Kol. 1,17

Wenn das All in Ihm allein seinen Bestand hat, dann ist Er auch
der All-Bewahrer. Es wäre also keine Kreatur mehr da, nicht eine:
keine Pflanze, kein Tier, kein Mensch, kein Engel und kein Teufel,
wenn Er sie nicht bis heute bewahrt hätte. Ihm verdanken sie alle
ihren Bestand.

„Er trägt alle Dinge mit Seinem kräftigen Wort“,
Hebr. 1,3

so sagt im gleichen Sinn der Hebräerbrief.

343



Die Allversöhnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

Warum aber hat der Sohn alle Kreatur, auch die gefallene, bis
heute bewahrt, warum darf sie in Ihm durch Jahrtausende ihren
Bestand haben? Heißt das nicht das Böse pflegen und den Jammer
mehren?

Was hätte Er doch alles, so denken wir nach unserer Vernunft,
verhüten können, wenn Er den Teufel und alle Bösen bis heute
nicht bewahrt hätte! Warum trägt und bewahrt Er auch sie? Etwa
bloß auf den kommenden Zorn und die kommenden Gerichte hin?
Diese kommen beide ganz gewiss nach der ganzen Schrift. Hier ist
kein Zweifel.

Aber sollte Er all die Millionen und Abermillionen nur auf un-
endliche Qual aufsparen und dahin bewahren? Trägt Er darum al-
le Dinge mit Seinem kräftigen Wort, besteht darum bis heute und
weiter alles in Ihm, dass immer neue Millionen zu unendlichen
Qualen aufgespart werden? Die Welt wird doch immer finsternis-
mäßiger! Nicht wahr, das wäre ein entsetzlicher Gedanke. Darauf
aber kämen wir, wenn wir nicht wüssten: Das All ist zu Ihm ge-
schaffen und besteht in Ihm. Sollte das Wort „bestehen“ uns nicht
schon auf ein Anderes hinweisen? Was besteht und Bestand hat,
das ist doch nicht im Verderben.

Doch hören wir weiter und deutlicher! Er sollte nicht nur die
schöpferische und erhaltende, sondern auch die versöhnende und
erlösende Fülle haben.

„1,19 Es ist das Wohlgefallen Gottes gewesen, dass alle
Fülle in Ihm wohnte
1,20 und das All durch Ihn versöhnt würde.“Kol. 1,19-20

Wir atmen auf! Und damit wir es ja nicht zu kurz fassen, muss
Paulus im Geist uns schreiben:

„Alles wird durch Ihn versöhnt, durch Sein Blut und
Sein Kreuz, es sei auf der Erde oder in den Himmeln.“

Kol. 1,20

344



Kol. 1,15-23

Überall im Sichtbaren und im Unsichtbaren hat Er Frieden ge-
macht. Achten wir wohl, genauso weit wie die Schöpfungstätig-
keit und die Bewahrungstätigkeit des Sohnes Gottes, genau so weit
lässt der Apostel die Erlöser- und Versöhnertätigkeit des Sohnes
reichen, nämlich über das All. Hier ist klipp und klar eine Allver-
söhnung geoffenbart, und es ist nicht die allergeringste Einschrän-
kung nach irgendeiner Seite hin gemacht. Ausdrücklich sind auch
die Himmel versöhnt, deren unterster doch die Wohnräume der
Geister der Finsternis sind. Das All der Kreaturen ist hier versöhnt
und zum Frieden gebracht durch den Sohn am Kreuz (Vers 20), ge-
nauso wie es geschaffen und erhalten ist durch den Sohn der Herr-
lichkeit. Und stimmt hierzu nicht der Apostel Johannes in seinem
ersten Brief, wenn er sagt: Der Heiland ist nicht nur gestorben für
unsere Sünden, sondern auch für die der ganzen Welt (1. Joh. 2,2)?

Mancher mag hier befremdet den Kopf schütteln. So hat
er’s nicht gelernt im Schulkatechismus. Aber lies und erfor-
sche nur einmal diese Stelle. Prüfe nur unsere gewaltigen Verse
(Kapitel 1,15-20); nimm sie, wie sie stehen, und sie geben dir ge-
waltiges Licht über den Rat Gottes.

• Du musst dabei bedenken, dass der Apostel hier nur den
Herrn als den Erstling aller Kreatur schildert und darum auf
den Weg, wie nun diese Allversöhnung sich auswirke, nicht
näher eingeht.

• Du musst aus anderen Stellen die entsetzlichen zeitlichen
und ewigen Strafen und Gerichte einfügen, durch welche es
leider bei so großen Massen um ihrer eigenen Schuld und
Härtigkeit willen gehen muss.

• Du musst mit ganzem Ernst erwägen, wie selig es ist, dass
wir jetzt Gnade ergreifen und allen diesen Gerichten entge-
hen dürfen.

345



Die Allversöhnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

Das alles musst du erwägen – aber das große Gottesziel, dass
alles in Ihm versöhnt ist und wird, darfst du nicht verrücken, wenn
es Gott selbst aufgestellt hat.

Du sagst, das mache die Menschen leichtsinnig! Ich sage dir, die
Gnadenpredigt hat den Haufen bis heute auch nicht ernst gemacht.
Und wenn an dieser großen, göttlichen All-Liebe sich ihrer etliche
verstocken sollten, so wirkt sie ja damit die Scheidung der Geister,
was alles Evangelium soll. Ich sage dir aber, es werden sich auch
viele daran aufrichten.

Und dann noch eins. Ich meine, es sei die allerernsteste Pre-
digt, wenn ich den Menschen sage: Sieh, jetzt kannst du aus Gna-
den gerettet werden aus allem Gericht, ja du kannst ein Erstling
Gottes werden durch Jesus. Verwirfst du es aber jetzt, so musst du
zunächst furchtbare Strafe und Pein leiden Äonen lang, und end-
lich, endlich, willst du in Ewigkeiten einmal doch auch glücklich
werden, dann musst du doch noch zum Gekreuzigten und Erstan-
denen, denn es ist in keinem anderen Heil! Ist das nicht geradezu
niederschmetternd? Kann etwas mehr zum sofortigen Heilsergrei-
fen treiben als dies? Erwäge!

Es ist aber noch ein anderes, warum viele diese so herrlich
und klar bezeugte Allversöhnung nicht begreifen. Die Anschau-
ung der meisten Christen ist die, dass jetzt in dieser Zeit die Ver-
söhnung angeboten werde und dann sei das ganze Versöhnungs-
werk durchgeführt, etwa in der Wiederkunft Christi. Das ist eine
viel zu kurze und unbiblische Anschauung. Was jetzt geschieht bis
zur nächsten und ersten Wiederkunft Christi, ist der Anfang der
ausgeführten Versöhnung. Die großen, gewaltigen Ausführungs-
zeiten der Versöhnung des Alls kommen erst nach der Wiederkunft
Christi. Diese falsche Anschauung, dass mit dem gegenwärtigen
Äon und vollends mit dem Jüngsten Gericht alles vollendet sei,
kommt mit daher, dass der jetzige Plan der Erstlingsgemeine nicht
gefasst wird. Wir vergessen immer ganz, dass ja das Organ, das
Werkzeug zur Durchführung der Versöhnung, noch gar nicht fer-
tig ist.

346



Kol. 1,15-23

Es ist doch erst das Haupt vollendet, wie unser Text sagt
(Vers 18). Nun muss erst der Leib versöhnt, erlöst und geheiligt
werden, dann kann die Allversöhnung angehen.

Ihre erste Stufe, aber lange nicht die letzte, wird das Tausend-
jährige Reich sein. Eben deswegen kann es jetzt noch nicht auf das
All gehen, also auch nicht auf ganze Völker, weil der Leib, das Or-
gan, noch nicht fertig ist. Das ist aber der Gegenstand des jetzigen
Zeitalters: die Gemeine, den Leib herauszubilden. Sie ist die Ge-
meine der Geborenen, für welche der große Allschöpfer, Allerhal-
ter und Allversöhner das Haupt ist. Sie wird jetzt aus der Sünder-
welt durchs Wort vom Kreuz herauserwählt. Gott entfremdet und
darum in ihrem Denken selbstisch und in ihrem Wirken böse Ge-
wordene werden neu geboren durch den Geist und erneuert durch
die Geistesheiligung, bis sie dargestellt werden können heilig und
unsträflich und ohne Tadel vor ihrem Herrn und Haupt (Vers 22).
Welche das an sich tun lassen, die sind der Anfang oder Anbruch
der Versöhnung.

Für sie gilt jetzt der reine Glaubensweg, der nicht sieht, der alles
in der lebendigen, geistgewirkten Hoffnung hat (Vers 23). Später,
in den kommenden Äonen der Allversöhnung, wird das anders.
Da gibt es nur erst Sehen und dann Glauben. Das gilt schon vom
Tausendjährigen Reich. Das ist ein leichterer Weg, aber darum gibt
das auch keine Erstlinge mehr.

Für diese gilt es jetzt in dem Glauben, der eine gewisse Zuver-
sicht ist des, das man hofft, „gegründet und fest und unbeweg-
lich“ zu stehen (Vers 23). Und es gilt besonders durch die große
Hoffnung des Evangeliums, welche ist die Erstlingschaft und Erb-
schaft in Christus, sich festigen und gründen zu lassen.

Diese große Hoffnung kriegt und hat nur die „Kreatur, die un-
ter dem Himmel ist“ (Vers 23), also nur die Menschheit und was
aus ihr durchs Evangelium sich herausrufen lässt. Bis ans Ende der
Erde ergeht der Ruf; Paulus ist der Erstlingsrufer an die Heiden ge-
wesen.

347



Die Allversöhnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

In unseren Tagen geht’s sichtbar zum Ziel. Ist die Erstlingsge-
meine voll, dann holt sie ihr Herr. Nach der Vollendung des Lei-
bes kommt in der Nationenherrschaft Christi der nächste gewalti-
ge Schritt der Allversöhnung. Die Ewigkeiten werden dann noch
manches Zeitalter heraufführen, bis endlich alle Knie gebeugt und
alle Zungen bekennend sind.

Wir aber wollen ans Haupt uns gliedern und uns durch alle
Kämpfe hindurch im Glauben befestigen und gründen lassen. Wir
wollen unbeweglich halten an unserer großen Hoffnung und ge-
heiligte Glieder werden, die vor Ihm einst unsträflich dargestellt
werden können. Dann dürfen wir dem wunderbaren Anfang der
Auswirkung der Versöhnung des Lammes zugehören und in Ihm
Werkzeuge werden in den kommenden Äonen bei der stufenmäßi-
gen Weiterführung der Allversöhnung, die da ist im Blut des Lam-
mes und im Erstling der Auferstehung.

Es muss ja nach Offenbarung Kapitel 5 noch dahin kommen,
dass alle Kreatur, die im Himmel ist und auf Erden und unter der
Erde und im Meer, und alles, was darinnen ist, sagen muss:

„Dem, der auf dem Stuhl sitzt, und dem Lamm sei
Lob und Ehre und Preis und Gewalt von Ewigkeit zu
Ewigkeit!“ Offb. 5,13

19. Juni 1921

348



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

„5,1 Von den Zeiten aber und Stunden, liebe Brüder, ist
nicht not euch zu schreiben;
5,2 denn ihr selbst wisset gewiss, dass der Tag des
Herrn wird kommen wie ein Dieb in der Nacht.
5,3 Denn sie werden sagen: Es ist Friede, es hat kei-
ne Gefahr, so wird sie das Verderben schnell über-
fallen, gleichwie der Schmerz ein schwangeres Weib,
und werden nicht entfliehen.
5,4 Ihr aber, liebe Brüder, seid nicht in der Finsternis,
dass euch der Tag wie ein Dieb ergreife.
5,5 Ihr seid allzumal Kinder des Lichtes und Kinder
des Tages; wir sind nicht von der Nacht noch von der
Finsternis.
5,6 So lasset uns nun nicht schlafen wie die andern,
sondern lasset uns wachen und nüchtern sein.
5,7 Denn die da schlafen, die schlafen des Nachts, und
die da trunken sind, die sind des Nachts trunken;
5,8 wir aber, die wir des Tages sind, sollen nüchtern
sein, angetan mit dem Panzer des Glaubens und der
Liebe und mit dem Helm der Hoffnung zur Seligkeit.
5,9 Denn Gott hat uns nicht gesetzt zum Zorn, sondern
die Seligkeit zu besitzen durch unseren Herrn Jesus
Christus,
5,10 der für uns alle gestorben ist, auf dass, wir wa-
chen oder schlafen, wir zugleich mit ihm leben sol-
len.“ 1. Thess. 5,1-10

349



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

Die Gläubigen in Christus sind Kinder des Tages. Ein Tag, ein
großer, ein herrlicher, ein köstlicher Tag ist das Ziel all ihres Glau-
bens, Hoffens und Liebens. Das war von Anfang so und wird so
sein bis zum letzten Gottgeborenen: Sie harren des Tags. Auf den
verschiedenen Stufen der Offenbarung verklärt sich natürlich die-
se Hoffnung in wachstümlicher Geistesfülle, aber ihr Grundinhalt
ist immer derselbe: das Kommen des Herrn zu denen, welche Sei-
ne Erscheinung liebhaben. Das Leben ist ein Kreislauf, und zwar
ist es, wie bei allen Gestirnen, ein elliptischer Kreislauf mit zwei
Brennpunkten. Der eine Brennpunkt ist das Kreuz und die Aufer-
stehung Christi; der andere Brennpunkt ist die Wiederkunft Chris-
ti. In kraftvoller Weise hat sich das Geistesleben der ersten Christen
um diese beiden Brennpunkte bewegt. Auf jeder Seite der apos-
tolischen Briefe finden wir sie beide, das Kreuz und den Tag des
Herrn. Beides war auch Kern und Stern der apostolischen Predigt.

Wie kurz war der Apostel Paulus in Thessalonich. Wie bald
wurde er von den Juden vertrieben. Und doch kann er nach kurzer
Zeit den Thessalonichern schreiben:

„5,1 Von den Zeiten und Stunden aber (der Erscheinung
des Herrn) ist nicht not euch zu schreiben,
5,2 denn ihr selbst wisset gewiss.“ 1. Thess. 5,1-2

Die ersten Gemeinden hatten das ganz klar, dass sie zu gar kei-
nem anderen Hauptzweck da seien in dieser Welt als zu dem, zu-
bereitet zu werden auf den Tag des Herrn, und zwar sonderlich
durch ihre Leiden.

Leider hat sich die Gemeinde Christi aus dieser inneren Haupt-
aufgabe je länger, je mehr in eine Fülle von Außenaufgaben hinein-
reißen lassen und hat dadurch ihr Ziel sich verrücken lassen, ganz
eingestellt zu sein auf den Tag des Herrn. Je mehr Aktion nach au-
ßen, um so weniger Warten auf die neue, große Gottaktion in der
Wiederkunft des Herrn.

350



1. Thess. 5,1-10

Sehen wir doch zu, wie schon in den sieben Sendschreiben der
Offenbarung diese Neigung heraustritt, in Wirken und Werken die
Hauptsache zu sehen, und sehen wir doch zu, mit welchem Ernst
der Heiland die Gemeinden herumzureißen sucht in die erste Lie-
be, in die innere Lebensgemeinschaft mit Ihm und damit in das
Warten auf Ihn. „Siehe, Ich komme“, muss Er den Gemeinden
immer wieder sagen. Es ist ein rechtes Zeichen der Geburt aus
dem Geist und des Wachstums in der Wiedergeburtsgnade, wenn
das Erscheinen des Herrn zu den Seinen einer Seele zum anderen
Brennpunkt wird. Wie kann der elliptische Lauf einer Seele um ihre
Sonne Jesus richtig gehen, wenn sie nicht die richtigen Brennpunk-
te hat?

Gläubige in Christus sind in Christi Tod und Auferstehung hin-
eingebunden und harren Seiner Erscheinung. Sie bringt ihre Fülle-
hoffnung; sie versetzt sie erst in die Möglichkeit, nun, nachdem
der Leib ausgebildet ist, die große Lichtestätigkeit gegenüber der
ganzen Welt aufzunehmen.

Bist du ein Kind des Tages? Damit wir es recht klar und in der
Wahrheit seien, redet der Apostel trotz des Wissens der Thessa-
lonicher doch etwas näher von den Zeiten und Stunden. Das sind
schon zwei sehr bemerkenswerte Worte für unsere lebendige Hoff-
nung und ihre Klarmachung, die Worte: „Zeiten und Stunden“.

Unter Zeiten wird der gewöhnliche, geschichtliche Zeitenver-
lauf verstanden, in welchem wir stehen. Damit sagt uns also Pau-
lus im Geist, dass die Erscheinung des Herrn noch in den histori-
schen, geschichtlichen Zeitenverlauf falle. Genau wie die erste An-
kunft des Herrn im Fleisch in den geschichtlichen Zeitenverlauf
fiel, also vorher und nachher Zeiten waren, so wird es auch mit
der Erscheinung des Herrn sein, es werden vorher und nachher
noch geschichtliche Erdenzeiten sein. Die Erscheinung des Herrn
zu den Seinen ist also nicht der Abschluss der Zeiten, sondern ge-
schieht mitten in die Zeiten hinein.

351



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

Mitten im Zeitenverlauf kommt eine Stunde, da der Herr Seine
Gemeine zu sich versammelt. Nicht einmal der gegenwärtige Äon
oder das gegenwärtige Zeitalter ist mit der Erscheinung des Herrn
beendet, und außerdem kommt noch ein Zeitalter danach. Aber
Eines ist, wenn der Herr zu den Seinen erscheint, es ist eine Stunde
Gottes. Die Zeiten sind in eine Fülle eingelaufen, sie sind reif für
ein direktes Eingreifen Gottes in Christus: das ist die Stunde.

Dass es aber in unserem Gotteswort heißt: Zeiten und Stunden,
also in der Mehrzahl, das weist darauf hin, dass das Kommen des
Herrn verschiedene Akte hat.

• Er kommt zunächst zu den Erstgeborenen;

• dann erscheint Er von Zion aus mit den Erstgeborenen der
ganzen Welt;

• und dann erscheint Er im Zeitalter der Nationen-Beherrschung
je und je, ähnlich wie in der Zeit der 40 Tage nach der Aufer-
stehung.

So hat der Tag des Herrn Zeiten und Stunden.

Ihre Art charakterisiert uns nun der Apostel noch näher. Er
schreibt:

„Ihr wisset gewiss, dass der Tag des Herrn kommt wie
ein Dieb in einer Nacht.“ 1. Thess. 5,2

Der Apostel bleibt bei dem ersten Akt des Kommens des Herrn,
bei Seiner Erscheinung zu Seinen Gläubigen, stehen. Diese Zu-
kunft war ja für die Thessalonicher nicht nur die nächste, sondern
auch die sie sonderlich angehende. So kommt also die Stunde der
Verherrlichung der Gemeine, welche man auch im Blick darauf,
dass die noch Lebenden dem Herrn entgegengerückt werden, die
Entrückung nennt, in einer Nachtzeit. Das ist Allgemeinlehre der
Schrift.

352



1. Thess. 5,1-10

Die erste Ankunft des Herrn, die im Fleisch, geschah auch in
einer Nachtzeit. Ebenso wird es sein in Seiner Wiederkunft. Wir se-
hen hier das große Gottes-Grundgesetz sich wieder erfüllen, wel-
ches schon in den Neuschöpfungsäonen von 1. Mo. 1 sich kund-
gibt:

„Es ward Abend und es ward Morgen, ein neuer Tag.“
1. Mo. 1,5.8.13.19.23.31

Der neue Tag kommt immer aus der Nacht hervor. Satan legt
immer wieder Nacht auf die göttlichen Epochen; aber jedesmal,
wenn es ihm gelungen ist, Nacht heraufzuführen als Finsternis,
dann erscheint der Herr und führt aus der Nacht eine neue, grö-
ßere Lichtesepoche herauf; es wird Morgen, ein neuer Tag.

So wird es auch bei der Erscheinung des Herrn zu den Seinen
Nacht auf Erden sein. Was heißt das: „Nacht“? Alles Gottleben ist
nach der Bibel „Licht“, alles Eigenleben der Kreatur in seinen ver-
schiedenen Stufungen ist „Nacht“. Die Zeit bei der Erscheinung
des Herrn zu den Seinen wird die ausgesprochenste, größte und
gewaltigste Ich-Zeit der Menschen sein.

Wie zur Zeit der Sintflut werden die Menschen groß sein und
herrlich sein und gewaltig sein und Riesenmäßiges ausrichten. Auf
allen Gebieten, auf dem religiösen, auf dem geistigen jeder Art und
auf dem materiellen werden sie hervorragende Eigenerzeugnisse
hervorbringen. So erglänzte die griechisch-römische Kultur in ih-
rem äußeren Hochglanz zu Christi Geburtszeit. Augustus, „der Er-
habene“, der Herrliche, herrschte. So wird ein noch viel größerer
Augustus an der Spitze des letzten Weltkulturreiches stehen, wenn
der Herr die Seinen zu sich nimmt.

Und diese Zeit heißt die Bibel Nacht, sie heißt sie Finsternis.
Die Welt wird von lauter Licht und Größe faseln und fabeln, die
Gläubigen aber werden den Ich-Untergrund und damit das Todes-
wesen sehen und die letzte Zeit bezeugen.

353



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

Dann wird sich die Nacht auf sie legen, wie sie sich einst auf
den Heiland legte. Die Gläubigen werden furchtbare Nachtzeiten
durchmachen. Alle irdischen Lebensbetätigungen, kaufen, verkau-
fen, werden ihnen je länger, je mehr unmöglich werden. Märtyrer-
tum wird ihr Teil sein. Da in dieser Nachtzeit und Todeszeit für die
Gläubigen erscheint der Herr. Es ist also klar, dass Er jetzt im Au-
genblick nicht kommt; wir Gläubigen haben es ja noch namenlos
gut.

In dieser Nachtzeit wird Er kommen als ein Dieb. Ja, was will Er
denn stehlen? Fürwahr, Er wird tatsächlich der Welt ihr Bestes und
Schönstes, was sie in sich hat, stehlen; Er wird ihr Licht und ihr
Salz ihr nehmen, eben die Gläubigen. Und das wird um so dieb-
mäßiger geschehen, je weniger die Welt bei der Verachtung und
elenden Leidensniedrigkeit der Gläubigen in jenen Tagen an eine
Bedeutung dieser Gläubigen glauben wird. Wir dürfen bei diesem
Bilde vom Dieb in der Nacht gewiss auch an die alte, bei vielen
Völkern übliche Sitte des Brautraubes denken. Es war früher Sitte,
dass dem Bräutigam die Braut streitig gemacht wurde, wenn er sie
zur Hochzeit holen wollte. Er musste sie mit List zu erobern su-
chen und in sein Haus tragen. So macht Satan in den letzten Zeiten
vor der Hochzeit dem Herrn die Braut streitig. Der Herr aber holt
sie wie ein Dieb in der Nacht.

Und Er wird den Augenblick benützen, wo die Menschen in
der größten Trunkenheit und im größten Taumel über ihre gewal-
tigen Selbsterrungenschaften sein werden. Darum kommt auch im
folgenden in unserem Text so oft das Wort „schlafen“ und „trun-
ken sein“ vor. Die Zeit der Entrückung oder, aufs Ganze geblickt,
besser gesagt, die Zeit der Versammlung der Gemeine in der ver-
klärten Geistleiblichkeit wird die Zeit der größten Herrlichkeits-
Entfaltung des antichristlichen Reiches sein.

„Sie werden sagen, es ist Friede und hat keine Ge-
fahr“, 1. Thess. 5,3

d. h. es ist absolute Sicherheit.

354



1. Thess. 5,1-10

Wir müssen also noch einmal auf eine große Herrlichkeits-
zeit menschlich-irdischen Aufschwungs warten. Wir dürfen nicht
denken, dass die äußeren Zeiten immer schlimmer und schlim-
mer werden. Nein, die Menschen werden sich unter Führung des
selbstgroßen Judentums, aus welchem ja der Antichrist kommen
wird, noch einmal zu einer wunderbaren Kulturhöhe aufschwin-
gen, gegen welche selbst der einstige Glanz des Hohenzollern-
schen Kaiserreiches auf seiner Höhe verbleichen wird. Wir sehen
ja alle Ansätze zu einem solchen Neuaufschwung aus Eigenkraft
schon vorhanden.

Je tiefer nun die Not der gegenwärtigen Tage war, um so be-
rauschter und trunkener wird der Umschwung die Menschen ma-
chen. Alles wird wie befreit von einem furchtbaren Alpdruck auf-
atmen, alles wird den preisen, der eine solche Zeit wieder herauf-
geführt hat. Die Menschen, die in seinem Machtgebiet wohnen,
werden alle seine Sklavenketten, die er ihnen anlegt in entsetzli-
chem Organisationszwang, küssen als Ketten der Freiheit und der
Glückseligkeit.

Sie werden ihn für einen Gott halten, der solches fertig gebracht
hat und die Menschen aus der furchtbarsten Elendszeit wieder in
„Frieden und Sicherheit“ geführt hat. Die antichristliche Zeit wird
alle Wünsche und Glückseligkeit erfüllen und jedem das volle Ich-
Ausleben gönnen in taumelnder Trunkenheit. Und alle, auch die
Kirchen, welche sicher in jenen Tagen zu einer großen, christlichen
Einheitskirche unter päpstlicher, weitherziger Führung vereinigt
sein werden, werden vom Taumelkelch trinken. Religiös-sittlich,
kulturell-geistig, materiell-wirtschaftlich hat die Menschheit ihren
höchsten Babel-Turm gebaut. Staunend wird die Menschheit vor
ihrem eigenen Können stehen und sich anbeten.

Aber der Tod ist im Topf, wie in allen je gewesenen ähnlichen
Lichtgebilden der Eigenkraft der Menschen. Die Wiedergeborenen,
die Kinder Gottes, werden es sehen und werden die satanische Of-
fenbarung mit ihrem Zeugnis kennzeichnen. Der Zeugengeist wird
mit Macht erwachen.

355



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

Das wird die Menschenkinder stören und quälen; sie werden
die Zeugen töten. Am prophetischen Wort werden die Lichtgebo-
renen ihr Licht sich holen. Sie werden aber einen schweren Stand
haben. Selbst die besten religiös-christlichen Menschen, besonders
alle kirchlichen, werden sich gegen diese Zeugen wenden und sa-
gen: Was wollt ihr denn! Es ist doch alles so schön, so religiös;
man kann’s doch so gut haben, wenn man nur das Malzeichen an-
nimmt. Das ist doch nichts, das kann man doch tun und doch dabei
innerlich christlich sein.

Aber die Kinder Gottes können’s nicht, sie können sich nicht
„Frieden und Sicherheit“ erkaufen durch Annahme der antichrist-
lichen Weltprinzipien. Das wird ihr Kreuz und Tod sein. Und da,
eben da, auf diesem blendenden Höhepunkt menschlichen Eigen-
lebens, aber auch an diesem Tiefpunkt der Leiden der Gläubigen,
wird der Herr die Seinen verklären.

Also täuschen wir uns nicht, nicht in einer Trübsalszeit der
Welt werden wir die Hochzeit des Lammes erleben, sondern in
der höchsten Glanzzeit der Welt. Gewissermaßen aus der Hoch-
Zeit des Teufels werden wir zur Hochzeit des Lammes eingeholt
werden. Darin liegt eben das furchtbar Verführerische dieser letz-
ten Zeit: Alle religiösen, aber auch christlich-religiösen, alle staatli-
chen und wirtschaftlichen Eigenkräfte der Menschen werden ihre
höchste Stufe, ihre hohe Zeit, erreichen.

Da stehen dann die Auserwählten und rufen: Kinder, es ist die
Nacht und die Stunde der Finsternis. Schmeichelnd lockt von allen
Seiten die Welt, drohend hebt sie die Mörderhand gegen die Wider-
stehenden. Wer wird stehen bleiben? Das ist der Höhepunkt des
Antichrists. Auf diesem Gipfel der Menschheit werden die Gläubi-
gen weggenommen.

Aber dann wird sich das Verderben schnell offenbaren, wie un-
ser Text sagt. Nach der Entrückung der Gläubigen kommt der ra-
sche Zusammenbruch der ganzen Lügen- und Todes-Herrlichkeit
dieses letzten Erdenherrlichkeitsreiches.

356



1. Thess. 5,1-10

Gerichte über Gerichte werden über die arme Menschheit her-
einbrechen; Zusammenstürze jeglicher Art werden erfolgen. Die
Offenbarung schildert dieses überfallende Verderben in grausigen
Zügen. Die Gläubigen werden in diesen Gerichten nicht mehr sein.
Ihr Leidensmaß und Durchrichtungsmaß ist in der antichristlichen
Hoch-Zeit, welche ihre Passions-Zeit war, vollgelaufen.

Den Abschluss der Weltgerichte wird das persönliche Erschei-
nen des Herrn mit Seinen Heiligen bilden und der persönliche Ge-
richtsvollzug am Antichrist und am falschen Propheten.

Aber wunderbar:

„Es wird das Verderben sie schnell überfallen wie der
Schmerz ein schwangeres Weib.“ 1. Thess. 5,3

Also geht es doch wieder zu einer Geburt. Ja, aus diesen ent-
setzlichen Gerichten bricht hervor die Zeit, welche der Heiland in
Mt. 19,28 „die Wiedergeburt“ nennt. Da geht der Segen der Wie-
dergeborenen hinein in alle Nationen-Kanäle von Zion aus. Wun-
derbarer Gottesrat – durch alle Gerichte hindurch immer wieder
eine neue Gnade für Buße und Glauben. „Es ward Abend und es
ward Morgen, ein neuer Tag“.

Wenn es sich aber so verhält mit den Zeiten und Stunden, dann
verstehen wir wohl, dass der Apostel sagt: Liebe Brüder, seid ihr
doch nicht von der Finsternis, lasst euch nicht sicher machen von
der blendenden Außenseite der letzten Tage, dass euch nicht auch
der Tag wie ein Dieb ergreife, ohne dass ihr vorbereitet seid. Ihr
sollt ihm klaren Geistes entgegensehen, erleuchtet vom propheti-
schen Wort. Ihr seid doch Kinder des Lichts; in euch wohnt ge-
burtsmäßig der Geist des Lichts, der in alle Wahrheit leitet, darum
seid nun auch Kinder des Tages, welche auf den Tag warten. Wir
sind der Finsternis und der Nacht, dem Eigenwesen, in Christus
entronnen, so lasst uns auch darinnen beharren. Die große Kultur-
zeit des Antichristen wird einschläfernd wirken und trunken ma-
chen. Da lasst uns nun nicht schlafen wie die anderen und nicht
trunken sein, sondern wachend und nüchtern.

357



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

Was sicher wird, das gehört zur Nacht; was mittaumelt, gehört
zur Nacht. Die Kinder des Tages bleiben nüchtern, sie sehen hell
und klar.

Aber es ist schwere Versuchungszeit über dem ganzen Kreis
der Erde. Es heißt fest gepanzert sein im Glauben, denn von Chris-
tus und Seiner Schöne ist nichts zu sehen, hier ist lauter Elend.
Und es heißt fest gepanzert sein in der Liebe. Liebe zum Herrn
und zu den Brüdern kann in jenen Tagen augenblicklich das Leben
kosten. Da heißt’s in Wahrheit, dass ein jeder für die Brüder auch
das Leben lassen kann. Und da heißt es, sich festmachen lassen
durch prophetisches Wort und Geist in der Hoffnung der Durchret-
tung (Luther: Seligkeit). Sie kommt. Die furchtbaren Zornesgerich-
te beim Zerbruch des antichristlichen Erden-Herrlichkeitsreiches
machen die Kinder Gottes nicht mehr durch. Wir sind nicht gesetzt
zum Zorn. Wir sind berufen zur geistlichen Verklärung, zu dieser
Vollrettung, und die wird eben geschehen, wenn die antichristliche
Welt in ihre Gerichte marschiert. Kreuz, tiefes Kreuz steht der Ge-
meine noch bevor, aber die Zornes-Gerichts-Offenbarungen gelten
ihr nicht.

Welch ein Trost für Gläubige; welch eine Ermunterung, zu be-
harren bis ans Ende. Darum schreibt der Geist zum Schluss unseres
Textes:

„Ermahnet euch nun und bauet einer den anderen.“
1. Thess. 5,1

Es möge wahr sein unter uns, was der Apostel von den Thessa-
lonichern voraussagt: „wie ihr denn tut“! O selige Kinder des Ta-
ges, seid Kinder des Lichts und des Tages, damit, „ob wir wachen
oder schlafen“, d. h. ob wir noch vorher sterben, ehe Er kommt,
oder ob wir noch leben, wenn Er kommt, wir auf alle Fälle mit Ihm
leben dürfen.

2. Sept. 1923

358



Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16)

Das Geheimnis der Gottseligkeit – der geoffenbarte Got-
tesrat (1. Tim. 3,16)

„Und kündlich groß ist das gottselige Geheimnis: Gott
ist offenbart im Fleisch, gerechtfertigt im Geist, er-
schienen den Engeln, gepredigt den Heiden, geglaubt
von der Welt, aufgenommen in die Herrlichkeit.“

1. Tim. 3,16

Die Gottseligkeit, die einfältige Herzensfrömmigkeit, welche
an den Namen des eingeborenen Sohnes Gottes glaubt, trägt ein
gar herrliches, ihr geoffenbartes Geheimnis in sich, nämlich: den
Gottesrat in Christus Jesus. In sieben gewaltigen Geistesanläufen
stellt der Apostel Paulus, des Geistes voll, uns heute dieses Gott-
seligkeitsgeheimnis vor Augen. Sieben ist die Zahl, in welcher die
Gemeinschaft Gottes und der Kreatur weset. Wunderbare Richt-
linien sind es, welche im vorliegenden Vers uns enthüllt werden.
Die nacheinander und nebeneinander verlaufenden Tatsachen zur
Durchführung des Königreiches Gottes erstehen vor uns.

Zuerst stellt uns der Geist vor das Mysterium oder das Geheim-
nis selbst:

„Anerkannt groß ist das Geheimnis der Gottseligkeit.“
1. Tim. 3,16

In den Ewigkeiten vor Grundlegung der Welten weset ein Ge-
heimnis der Gottseligkeit, welches in den Zeiten herausgetreten
und offenbar geworden ist, in göttlichen Äonen sich auswirkt und
in die Ewigkeiten vollendet zurückkehrt. Von Ewigkeiten zu Ewig-
keiten geht dieses Geheimnis der Gottseligkeit, in welchem Gott
selig ist und durch welches er alle Kreatur selig macht. Über allem
Geschaffenen, das genannt mag werden, schwebt ein Rat und Plan
des ewigen Gottes, der in dem eingeborenen Sohn kund wird und
im Heiligen Geiste sich auswirkt. Wir stehen anbetend vor diesem
Gottseligkeitsgeheimnis, dieser Urmutter alles Geschehens.

359



Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16)

Wir freuen uns, dass ein in den Tiefen der Gottheit, im ewigen
Liebesgeheimnis gefasster Plan allem Weltengeschehen zugrunde
liegt und zum Ziel gesteckt ist. Nicht wahllos und planlos, sondern
nach ewigem Rat läuft alles zum ewigen Ziel. Wir freuen uns aber
noch mehr, dass dieser Rat so geoffenbart ist, dass man ihn verkün-
digen und bekennen kann; dass er so auseinandergelegt und in die
Gemeinde der Gläubigen hineingelegt ist, dass er bezeugt werden
kann in der Wahrheit vor aller Welt. Die Gottseligen dürfen von
Geschlecht zu Geschlecht die Heroldsträger dieses Rates sein. Die
Gottseligkeit schließt dieses Geheimnis ein und breitet es aus.

So hat auch der gottselige Paulus durch den Geist einen tiefen
Blick tun dürfen beim Schreiben seines ersten Timotheusbriefes in
diesen Rat Gottes und breitet ihn nun in dem Siebengang seines
Zeugnisses vor uns aus. Wie ein Lied im höheren Chor klingen die
einzelnen Reihen unseres Verses zusammen, und mancher Knecht
Gottes hat schon gemeint, es sei auch ein Lied der ersten Gemei-
ne gewesen. So stehen wir im ersten Glied des Siebenzeilers vor
dem ewigen Geheimnis selbst, gewissermaßen vor dem Mutter-
schoß der Gottheit, welchem das herrliche Gottgeheimnis als Of-
fenbarung entsteigt.

„Gott ist geoffenbart im Fleisch“, 1. Tim. 3,16

so ergeht an uns der erste Posaunenstoß der göttlichen Rats-
enthüllung. Gott tritt heraus in Sichtbarkeit und Fassbarkeit in der
Materie, im Stoff. Die wunderbaren, ewigen Geistesgedanken Got-
tes verleiblichen sich und treten hervor. Der Sohn trägt sie hinaus,
und der Geist formiert sie. In den herrlichen, mannigfaltigen und
zahlreichen Schöpfungen ist es zuerst Wahrheit geworden, dieses
„Gott ist geoffenbart im Fleisch“. In jedem Geschöpf ist ein Strahl
der Herrlichkeit Gottes Fleisch geworden. Am wunderbarsten ist
Er natürlich verkörpert dargestellt in den Geistespersönlichkeiten
der Engel, Fürsten und Gewaltigen, und endlich am ebenbildlichs-
ten im Menschen, der Krone aller Kreaturen.

360



1. Tim. 3,16

Gott ist geoffenbart im Fleisch – tiefer, herablassender und
schon in großer Selbstentäußerung ist dieser erste Zug weiter wahr
geworden, als Gott die wüste und leer gewordene Satanswelt nicht
in ihrer Finsternistiefe liegen ließ, sondern im gewaltigen Sechsta-
gewerk die Neuschöpfung begann und eben als Krönung dieses
Neuschöpfungswerkes den Menschen machte.

Und tiefer herab ging die Fleischwerdung Gottes bei seinem
Verkehr mit den ersten Menschen im Paradies. Da ist der Sohn
schon in echt menschlicher Weise in die Erde eingegangen. Und
tiefer und tiefer ging’s nach dem Fall. Im Wort der Verheißung, im
Opfervorbild senkte Er sich ein in die sündige Welt, sie zu erlösen.
Und dieses Eingehen wurde immer überwältigender in der Erwäh-
lung des jüdischen Volkes und in dem Wohnen des Sohnes Gottes
unter ihm über dem Gnadenstuhl.

Endlich erreichte es seinen äußeren Tiefpunkt in der Mensch-
werdung des Sohnes Gottes:

„Das Wort ward Fleisch.“ Joh. 1,14

Den Sündenleib mit all seinem Fluch bis in den Tod nahm Er
an. Diese Fülle des gottseligen Geheimnisses lobt und preist die
Gemeine laut.

Doch weiter ging’s: Gott geoffenbart im Fleisch. Der Heilige
Geist macht Vater und Sohn sogar innewohnend im Leib der Gläu-
bigen. Ihr Leib darf ein Tempel Gottes sein. Wie tief anbetungswür-
dig ist dieses gottselige Geheimnis: Gott ist geoffenbart im Fleisch.
Und in der vollendeten Gemeine am Tag des Herrn, wenn sie die
Fülle des ist, der alles in allen erfüllt, ist Er wunderbar geoffenbart
im Fleisch.

Im neuen Jerusalem wird diese Offenbarung ihre Verklärung
erhalten, wenn’s heißen wird:

„Siehe da, eine Hütte Gottes bei den Menschen! Und
Gott wird bei ihnen wohnen.“ Offb. 21,3

361



Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16)

Wenn aber erst nach dem Endsieg des Sohnes über all Seine
Feinde und nach der Aufhebung des letzten Feindes, des Todes,
Gott sein wird alles in allen, dann wird es wunderbar vollendet
sein: Gott ist geoffenbart im Fleisch. Das ist die erste Linie des ge-
waltigen Offenbarungsplanes Gottes, wie sie läuft von Ewigkeiten
zu Ewigkeiten.

Zu ihr gehört notwendig die zweite Linie:

„..., gerechtfertigt im Geist, ...“ 1. Tim. 3,16

Alle Kreatur Gottes, in welcher Gott sich geoffenbart hat im
Fleisch, trägt auch in sich eine Rechtfertigung im Geist. Aber vor
wem hat sich Gott zu rechtfertigen? Ist nicht an sich schon alles
recht, was Er macht und tut? Gewiss! Aber die Geistespersönlich-
keiten sollen Ihn geoffenbart sehen in allem Fleisch, auch in ihrem
eigenen. Und ganz besonders gegenüber den gefallenen Geistes-
persönlichkeiten, welche sich in sich selbst gestellt haben, bedarf
es einer Rechtfertigung Gottes, und die geschieht im Geist.

Alle Geistespersönlichkeiten, die gefallenen wie die nichtgefal-
lenen, tragen in sich ein Wissen um Gott. Das ist das Gewissen. In
diesem Gewissen ist Gott gerechtfertigt im Geist.

Und aus allen Geschöpfen Gottes, aus den niedrigsten wie aus
den höchsten, leuchtet ein Strahl Gottes und Seiner Herrlichkeit
heraus, vom Heiligen Geist hineingeschaffen. Dieser Strahl ist das
Geisteszeugnis der Kreatur, welches im Gewissen des Menschen
einen Widerhall findet, und so wird Gott gerechtfertigt im Geist.
Die Himmel erzählen die Ehre Gottes, und die Feste verkündet Sei-
ner Hände Werk. Gottes unsichtbares Wesen, das ist Seine ewige
Kraft und Gottheit, ist geoffenbart in Seinen Werken. Es ist nach
Röm. 1 der Menschen tiefe Schuld, wenn sie diese Rechtfertigung
Gottes durch den Geist in ihrem Geist nicht vernehmen.

Doch damit nicht genug. Gott hat zu all seinen Werken noch
das geoffenbarte Geisteswort gegeben, und dieses rechtfertigt Gott
in allen aufrichtigen Herzen über allen Seinen Wegen und Werken.

362



1. Tim. 3,16

Und je höher oder tiefer, wie wir sagen wollen, die Offenba-
rung im Fleisch, um so stärker auch die Rechtfertigung im Geis-
te. Darum ist der eingeborene Sohn schon als Mensch auf Erden
durch Wort und Werk machtvoll gerechtfertigt im Geist; vor allem
aber nach Tod, Auferstehung und Himmelfahrt durch die Ausgie-
ßung des Heiligen Geistes in die Herzen der Gläubigen. Und dieser
Heilige Geist, wo Er wohnen und wirken darf, rechtfertigt Gott in
Christus allewege aufs herrlichste. Er führt in alle Wahrheit.

Einst aber wird der Herr in Seiner Wiederkunft mit den Seini-
gen sich in den Geistern aller Völker rechtfertigen, und das Ende
der Wege Gottes wird auch die Rechtfertigung Gottes im Geiste
sein. Darüber wird dann alles, was Odem hat, den Herrn loben.

Diese Rechtfertigung im Geist beginnt bei den Engeln. Diese
haben ja alles sichtbar, darum ist bei ihnen die Rechtfertigung Got-
tes im Geist über allen seinen Schöpfungs- und Erlösungs-Werken
eine viel tiefere und frühere. Die Engel, und zwar die guten wie
die bösen – denn die Teufel glauben auch und zittern – haben ei-
ne tiefe Einsicht in alle Gedanken Gottes. Denn von vielem sind sie
Augenzeugen gewesen, wovon die Menschen durch Schauen noch
keinen Einblick haben. Darum heißt die nächste Linie:

„..., erschienen den Engeln, ...“ 1. Tim. 3,16

So waren sie schon Augenzeugen des gewaltigen Sechstage-
werks, bei welchem ja der Mensch noch gar nicht da war. Sie aber
waren gewiss zuvor schon geschaffen, ja ein guter Teil von ihnen
zuvor schon gefallen. Jene ganzen, jedenfalls riesenmäßigen Sechs-
Tagewerks-Kämpfe wurden geschaut von den Engeln. Von all den
kommenden großen Erlösungswegen und -werken waren sie auch
Augenzeugen und zum Teil Träger und Dienstleute Gottes. Beden-
ken wir ihren Dienst bei Abraham und Lot, bei Jakob und dann
sonderlich bei der Gesetzgebung.

„Ihr habt das Gesetz empfangen durch der Engel Ge-
schäfte“, Apg. 7,53

sagt die Schrift.
363



Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16)

Auch im Leben unseres Heilands heißt es:

„..., geschaut von den Engeln, ...“ 1. Tim. 3,16

Gedenket an Bethlehem; gedenket an die Versuchung in der
Wüste; gedenket an Gethsemane, an Ostern und Himmelfahrt. An
Himmelfahrt ging’s hindurch durch die Reiche der gefallenen und
nichtgefallenen Engel; da hieß es wahrlich: „geschaut von den
Engeln“. Und seitdem sind sie in sonderlichem Sinn ausgesandt
zum Dienst der Heiligen im Leben und im Sterben. Sie haben ih-
re Dienste in der Wiederkunft Christi, am Jüngsten Gericht und in
alle Äonen hinein. Die guten Engel schauen und freuen sich am
Sünder, der Buße tut, und sie schauen und lernen an der Gemeine
die mannigfaltige Weisheit Gottes. Die gefallenen Engel schauen
bei all ihrem Machtgewinn auf Erden doch ihr immer rascher sich
vollziehendes Gericht. Das ist: „geschaut von den Engeln“.

Unter den Menschen geht der Rat des Herrn während dieser
Schauenszeit der Engel seinen stufenweisen Gang. Zuerst wird der
in Christus erfüllte Rat Gottes, soweit er in Seiner Menschwerdung
und Erhöhung, in der Geistesausgießung und im Engelschauen
hinausgeführt ist, gepredigt unter den Heiden. Dass es heißt:

„..., gepredigt unter den Heiden, ...“, 1. Tim. 3,16

zeigt deutlich die auserwählte Gemeinde aus allen Nationen
an. Unter den Nationen hin und her fährt das Wort. Die Gemeine
des Glaubens, die nicht schaut; die Gemeine, die am kommenden
Herrn hängt und wartet, spielt von Anfang an eine große Rolle.
Schon in Abel, Seth, Henoch hat sie ihre Vertreter; dann wachsen
ihr aus Israel viele Glieder zu, und nun ist sie durch Predigt unter
den Nationen auf dem Wege zu ihrer Fülle. In ihrer Zeit stehen wir
jetzt noch, doch geht sie offenbar ihrer Vollendung nach Zahl und
Zubereitung entgegen. Dies zeigt schon die große, neue Wendung
mit dem jüdischen Volk. Die Gemeinde wird eine Erlösungsträge-
rin als Leibesorgan Christi in allen kommenden Äonen sein.

364



1. Tim. 3,16

Zunächst steht ihr allerdings, der kampfesreichen und leiden-
serprobten, eine Ruhezeit bevor. Sie darf eingehen zum großen
Abendmahl, zur Hochzeit des Lammes die tausend Jahre.

Während dieser Zeit hebt sich’s dann an, das große

„..., geglaubt von der Welt, ...“ 1. Tim. 3,16

Das sagt ja der Herr auch in Seinem hohepriesterlichen Gebet,
wenn die Seinen vollkommen sein werden in Ihm, dann werde
auch die Welt glauben, dass der Vater Ihn gesandt habe. Geglaubt
von der Welt, das wird anheben, wenn das bekehrte Israel seine
Arbeit antritt und die Gemeine bei ihrem Herrn ist.

Dieses „geglaubt von der Welt“ wird weitergehen am Jüngsten
Gericht. Da haben sie Ihn alle gesehen, die zur Rechten und die zur
Linken. Ja auch in den Gerichtshöllen wird geglaubt, mit Zittern
und Zagen, mit Heulen und Zähneklappen. Aber durch sie hin-
durch geht die Erziehung Gottes, und endlich wird der Sohn Got-
tes in freiwilliger Anerkennung geglaubt von der ganzen Welt. Das
ist das tiefste Gericht, welches wir der widerstrebenden, gerichts-
verfallenen Welt verkündigen, dass sie endlich doch noch glauben
wird.

Dann, wenn es im Vollsinn heißt: „geglaubt von der Welt“,
kann der letzte, wunderbare Akt sich vollziehen:

„..., aufgenommen in die Herrlichkeit.“ 1. Tim. 3,16

Es ist doch ganz deutlich, wenn zuvor steht, „geglaubt von der
Welt“, dass das „aufgenommen in die Herrlichkeit“ sich auch auf
diese glaubende Welt beziehen muss.

Auf die Himmelfahrt des Heilandes kann es nicht gehen, denn
diese ist doch vor der Predigt unter den Heiden und vor dem „ge-
glaubt von der Welt“. Es kann nur gehen auf den mit Seiner gläu-
bigen Gemeine und der glaubenden Welt eins gewordenen Herrn.

365



Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16)

Das „aufgenommen in die Herrlichkeit“ ist eine stufenförmi-
ge Sache, wie alles in der Offenbarung.

• Erst das verklärte Haupt und die Himmelfahrt;

• dann die Gemeine am Tag des Herrn;

• dann die Seligen zur Rechten am Gerichtstag und auf der
neuen, danach kommenden Erde;

• dann die ganze Welt, wenn Ihm alles untergetan sein wird.

Dann wird ja der Sohn mit allen sich untertan machen dem Va-
ter, und Gott wird sein alles in allem. Dann ist das All aufgenom-
men in die Herrlichkeit. Das große Geheimnis hat seinen Kreislauf
vollendet. Es ist dann anerkannt groß im Schoß von lauter Gottseli-
gen. Wie unbegreiflich sind des Herrn Gerichte, wie unerforschlich
Seine Wege. Von Ihm, durch Ihn und zu Ihm sind alle Dinge, Ihm
sei Ehre in Ewigkeiten!

24. Juli 1921

366



Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10)

Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10)

„4,7 Aber der ungeistlichen Altweiberfabeln entschla-
ge dich; übe dich selbst aber in der Gottseligkeit.
4,8 Denn die leibliche Übung ist wenig nütz; aber die
Gottseligkeit ist zu allen Dingen nütz und hat die
Verheißung dieses und des zukünftigen Lebens.
4,9 Das ist gewisslich wahr und ein teuer wertes Wort.
4,10 Denn dahin arbeiten wir auch und werden ge-
schmäht, dass wir auf den lebendigen Gott gehofft
haben, welcher ist der Heiland aller Menschen, son-
derlich der Gläubigen.“ 1. Tim. 4,7-10

Weißt du, was das ist, Heilsgymnastik? Vielleicht weißt du es
besser, wenn wir das „s“ weglassen und schreiben „Heilgymnas-
tik“. Das ist etwas vom äußeren Gebiet, und davon verstehen wir
Menschen unserer Tage allewege mehr als vom inneren. Bei der
Heilgymnastik treten wir in einen größeren oder kleineren Saal. Er
enthält allerlei wunderliche Geräte; viele arme Menschen, krank an
den verschiedensten Gliedern, machen daran Übungen. Ihre Kör-
per sollen wieder eingerenkt, Arme und Füße wieder gelenkig ge-
macht werden, der ganze Mensch soll wiederhergestellt werden.

Was nun auf dem äußerlichen, bloß leiblichen Gebiet die Heil-
gymnastik, das ist für den ganzen Menschen nach Geist, Seele und
Leib die Heilsgymnastik. Sie ist auch eine Übung mit den vom
himmlischen Arzt gegebenen Mitteln zur Wiederherstellung un-
seres ganzen, sündezerstörten Wesens. Von dieser Heilsgymnastik
und ihrer hohen Bedeutung für unser gegenwärtiges und zukünf-
tiges Leben redet der Apostel Paulus in unserem heutigen Text.

367



Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10)

Das Grundwort unserer Verse heißt „üben“ und „Übung“.
Vom griechischen Wort für „Übung“ kommt unser Wort „Gym-
nastik“. Paulus will uns ermuntern, im inneren, geistlichen Leben
geordnete Übungen zu machen, dass die wahre Frömmigkeit und
Gottseligkeit in uns wachse und zunehme. Des Apostels Gymnas-
tik hat es auf unsere Gesamtrettung, auf unser völliges Heil abge-
sehen; darum heißen wir sie mit Recht eine Heilsgymnastik.

„Übe dich selbst auf die Gottseligkeit hin“, 1. Tim. 4,7

sagt er am Anfang unserer Verse. Alles in der Welt, wenn es
etwas werden soll, verlangt Übung. Ein wahres Sprichwort sagt:
„Übung macht den Meister“. Was für die Welt gilt, das gilt auch für
den Himmel. Das geistliche Leben bedarf der Übung. Die katholi-
sche Kirche hat das längst erkannt, darum hat sie für ihre Pries-
ter wie für ihre Laien regelmäßige Exerzitien, d. h. Übungen, ein
richtiges Exerzieren im Geistlichen eingerichtet. Das meint nun der
Apostel nicht. Von solchen allgemeinen Gesetzeseinrichtungen ist
er gründlich kuriert. Er ist durch das Gesetz dem Gesetz gestorben.
Er weiß, die äußeren Übungen tun es nicht; er weiß aber ebensogut:
Übungen sind notwendig für das geistliche Wachstum. Sie müssen
aber aus dem Geistesleben selbst entspringen. Darum schreibt er
seinem Timotheus: „Übe dich selbst zur Gottseligkeit hin“.

Er will ihm sagen: Aus deinem Glaubensleben, das dir Gott ge-
geben hat, müssen heilige Übungen geboren werden, die du dir
selber geistesmäßig auferlegst; solche Übungen, wie gerade du sie
brauchst. Und diese Übungen müssen den geistlichen Kreislauf be-
fördern, müssen den Heiligen Geist in alle Fugen und Gelenke trei-
ben und so einen gelenkigen, zu allem guten Werk geschickten, ge-
kräftigten und gesunden Geistesmenschen herstellen helfen. Wer
ein gläubiger Mensch sein will, muss sich auch selbst in Ordnun-
gen und Übungen stellen, sonst wird sein Ewigkeitsleben nicht ge-
deihen.

368



1. Tim. 4,7-10

Weil das Wort Gottes als Geistesträger das neue Leben schafft
und nährt, brauchen wir schon mit dem Wort Gottes und in dem
Wort Gottes eine heilige Übung. Wir müssen hier frei-gesetzlich
sein, d. h. im Namen und in der Kraft des Herrn uns selbst Geset-
ze stellen. In dem Freien liegt das Evangelische. Ohne Zucht und
Ordnungsübung verwahrlost auch unsere Stellung zum Wort und
im Wort.

„Übe dich selbst zur Gottseligkeit hin“. Habe täglich regel-
mäßige Wort-Stunden, d. h. Stunden oder Zeiten, welche du dem
Wort schenkst. Und halte sie pünktlich fest. Die Leute der äußeren
Heilgymnastik müssen täglich zur pünktlich festgesetzten Stunde
antreten. So tut es auch not bei der Heilsgymnastik. Hast du feste
Zeiten für die Bibel? Und zwar fürs einsame und fürs gemeinsame
Lesen, für das in Familie und Gemeinschaft? Man darf nicht nur so
triebweise und schluckweise an die Bibel kommen. Du hast ja für
deinen Leib auch deine Zeiten. Sag nicht, ich habe keine Zeit. Du
musst sie haben, oder du verwahrlost geistlich und gehst zugrun-
de. Übe dich, und wenn dir da und dort durch Veranstaltungen
Übungszeiten geboten werden, nutze sie!

So braucht auch das Gebetsleben seine Übung. Du kannst nicht
ohne ernste und geregelte Gebetsübungen ein Beter ohne Unter-
lass werden und noch weniger einer bleiben. Der stärkste Geistes-
und Gebetsmensch braucht seine Übungsstunden. Und er übt sich,
auch wenn er geistesmäßig beten kann, doch immer wieder an
Psalmen, an Liedern und an Gebeten großer Geistes- und Gebets-
Männer. Stehst du einsam und gemeinsam auch in Gebetsübun-
gen? Ohne feste Gebetszeiten wirst du auch vieles verlieren aus
deinem Gebetskreis; nur mit festen Übungszeiten kommt man her-
um.

So verlangt auch die Buße und Selbsterkenntnis ihre Übung.
Ohne Zeiten der Einkehr und Selbstprüfung wirst du nicht wach-
sen in der Sündenerkenntnis. Du musst dir Übungszeiten nehmen,
in dich einkehren vor Gott, nur so kann allmählich der stille, ein-
gekehrte, tief gebeugte Mensch entstehen.

369



Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10)

Und so braucht es Übung in allem und zu allem. Auch Glau-
be und Liebe wollen geübt sein, sonderlich aber noch die Über-
windung von Sünde, Not und Trübsal. Da heißt es im Widerste-
hen gegenüber dem Bösen, im Auf-sich-Nehmen und Tragen des
Kreuzes wie im Sterben des natürlichen Ich-Wesens immer wieder
sich üben, sonst sind wir nicht imstande, die wachstümlich schwe-
reren Proben zu bestehen. Wir wissen doch, dass die Züchtigung
nur denen eine friedsame Frucht der Gerechtigkeit bringt, die da-
durch geübt sind. Und nur durch solche Übungen können wir die
geübten Sinne bekommen, welche Gutes und Böses immer tiefer
unterscheiden können (Hebr. 5,14). Schlecht exerzierte Truppen ge-
winnen keine Kriege. Zum Überwinder, der alles ererbt, gehört ein
Sich-Üben bis ins Kleinste hinein.

Treibst du solche Heilsgymnastik? Dir wird angst, weil das
Glaubensleben auch so viel Zeit und Kraft verlangt. Ja, wisse nur,
es verlangt’s. Jedes Glaubensleben ohne Fleiß und Übung ver-
kommt. Wir kriegen ja alles, was zum Leben und göttlichen Wan-
del dient, geschenkt durch die teure Gnade unseres Herrn Jesu
Christi; aber diese geschenkten Güter wollen eben durch Übung
angenommen und eingenommen sein. Darum sagt Petrus im glei-
chen Kapitel, wo er von diesem großen Geschenken spricht, auch
dazu: „Wendet allen euren Fleiß daran; tut desto mehr Fleiß, eu-
re Berufung und Erwählung festzumachen“ (2. Petr. 1,5.10). Um-
sonst sind wir gerettet und vollendet, aber ein Fauler begehrt und
kriegt nichts. Darum Ernst zur Heilsgymnastik!

Wie nun der Apostel Paulus vom Geist geführt auf diese Gym-
nastik zu reden kommt, da steigt vor seinem Auge die ganze grie-
chische Sportwelt auf. Die Griechen, unter welchen der Apostel
Paulus wirkte, waren ausgesprochene Sportsleute. Der Sport war
dort zum Teil eine staatliche Einrichtung. Gymnastik auf den ver-
schiedensten Gebieten, Laufen, Boxen, Kämpfen, Fechten, Rudern
war für jene Griechen ein Stück Lebenselement. Viel Zeit, Fleiß und
Kraft wurde darauf verwendet.

370



1. Tim. 4,7-10

Oft kommt darum der Apostel darauf zu sprechen und ver-
wendet’s im Bild. Der geistliche Mensch ist ihm ein geistlicher
Sportsmann, ein Läufer, der dem Ziel nachjagt, ein Fechter, der
nicht Luftstreiche tut. Auch heute in unserem Texte steigen diese
Sportsleute vor ihm auf. Er sieht ihr Verzichten und Mühen und
ihren großen Fleiß, welchen sie für rein Irdisches und rein Leibli-
ches aufwenden. Und da gibt ihm der Heilige Geist das Wort: „Die
leibliche Übung ist wenig nütze“. Wir müssen uns fast einen Geis-
tesseufzer zwischenhinein denken. Ach, wie plagen, wie mühen
sie sich! Und doch, die leibliche Übung, die Fleisches-Gymnastik,
ist nur so wenig nütze. Sie dressiert einen Todesleib und kommt
oft genug gerade bei ihrem Üben zu Tode.

Unsere Zeit wird der heidnisch-griechischen immer ähnlicher,
sie wird immer ausgesprochener und ausgeprägter eine Leibes-
Sport-Zeit. Es ist sehr bezeichnend, dass das Wort Gymnastik, das
im Urtext steht, mit „nackt“ zusammenhängt. Aller leibliche Sport
entblößt den Leib und stellt ihn zur Schau; darum geht mit aller
Sportübung auch die Körper-Entblößung Hand in Hand. Das ist
völlig widerbiblisch und sollte in christlichen Kreisen, auch in der
alltäglichen Kleidung, nicht gefunden werden. Der Gläubige be-
deckt seinen Leib; die Sport-Kultur deckt ihn auf.

Die leibliche Übung ist wenig nütze. Sie befördert den Aus-
wärtsgeist, und wo sie als Weltsport gepflegt wird, ist sie aufs engs-
te verknüpft mit allen feineren und gröberen Auswüchsen der Sin-
ne. Den Dienst am Leib tut uns die Gottseligkeit voll und ganz,
„... denn die Gottseligkeit ist zu allen Dingen – ist fürs Volle
und Ganze nütze – und hat die Verheißung dieses und des zu-
künftigen Lebens“. Wir Christen erstreben nicht einen wohlgeüb-
ten Fleisches- und Todes-Leib, sondern wir erstreben einen neuen
Leib. Der kommende Leib ist uns die Hauptsache. Drüben mit ei-
nem Leib der Schmach und der Schande in Ewigkeiten bekleidet
zu sein, wäre uns entsetzlich. Auf die Erneuerung unseres Leibes
ist darum unser Sinn gerichtet. Darum üben wir uns in der Gott-
seligkeit und treiben Heilsgymnastik. Damit tun wir dem jetzigen
Leib das Beste, was man ihm tun kann.

371



Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10)

Die Übung in der Gottseligkeit schafft eine heilsame Zucht in
Essen und Trinken, in Wachen und Schlafen, in Arbeit und Ruhe, in
Züchtigung der Leidenschaften, und schenkt und erhält so schon
diesem Leib so viele Kräfte, dass er wunderbar gestählt und ge-
stärkt ist. Sportleben ruiniert vielfach, indem es vor allem auch
noch die Sonntage zu angestrengten Arbeitstagen macht; Glau-
bensleben erhält und stärkt auch schon den jetzigen Leib. Und die
geistliche Übung zieht Kräfte an, die auch in kranken Tagen hei-
lend und segnend wirken.

Dann aber wird der Leib vom Geist und von der Seele aus ge-
lenkt. Und gerade wenn die höchsten Anforderungen an den Leib
gestellt werden, muss ein starker Geist und eine starke Seele da
sein. Wir leisten auch das Körperliche von innen heraus. Da wird
zu allen Zeiten ein geübter Geistesmensch leistungsfähiger sein als
der stärkste Sportsmensch: Ein geistlicher Wille leistet und leidet
vor allen Dingen mehr als ein natürlicher. So hat die durch geistli-
che Übung erlangte Gottseligkeit schon die Verheißung dieses Le-
bens.

Vor allem aber baut sich beim geistesgeübten Menschen unter
dem Fleischesleib der Geistesleib aus. Hier ist der äußere Sports-
mann am Ende. Die Ewigkeitleiber gestalten sich nach dem in-
neren Geistesstand. Da werden wohl die meisten Sportler weiter-
hin Todesleiber tragen; ihr Sinnen und Denken war ja auf den To-
desleib gerichtet. Der geistlich Geübte aber hat die Verheißung ei-
nes verklärten Herrlichkeitsleibes. So erreichen gerade die geist-
lich Geübten des Leibes höchste Vollendung, um welche aller Sport
umsonst sich müht.

Das ist ein gewisses Wort und aller Annahme wert. Das können
wir mit voller Geistesgewissheit bezeugen und müssen jedermann
ernstlich bitten, es für sich und die Angehörigen ernstlich zu be-
herzigen. Und weil es uns so ganz gewiss ist, darum mühen wir
uns auch, kämpfen wir auch in der geistlichen Übung („Wir wer-
den geschmäht“ steht nicht im Urtext, sondern: „wir kämpfen“).

372



1. Tim. 4,7-10

Unsere Hoffnung ist der in Jesus Christus, unserem Retterhei-
land, geoffenbarte lebendige Gott. Und auf Grund Seiner Offenba-
rung kennen wir das Sonderliche, was Er Seinen Gläubigen ver-
heißen hat, nämlich die geistlich verklärte Erstauferstehung. Wir
wissen, dass Er ein Heiland aller Menschen ist, sonderlich aber der
Gläubigen. Und das geistleibliche Herrlichkeitslos der Gläubigen
möchten wir erlangen.

Darum befleißigen wir uns unter völliger Hintanstellung
der wenig nützenden leiblichen Übung, die uns Zeit und Kraft
wegnähme, und treiben Heilsgymnastik zur Förderung der Gott-
seligkeit. Wohlan, du geistliche Sport-Gemeine, lass dich beschä-
men von der Leibes-Sport-Gemeinde! Sie gibt um weniges so viel
hin. Gib du um alles alles hin!

Um jenen ewigen Kranz
dies arme Leben ganz!

28. Sept. 1924

373



Ein großer Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

Ein großer Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

„6,1 Die Knechte, so unter dem Joch sind, sollen ihre
Herren aller Ehre wert halten, auf dass nicht der Na-
me Gottes und die Lehre verlästert werde.
6,2 Welche aber gläubige Herren haben, sollen sie
nicht verachten, weil sie Brüder sind, sondern sollen
viel mehr dienstbar sein, dieweil sie gläubig und ge-
liebt und der Wohltat teilhaftig sind. Solches lehre
und ermahne.
6,3 So jemand anders lehrt und bleibt nicht bei den
heilsamen Worten unsers Herrn Jesu Christi und bei
der Lehre, die gemäß ist der Gottseligkeit,
6,4 der ist aufgeblasen und weiß nichts, sondern hat
die Seuche der Fragen und Wortkriege, aus welchen
entspringt Neid, Hader, Lästerung, böser Argwohn,
6,5 Schulgezänke solcher Menschen, die zerrüttete
Sinne haben und der Wahrheit beraubt sind, die da
meinen, Gottseligkeit sei ein Gewerbe. Tue dich von
solchen!
6,6 Es ist aber ein großer Gewinn, wer gottselig ist und
lässet sich genügen.
6,7 Denn wir haben nichts in die Welt gebracht; darum
offenbar ist, wir werden auch nichts hinausbringen.
6,8 Wenn wir aber Nahrung und Kleider haben, so las-
set uns genügen.
6,9 Denn die da reich werden wollen, die fallen in Ver-
suchung und Stricke und viel törichte und schädliche
Lüste, welche versenken die Menschen ins Verderben
und Verdammnis.

374



1. Tim. 6,1-11

6,10 Denn Geiz ist eine Wurzel alles Übels; das hat etli-
che gelüstet und sind vom Glauben irregegangen und
machen sich selbst viel Schmerzen.
6,11 Aber du, Gottesmensch, fliehe solches! Jage
aber nach der Gerechtigkeit, der Gottseligkeit, dem
Glauben, der Liebe, der Geduld, der Sanftmut.“

1. Tim. 6,1-11

In wessen Leben die Gottseligkeit hineingebunden ist, der hat
einen großen Erwerb gemacht, oder, wie Luther sagt, einen großen
Gewinn. Zwar sagt der Apostel im fünften Vers unserer Stelle, es
gebe nichts Hässlicheres, als wenn jemand die Gottseligkeit zu ei-
nem Gewerbe und zu einer Erwerbsquelle mache, aber, so setzt er
plötzlich um: Ein großer Erwerb ist die Gottseligkeit doch, wo sie
gefunden wird. Die Welt meint zwar, Beten und Frommsein nüt-
ze nichts. Aber sie ist in einem großen Irrtum. Die Gottseligkeit
ist zu allen Dingen nütze und hat die Verheißung dieses und des
zukünftigen Lebens. Gottseligkeit ist tatsächlich ein Erwerb, sie ist
ein Reichtum, ein wahrhaftiger, wertvoller Besitz.

Die Gottseligkeit ist der Stand, wo einer die rechte Stellung zu
Gott und Menschen in Christus Jesus erlangt hat. Ein im Blut Chris-
ti geretteter Sünder, ein mit dem Heiligen Geist Begabter, ein zum
Frieden mit Gott gekommener Mensch, der ewiges Leben hat, das
ist ein Gottseliger.

Die Gottseligkeit steht unter der Gnade und in der Gnade und
führt mit den Brüdern und nach der Welt hin ein Leben der Gnade.

Der Gottselige steht im Glaubensstand und Lebensstand Got-
tes. Er ist ein Geliebter Gottes in Christus und lebt in der Kraft des
Geistes. Die Gottseligkeit bezeichnet die ganze neue Kreatur nach
ihrem ewigen Wesen Gott und Menschen gegenüber.

In dieser Gottseligkeit besitzt der Gläubige einen unermessli-
chen Reichtum. Man ist teilhaftig des lebendigen Gottes. Man hat
die ewigen Güter in Gerechtigkeit, Friede und Freude im Heiligen
Geist. Man lebt und webt in der ewigen Welt.

375



Ein großer Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

Man bekommt Einblicke in Gottes Wesen und Wirken. Der Got-
tesrat öffnet sich den Augen und dem Herzen. Der Gläubige zieht
Gotteskräfte an zur Überwindung alles Widrigen. Kurz, ein großes,
reiches Innenleben mit einem neuen, gottregierten Außenleben ist
Besitz der Gottseligkeit.

Diese Gottseligkeit ist natürlich kein Eigenwerk und stammt
nicht von unten. Sie ist ein Gotteswerk des Heiligen Geistes. Sie
kostet nichts, und es bedarf für sie keiner Anstrengungen. Gerade
in die armen, zerbrochenen Herzen, gerade in die zur Erkenntnis
der Sünde und des Todes-Wesens gekommenen Geister gießt aus
freier Gnade der Heilige Geist Jesu Christi sie hinein. Gott schenkt
sie im Heiland jedem, der sie will und braucht. Hier bin ich nur
ein Annehmender und Aufnehmender. Und so wächst auch die
Gottseligkeit in uns. Ich darf nehmen aus der Fülle Christi Gnade
um Gnade. Wo nun dieser innerste Reichtum wohnt und wächst,
da hat der Mensch das höchste Gut im Anfangs- und Fortsetzungs-
Besitz. Es kann uns nichts werden auf Erden, was so groß, so schön,
so reich und herrlich wäre. Gott besitzen in Christus heißt alles
in Einem besitzen. Und dieser Reichtum ist ein wahrhaftiger und
wirklicher und wirkt sich nach allen Seiten hin aus.

Vor allen Dingen macht er nach außen hin, nach der Erde und
ihren Gütern hin immer bedürfnisloser und einfacher. Wer so viel
Himmel hat, braucht nicht mehr so viel Erde. Je mehr einer Him-
mel hat, um so weniger Erde braucht er. Wahre Gottseligkeit, wo
sie echt ist, ist verbunden mit der Genügsamkeit. Gottseligkeit ist
ein inneres Genug-Haben. Da heißt es: Gott und genug! Da singt
Tersteegen:

Allgenugsam Wesen,
das ich hab erlesen
mir zum höchsten Gut.
Du vergnügst alleine,
völlig, innig, reine,
Seele, Geist und Mut.

376



1. Tim. 6,1-11

Das ist das Große. Während die Erde dem ewigen Geist nie ge-
nügt, auf keiner Stufe, ist Gott in Christus stets genug auf jeder
Stufe. Haben wir nun diese innere Vollgenüge in unserem Herrn,
so kommt sie in einem Genug-Haben nach außen zur Wirkung. Ein
gottseliger Mensch braucht wenig und immer weniger Erde. Ihr
gegenüber hat er eine große Genügsamkeit. Solange wir im Fleisch
leben, brauchen wir sie noch, aber wir brauchen sie nur zur Not-
durft. Der Gottselige lässt sich nie weiter in Irdisches ein als nö-
tig. Darin ist er treu, aber übers Muss hinaus nicht. Der Gottselige
hat Durchblick. Er kennt das Wesen und damit den grundmäßigen
Unwert des Irdischen. Wer Erde isst, kennt den Himmel nicht; wer
aber Himmel hat, der kennt die Erde.

Der Gottselige weiß: „Wir haben nichts in die Welt gebracht,
darum offenbar ist, wir werden auch nichts hinausbringen“.
Nackt sind wir gekommen, nackt gehen wir. Das Irdische hat
keinen Bleibe-Charakter. Wir leben in einer Durchgangs- und
Übergangs-Welt. In ihr kann sich niemand festsetzen; an ihr kann
sich niemand halten. Wenn der Gottselige Nahrung und Kleidung
hat, so lässt er sich genügen. Kein Gottseliger sammelt oder häuft
an. Er ist mit der täglichen Notdurft ein glücklicher Mensch. Nah-
rung und Kleidung rechnet der eine sehr viel, ein anderer sehr we-
nig. Der Gottselige rechnet nach der Fülle der Gottseligkeit, die in
ihm ist. Hat er viel Ewiges, dann ist Nahrung und Kleidung sehr
einfach; hat er noch nicht so viel Ewiges, dann nehmen Nahrung
und Kleidung einen breiten Raum ein. Nahrung und Kleidung
nehmen am Wachstum der Gottseligkeit teil. Wenn diese wächst,
nehmen die äußeren Ansprüche ab.

Was ist aber das nun für ein großer Erwerb? Je mehr Irdisches
jemand braucht, um so mehr Sorgen, Kummer und Mühe hat er.
Je weniger einer braucht, um so weniger kompliziert, um so ein-
facher ist sein Leben. Mit leichtem Gepäck marschiert man leicht.
Alles Irdische muss erkämpft, erjagt, ersprungen, ersorgt sein, al-
les Ewige darf genommen und angeeignet werden aus der freien
Fülle Christi.

377



Ein großer Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

Wie braucht ein Zufriedener so wenig Geld. Wie ist er unabhän-
gig von dem ganzen Mammons-Gejage. Wie kann er auch verlieren
und fahrenlassen. Wo Zufriedenheit ist, da ist auch Friede; und wo
Friede ist, da ist Zufriedenheit. Der Gottselige ruht im Willen Got-
tes. Darum kann er sich schicken in alles, was ihm zugeschickt ist.
Vieles, um das du mit Sorgen ringst und kämpfst, das brauche ich
gar nicht. Und wie viele Sach- und Personen-Konflikte werden ge-
spart, wo Genügsamkeit ist. Ein Genügsamer ist reicher als ein Mil-
lionär. Der Millionär hat nicht genug, der Genügsame hat genug.
So ist’s ein großer Erwerb: Gottseligkeit mit Genügsamkeit. Der
meiste Jammer der Menschen kommt vom Nicht-Genug-Haben.
Auch viele Gläubige sind durchaus nicht zufrieden mit Nahrung
und Kleidung. Sie haben eben nicht genug Heiland. Nur der Frie-
de Gottes im Herzen macht genügsam. Möchte der Heilige Geist in
unser aller Herzen Gottseligkeit mit Genügsamkeit wirken, dann
hätten wir den Haupterwerb unseres Lebens gemacht.

Der Apostel schildert uns in der Kraft des Geistes, wie armse-
lig und elend es da zugeht, wo die gottselige Genügsamkeit nicht
ist. „Denn die da reich werden wollen“, sagt er. Wo Gottseligkeit
nicht in der Wahrheit und Kraft ist, da will der Mensch eine andere
Fülle. Fülle sucht und verlangt das Herz. Hat es die Fülle nicht im
Ewigen, sucht es sie im Irdischen. Das aber heißt umsonst gesucht;
das ist Jammer und Elend. Das Reich-werden-Wollen bezieht sich
nicht nur auf Geld und Gut, auf Äcker und Güter; es bezieht sich
auch auf Ansehen und Ehre, auf Wissen und Können, auf Stellun-
gen und Ämter. Es bezieht sich auf materielle und auch auf geistige
Dinge, soweit sie diesseitig sind.

Bei diesem Suchen nach diesseitiger Fülle geht es zunächst oh-
ne „Versuchungen“ nicht ab. Bei dem Jagen nach irdischer Fül-
le kommt man ins untere Prinzip. Die ganze Erde ist durchtränkt
vom Bösen. Lüge und Mord in der Selbstsucht sind ihre Grund-
prinzipien. Wer irdisch reich werden will, kommt um diese nicht
herum.

378



1. Tim. 6,1-11

In der Wahrheit, Gerechtigkeit und Liebe, in der Geduld und
Selbstentäußerung, welches sind Früchte der Gottseligkeit, kommt
man irdisch weder zu Reichtum noch Ehre. Da muss man mehr
oder weniger Lüge und Unrecht schlucken. Da sind der Versu-
chungen viele.

Und da liegen „Schlingen“ (Luther: „Stricke“). Da strauchelt
und fällt der Fuß, ehe man es sich versieht. Da wachen auch un-
vernünftige und schädliche Begierden auf. Da wünscht man dies
und das, um schneller vorwärts zu kommen. Die törichtesten und
sündigsten Mittel bieten sich da einem an, und man ergreift sie
auch, wenn man einmal vom Haben-Wollen entzündet ist. Wenn
man in den irdischen Jagd-Kampf als ein Reich-werden-Wollender
eintritt, kommt man ohne böse Wunden nicht durch.

Damit haben wir aber dann die Todeslinie betreten. Reich-
werden-Wollen in irdischen Dingen liegt nicht auf der Lebens- und
Herrlichkeits-Bahn, das liegt auf der Verderbens- und Verdammnis-
Bahn. Wo man irdisch hoch sein will, da geht es in Wahrheit
nicht in die Höhe, sondern in die Tiefe. Das ist ein Versenken und
Versenkt-Werden. Beim Reich-werden-Wollen gibt es Höllengase:
Verderben und Verdammnis.

In der Lust zu viel Hab und Gut liegen alle bösen Keime.
Wer auf dem Ich-Weg haben will, wie kann er glauben? Er will
ja Irdisches sehen und schmecken. Wie kann er lieben? Er denkt
ja nur an sich. Kein Wunder, dass Paulus sagt, etliche, welche
die Geldliebe im Herzen gehabt hätten, seien abgeirrt vom Glau-
ben. Geiz, Haben-Wollen ist Auswuchs des Ich-Wesens, und zwar
Pfahlwurzel-Auswuchs.

Mit all diesem Jagen macht man aber sich selbst viel Schmer-
zen. Der Weltreichrumsweg ist ein harter Passionsweg ohne Trost.
Doch aus jedem Kreuz, wenn es uns im Glauben zu Ihm treibt,
wächst neue Kraft und neue Erfahrung. Der Geizesweg, der Hab-
suchtsweg ist ein Wüstenweg ohne Wasser. Was man nicht erlangt,
das gibt getäuschte Hoffnung, Verbitterung, Neid, Hass und Zorn;
und was man erlangt, das langt nicht.

379



Ein großer Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

Die Welt ist noch nie glücklich gewesen; deswegen braucht
sie so viel Spaß, Theater, Fest und Unterhaltung, um ihren Jam-
mer zuzudecken. Doch auch dieser Deckel hält nicht dicht, das
Elend bricht immer wieder aus. „Auf dem Welt- und Prunkgerüs-
te“, singt einer, „man nur glänzend Elend findt“. Aller Erdenge-
winn wird Verlust. Sowie er vergeht, ist die Öde da, der Schmerz.
Erden-Hascher machen sich selbst viel Schmerzen.

Welch ein großer Erwerb ist da die Gottseligkeit. Man be-
kommt, und das Bekommene bleibt, ja wächst sich aus von Se-
gen zu Segen. Darum, du Gottesmensch, fliehe den Erden- und
Habsuchts-Sinn. Frei und immer freier zugewandt dem ewigen
Gut, den großen Erwerb vergrößert!

Jage nach, du Gottesmensch, nicht leeren, Schmerzen schaf-
fenden Schein- und Sachwerten, jage nach den bleibenden, ewi-
gen Personenwerten. Jage nach der Gerechtigkeit, der Gottselig-
keit, dem Glauben, der Geduld, der Sanftmut. Alles irdische Reich-
werden-Wollen geht auf Sach- und Ding-Werte; alle Gottseligkeit
geht auf Personenwerte. Der Habgierige will haben, der Gottselige
will sein. Der Reichtumsgierige ist herabgesunken zu den Dingen
und ist ihr Knecht; der Gottselige geht ein in Gott und will dem
Sohn gleich werden, und alle Dinge müssen ihm dazu dienen. Ja,
das ist der große Erwerb der Gottseligkeit – sie schafft Personen-
werte für zeitliche und ewige Herrlichkeit; die Habgier hascht nach
Sachwerten, die verschwinden, und da bleibt Verderben und Tod.

Was nach Sachwerten geht, ist im Grunde irdisch und weset im
Erschütterlichen; was in Christus nach Personenwerten geht, das
weset im Ewigen und Unerschütterlichen. Darum geht auch das
natürlich religiöse Leben auf viele Dinge und Sachen; der Wieder-
geburtsglaube sorgt, dass er etwas werde. Gottselige drängen nicht
auf Tun, sondern auf Werden.

380



1. Tim. 6,1-11

Darum ist es Sache der Gottseligkeit, nachzujagen der Gerech-
tigkeit. Die Gottseligkeit will immer in der rechten Grundstellung
vor Gott stehen. Man wird ein geretteter Sünder im Blut Jesu, der
aus Dankbarkeit Jesus gehört und Ihn verherrlichen will in Seinem
Geist in allem. Dem jagen wir nach, immer mehr in Ihm erfunden
zu werden.

Das ist die Gerechtigkeit, das ist die rechte Stellung vor Gott
und Menschen. Und das wirkt dann die Gottseligkeit, das macht
Leben vor Gott und Menschen in Ihm, aus Ihm!

Und dieses Leben geht aus Glauben. Im Glauben halten wir
uns an Ihm fest und werden bewahrt in Ihm. Und sind wir in Ihm,
dann ist die Liebe in uns. Geliebt und liebend, so leben wir. Und so
leiden und dulden wir. Getragen von Liebe kann man tragen. Nur
Getragene sind tragfähig. Und nur von der Liebe Getragene kön-
nen auf Eigenvergeltung im Eigenwesen verzichten und können in
Sanftmut still sein und alles dem Herrn anheimstellen.

Solche Menschen möchten wir als Gottselige sein und werden:
So gerecht, so ewiges Leben lebend oder gottselig, so glaubensvoll
im Herrn, so im Liebesleben stehend, so tragend und auf uns neh-
mend, so verzichtend und uns selbst sterbend in der Sanftmut. Das
sind Gottseligkeits-Werte. Das ist ein großer Erwerb.

Solche gottseligen Leute sind Lichter und Salzfelsen. Da kann
die Welt sich Licht- und Salzkraft holen.

• Nicht ununterbrochen Springende und Laufende, Sachwerte
Treibende – das ist kein großer Gewinn –, sondern Werdende;

• mitten in der Hast Stehende;

• mitten in der Finsternis Leuchtende;

• nicht Fackelträger, sondern Lichter;

• nicht verschmolzene Salzkörnchen, sondern Salzsteine, an
denen viele Herzukommende lecken können,

so stehen die Gottseligen da.
381



Ein großer Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

Es ist ein großer Erwerb, wenn einer gottselig unter allem, un-
ter Freud und Leid, in Christus wird und wächst. Das sind die Se-
gensmenschen. Das sind die werdenden Königsgeister und Herr-
lichkeitsmenschen. Gottselige werden nicht im Sachwert-Treiben
gerieben und elend, sondern im Personenwert-Wachsen stehend
und stark. Ja, die geistgewirkte Gottseligkeit, sie ist ein großer Er-
werb. Wer Ihn hat, dem wird gegeben, und er wird die Fülle haben.

26. Juli 1925

382



Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!

Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!

„6,12 Kämpfe den guten Kampf des Glaubens; ergreife
das ewige Leben, dazu du auch berufen bist und be-
kannt hast ein gutes Bekenntnis vor vielen Zeugen.
6,13 Ich gebiete dir vor Gott, der alle Dinge lebendig
macht, und vor Christus Jesus, der unter Pontius Pila-
tus bezeugt hat ein gutes Bekenntnis,
6,14 dass du haltest das Gebot ohne Flecken, untadelig,
bis auf die Erscheinung unsers Herrn, Jesu Christi,
6,15 welche wird zeigen zu seiner Zeit der Selige und
allein Gewaltige, der König aller Könige und Herr al-
ler Herren.
6,16 der allein Unsterblichkeit hat, der da wohnt in
einem Licht, da niemand zukommen kann, welchen
kein Mensch gesehen hat noch sehen kann; dem sei
Ehre und ewiges Reich! Amen.“ 1. Tim. 6,12-16

Wir stehen am Tor der Karwoche. Der Heiland schreitet in den
tiefsten Glaubenskampf. Die Vollendung des Glaubenslaufes des
eingeborenen Sohnes sehen wir vor uns. Er glaubte hindurch durch
die grausigen Tiefen des Kreuzestodes und der Hölle. Sein Glaube
erzitterte, der ganze Gottmensch erbebte. Blut drang aus den Po-
ren, aber Er glaubte.

Angesichts dieses Vollenders des Glaubens, den Er auch für
uns vollendete, ruft uns Paulus heute auf zum Glaubenskampf. Er
führt seinem geistlichen Sohn Timotheus alles vor Augen, was ihn
nur zum Glaubenskampf erwecken kann, von der ersten Berufung
an bis hinaus zur Vollendung. Machtvoll dringt er auf Timotheus
ein, dass dieser auf der Glaubensbahn verharre bis zum unbefleck-
ten Ziel hin. Machtvoll dringt er auch auf uns ein und möchte uns
eine kräftige Anregung zu neuem Glaubenslauf geben.

383



Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!

In den Glaubenskampf will Paulus den Timotheus hineintrei-
ben. Leben ist Kampf, man mag’s ansehen, von welcher Seite man
auch will. Im Grunde ist es entweder ein Kampf des Lichtes gegen
die Finsternis oder ein Kampf der Finsternis gegen das Licht. In ei-
nem Kampf stehst du auf einer Seite, und auf dieser Seite kämpfst
du auch.

Der Glaubenskampf ist ein schöner Kampf.

„Kämpfe den schönen Kampf des Glaubens“,1. Tim. 6,12

ruft Paulus dem Timotheus zu.

Der Kampf auf der Finsternisseite gegen das Licht ist ein un-
schöner Kampf. Unschön wegen seiner Waffen, die dem Ich-Wesen
entnommen sind; unschön um seines Zieles willen, welches der
Tod ist. Wer im Ich und ums Ich kämpft, kämpft unschön und wird
unschön bekämpft. Wer nur diesseitig ringt und kämpft, kämpft
auch unschön. Es ist hässlich, nur um Alltägliches, Vergängliches,
Unbefriedigendes kämpfen zu müssen. Da wird die Seele müder
und müder, der Geist leerer und leerer. Unzufriedenheit, Verbit-
tertheit, Verwundetsein und Sterben-Müssen ist das Ziel. Im Ich-
Wesen und Welt-Wesen kämpfen ist unserem Kampf im Weltkrieg
ähnlich, wo viele schließlich fragten: Wozu haben wir eigentlich
gekämpft? Ja, wozu? Für ein Elends-Ziel? Darum kämpfen die
meisten Menschen. Unschön ist der Menschheitskampf; hässliche
Formen nimmt das Diesseitsringen an auf allen Gebieten; und
hässlich ist sein Ziel, der Tod.

Schön ist der Kampf des Glaubens. Um die herrlichen, göttli-
chen Dinge geht er; mit des Heiligen Geistes Waffen wird er ge-
führt; Leben und Lebenskrone ist sein wunderbares Ziel. Und Je-
sus, der schöne Sohn des lebendigen Gottes, der gekreuzigt und
erstanden ist, ist dieses Kampfes Grund, Kraft und Hoffnung.

Ehrgeiz, Zorn, Neid, Streit, Hass sind des irdischen Kampfes
unschöne Kräfte; Liebe, Freude, Friede, Geduld sind des Glaubens-
kampfes ewige Mächte.

384



1. Tim. 6,12-16

Glaubenskämpfer sein heißt um ewige, unsichtbare Güter
kämpfen; Glaubenskämpfer sein heißt gegen alles Eigene und Sün-
dige angehen und Gott und Christus und Seligkeit und Herrlich-
keit meinen. Erdenkämpfer sein heißt in eigener Kraft streiten und
sich zu Tode zehren. Glaubenskämpfer sein heißt im unsichtbaren,
aber wahrhaftigen Heiland kämpfen und im Glauben alle Kräfte
und Siege aus Seinem siegvollendeten Wesen ziehen. Im Glauben
kämpfen heißt von sich absehen, auf Jesus sehen und Ihn machen
lassen und Ihn anziehen und in Ihm überwinden. Das ist auch ein
Sterben, aber nur nach dem, was schädlich und unnütz ist, es ist
aber ein Aufstehen in Christus, in allem, was bleibt und ewig herr-
lich ist. Ein Glaubenskämpfer sieht alles in Christus an und will in
allem Ihn und Seinen Weg.

Ein Glaubenskämpfer steht immer im Unsichtbaren und läuft
von da aus siegend durch das Sichtbare. Ein Erdenkämpfer steht
im Sichtbaren. Er erreicht dieses Vergängliche nicht, eben weil es
nur zeitlich ist, und hat das Bleibende nicht, weil er es nicht wollte.
Das ist ein unschöner Kampf. Der Glaubenskämpfer hat das Un-
sichtbare, und das Sichtbare dient ihm zum Wachstum im Unsicht-
baren. Das ist ein schöner Kampf. Der Christ sieht nichts nur na-
türlich an, sondern alles geistlich und ewig in Christus. Er urteilt
glaubensmäßig, und so kämpft er dann. Freud und Leid, Erde und
Tod, Menschen und Dinge sieht er im Ewigkeitsmantel in Chris-
tus, und so nimmt er sie und durchdringt sie in der Kraft Gottes.
So hat der Heiland den Gethsemane- und Golgatha-Weg im Vater
gesehen und gläubig gekämpft, daher der geöffnete Segensquell.
Ein schöner Kampf, dieser Kreuzes-Glaubens-Kampf Christi. Zu
solchem Kämpfen ruft uns Paulus auf.

Er bezeichnet es näher als ein „Ergreifen des ewigen Lebens“.
Der Glaubenskämpfer lebt und webt im Ewigen, obwohl er mit-
ten im Zeitlichen steht. Das ewige Leben, Christus der Heiland, ist
sein Teil und Erbe; in Ihm stehend kämpft und überwindet er. Der
Glaubenskämpfer steht im Geist, er hat die Ewigkeit in sich und
vor sich. Und dieses ewige Leben ergreift er in jeder Lage neu. Oh-
ne Ewigkeitslicht und -kraft kann er nirgends sein.

385



Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!

Mächtig rumort der alte Mensch von innen, gewaltig zieht das
Erdengewicht ringsum; aber der Glaube gibt immer dem Ewigen
recht und ergreift das ewige Leben im irdischen Kämpfen und Rin-
gen.

Es ist nicht leicht, so zu stehen, darum ruft Paulus: „Ergrei-
fe das ewige Leben“, und fährt fort zu gebieten, dieses Gebot
zu halten ohne Flecken und untadelig bis zum Ziel hin. Das Ge-
bot, welches Paulus hier meint, ist der ganze geistliche Lebensver-
lag. Er meint, in diesem Stande des Ewigkeitsmenschen und des
Glaubenskämpfers sollten wir immer tadelloser und unbefleckter
werden und das Ziel der Vollendung nicht aus dem Auge lassen.
Der Ewigkeitsmensch und Glaubenskämpfer hat ein vollkomme-
nes, untadeliges und unbeflecktes Ziel im Auge.

Gleichwie der Heiland vor dem letzten Glaubenskampf flehte:

„Vater, verkläre Mich bei Dir mit der Klarheit, welche
Ich hatte, ehe die Welt war“, Joh. 17,5

so streckt sich ein Glaubensmensch in seinem Kampf nach dem
Vollkommenheitsziel aus. Er will etwas werden zum Lob der herr-
lichen Gnade Christi. Und dieses Gebot, diese Lebenslinie des
Glaubenslebens, sollten wir festhalten bis zum Ziel der völligen
Unbeflecktheit hin. Noch ist unser Geistesbesitz in den irdenen Ge-
fäßen; noch sind wir elend und arm, sündig und schwach, aber
der Glaube führt durch zur Vollkommenheit, will sie und hat sie in
Christus. Der Glaubenskämpfer und Ewigkeitsmensch ist ein Fort-
schreiter in einer Lebenslinie (Gebot), welche in ihm in Christus
angefangen hat.

386



1. Tim. 6,12-16

Damit wir nun im Glauben verharren, im ewigen Leben ver-
bleiben und die Linie (das Gebot) zielmäßig innehalten, ermuntert
der Apostel Timotheus und uns auf die verschiedenste Weise. Er
sagt zuerst:

„... dazu du auch berufen bist.“ 1. Tim. 6,12

Ja, wie oft ist das Wort göttlicher Berufung zu einem Glaubens-
leben und Ewigkeitsleben, zu einem Leben nach dem vorgesteck-
ten, vollkommenen Herrlichkeitsziel, schon an uns ergangen. Wir
sind unter das Wort gestellte Leute. Und im Wort hat Gott, hat
Christus gerufen. Wir haben diese Rufe auch in Herz und Gewis-
sen ordentlich und außerordentlich vernommen. Wir kennen Zei-
ten sonderlichen Ergriffenseins. Wir sind auch durch Führungen
schon machtvoll gerufen worden. Wir waren schon bange und wa-
ren schon selig.

Sollen so viele Rufe umsonst sein? Sollen sie uns alle zum Ge-
richt werden? Das sei ferne. Wir wollen sein, wie ein Abraham und
wie alle Heiligen je gewesen sind; wir wollen antworten: „Hier bin
ich, Herr!“ Gedenke deiner vielfachen Berufung und kämpfe den
guten Kampf des Glaubens; ergreife das ewige Leben und bewäh-
re die Lebenslinie, welche dir geoffenbart ist. Es wäre doch eine
Schmach, wenn so vielfach Berufene, solche tief und tiefer Beru-
fene nicht im Kampf des Glaubens und im Ewigkeitsleben ihren
Mann stünden.

Dazu haben wir auch schon bekannt ein schönes Bekenntnis
vor vielen Zeugen. Paulus stellt seinen Timotheus nach Lystra, in
die alte Heimat. Er erinnert ihn daran, wie er dort zum Glauben
gekommen ist und sich der Gemeine angeschlossen hat. Er erin-
nert ihn an die Stunde, wo die Gemeine ihn zum Apostelbegleiter
segnete und er sich dazu bekannte. Er erinnert ihn aber auch an all
die Zeugnisse, die er hin und her abgelegt hat. So soll er nun die
angetretene Glaubenslinie bis zum Ende festhalten.

387



Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!

Die meisten unserer Leser werden auch als Gläubige bekannt
sein. Du hast dich auch gewiss den Gläubigen schon angeschlos-
sen und damit öffentlich bekannt, wohin dein Gott dich zog und
zieht. Viele von uns haben so oder so sich schon zu Jesus bekennt-
nismäßig gestellt; wohlan denn: weiter bekannt. Wenn, wie es im
Glaubenskampf geht, die Schlachten schwerer werden, wenn die
Aufgaben gewichtiger werden: fortgekämpft im Glauben, weiter
gegangen den Ewigkeitsweg, hinan bis zum makellosen Ziel! Die
Bekenntnisse müssen reifer und schöner werden. Eins muss das
andere an Klarheit und Wahrheit übertreffen. Darum kämpfe den
guten Kampf des Glaubens!

Bedenke auch, dass Gott dich trägt. Paulus beschwört den Ti-
motheus bei dem Gott, der das Ganze noch zum Leben hindurch-
gebäre. Ja, wenn Gott das All, das Ganze, oder wie Luther sagt,
„alle Dinge“, noch zum Leben hindurchgebiert, wird Er dann Sei-
ne Erstlings-Glaubens-Kämpfer stecken lassen? Wie, wenn Er den
Anfang nicht durchführte, wie könnte Er dann je zum Ziel gelan-
gen? Gott lässt niemand stecken, bei dem Er einmal angefangen
hat. Und der alles zum Ziele bringt, der bringt auch dich durch.
Wohlan, denke an den alles neugebärenden Gott und kämpfe ge-
trost weiter den schönen Glaubenskampf. Ergreife das ewige Le-
ben und bleibe fest auf der Ziellinie.

Sieh doch, wie der alles neugebärende Gott Seinen eingebore-
nen Sohn durchgebracht hat, und denke, wie Jesus im Glauben
durchbekannt hat. Als der Heiland dort vor Pontius Pilatus stand,
da hätte Er durch ein Wort frei werden können. Der stolze Welt-
machtvertreter war so innerlich betreten und voller Furcht, dass er
Ihn am liebsten freigelassen hätte. Aber der Heiland bekannte ein
solch schönes Bekenntnis zu Seiner ewigen Gottessohnschaft und
zu Seinem Leidensberuf, dass der Römer Ihn nicht freilassen konn-
te. Der Heiland hat den Glaubensweg beschritten. Er hat bis zum
Kreuzestod den Vaterweg, das, was Ihm Gebot war, bewahrt.

388



1. Tim. 6,12-16

Wären wir dieses Heilandes, dessen Tod doch unser Leben ist,
wert, wenn wir in Seiner Kraft nicht auch weitermachten? Wir ha-
ben einen herrlichen Herzog und einen kraftvollen, uns stärken-
den Vorläufer. Denken wir an Ihn, der ganz leicht hätte können frei
werden, der aber ein schönes Bekenntnis bekannte und glaubens-
mäßig in den Tod ging. Kämpfen wollen wir den schönen Glau-
benskampf, auch wenn er äußerlich in Schmach führt; ergreifen
wollen wir das ewige Leben, auch wenn’s in Sterbenswege führt;
untadelig wollen wir werden, welche Feuer auch der Vater für nö-
tig hält. Wie wären wir sonst dessen wert, der ein solch schönes
Bekenntnis vor Pilatus bekannte, wiewohl es zum Tod führte!

Und wir wissen doch, dieser Jesus kommt wieder. Wir wis-
sen, Er wird mit den Seinen von drüben bei den Seinen von hü-
ben erscheinen. Wir kennen doch den Tag des Herrn. Das ist unser
großes, erwartetes Ziel. Wie könnten wir dort bestehen, wenn wir
nicht durchgehalten hätten! Wie könnten wir bestehen vor Ihm,
dem Anfänger und Vollender des Glaubens; wie könnten wir be-
stehen vor all den Glaubens- und Leidens-Vollendeten, wenn wir
selbst nicht durchgehalten hätten! Denke an den Tag der vollen-
deten Glaubensgemeine und dann: Auf, kämpfe den guten Kampf
des Glaubens, ergreife das ewige Leben, halte aus auf der Lebensli-
nie bis zum Vollkommenheitsziel! Einer Glaubens -und Ewigkeits-
Gemeine gehören wir an. Ihren Charakter wollen wir jetzt im
Kampf nicht verleugnen, damit wir ihren Charakter auch in der
Herrlichkeit tragen dürfen. Was wird doch der ewige Gott dort
offenbaren! Paulus sagt, die Erscheinung Christi werde Gott zei-
gen zu geeigneten Zeiten. Wir wissen, wenn das Judentum bußreif,
wenn die Nationen gerichtsreif, wenn die Gläubigen in Christus
durch Leiden herrlichkeitsreif sind, dann sind die geeigneten Zei-
ten. Und dann wird Gott zeigen Seinen herrlichen Sohn mit den
verherrlichten Söhnen. Und was wird das werden! Überlegen wir
im Geist die Herrlichkeit Gottes des Vaters, soweit wir einen stück-
weisen Blick in sie haben! Wie wird es sein, wenn diese verborgene
Gottherrlichkeit wieder um ein Stück weiter herauskommt.

389



Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!

Paulus gibt uns im Geist einen Einblick in diese Gottes-
Wunderherrlichkeit. Er nennt Gott zuerst den Glückseligen. Da
ist nur Wohlsein, kein Übelsein, keine Tränen, kein Leid, kein Ge-
schrei. Bei Gott ist lauter Glück. Vor Ihm ist Freude die Fülle und
liebliches Wesen zu Seiner Rechten ewiglich. Und Er ist, der al-
les ganz allein kann. Gott braucht niemand. Alle Macht und Kraft
ist in Ihm selbst. Was Er will, geschieht. Da braucht niemand und
nichts nachzuhelfen. Er ist dem Gewaltigsten allein gewachsen. Es
ist alle Gewalt in Ihm. Darum ist Er auch der Mächtige aller Mäch-
tigen: König aller Könige, Herr aller Herren. Über Ihm ist nichts
und niemand. Alles ist und bleibt unter Ihm. Ja, es bleibt, hier ist
kein Wechsel. Er hat allein Unsterblichkeit.

An alles kommt kann der Tod heran. Selbst der eingeborene
Sohn musste sterben. An Gott selbst kommt kein Tod heran. Das
können wir Todverfallenen gar nicht fassen. Und das alles hat Gott
in unzugänglichem Licht. Da ist alles Liebe, alles Wahrheit, alles
Gerechtigkeit, aber so rein, so ungemischt, so völlig, dass niemand
und nichts in das Licht kann, der eingeborene Sohn ausgeschlos-
sen. Es würde für alles verzehrendes Feuer sein. Ihn kann kein
Mensch sehen; es wäre aus mit Ihm. Da kann man nur anbetend
von ferne sagen: „Ihm sei Ehre und ewige Kraft! Amen“.

Und dieser wunderbare Gott wird Seinen Sohn samt den ver-
herrlichten Söhnen in wunderbarer Verklärung senden. Er wird ein
weiteres Stück Seiner verborgenen Herrlichkeit in ihnen kundtun.
Und da dabeisein zu dürfen, ist das nicht des Kampfes und der
Mühen wert? Gedenken wir anbetend dieses Gottes und Seiner
schon geschehenen und noch kommenden Offenbarung in Chris-
tus und wissen wir, dass die gläubigen Überwinder da mit hinein
dürfen in Christus, dann wird’s uns innerlich treffen: Kämpfe den
schönen Kampf des Glaubens, ergreife das ewige Leben und be-
wahre die Linie unbefleckt und untadelig! Fürwahr, es ist der Mü-
he und des Schweißes wert. Herr, stärke uns den Glauben! Lass es
bei uns aus Glauben in Glauben gehen!

390



1. Tim. 6,12-16

Die Zeugen Jesu,
die vordem auch Glaubenshelden waren,

Hat man in Armut wandeln sehn,
in Trübsal und Gefahren;

Und des die Welt nicht würdig war,
der ist im Elend gangen;

Den Fürsten über Gottes Schar
hat man ans Kreuz gehangen.

Drum wolln wir unter Seinem Schutz,
den Satan zu vertreiben

Und seinem Hohngeschrei zum Trutz,
mit unseren Vätern gläuben.

Wenn man den Herrn zum Beistand hat
und’s Herz voll Seiner Freuden,

So lässt sich’s auch durch Seine Gnad
um Seinetwillen leiden6.

5. April 1925

6Zweite und vierte Strophe des Liedes „Der Glaube bricht durch Stahl und
Stein“ von Nikolaus Ludwig Graf von Zinzendorf (1700–1760).

391



Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

„1,7 Denn Gott hat uns nicht gegeben den Geist der
Furcht, sondern der Kraft und der Liebe und der
Zucht.
1,8 Darum, so schäme dich nicht des Zeugnisses un-
sers Herrn noch meiner, der ich sein Gebundener bin,
sondern leide mit für das Evangelium wie ich, nach
der Kraft Gottes,
1,9 der uns hat selig gemacht und berufen mit einem
heiligen Ruf, nicht nach unseren Werken, sondern
nach dem Vorsatz und der Gnade, die uns gegeben
ist in Christus Jesus vor der Zeit der Welt,
1,10 jetzt aber offenbart durch die Erscheinung un-
sers Heilandes Jesu Christi, der dem Tode die Macht
hat genommen und das Leben und ein unvergänglich
Wesen ans Licht gebracht durch das Evangelium,
1,11 für welches ich gesetzt bin als Prediger und Apos-
tel der Heiden.
1,12 Um dieser Ursache willen leide ich auch solches;
aber ich schäme mich dessen nicht; denn ich weiß, an
wen ich glaube, und bin gewiss, er kann mir bewah-
ren, was mir beigelegt ist, bis an jenen Tag.
1,13 Halte an dem Vorbilde der heilsamen Worte, die
du von mir gehört hast, im Glauben und in der Liebe
in Christus Jesus.
1,14 Dies beigelegte Gut bewahre durch den heiligen
Geist, der in uns wohnt.“ 2. Tim. 1,7-14

392



2. Tim. 1,7-14

Wir haben einen gekreuzigten Heiland! Und obwohl Er erhöht
ist, so ist Er auf Erden immer noch der Niedrige. Nirgends entfaltet
der Herr bis zur Stunde äußere Hoheit und Herrlichkeit. In den
Seinen ist Er freilich der Überwinder, aber immer durch Kreuz und
im Kreuz. Glauben heißt einen Kreuzes- und Sterbens-Weg gehen,
allerdings beim inneren Besitz der herrlichen Erlösungsgaben und
Erlösungskräfte. Die Gemeine Gottes erscheint in dieser Welt nur
als die Leidende, aber immer auch Überwindende.

Es geht aber immer noch wie zur Zeit des Herrn: Das Kreuz
stand vor allen und offen da, Auferstehung und Himmelfahrt ge-
schahen in der Stille und im Verborgenen und mussten, abgese-
hen von den wenigen Augenzeugen, geglaubt werden. Noch ist
nicht die Königszeit Christi, noch ist nicht die Zeit Seiner Welt-
herrschaft und Weltdurchdringung. Wer sich Jesus anschließt, der
schließt sich einer leidenden, duldenden und tragenden Minder-
heit an, welche aber, wenn sie überwunden hat, zur Herrschaft in
Christus bestimmt ist. Zu diesem Leidensweg und zu seiner frei-
willigen Übernahme ruft nun heute der Apostel Paulus den Timo-
theus und in Timotheus uns alle auf. „Leide dich!“ heißt die Parole
unserer Verse.

Timotheus war, wie wir das aus manchen Bibelstellen ersehen,
von Natur aus zaghaft und schüchtern. Nun stand er allein, der
gewohnt war, meist um den Apostel zu sein. Und offenbar harr-
ten Leiden auf ihn. Offenbar war auch Paulus, der in Ketten lag,
bei ihm oder vor ihm herabgesetzt worden. Da ruft ihn nun Paulus
zum freudigen Leiden und Kreuz-Tragen auf. Er sagt ihm: Lieber
Timotheus, wir haben nicht einen Geist der Furcht, d. h. der Feig-
heit und der Angst. Schäme dich doch nicht, wenn das Evangeli-
um dir Trübsale bringt. Ärgere dich auch nicht an mir, der ich so oft
und viel und auch jetzt wieder ein Gefangener Christi bin. Ich weiß
wohl, es gibt immer und überall Leute, welche meinen Banden ein
Ärgernis anhängen wollen, als wären sie nicht rein um Christi wil-
len. Du aber wirst dich doch nicht daran stoßen. Du weißt doch,
dass der Weg des gekreuzigten, gebundenen Jesus in solche Lagen
führt.

393



Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

Auf, lieber Timotheus, leide selbst solches Kreuz und solche
Trübsal mit. Kreuz und Evangelium gehören sonderlich in die-
ser Erstlings- und Gemeine-Zeit unweigerlich zusammen. So mun-
tert Paulus seinen Timotheus auf, die leidenden und gefangenen
Brüder liebzuhaben, ohne Scham in ihre Gemeinschaft einzutreten
und freudig und frei sein Teil Leiden auf sich zu nehmen.

Das gilt auch uns! „Leide dich als ein guter Streiter Jesu Chris-
ti“, ruft Paulus. Weißt du auch etwas vom Kreuz Christi und von
Seinen Leiden? Stehst du drin? Wir reden nicht von den allgemei-
nen Menschheitsleiden, welche auch auf der ungläubigen Welt las-
ten; wir reden von den sonderlichen, aus dem lebendigen Glau-
ben an den Heiland kommenden Leiden. Da sind vor allem die in-
neren Leiden der Buße, der wachstümlichen Sinnesänderung. In
Jesus gilt es täglich Dingen innerlich unter Wehen abzusterben,
welche der natürliche Mensch und das Fleisch gerne hätten und
gerne täten. Das Geistesleben ist der Widerpart des Fleischesle-
bens. Wer im Geist leben will, kreuzigt in Christus das Fleisch.
Das geht nicht ohne tiefes Weh bis zu Tränen hin. Selbstentäuße-
rung, Selbsterniedrigung, Selbstverleugnung sind dem Fleisch kei-
ne Freuden. Im wachstümlichen Glaubensleben geht es zwar in-
nerlich von Klarheit zu Klarheit, aber der Natur geht es gar sauer
ein, sich immerdar in Christi Tod zu geben.

Dann bringt die Bindung an den Heiland Lösungen vom hei-
landslosen Leben und von heilandslosen Menschen. Das gibt bei
jung und alt in den Freundschaften, Gesellschaften, Vereinen, oft
bei den Eigenen bittere Kämpfe. Dazu tragen solche Lösungen
Spott und Hohn, ja auch Benachteiligungen mancherlei Art ein.
Und der Weg des Unrecht-Tragens und des Unrecht-Leidens ist ein
rechter Sterbensweg. Und Jesu Bahnen gehen überall! In Geschäft
und Beruf, in Stellung und Umgang wird alles anders, aber nicht
ohne manches Weh, manchen Nachteil und Verlust.

394



2. Tim. 1,7-14

Wie viele kommen zu keiner Entscheidung für den Heiland,
weil sie solche Leiden fürchten und scheuen. Wie viele kommen
von gewissen Stationen an nicht mehr weiter, weil sie die Kämp-
fe, die Nachteile, das Kreuz nicht übernehmen wollen, innerlich
und äußerlich nicht. Und wenn erst das Kreuz unter den frommen
Leuten kommt, dann schrecken viele zurück, die Bahn des Glau-
benslebens mutig weiter zu beschreiten. Und wie vielen ist die Ge-
meinschaft der Gläubigen das Anstößige. Diese Glaubensgemeine
ist eine gar niedrige Gemeine.

Da ruft Paulus dazwischen:

„Schäme dich nicht meiner, der ich Sein Gebundener
bin.“ 2. Tim. 1,8

Leide dich und nimm das Schwere und Übel des Glaubenslau-
fes getrost auf. Was sind denn deine augenblicklichen Glaubenslei-
den? Oder vor welchen äußeren oder inneren Folgen deines Glau-
benslebens schreckst du zurück? O tue es nicht, du bringst dich
um viel, um sehr viel, Leide dich! Das ist das rechte Kennzeichen
der Wahrheit, wenn es aus Leiden in Leiden geht. Jede geistliche
Wahrheit und Kraft muss versucht und bewährt werden, und das
geschieht im Kreuz. Wundert euch nicht, meine Lieben, wenn ihr
in mancherlei Anfechtungen fallet! Leidet euch! Christenart ist frei-
willig übernommenes Leiden.

Der natürliche Mensch leidet seine Leiden knechtisch. Er muss,
er kann nicht anders. Wenn er könnte, würde er die Leiden seines
Weges weit wegstoßen. Und er geht allem aus dem Weg, dem er
ausweichen kann.

Der Glaube hat nicht diesen Geist des feigen Ausweichens. Der
Glaube nimmt die in den Glaubensweg fallenden Passionen frei
auf und läuft tragend in den Kampf, der ihm verordnet ist.

395



Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

Hast du die Gnade dieses Frei-Aufnehmens der eintretenden
Kreuzes-Wege? Sieh, wir können das, denn wir haben den Geist
der Kraft, der Liebe und der Zucht (Vers 7). Das tut der Heiland
nicht anders, als dass Er zu jedem vorkommenden Kreuz auch die
Kraft, die Liebe und die Zucht gibt, und zwar immer in dem Grad
und Maß, wie der Glaubenskämpfer es braucht. Für den Glauben
gibt es in den gottverordneten Kämpfen kein „Unmöglich“ und
kein „Ich kann nicht“. Das sind beides Unglaubensworte. Zu jedem
Glaubenskreuz bekommst du den Geist der Kraft. Und das ist die
überwindende Siegeskraft Christi, denn der Heilige Geist hat in
Jesus in allen Versuchungen überwunden. Es kann dir also gewiss
nichts fehlen, du musst nur den Geist der Kraft anziehen und in
ihm kämpfen. An Kraft des Sieges fehlt’s dem Glauben nie, denn
er ist der Sieg, der die Welt überwunden hat.

Dazu bekommen wir den Geist der Liebe. Wo Menschenkinder
in Christus leiden und tragen, da bleibt der Geist nicht aus, der
ihnen sagt, dass sie von Gott geliebt sind. Welche der Herr lieb
hat, die züchtigt Er. Unter den Glaubens-Kreuzeswegen gießt der
Geist die Liebe Christi in uns aus. Wir sehen Sein Kreuz und wie
Er uns geliebt hat; und wir wissen, dass alles Kreuz lauter Liebe
ist, unser Bestes zu schaffen. Als Geliebte des Vaters in Christus
leiden, tragen, sterben wir. Da ist tiefe Seligkeit im Kreuz.

Und dazu kommt der Geist der Zucht oder besser gesagt: der in-
neren Gleichmütigkeit und Gelassenheit. Die Gläubigen kommen
durch ihr Kreuz nicht in innere Verwirrung und Erregung, sondern
in eine freudige Gelassenheit und Stille. Schau sie alle an, welche
das Kreuz des Herrn getragen haben, ob nicht diese freudige Stille
in ihnen war. Wer so ausgerüstet wird, der kann auch Kreuz tra-
gen und der spiegelt dann in seinem Kreuz ein Stück der Klarheit
Christi wider. Durch den Geist der Kraft, der Liebe und der Gelas-
senheit wächst er unter dem Kreuz und wird bewährt unter dem
Kreuz. Es dient ihm zum Guten.

396



2. Tim. 1,7-14

Sieh, darum fürchte dich nicht; leide dich und wachse! Ohne
Leiden, die überwunden sind im Geist, wächst du nicht. Die geist-
gerüsteten Kämpfer des Herrn sind reiche Kreuzesträger. Sie sind
aber auch reiche Kreuzesträger um der großen Sache willen, für
die sie leiden. Das hält Paulus seinem Timotheus kräftig vor, um
ihn zu ermuntern zum: „Leide dich!“

Ach, um welcher Erbärmlichkeiten und Niedrigkeiten willen
leidet doch die Welt. Ihr meistes ist Bauch-Kreuz. Ihr alles ist
Vergänglichkeits-Kreuz. Ja, selbst wenn sie ums Höchste leiden,
etwa für Vaterland oder Wissenschaft, so ist’s doch immer ein
Vergängliches. Unterschiede sind ja hier auch. Wenn ein Zeppelin
um des Luftfahrens willen aller Welt Freuden Jahrzehnte entsagt;
wenn er drum sein ganzes Vermögen hergibt und arm wird; wenn
er sich einen Toren und Narren schelten lässt, so hat er es doch um
einer großen und edlen Sache willen getan. Und doch, auch Luft-
fahren ist irdisch.

Wie unendlich höher ist die Gottessache, um deretwillen Kin-
der Gottes leiden! Kann es etwas Höheres geben, als Gottes Kreuz
auf Erden zu tragen; kann es etwas Gewaltigeres geben, als für
den und um deswillen zu leiden, welcher als ewiger Sohn Gottes
sich zuerst dahingegeben hat und uns durch Seinen Tod errette-
te und berief zur Seligkeit? Wir sollten wahrhaftig stolz sein, um
des Namens Jesu willen leiden zu dürfen. Wir sollten es als eine
Würde ohnegleichen ansehen, die Schmach Christi zu tragen. Mo-
se schon, wiewohl er noch keinen für ihn gestorbenen Heiland hat-
te, hielt die Schmach Christi für etwas Höheres als alle ägyptische
Kulturmacht-Größe. Heute wissen selbst viele Fromme das rechte
Größenverhältnis zwischen Welt-Kultur-Pracht und Christi Kreu-
zesschöne nicht. Leide dich, du Glaubensmensch, du leidest um
etwas unsagbar Großes.

Es ist, wie Paulus in unseren Versen sagt, der ewige Gottesrat-
schluss, welcher schon vor Grundlegung der Welten gefasst war
und welcher jetzt ausgeführt wird, um dessentwillen wir leiden.

397



Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

Der ewige Gottesrat ging in seiner innersten Größe und Schöne
von allen Ewigkeiten her auf eine durch Kreuz und Tod hindurch
verklärte Söhne-Gemeine, welche in allem dem eingeborenen Sohn
gleich sein sollte und durch welche der Welt und aller Kreatur Heil,
Frieden und Segen vermittelt werden sollte. Wer glaubt, ist in die-
sen ewigen Gottesrat eingetreten.

Wer glaubt, ist in dieses ewige Kreuzes-, Todes- und Lebens-
Geheimnis hineinverflochten und bekommt sein Teil Kreuz und
sein Teil Herrlichkeit. In Jesus Christus, dem Gekreuzigten, Ge-
storbenen und Erstandenen, ist dieses große Geheimnis Gottes zur
Durchführung gekommen. Er ist als Sündloser in den Tod ge-
gangen, hat ihn durchbrochen und hat Leben und unvergängli-
ches Wesen ans Licht gebracht. Und nun holt das leidensverklärte
Haupt Seine Glieder und vollendet sie auf dem gleichen Weg, den
Er selbst gegangen ist.

In diesen Weg, sagt Paulus zu Timotheus, bin ich eingegangen;
ja, ich bin Apostel, Prediger und Lehrer desselben geworden, und
deshalb leide ich mein Leidensteil und sterbe ich mein Sterbens-
teil, um diesen wunderbaren Rettungsrat mitvollenden zu helfen,
der nach Vollendung der Gemeine der ganzen Welt zugute kommt.
Sieh, an diesem Großen schaffst du mit, wenn du eingehst in die
Leiden Christi. Du wirst als Glied am Haupt unter Leiden vollen-
det als einer der könig-priesterlichen Söhne Gottes, welche der
ganzen Kreatur das Heil bringen dürfen.

Erst, wenn die Glaubens- und Leidensgemeine vollendet ist,
kann der große Rettungsrat Gottes die ganze Kreatur umfassen.
Jetzt wartet diese Kreatur noch auf die herrliche Freiheit der Kin-
der Gottes. Willst du für diese große Sache nicht dein Teil leiden
und sterben? Ist’s nicht etwas Großes, für dieses zu offenbarende
Seligkeitsgeheimnis der Welt sich ganz einsetzen zu dürfen? Wer
jetzt im Glauben an Christus den ihm verordneten Kreuzesweg frei
übernimmt und im Geist überwindet, der tut der Welt das Größte,
was er ihr tun kann, er arbeitet an ihrer Gesamtrettung in Christus.
O suche die Herrlichkeit dieser Leiden und leide dich!

398



2. Tim. 1,7-14

Du darfst aber auch deine eigene Herrlichkeit sehen. Die Herr-
lichkeit der vollendeten Gläubigen wächst aus ihren frei übernom-
menen und in Christi Geist überwundenen Trübsalen. Paulus sagt:

„Ich weiß, an welchen ich glaube“, 2. Tim. 1,12

das heißt wörtlich:

„Ich weiß, welchem ich mich anvertraut habe.“2. Tim. 1,12

Paulus weiß, dass er dem Gekreuzigten, aber auch dem Erhöh-
ten und Verherrlichten gehört. Er weiß, dass sein Heiland, wel-
chem er dient in der Niedrigkeit, der wahrhaftige Herr ist, wel-
chem noch alle Knie sich beugen müssen. Er weiß, welchem er sich
vertraut hat, dem nämlich, der all die Seinen zu sich ziehen kann
und wird. Paulus weiß, was er am Tag des Herrn sicher bekommen
wird. Paulus leidet und kämpft und überwindet auf einen Tag hin,
auf den Tag der Ankunft des Herrn Jesus Christus zu Seinen Gläu-
bigen. Und auf diesen Tag weiß Paulus sich etwas Großes beigelegt
oder hinterlegt.

„Ich habe einen guten Kampf gekämpft“, 2. Tim. 4,7

sagt er an anderer Stelle;

„Ich habe Glauben gehalten“, 2. Tim. 4,7

eben im Kreuz;

„Hinfort ist mir beigelegt die Krone der Gerechtigkeit,
welche mir der Herr, der gerechte Richter, geben wird,
nicht mir aber allein, sondern auch allen, die Seine
Erscheinung liebhaben.“ 2. Tim. 4,8

399



Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

Paulus erwartet einen Kronen-Stand und des Königs-Priesters
Gleiche. Und dieser Stand wächst mit seiner Herrlichkeit aus den
im Geist übernommenen und im Geist überwundenen Leiden.

Höre auf diese heilsamen Worte, sagt er zu Timotheus, und
nimm sie auf im Glauben und in der Liebe in Christus. Verscher-
ze nicht durch Leidensscheu die Kleinods-Krone, den Siegeskranz.
Bewahre dir das, wofür du das Angeld schon im Herzen trägst im
Heiligen Geist. Der Heilige Geist, wo Er wohnt, redet deutlich von
solcher großen und schönen Herrlichkeit. Sie wächst aber ganz aus
dem Leidenslauf. Wer den Leiden Christi aus dem Wege geht, hat
kein hinterlegtes, unverwelktes Erbe. Und jedes innere und äuße-
re Sterben, vor dem du furchtsam abbiegst, verringert dieses Erbe.
Wie werden sich einst schämen, welche sich hier geschämt haben.
Bitte um den Geist der Kraft, der Liebe und der Zucht, und dann
gehe hin, und was der Herr an Kreuz dir vorlegt, das nimm aus
Seiner Hand.

22. Febr. 1925

400



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

„2,8 Halte im Gedächtnis Jesus Christus, der auferstan-
den ist von den Toten, aus dem Samen Davids, nach
meinem Evangelium,
2,9 für welches ich leide bis zu den Banden wie ein
Übeltäter; aber Gottes Wort ist nicht gebunden.
2,10 Darum erdulde ich alles um der Auserwählten
willen, auf dass auch sie die Seligkeit erlangen in
Christus Jesus mit ewiger Herrlichkeit.
2,11 Das ist gewisslich wahr: Sterben wir mit, so wer-
den wir mitleben;
2,12 dulden wir, so werden wir mitherrschen; verleug-
nen wir, so wird er uns auch verleugnen;
2,13 glauben wir nicht, so bleibt er treu; er kann sich
selbst nicht verleugnen.“ 2. Tim. 2,8-13

Die Leiden Christi, welche wir meinen, sind die um des Na-
mens Christi willen auf uns fallenden und von uns übernommenen
Leiden.

Der Name Christi geht in der Welt immer noch unter dem
Kreuz. Eine äußere Herrlichkeit gibt es noch nicht. Wo man sie
aufzurichten versucht, geht es nur mit starker Weltmischung und
mit Einschlag des Todesgesetzes. Die äußere Herrlichkeit Christi
beginnt erst nach Seiner Wiederkunft. Alles Glaubenswesen geht
durchs Kreuz. Aber das Kreuz Christi und die Leiden im Herrn
haben eine solche innere Herrlichkeit, dass ihre verborgene Schö-
ne und Größe herrlicher ist als aller Welt Lustherrlichkeit.

Von dieser wahrhaftigen Herrlichkeit der Leiden Christi möch-
te Paulus seinem schüchternen Timotheus, der es manchmal auch
mit der Furcht zu tun bekam, einen Begriff geben, und damit auch
uns.

401



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

Die Leiden Christi sind herrlich, weil sie um des großen, wun-
derbaren Herrn willen gelitten werden. Wie haben sich schon im
Irdischen oft Tausende mit Leib und Leben in Leiden und Tod be-
geben um eines großen Führers willen. Wie viele hat ein Alexander,
ein Cäsar, ein Napoleon in Leiden und Tod geführt, und sie sind ih-
nen willig gefolgt. Wie viele haben schon ihr irdisches Leben nicht
liebgehabt um großer wissenschaftlicher Errungenschaften willen,
und ein großer Erfinderführer hat sie durch Not und Elend hin-
durch an sich ketten können. Wer Christus gehört, der gehört aber
dem Allergrößten an, dem König aller Könige.

Er gehört dem, von welchem Gerok singt:

Viel Namen glänzten in der Welt,
Sie funkelten am Sternenzelt,
Und mussten doch zerstieben.
Erst prangten sie im Heldenbuch,
Dann sanken sie ins Leichentuch,
Und keiner ist geblieben. –
Keiner?
Einer!
Einer funkelt
Unverdunkelt
Durch die Zeiten,
Ja durch tiefe Ewigkeiten:
Jesus.7

Um Seinetwillen Schmach zu tragen war schon einem Mose
größer als alle Ergötzlichkeit der Welt und Sünde am ägyptischen
Hof.

7Zweite Strophe des Gedichts „Es ist in keinem Andern Heil“ aus der Samm-
lung „Pfingstrosen“ von Karl Gerok (1815–1890).

402



2. Tim. 2,8-13

Darum sagt auch Paulus zu Timotheus, um ihn aufzumuntern:

„Gedenke an Jesus Christus, an den aus den Toten
Erweckten; gedenke an den Samen Davids, wel-
chen ich in meiner Evangeliumspredigt verkündi-
ge.“ 2. Tim. 2,8

Als auferweckter Heiland ist Er der Durchbrecher von Sün-
de, Tod und Gericht, der wahrhaftige Retter und Seligmacher, das
Haupt der herrlichen Leibes-Gemeine. Als auferweckter Christus
vom Samen Davids ist Er der wahrhaftige, verheißene König der
Juden, der zu Seiner Zeit die Königsherrschaft antreten und von
Zion aus die Nationen unter Seine seligen Reichsgesetze bringen
wird. Der auferweckte Jesus Christus vom Samen Davids ist der
wahrhaftige Retter und Neuschöpfer der Erde und der Nationen
in Gemeine und Königreich. Er ist das alleinige Heil der Welt. Ihm
angehören heißt dem Leben angehören; Ihm eigen sein heißt dem
Wahrhaftigen und Unvergänglichen dienen. Einen Größeren gibt
es nirgends und nimmer als Jesus, der die Schlüssel der Hölle und
des Todes hat. In Seiner Gemeinschaft leiden ist die höchste Ehre.
Mit Ihm werden wir nie zuschanden, wenn Sein Weg auch durch
Tiefen geht.

Das müssen wir uns in den Kämpfen und Nöten dieser Tage
immer wieder sagen: Wir stehen beim Herrn des Lebens und der
Ewigkeiten, beim wahrhaftigen König aller Welt. Wir stehen bei
dem, der den Sieg schon errungen hat, denn Er hat den Tod durch-
brochen. Wir stehen bei dem, des Königtum kein Ende hat, denn
Er ist der ewige Davidsspross. Wer in Christus ist durch Glauben,
hat das Höchste erlangt, was es gibt: sein eigenes Heil und den
Heiland der Welt. Gedenke immer, durch was hindurch auch dein
Glaubensleben dich führt, an den vom Tod erstandenen Herrn, an
den Samen Davids. Es ist eine Ehre ohnegleichen, auch durch Lei-
den hindurch eintreten zu dürfen für den, der selbst die tiefsten
Leiden um meinetwillen trug.

403



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

Ach, um wessentwillen leiden die Menschen auf Erden! Um
ihrer und anderer Sünden willen tragen sie Schmach. Sie leiden
und sterben um der Kinder willen, um großen Gewinns, um Ehre
unter den Menschen willen. Und das alles verzehrt sich doch. Wie
ist es doch anders, um des ewigen Gottes und Seines Rates willen,
um Christi Erlösungs-Durchführung willen im Kreuz zu stehen.

Freilich ja, der Name Jesu und der Glaube an Ihn bringt Leiden:

„In welchem ich Übles leide bis zu den Banden hin als
Übeltäter“, 2. Tim. 2,9

sagt Paulus. Ja, gerade diese Botschaft, dass ein Jude vom Sa-
men Davids sollte der Weltenretter sein, passte den Heiden nicht,
denn sie hassten die Juden. Und dass der Auferstandene, der
am Kreuz Gehangene, der von ihnen, den Juden, Getötete, sollte
der wahrhaftige Messias-König sein, das passte den Juden nicht!
Mit einem gekreuzigten und auferstandenen, im Judengewand er-
schienenen Gottessohn stieß man überall an.

Auch heute stoßen sich die Nationen am Juden, und sie wollen
nicht unter einen gekreuzigten und erstandenen Juden sich beu-
gen und noch weniger die Nationenglückseligkeit von Zion aus
nehmen. Und die Juden stoßen sich am Gekreuzigten und wollen
nicht wahrhaben, dass Er der erstandene, wahrhaftige Messias und
Herr sei. Wie Übeltäter werden die behandelt, welche Jesus allein
für den einzelnen wie für das Ganze als Heiland wollen gelten las-
sen und welche alles andere und alle anderen als dem Gericht ver-
fallen erklären. Wenn auch körperliche Bande bei uns in Deutsch-
land zur Zeit nicht auf dem Glauben stehen, Leiden genug in jeder
Lebensbeziehung bringt er mit sich.

404



2. Tim. 2,8-13

Aber darin, dass wir’s tragen und Jesus gleich werden, liegt die
hohe Ehre.

Des Christen Schmuck und Ordensband,
das ist das Kreuz des Herrn;
und wer erst seinen Wert erkannt,
der trägt es froh und gern.

Man nimmt’s mit Demut, trägt’s mit Lust
und achtet’s für Gewinn;
doch trägt man es nicht auf der Brust;
o nein, man trägt es drin!8

Ja, man trägt’s mit Gewinn. Es ist etwas Wunderbares, wie die
Gläubigen unter den Heilands-Trübsalen auf allerlei Art reich wer-
den.

Paulus sagt: Bin ich auch gebunden, das Wort Gottes ist nicht
gebunden. Des Paulus Fesseln waren überaus fruchtbar, denken
wir an Cäsarea oder an Rom. Das Blut der Märtyrer war stets der
Same der Kirche. Die größten Zeiten der Christenheit sind ihre Ver-
folgungszeiten. Gerade durch seine Verfolgungen ist Paulus im-
mer recht geführt worden von Ort zu Ort. Durch seine Leiden hin-
durch, die er ertrug, hat er die Auserwählten herausrufen dürfen,
und in seiner Trübsal hat er ihnen als ein Vorgänger den Weg zei-
gen dürfen zur ewigen Herrlichkeit in Christus. Leidende Zeugen
können immer am besten die Gemeinen der Erwählten herausru-
fen und sie auf ihren Weg stellen. Darum haben wir auch einen
leidenden Heiland als Herzog der Seligkeiten.

Dass wir heutzutage oft so viele religiöse Menschen noch un-
ter den Gläubigen haben, kommt aus der Leidenslosigkeit vieler
Prediger und aus der Leidenslosigkeit des Weges, der heutzutage
vielfach für christlich gehalten wird. Der wahre Weg hat seine Lei-
den, nur der religiöse Durchschnittsweg hat sie nicht.

8Erste und zweite Strophe des Lieds „Des Christen Schmuck und Ordens-
band“ von Carl Johann Philipp Spitta (1801–1859).

405



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

Der leidende Paulus ist überall das Werkzeug zur Rettung
der Auserwählten Seines Herrn gewesen. Es ist doch verwunder-
lich, dass der Herr den gebundenen Paulus in die Welthauptstadt
schickte und der Gebundene die Auserwählten herauszog und ih-
nen diente. Im Philipperbrief bezeugt es Paulus hell: Das Evange-
lium ist durch meine Leiden nicht gehindert. Nein, nur mehr zu
seiner Förderung haben sie gedient. Noch nie haben Trübsale der
Gemeinde Gottes geschadet, stets aber ihr sehr genützt, innerlich
und äußerlich. Zu allen Zeiten sind leidenslose Tage ein Schaden
für das Glaubensleben gewesen und vollends gemächliche, welt-
selige und weltgroße Tage.

Das ist die Herrlichkeit der Leiden Christi: Je geringer nach
außen die Werkzeuge sind und dementsprechend auch innerlich
klein, um so gesegneter sind sie. Durch das Nichtige macht der
Herr sich groß und durch das Verachtete sich herrlich. Darum
braucht die Gemeine Gottes weder Macht noch Zahl noch Einfluss.
Sie braucht nur Leidenstreue, dann geht’s vorwärts bei ihr trotz
Ohnmacht und Einflusslosigkeit.

Wenige Gläubige haben den Sinn für das Leidendliche in der
Gemeine und darum für ihre wahre Herrlichkeit. Äußere Groß-
mannssucht steckt uns allen in den Naturgliedern. Uns erscheint
immer nur das Erscheinende etwas zu sein. Der Herr aber hatte
und hat keine Gestalt noch Schöne. Er war so verachtet, dass man
das Angesicht vor Ihm verbarg; darum haben wir Ihn für nichts
geachtet. Das geht mit manchem leidendlichen, geschmähten und
zurückgesetzten Gläubigen so. Aber das ist die Herrlichkeit der
Leiden Christi, dass aus ihrem Elend die Segensströme fließen. Sie
kommen aus der großen Trübsal!

Doch nicht nur in dieser Zeit, noch mehr auf den Tag des Herrn
hin offenbart sich die Herrlichkeit der Leiden Christi.

406



2. Tim. 2,8-13

„Zuverlässig ist das Wort“, 2. Tim. 2,11

sagt Paulus,

„2,11 Wenn wir mitgestorben sind, so werden wir auch
mitleben;
2,12 und wenn wir Leiden übernehmen, werden wir
auch mitherrschen.“ 2. Tim. 2,11-12

Zum Christusbild gehört die Passion. Passionelle Kraft ist die
tiefste Sittlichkeit der Gläubigen. Aus den Wunden wachsen die
Ehrenmale. Zum Mitleben und zum Mitherrschen sind die Erwähl-
ten des Herrn bestimmt. Wir haben hier wieder die Krone des
Lebens der herausgerufenen Erstlinge. Die gottgeborenen Glieder
des Leibes Christi, die Geistesgemeine gehört, wenn sie vollendet
ist, auf Gottes und Christi Seite. Das ist unglaublich groß.

Damit aber solche Hoffnung niemanden groß und überheblich
mache, führt der Weg zu ihrer Erlangung durch die Trübsale bis
hin zum Märtyrertod. Den ersten Christen war auch das leibli-
che Sterben in der Nachfolge Jesu etwas Selbstverständliches. Da-
von hat die Menge der heutigen Christen gar keinen Begriff mehr.
Wenn Leiden dieser oder jener Art über einzelne oder eine ganze
Gemeinschaft hereinbrechen, dann erregt das oft Verwunderung,
während es doch das Natürlichste ist. Der Weg des Glaubens ist ein
solch anderer als der natürliche Weg und besonders auch als der
religiös-natürliche Weg, dass er immer Feindschaft auslöst, Feind-
schaft ist aber Todeswurzel.

Wenn wir nun sie auf uns nehmend eingehen in die Sterbens-
wege Christi und unter ihnen verharren bei Ihm, so wird Er uns
zieren mit sonderlicher Herrlichkeit des Lebens und des Herr-
schens. Das wird offenbar werden schon bei der Erstauferstehung
der Seinen, noch mehr aber im Königreich Christi. Es wird eine
herrliche Stufe erreicht, wenn wir mitrichten dürfen am Jüngsten
Tage und wenn wir bei Ihm im Allerheiligsten sind auf der neuen
Erde.

407



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

Die Herrlichkeitsstellung der Gläubigen in der vollendeten Ge-
meine geht nach der Übernahme und Überwindung in dem einem
jeden verordneten Leiden. Ohne Leiden Christi kann man in der
Gemeine Christi nicht in Herrlichkeit erscheinen. Wie freudig soll-
ten wir angesichts all dieser Herrlichkeiten im Übernehmen von
Trübsalen sein, welche aus unserer Glaubensstellung und aus un-
serem Glaubensweg kommen.

Der Apostel fügt noch einen ernsten Schluss aus dem Gegenteil
an, um uns leidensstark zu machen. Er sagt:

„Verleugnen wir, so wird Er uns auch verleugnen.“
2. Tim. 2,12

Hier ist verleugnen nicht im allgemeinen Sinn zu nehmen, son-
dern es ist auf die Leidenslinie zu ziehen, wenn wir, wo es Leiden
gäbe, auskneifen. Wie mancher mag in seiner Familie die Leiden
nicht haben, welche eine klare Glaubensstellung mit sich brächte.
Wie mancher mag im Beruf und unter Kollegen nicht die Nachtei-
le auf sich nehmen, welche ein Gang in Christus verursachte. Wie
viele wollen in Kirche oder Staat nicht als die Einspänner oder Ein-
seitigen dastehen, zu welchen lebendiger Glaube einen macht. Wie
manche suchen sogar nach Ehre und Einfluss bei Nicht-Gläubigen,
wo wir eigentlich die Hinausgetanen sein sollten. Vor allem aber
sucht man oft Unannehmlichkeiten aus dem Wege zu gehen, wel-
che um Christi willen uns eigentlich treffen würden, und macht
Kompromisse mit der Welt. Das sind Verleugnungen. Stehen wir
in solchen, dann wird Er uns auch verleugnen.

Das heißt nun nicht, wie es oft ausgelegt wird, dass wir im
Jüngsten Gericht verdammt werden. Davon ist bei den Gläubigen
in Christus keine Rede.

408



2. Tim. 2,8-13

Der Herr wird uns zunächst verleugnen, indem Er uns Kraft
und Einfluss bei Gläubigen und Ungläubigen nimmt. Soviel Lei-
den du scheust, soviel Kraftherrlichkeit verlierst du. Du wirst für
den Herrn nicht mehr sein, was du sein könntest. Du könntest ein
Segen sein, aber du bist es nicht, weil du Leiden meidest. Und was
hier schon geschieht, geschieht drüben noch mehr. Deine Herrlich-
keit wird eine geringe sein, und du wirst tief gedemütigt sein. Mö-
ge dich das beizeiten aufmuntern, nichts und niemand aus dem
Weg zu gehen, um Leiden zu vermeiden.

Sieh, die Sache ist ernst:

„Wenn wir nicht glauben, so bleibt der Herr treu; Er
kann sich selbst nicht verleugnen.“ 2. Tim. 2,13

Unsere Vernunft macht uns oft Einwürfe, als ob man dies und
das wohl vermeiden dürfte, als ob dieser oder jener Sterbensweg
nicht nötig wäre für uns, als ob der Nachteil an Herrlichkeit in der
Ewigkeit kein so schmerzlicher wäre. Täusche dich nicht. Der Herr
bleibt sich selbst treu. Er macht nur das herrlich, was auch den
Bekenner- und Leidensweg ging. Darin gibt es keine Änderung
des Gottgrundsatzes. Die göttlichen Wahrheiten und Wege müssen
durchgestorben und durchgelitten sein. Der Herr wird mit großer
Treue die Niedrigsten und Bewährtesten im Tiegel hervorziehen.
Und Er wird zurückstellen, was nicht in die Sterbenslinie einging.
Hüte dich! Ist die Herrlichkeit der übernommenen Leiden in Chris-
tus groß, so ist der Herrlichkeitsverlust bei nicht übernommenen
Leidenswegen noch größer.

Wir reden mit Gläubigen. Paulus redet mit einem gläubigen Ti-
motheus. Es wird hier nicht geredet mit solchen, denen ein solcher
Herrlichkeitsverlust einerlei wäre, wenn sie nur hier nicht leiden
müssen. Gläubige wollen herrlich werden. Gläubige wollen Sei-
nem Bild gleich werden. Dies Gleichsein wächst allermeist aus den
Überwindungen.

409



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

So lass dich warnen! Geh keine Verleugnungs- und Untreue-
Wege! Es ist ein festes und gewisses Wort, es ist ein ewiges Wegge-
setz der Erwählten:

„2,11 Sterben wir mit, so werden wir mitleben;
2,12 übernehmen wir mit, so werden wir mitherr-
schen.“ 2. Tim. 2,11-12

Leide dich! Leide dich!
Zion, leide ohne Scheu
Trübsal, Angst mit Spott und Hohne;
Sei bis in den Tod getreu,
Siehe auf die Lebenskrone!9

26. April 1925

9Aus der zweiten Strophe des Liedes „Fahre fort, fahre fort!“ von Johann Eu-
sebius Schmidt (1670–1745).

410



Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)

Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)

„3,10 Du aber bist nachgefolgt meiner Lehre, meiner
Weise, meiner Meinung, meinem Glauben, meiner
Langmut, meiner Liebe, meiner Geduld,
3,11 meinen Verfolgungen, meinen Leiden, welche
mir widerfahren sind zu Antiochien, zu Ikonien, zu
Lystra. Welche Verfolgungen ich da ertrug! Und aus
allen hat mich der Herr erlöst.
3,12 Und alle, die gottselig leben wollen in Christus
Jesus, müssen Verfolgung leiden.
3,13 Mit den bösen Menschen aber und verführeri-
schen wird’s je länger, je ärger: Sie verführen und
werden verführt.
3,14 Du aber bleibe in dem, was du gelernt hast und dir
vertrauet ist, sintemal du weißt, von wem du gelernt
hast.
3,15 Und weil du von Kind auf die heilige Schrift
weißt, kann dich dieselbe unterweisen zur Seligkeit
durch den Glauben an Christus Jesus.
3,16 Denn alle Schrift, von Gott eingegeben, ist nütze
zur Lehre, zur Strafe, zur Besserung, zur Züchtigung
in der Gerechtigkeit,
3,17 dass ein Mensch Gottes sei vollkommen, zu allem
guten Werk geschickt.
4,1 So bezeuge ich nun vor Gott und dem Herrn Jesus
Christus, der da zukünftig ist, zu richten die Leben-
digen und die Toten mit seiner Erscheinung und mit
seinem Reich:
4,2 Predige das Wort, halte an, es sei zu rechter Zeit
oder zur Unzeit; strafe, drohe, ermahne mit aller Ge-
duld und Lehre.“ 2. Tim. 3,10-4,2

411



Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)

Timotheus heißt der Mann. Der Apostel Paulus führt ihn uns
heute vor Augen. Die erste große Gnade, welche schon an seiner
Wiege sich auswirkte, ja schon zuvor, war die, dass ihn von Kin-
desbeinen an das Wort Gottes umgab. Schon in Kapitel 1 unseres
Briefes redet der Apostel von der Mutter und der Großmutter des
Timotheus und sagt uns, dass sie beide einen ungefärbten, d. h.
durch und durch lauteren Glauben hatten. Und heute hält er in der
Mitte unseres Textes Timotheus vor, dass er von Kind auf die Hei-
lige Schrift wisse. Sein Vater war nach der Apostelgeschichte ein
griechischer Heide, aber Mutter und Großmutter haben offenbar
um so treuer den Knaben mit dem Zaun der Schrift umgeben.

Wie aber die beiden Frauen selbst in der Schrift lebten und
webten, sehen wir daraus, dass sie beide, von Haus aus Jüdinnen,
den Glauben an den Herrn Jesus Christus angenommen haben. Ti-
motheus lernte von ihnen schon in frühester Jugend die Heilige
Schrift nach ihrem Kerninhalt erkennen und verstehen, nämlich
nach ihrer Kraft, weise zu machen zur Seligkeit oder zur Rettung;
er lernte von früh auf die Heilige Schrift nach ihrem Grundziel und
Grundzweck kennen, hinzuführen zum Glauben an den Herrn Je-
sus Christus (Vers 15). So stand er unter dem lebendigen Wort als
unter dem ersten und bleibenden Haupteindruck seines Lebens.
Und es waren die beiden Allernächsten, welche es ihm einpflanz-
ten, Mutter und Großmutter.

Das ist eine ganz unaussprechliche Gnade Gottes, wenn in ein
Leben vom ersten Denken und Wissen, vom ersten Fühlen und
Wollen, vom ersten Lallen und Reden an das Wort Gottes hin-
einstrahlt, und zwar lebendig, kräftig und keimfähig. Ein solches
Kind wächst in sonderlicher Weise im Rettungselement auf, und
der Name, der Heil und Friede ist, der alle Finsternis überwunden
hat und überwindet, umgibt es, der Name Jesus Christus. Herrlich
ist es und köstlich, wenn es gar die Eigenen sind, die Blutnächsten,
welche durchs Wort Gotes zu Geistesnächsten werden.

412



2. Tim. 3,10-4,2

Jedenfalls sind Timotheus in der gläubigen Gemeinde, welcher
er durch seine Mutter zugehörte, auch noch andere Übermittler des
heiligen Wortes entgegengetreten, aber der Haupteinfluss ist doch
der des Hauses, wo gewissermaßen die Alltagsluft gereinigt und
geheiligt wird durch die Geistesluft der Offenbarung Gottes. Da
wird das Wort früh so recht zum Lebenselement.

Ein gläubiges Elternhaus, durchwebt von Wort und Geist, kann
nichts anderes ersetzen. Wenn in unseren Tagen Kinderschulen,
Sonntagsschulen, zum Teil auch noch die Schulen das lebendige
Wort dem Kinderherzen nahebringen, so ist das auch unter die
sonderlichen Gnaden des Herrn zu rechnen, wenn’s einem Kind
widerfährt; um vieles größer und köstlicher ist aber eine wort-
durchwaltete Kinderstube.

Alle diese Stätten des Wortes, von der Kinderschule an, haben
es schwer, wenn daheim das Wort nicht ist oder wenn daheim gar
ein dem Wort widerstrebender Geist ist. Was vom Mutterherzen
und Vaterherzen in frühester Jugend an ins Kinderherz einfließt,
das haftet doch am tiefsten, sonderlich das vom Mutterherzen, weil
diese das Kind doch am nächsten am Herzen hat. Und wenn ein
solches Mutterherz gar aus eigenem, lebendigem Heilandsglauben
heraus das Wort ins Kinderherz legt, wie groß ist das. Und diese
Gnade hatte Timotheus. Ein glücklich zu preisender Mensch!

Was ist natürliche Liebe, und wenn sie übervoll vom Mutter-
herzen einem Kind zuströmte, wenn sie nicht geheiligt und ver-
ewigt ist durch den Geistesgehalt des Wortes Gottes, durch die
Kräfte der zukünftigen Welt. Natürliche Liebe ist Fleisch, aller-
höchstens Seele; sie hat, und wenn sie voller Hingabe wäre, keine
rettenden Kräfte in sich, welche das Kind aus der Welt der Sün-
de, des Todes und der Finsternis herausreißen könnten. Natürli-
che Liebe, auch die allerstärkste, unterliegt selbst dem Gesetz der
Sünde und des Todes. Sie ist in vielen Fällen selbst Sünde, nämlich
selbstisch durch und durch, und tut Sünde, indem sie die Sünde im
Kinderherzen weder sieht noch bricht, weil sie beides nicht kann.

413



Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)

Mit dem Wort Gottes gehen die Kräfte des Evangeliums ins
Kinderherz, welche das natürlich geborene Kind ins Ewigkeitswe-
sen führen wollen und können. Mag ein Kinderherz und eine Kin-
desjugend umgeben, was es auch sein mag, das Allergrößte und
Wichtiggeachtetste dieser Erde ist nicht imstande, dem heranwach-
senden Menschenkind das wahre Glück zu verbürgen. Dieses ent-
strömt der anderen Welt und strömt aus in der Heiligen Schrift und
dem Heiland. Ihr Eltern, ihr Mütter, um was bringt ihr eure Kinder,
wenn ihr ihnen nicht von Kind auf die Heilige Schrift gebt. Ihr habt
sie in eine Welt des Todes geboren und sie nicht daraus gerettet! Ihr
Eltern und sonderlich ihr Mütter, wie arm seid ihr, wenn ihr dieses
Krongut der anderen Welt nicht euer nennt: das Wort.

Ihr Kinder, welche große, unverdiente Gnade umgibt und um-
gab euch, wenn ihr vom ersten Lallen an auch Wort Gottes lallen
dürft und durftet! Man kann ja auch später noch auf den verschie-
densten Wegen zum Wort kommen und durchs Wort gerettet wer-
den, aber es ist doch ein Schaden, wenn eine ganze Reihe Jugend-
jahre fehlen; es braucht eben zum Ausreifen des neuen Menschen
eigentlich das ganze Leben. Was daran verloren ist, muss später
durch vertiefte Leiden nachgeholt werden. Darum selig, wem an
seiner Wiege auch die Heilige Schrift stand. Allerdings, doppelt
elend, wer von Kind auf die Heilige Schrift weiß, und achtet die-
se Gnade nicht. Solche Seelen müssen durch tiefe Gerichte, um je
wieder den Weg des Lebens zu erlangen. Darum, wer die Gnade
des Wortes in der Kinderstube genossen, achte sie für die höchste
Liebe Gottes, die ihm widerfahren ist. Alle Geistesgaben und Er-
dengüter, welche du ererbt hast, sind wie nichts dagegen. Das war
die erste Gnade des Timotheus.

414



2. Tim. 3,10-4,2

Die andere Gnade war die, dass von Jugend an das Wort Got-
tes nicht nur in der Heiligen Schrift an ihn herantrat, sondern in
gläubigen, geheiligten Persönlichkeiten. Persongewordenes Wort
Gottes umgab ihn. Groß ist die lebensvolle Überlieferung des geist-
gefüllten Gottessamens an uns von Jugend an, ebenso groß ist das
Wort, das Gestalt gewonnen hat in gläubigen Menschen und in ih-
nen uns gegenübertritt.

Da hatte Timotheus zuerst seine Mutter und Großmutter, bei-
de voll ungefärbten Glaubens. Er sah den Glauben und die Lie-
be Christi täglich im Haus umherwandeln. In den kleinsten und
größten Dingen des täglichen Lebens sprach Jesus mit, war Sein
Wort maßgebend und richtunggebend. Lebendiges Wort in leben-
digen Menschen umgab ihn. Schlimm, sehr schlimm, wenn zwar
hergebrachterweise in einem Haus gebetet wird und Wort Gottes
getrieben wird, wenn aber das Leben derer, die es darbieten, nicht
in Christus ist. Unserem Timotheus trat da eine köstliche Harmo-
nie entgegen: Das ihm von Großmutter und Mutter gegebene Wort
lebte vor ihm im Wesen und Wandel der beiden Frauen.

Es war gewiss nicht so, als ob die beiden nie eine Sünde getan
hätten, als ob in ihrem Leben gar nichts gewesen wäre, woran man
sich hätte stoßen können. Sie werden wohl dieselben Übungen und
Trübungen gehabt haben wie wir auch. Aber wo lebendiger Glau-
ben ist, da ist Buße über die Sünde, und an der Gebeugtheit über
die Sünde kann das wahre Christusleben noch am allermeisten er-
kannt werden.

Zu Mutter und Großmutter kamen gewiss noch manche Gläu-
bige aus den Gemeinden zu Lystra und Ikonion. Früh hat ja offen-
bar die Mutter den Sohn in die Gemeinschaft der Gläubigen mitge-
nommen. Die Apostelgeschichte erzählt uns, der junge Timotheus
habe als Jüngling schon ein gut Gerücht gehabt bei den Gläubigen
zu Lystra und Ikonion. Da mag er manche ausgeprägte Glaubens-
gestalt gesehen haben, in welcher und an welcher das Wort Gottes
lebte.

415



Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)

Wie wichtig ist das, die Kinder früh mit gläubigen Seelen in
der Gemeinschaft der Kinder Gottes in Berührung zu bringen, da-
mit sie ausgeprägtes und persongestaltetes Wort Gottes sehen. Das
ist vom nachhaltigsten Einfluss fürs zukünftige Leben, und jeder
Gläubige weiß aus seiner Jugend von solchen Eindrücken. Das ist
aber auch für die erwachsenen Gläubigen eine große Verantwor-
tung, welcher sie sich stets bewusst sein müssen, dass sie Träger
des Gestalt gewordenen Gotteswortes an die Jungen sein müs-
sen. Das ist die beste und nachhaltigste Jugendarbeit, welche in
Gemeinschaften und von Gemeinschaften getrieben werden kann
und welche vielleicht manche andere überflüssig machen könnte.
Offenbar ist zu des Timotheus Zeiten eine andere gar nicht getrie-
ben worden.

Der Kreis dieser gläubigen Jünger und Jüngerinnen, an wel-
chen Timotheus das lebendige Wort Gottes sehen konnte, war
durch den Apostel Paulus ins Leben gerufen. Der war in außeror-
dentlichem Sinn körperlich gewordenes Wort Gottes. Gesetz und
Evangelium in ihrer Gerichts- und Gnaden-Fülle waren in diesem
Mann gewissermaßen Fleisch geworden. Timotheus war von ihm
überwältigt. Er schloss sich ihm an und folgte ihm als der treueste
unter seinen Schülern. Und auf den vielen gemeinsamen Wande-
rungen durfte nun Timotheus Blicke tun in ein Leben im Angesicht
des Herrn von ergreifendster Kraft und Macht. Paulus erinnert Ti-
motheus in unserem heutigen Text selbst daran, was derselbe alles
mit ihm erlebt habe.

„Du bist nachgefolgt meiner Lehre.“ 2. Tim. 3,10

Welche Erkenntnisse konnte Paulus dem jungen Schüler über-
mitteln!

„Und nachgefolgt meiner Weise“, 2. Tim. 3,10

meinem Wandel. Du bist mit mir gegangen besonders in dem
Wanderleben, in welches mich das Evangelium trieb, und bist mit-
gewandert.

416



2. Tim. 3,10-4,2

Du bist auch nach gefolgt meiner Meinung; du warst Zeuge,
wie sich das Leben in Christus in Vorsätzen und Entschlüssen aus-
wirkt, wie man im Heiland Vorsätze und Entschlüsse fasst und an
der Hand des Heilands sie ausführt. Du warst Zeuge meines Glau-
bens, wie alles aus Glauben und in Glauben, in der Gemeinschaft
des Herrn, unter der Zucht des Heiligen Geistes entschieden wur-
de. Du hast auch erlebt meine Langmut, wie ich warten konnte auf
den Herrn, wenn etwas nicht gleich sich lösen wollte. Du hast ge-
sehen, wie mich die Liebe Christi trieb; was ich alles trug in Geduld
um Christi willen. Du hast auch mitgelitten in meinen Verfolgun-
gen und Trübsalen. Du hast das Wort Gottes in Lehre und Leben, in
Dulden und Leiden in mir lebendig gesehen. Du hast es miterlebt,
was ich in Antiochien, Lystra und Ikonion ertrug. Du hast es aber
auch geschaut, wie der Herr mich aus allem erlöste. Du weißt nun,
dass das Leben in Christus und Seinem Wort jedem sein Kreuz und
seine Verfolgung bringt.

So hat Timotheus die unaussprechliche Gnade gehabt, den
rechten Glaubensweg in Lehre, Leben und Leiden zu sehen. Das
hat ihn auch bewahrt, verführerischen Menschen ins Netz zu ge-
hen. Er kannte die Linie des lebendigen Glaubens (Verse 10-12).
Sag, wen hat dir der Heiland in den Weg geführt? Hast du auch
die Gnade gehabt, mit Gottesmenschen in Berührung zu kommen,
vielleicht gar mit außerordentlichen? Das achte für eine besondere
Gnade!

Timotheus hatte nun zu diesen beiden noch eine dritte. Er hatte
die Gnade, das alles, was ihm auf diese Weise vom Herrn wider-
fuhr, innerlich anzunehmen. Das ist das Größte von den Dreien.
Man kann ja alle diese Dinge, Gotteswort und Gottesmenschen,
sich zum Gericht brauchen. Ach, wie viele sind schon unter dem
früh empfangenen Wort und unter dem Umgang mit den liebs-
ten Gläubigen von Verhärtung zu Verhärtung geschritten. Bist du
vielleicht auch einer von denen, die, je näher ihnen das Wort rück-
te, sonderlich auch das persongewordene, um so mehr abrückten,
einen Überdruss, ja Ekel gewannen?

417



Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)

Schieb’s nicht auf die Gläubigen und ihre Fehler; du wärest
auch abgerückt, wenn sie keine Fehler gemacht hätten. Prüfe dich!
Dein Innerstes war auf anderes gerichtet, auf dich, auf Welt oder
gar auf Sünde. Dein Wille wollte anderes! Große Schuld! Da hält
die Umkehr hart, weil die Verhärtung so groß ist. Da ist Buße
schwer, weil die Abkehr so bewusst ist.

Timotheus nahm von frühester Jugend auf an. Wir sehen das
deutlich an seinem guten Gerücht, das er, noch jung, doch schon
bei allen Gläubigen hatte; wir sehen das besonders an der Treue,
mit welcher er an Paulus hängen blieb. Deshalb konnte ihm aber
auch der Herr Größeres anvertrauen. Er durfte zunächst selbst
ein Wortausgestalteter werden. Die geisterfüllte, gotteingegebene
Schrift konnte in ihm Leben werden und Leben wirken. Er erfuhr
die Schrift selbst innerlich.

Ja, wer die überlieferte Schrift anninmmt, wer die gottgebore-
nen Menschen liebhat, in dem gewinnt der Herr durchs Wort auch
Gestalt. Timotheus wurde je länger, je mehr ein innerlich von Gott
Gelehrter. Die Lehre der Mutter, der Jünger und des Apostels, de-
nen er folgte, schloss ihn so auf, dass die Schrift je länger, je mehr
ihn selbst lehrte, Wenn nun die Mutter und Großmutter starben,
wenn ein Paulus gefangen fern von ihm war – Paulus wusste: Mein
Timotheus fällt nicht den Verführern anheim (Vers 13), er ist ein
Schriftgelehrter vom Geist des Wortes, er steht und wächst. Das
Wort selbst wurde ihm Lehrer, als die Lehrer ferne waren.

Das ist eine große Gnade, dass die Menschen, welche das über-
lieferte und vor ihnen gelebte Wort annehmen, schließlich vom
Wort selbst gelehrt werden. Der Heilige Geist, von dem das Wort
gefüllt ist, tritt in Sein inneres Lehramt ein. Ein solcher wortgelehr-
ter Mensch lässt sich vom Wort strafen, aber auch vom Wort auf-
richten. Er lässt sich vom Wort erziehen. Wen das von Menschen
gegebene Wort und wen das Leben der Gläubigen ziehen durfte,
den erzieht dann das Wort selbst weiter. Er ist ein Geistlicher, wel-
chen die Salbung lehren kann und darf, d. h. der innewohnende
Geist durchs Wort.

418



2. Tim. 3,10-4,2

So wird er dann wachstümlich ein in der Gerechtigkeit zuneh-
mender, der Vollkommenheit entgegengehender, zu allem guten
Werk geschickter Gottesmensch (Verse 16-17).

So hatte Timotheus die dritte Gnade eines innerlich durchs
Wort gelehrten und gezogenen Menschen, der selbst nun dastand
als ein Stück ausgestaltetes Gotteswort. Gehörst du auch nach lan-
gem Arbeiten des Wortes durch Menschen an dir zu den Wortge-
salbten und Wortgebildeten, an welchen das geistgeborene Gottes-
wort seinen Heils- und Lebenszweck erfüllen darf?

Dann wird die vierte Gnade gar bald als Frucht erschei-
nen, nämlich dass du ein Zeuge wirst. Diesem wortgeborenen
und wortgeleiteten Timotheus kann nun der Apostel zurufen
(2. Tim. 4,1-2): „4,1 Ich beschwöre dich im Namen des Herrn Je-
sus Christus, des Weltenrichters und wiederkommenden Him-
melreichskönigs: 4,2 Predige das Wort, halte an, zur Zeit und zur
Unzeit, strafe, drohe und ermahne mit der Geduld und Lehre“

Nun kann der Apostel ruhig alt werden und ans Hinübergehen
denken: Ein neuer, gottbegnadeter, wortgegründeter Zeuge steht
da. So wächst aus überliefertem Wort, aus ausgelebtem Glauben
in der Gemeinschaft der Gläubigen ein selbst im Wort gelehrtes
Geschlecht und das neue Zeugenvolk heran. Und die alten Zeugen
rufen die neuen auf den Plan.

Komm, tritt du jetzt vor! Es ist ein langer Geduldsweg! Die ers-
ten Gläubigen haben nicht so schnell gepredigt wie manche heu-
te! Vom Kindheitsleben im Wort zum Gemeinschaftsleben mit den
Gläubigen, zum selbständigen Erzogenwerden im Wort, hin zum
selbständigen Zeugen in der Gemeine. Möchte der Herr heute noch
durch solche vierfache Gnade sich viele erziehen, dass der Gemei-
ne nicht mangle in einer Zeit vielen Verführens und Verführtwer-
dens ein geisteswahres, wortklares Zeugenvolk in der Wahrheit
und in der Gerechtigkeit Christi!

18. Sept. 1921

419





Phil. 2,6-7

Gedicht: Er ward leer um meinetwillen (Phil. 2,6-7)

Einst war ich so voll von der Welt und von mir,
Von irdischem Wünschen und Hoffen;
Da war in der ganzen Herberge Dir
Zur Geburt kein Plätzlein offen.

Doch die Welt verging mir und ich ihr,
Ihr Hoffen war auch mir verloren;
Ich schrie! Da wurdest in Gnaden Du mir
In der leeren Krippe geboren.

Du warst in der Fülle der Ewigkeit
Und entleertest Dich mir zugute,
Vertauschtest des Vaters Frei-Herrlichkeit
Mit dem knechtischen Fleisch und Blute.

Und wenn ich Dein Licht-Leben in mir trag,
Zieht’s mir von der Welt die Hülle;
Ich werde weltleerer von Tag zu Tag
Und reicher in Deiner Fülle!

Th. Böhmerle

421





Literaturverzeichnis

Literatur

[Ben53] Johann Albrecht Bengel. Gnomon oder Zeiger des Neuen Tes-
tamentes. W. Paulus, Stuttgart, 1853.

423





Bibelstellenverzeichnis

Bibelstellenverzeichnis

1. Mose
1. Mo. 1 . . . . . . . . . . . . 353
1. Mo. 1,2 . . . . . . . . . . . 203
1. Mo. 1,5 . . . . . . . . . . . 353
1. Mo. 1,8 . . . . . . . . . . . 353
1. Mo. 1,13 . . . . . . . . . . 353
1. Mo. 1,19 . . . . . . . . . . 353
1. Mo. 1,23 . . . . . . . . . . 353
1. Mo. 1,31 . . . . . . . . . . 353
1. Mo. 2 . . . 203, 249, 253
1. Mo. 2,21 . . . . . . . . . . . 34
1. Mo. 3 . . . . . . . . . . . . 254
1. Mo. 3,5 . . . . . . . . . . . 296
1. Mo. 3,9 . . . . . . . . . . . 188
1. Mo. 5 . . . . . . . . . . . . . . 33

2. Mose
2. Mo. 3,14 . . . . . . . . . . 155

1. Samuel
1. Sam. 24,18 . . . . . . . . 169
1. Sam. 26,21 . . . . . . . . 169

Psalmen
Ps. 22 . . . . . . . . . . . . . . . . 14
Ps. 44,23 . . . . . . . . . . . . . 62
Ps. 62,2 . . . . . . . . 126, 273
Ps. 92,5 . . . . . . . . . . . . . . 76
Ps. 103 . . . . . . . . . . . . . . . 92
Ps. 115,1 . . . . . . . . . . . . 174

Sprüche
Spr. 23,26 . . . . . . . . . . . . 66

Jesaja
Jes. 40,31 . . . . . . . . . . . 174
Jes. 53 . . . . . . . . . . . . . . . 14
Jes. 53,1 . . . . . . . . . . . . . . 71
Jes. 59,2 . . . . . . . . . . . . 192

Jeremia
Jer. 9,22–23 . . . . . . . . . 166

Micha
Mi. 4,8 . . . . . . . . . . . . . . 201
Mi. 6,8 . . . . . . . . . . . . . . . 52

Matthäus
Mt. 6,21 . . . . . . . . . . . . . . 66
Mt. 7,23 . . . . . . . . . . . . 188
Mt. 13,47–50 . . . . . . . . 311
Mt. 19,28 . . . . . . . . . . . 357
Mt. 20,26 . . . . . . . . . . . 301
Mt. 24 . . . . . . . . . . . . . . 320
Mt. 25 . . . . . . . . . . 311, 320
Mt. 25,1–13 . . . . . . . . . 311
Mt. 25,21 . . . . . . . . . . . 125
Mt. 26,31 . . . . . . . . . . . 232

Markus
Mk. 13,13 . . . . . . . . . . . . 89

425



Bibelstellenverzeichnis

Johannes
Joh. 1,14 . . . . . . . . . . . . 361
Joh. 5,45 . . . . . . . . . . . . 100
Joh. 6,37 . . . . . . . . . . . . 273
Joh. 6,45 . . . . . . . . . . . . . 79
Joh. 15 . . . . . . . . . . . . . . 325
Joh. 15,1–8 . . . . . . . . . . 331
Joh. 17 . . . . . . . . . . . . . . 331
Joh. 17,3 . . . . . . . . . . . . 191
Joh. 17,5 . . . . . . . . . . . . 386

Apostelgeschichte
Apg. 4,20 . . . . . . . . . . . 171
Apg. 7,53 . . . . . . . . . . . 363
Apg. 12 . . . . . . . . . . . . . 140

Römer
Röm. 1 . . . . . . . . . . . . . 362
Röm. 1,1–17 . . . . . . . . . 10
Röm. 1,5 . . . . . . . . . . . . . 10
Röm. 1,14 . . . . . . . . . . . . 10
Röm. 1,17 . . . . . . . . . . . . 10
Röm. 1,18 . . . . . . . . . . . . 10
Röm. 1,18–3,20 . . . . . . . 10
Röm. 3,21–31 . . . . . . . . 10
Röm. 3,31 . . . . . . . . . . . . 10
Röm. 4 . . . . . . . . . . . . . . 11
Röm. 4–7 . . . . . . . . . . . . 11
Röm. 4,13 . . . . . . . . . . . 320
Röm. 4,25 . . . . . . . . . . . . 14
Röm. 5 . . . . . . . . . . . . . . 11
Röm. 5,6–11 . . . . . . . . . 21
Röm. 5,7 . . . . . . . . . . . . . 25
Röm. 5,8 . . . . . . . . . . . . . 26
Röm. 5,9 . . . . . . . . . . . . . 27

Röm. 5,10 . . . . . . . . . . . . 29
Röm. 5,11 . . . . . . . . . . . . 29
Röm. 5,18 . . . . . . . . . . . . 33
Röm. 5,18–21 . . . . . . . . 31
Röm. 5,19 . . . . . 33, 36–37
Röm. 5,21 . . . . . . . . . . . . 37
Röm. 6 . . . . . . . . . . . 11, 40
Röm. 6,1–2 . . . . . . . . . . . 41
Röm. 6,1–11 . . . . . . . . . 39
Röm. 6,3 . . . . . . . . . . . . . 43
Röm. 6,4 . . . . . . . . . . . . . 44
Röm. 6,6 . . . . . . . . . 42–43
Röm. 6,8 . . . . . . . . . . . . . 43
Röm. 6,9 . . . . . . . . . . . . . 44
Röm. 6,10 . . . . . . . . . . . . 43
Röm. 6,11 . . . . . . . . 44–45
Röm. 6,23 . . . . . . . . . . . 302
Röm. 7 . . . . . . . . . . . . . . 11
Röm. 8 . . 12, 47, 112, 280
Röm. 8,1 . . . . . . . . . . . . . 12
Röm. 8,1–4 . . . . . . . 12, 47
Röm. 8,3 . . . . . . . . . . . . 301
Röm. 8,5–11 . . . . . . . . . 12
Röm. 8,12–17 . . . . . . . . 12
Röm. 8,15 . . . . . . . . . . . 237
Röm. 8,17 . . . . . . 280, 313
Röm. 8,18 . . . . . . . . . . . 113
Röm. 8,18–23 . . . . . . . . 12
Röm. 8,24–30 . . . . . . . . 12
Röm. 8,30 . . . . . . . . . . . 280
Röm. 8,31–39 . . . . . 12, 55
Röm. 8,37 . . . . . . . . 12, 62
Röm. 9 . . . . . . . . . . . . . . 13
Röm. 9–11 . . . . . . . . 10, 13

426



Bibelstellenverzeichnis

Röm. 10 . . . . . . . . . . . . . 13
Röm. 10,6 . . . . . . . . . . . . 23
Röm. 10,8 . . . . . . . . . . . . 23
Röm. 10,10 . . . . . . . . . . . 23
Röm. 10,10–17 . . . . . . . 65
Röm. 10,14–15 . . . . . . . 70
Röm. 11 . . . . . . . . . . . . . 13
Röm. 11,33–36 . . . . . . . 73
Röm. 11,34–35 . . . . . . . 78
Röm. 11,36 . . . . . . . 79–80
Röm. 12 . . . . . . . . . . . . . 13
Röm. 12–15 . . . . . . . . . . 13
Röm. 12,3 . . . . . . . . . . . . 85
Röm. 12,3–8 . . . . . . . . . 81
Röm. 12,7 . . . . . . . . . . . . 86
Röm. 12,17 . . . . . . . . . . . 90
Röm. 12,17–21 . . . . . . . 89
Röm. 12,19 . . . . . . . . . . . 91
Röm. 13 . . . . . . . . . . . . . 13
Röm. 14 . . . . . . . . . . . . . 13
Röm. 14,7–9 . . . . . . . . . 96
Röm. 14,8 . . . . . . . . . . . 104
Röm. 15 . . . . . . . . . . . . . 13
Röm. 15,4–13 . . . . . . . 105
Röm. 15,9 . . . . . . . . . . . 106
Röm. 15,10 . . . . . . . . . 106
Röm. 15,11 . . . . . . . . . 106
Röm. 15,12 . . . . . . . . . 106
Röm. 15,13 . . . . . . . . . 108
Röm. 16 . . . . . . . . . . . . . 13

1. Korinther
1. Kor. 2,10 . . . . . . . . . . . 75
1. Kor. 3,3–4 . . . . . . . . 126

1. Kor. 3,18 . . . . . 114, 116
1. Kor. 3,18–23 . . . . . . 112
1. Kor. 3,19 . . . . . 114–115
1. Kor. 3,21 . . . . . 116, 118
1. Kor. 3,22 . . . . . . . . . 120
1. Kor. 3,23 . . . . . . . . . 120
1. Kor. 4,1–5 . . . . . . . . 122
1. Kor. 4,3 . . . . . . . . . . . 125
1. Kor. 4,4 . . . . . . . . . . . 124
1. Kor. 4,5 . . . . . . . . . . . 127
1. Kor. 6,7 . . . . . . . . . . . . 92
1. Kor. 6,19 . . . . . . . . . 332
1. Kor. 7 . . . . . . . . . . . . 256
1. Kor. 9,24–27 . 129, 151
1. Kor. 9,26 . . . . . 134, 279
1. Kor. 9,27 . . . . . 134–135
1. Kor. 13 . . . . . . . 137, 298
1. Kor. 13,1–13 . . . . . . 138
1. Kor. 13,11 . . . . . . . . 167
1. Kor. 13,12 . . . . . . . . 298
1. Kor. 15 . 149, 306, 309,

312, 320
1. Kor. 15,1 . . . . . . . . . 146
1. Kor. 15,1–11 . . . . . . 145
1. Kor. 15,2 . . . . . 146–147
1. Kor. 15,3–4 . . . . . . . 152
1. Kor. 15,9 . . . . . . . . . 155
1. Kor. 15,10 . . . . 146, 155
1. Kor. 15,12–28 157–158
1. Kor. 15,13 . . . . . . . . 161
1. Kor. 15,23 . . . . . . . . 306
1. Kor. 15,23–24 309, 320
1. Kor. 16,13 . . . . 166–167

427



Bibelstellenverzeichnis

2. Korinther
2. Kor. 1,3–4 . . . . . . . . 181
2. Kor. 1,3–7 . . . . . . . . 175
2. Kor. 4,7 . . . . . . . . . . . 332
2. Kor. 4,8 . . . . . . . . . . . 178
2. Kor. 4,10 . . . . . . . . . 153
2. Kor. 12,9 . . . . . . . . . 267
2. Kor. 12,10 . . . . . . . . 267
2. Kor. 12,14 . . . . 183, 185
2. Kor. 13,8 . . . . . . . . . 172
2. Kor. 13,13 . . . 191, 195,

198

Galater
Gal. 2,20 . . . . . . . . . . . . 331
Gal. 2,21 . . . . . . . . . . . . 151
Gal. 3,4 . . . . . . . . . . . . . 151
Gal. 4,11 . . . . . . . . . . . . 151
Gal. 4,21–31 . . . . . . . . 199
Gal. 4,27 . . . . . . . . . . . . 207
Gal. 5,25–6,10 . . . . . . . 210
Gal. 5,26 . . . . . . . . . . . . 212
Gal. 6,1 . . . . . . . . . . . . . 213
Gal. 6,2 . . . . . . . . . . . . . 214
Gal. 6,3 . . . . . . . . . . . . . 214
Gal. 6,4 . . . . . . . . . . . . . 214
Gal. 6,7–8 . . . . . . . . . . . 215
Gal. 6,10 . . . . . . . . . . . . 189

Epheser
Eph. 1,3 . . . . . . . . 220, 222
Eph. 1,3–14 . . . . 218–219
Eph. 1,4 . . . 220, 223, 236
Eph. 1,5 . . . . . . . . . . . . 220
Eph. 1,5–6 . . . . . . . . . . 224

Eph. 1,6 . . . . . . . . . . . . 220
Eph. 1,9 . . . . . . . . 220, 226
Eph. 1,10 . . . . . . . . . . . 219
Eph. 1,11 . . . . . . . 220, 226
Eph. 1,11–12 . . . . . . . . 227
Eph. 1,13 . . . . . . . . . . . 220
Eph. 1,14 . . . . . . . 220, 226
Eph. 1,22–23 . . . . . . . . 222
Eph. 1,23 . . . . . . . . . . . 223
Eph. 4 . . . . . . . . . . . . . . . 83
Eph. 4,1 . . . . . . . . . . . . 234
Eph. 4,1–7 . . . . . . . . . . 229
Eph. 4,6 . . . . . . . . . . . . 237
Eph. 4,13–14 . . . . . . . . 167
Eph. 5,1 . . . . . . . . . . . . 240
Eph. 5,1–10 . . . . . . . . . 239
Eph. 5,22–33 . . . 245–246
Eph. 5,28–29 . . . . . . . . 249
Eph. 5,30 . . . . . . . . . . . 249
Eph. 5,31 . . . . . . . . . . . 249
Eph. 5,32 . . . . . . . . . . . 248
Eph. 6 . . . . . . . . . . . . . . . 45
Eph. 6,1 . . . . . . . . . . . . 258
Eph. 6,1–4 . . . . . . . . . . 256
Eph. 6,2–3 . . . . . . . . . . 260
Eph. 6,10 . . . . . . . . . . . 265
Eph. 6,10–20 . . . 264–265
Eph. 6,11 . . . . . . . . . . . 271
Eph. 6,11–12 . . . . . . . . 268
Eph. 6,12 . . . . . . . . . . . 272
Eph. 6,13 . . . . . . . 268, 271
Eph. 6,14 . . . . . . . . . . . 271
Eph. 6,15 . . . . . . . . . . . 274

428



Bibelstellenverzeichnis

Philipper
Phil. 1 . . . . . . . . . . . . . . 289
Phil. 1,3–4 . . . . . . . . . . 285
Phil. 1,3–5 . . . . . . . . . . 281
Phil. 1,3–11 . . . . . . . . . 277
Phil. 1,6 . . . . . . . . . . . . 282
Phil. 1,7 . . . . . . . . . . . . 283
Phil. 1,9 . . . . . . . . . . . . 284
Phil. 1,15–24 . . . . . . . . 287
Phil. 1,18 . . . . . . . . . . . 291
Phil. 2,5 . . . 297, 300–304
Phil. 2,5–11 . . . . . . . . . 295
Phil. 2,6 . . . . . . . . 298–299
Phil. 2,6–7 . . . . . . . . . . 421
Phil. 2,7 . . . . . . . . . . . . 300
Phil. 2,8 . . . . . . . . . . . . 302
Phil. 2,9–11 . . . . . . . . . 303
Phil. 2,11 . . . . . . . . . . . 304
Phil. 3 . . . . . . . . . . . . . . 312
Phil. 3,7–14 . . . . 305, 319
Phil. 3,8 . . . . . . . . . . . . 323
Phil. 3,9 . . . . . . . . . . . . 325
Phil. 3,10 . . . . . . . 326–327
Phil. 3,11 . . . . . . . . . . . 320
Phil. 3,12 . . 278, 314, 328
Phil. 3,12–14 . . . . . . . . 173
Phil. 3,15 . . . . . . . . . . . 135
Phil. 4,4 . . . . . . . . . . . . 333
Phil. 4,4–7 . . . . . . . . . . 329
Phil. 4,5 . . . . . . . . . . . . 334

Kolosser
Kol. 1,15 . . . . . . . . . . . . 341
Kol. 1,15–20 . . . . . . . . 345

Kol. 1,15–23 . . . . . . . . 339
Kol. 1,16 . . . . . . . 341–342
Kol. 1,17 . . . . . . . . . . . . 343
Kol. 1,18 . . . . . . . . . . . . 347
Kol. 1,19–20 . . . . . . . . 344
Kol. 1,20 . . . . . . . 344–345
Kol. 1,22 . . . . . . . . . . . . 347
Kol. 1,23 . . . . . . . . . . . . 347

1. Thessalonicher
1. Thess. 1,10 . . . . . . . 321
1. Thess. 4 . . . . . . 306, 309
1. Thess. 4,15 . . . . . . . 306
1. Thess. 4,15–17 . . . . 309
1. Thess. 5,1 . . . . . . . . 358
1. Thess. 5,1–2 . . . . . . 350
1. Thess. 5,1–10 . . . . . 349
1. Thess. 5,2 . . . . . . . . 352
1. Thess. 5,3 . . . . 354, 357
1. Thess. 5,24 . . . . . . . 282

1. Timotheus
1. Tim. 1,15 . . . . . . . . . 302
1. Tim. 3,16 . . . . 359–360,

362–365
1. Tim. 4,7 . . . . . . . . . . 368
1. Tim. 4,7–10 . . . . . . . 367
1. Tim. 6,1–11 . . 374–375
1. Tim. 6,7 . . . . . . . . . . 129
1. Tim. 6,12 . . . . . 384, 387
1. Tim. 6,12–16 . . . . . . 383

2. Timotheus
2. Tim. 1 . . . . . . . . . . . . 412
2. Tim. 1,7 . . . . . . . . . . 396

429



Bibelstellenverzeichnis

2. Tim. 1,7–14 . . . . . . . 392
2. Tim. 1,8 . . . . . . . . . . 395
2. Tim. 1,12 . . . . . . . . . 399
2. Tim. 2,5 . . . . . . . . . . 131
2. Tim. 2,8 . . . . . . . . . . 403
2. Tim. 2,8–13 . . . . . . . 401
2. Tim. 2,9 . . . . . . . . . . 404
2. Tim. 2,11 . . . . . . . . . 407
2. Tim. 2,11–12 . 407, 410
2. Tim. 2,12 . . . . . 313, 408
2. Tim. 2,13 . . . . . . . . . 409
2. Tim. 3,10 . . . . . . . . . 416
2. Tim. 3,10–12 . . . . . . 417
2. Tim. 3,10–4,2 . . . . . 411
2. Tim. 3,13 . . . . . . . . . 418
2. Tim. 3,15 . . . . . . . . . 412
2. Tim. 3,16–17 . . . . . . 419
2. Tim. 4,1–2 . . . . . . . . 419
2. Tim. 4,7 . . . . . . . . . . 399
2. Tim. 4,7–8 . . . . . . . . 130
2. Tim. 4,8 . . . . . . . . . . 399

Hebräer
Hebr. 1,3 . . . . . . . 298, 343
Hebr. 5,14 . . . . . . . . . . 370
Hebr. 12,22 . . . . . . . . . 201

1. Petrus
1. Petr. 1,24 . . . . . . . . . 266

2. Petrus
2. Petr. 1,5 . . . . . . . . . . 370
2. Petr. 1,10 . . . . . . . . . 370

1. Johannes
1. Joh. 2,2 . . . . . . . . . . . 345
1. Joh. 2,27 . . . . . . . . . . . 79
1. Joh. 3,1 . . . . . . . . . . . 112
1. Joh. 3,2 . . . . . . . . . . . 297
1. Joh. 3,3 . . . . . . . . . . . 315
1. Joh. 3,20 . . . . . . . . . . 127
1. Joh. 4,4 . . . . . . . . . . . 271

Offenbarung
Offb. 1 . . . . . . . . . . . . . . 133
Offb. 1,5–6 . . . . . . . . . . 133
Offb. 2,10 . . . . . . . . . . . 130
Offb. 3,11 . . . . . . . . . . . 130
Offb. 3,17 . . . . . . . . . . . 266
Offb. 4 . . . . . . . . . . . . . . 304
Offb. 5 . . . . . . . . . . . . . . 348
Offb. 5,12 . . . . . . . . . . . 144
Offb. 5,13 . . . . . . . . . . . 348
Offb. 14,13 . . . . . . . . . . 307
Offb. 20 . . . . . . . . . . . . 309
Offb. 20,4–6 . . . . . . . . 310
Offb. 20,6 . 132–133, 312,

320
Offb. 21 . . . . . . . . . . . . 201
Offb. 21,3 . . . . . . . . . . . 361

430


