Theodor Bohmerle

Zielklarer Glaubenslauf

Betrachtungen zu den Paulusbriefen

Uberarbeitungshinweise 2025: hitps//data kahal .de/pdf/ocrLaTeX pdf



INHALTSVERZEICHNIS

Inhaltsverzeichnis

Aus dem Vorwort von 1971 5
Der Romerbrief 7
Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (R6m. 4,25)! 14
Gldubige Zielgewissheit (Rom. 5,6-11) 21
Aus der Adams- in die Christuslinie (R6m. 5,18-21) 31
Gnade und Siinde (R6m. 6,1-11) 39
Unter dem Gesetz des Geistes 47
Das Triumphlied der Glaubigen (Rom. 8,31-39) 55
Herzensglaube (R6m. 10,10-17) 65

Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Rom. 11,33-36) 73

Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (R6m. 12,3-8) 81

Glaube und Widersacher (Rom. 12,17-21) 89
Mein Herr (R6m 14,7-9)! 96
Unsere vollige Hoffnung (Rom. 15,4-13) 105
Die Gotteskindschaftswiirde (1. Kor. 3,18-23) 112

Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5) 122
Um die Krone (1. Kor. 9,24-27) 129

Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13) 137



INHALTSVERZEICHNIS

Karfreitag und Ostern — vergeblich (1. Kor. 15,1-11)? 145
Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28) 157
Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)? 166
Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7) 175
Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14) 183
Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13) 191
Jerusalem (Gal. 4,21-31) 199

Geisteswandel — immer zuerst nach innen (Gal. 5,25-6,10) 210

Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14) 218

Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7) 229
Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)! 239
Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33) 245
Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4) 256
Die Kraftquellen der Gliubigen (Eph. 6,10-20) 264
Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11) 277
Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24) 287

Der Weg zur Gottgleichheit iiber Golgatha (Phil. 2,5-11) 295
Erstauferstehung (Phil. 3,7-14) 305

Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14) 319



INHALTSVERZEICHNIS

Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7) 329
Die Allvers6hnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23) 339
Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10) 349
Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16) 359
Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10) 367
Ein grofier Erwerb (1. Tim. 6,1-11) 374
Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)! 383
Leide dich (2. Tim. 1,7-14)! 392
Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13) 401
Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2) 411
Gedicht: Er ward leer um meinetwillen (Phil. 2,6-7) 421
Literaturverzeichnis 423
Bibelstellenverzeichnis 425



Aus dem Vorwort von 1971
Aus dem Vorwort von 1971

Pfarrer Theodor Bohmerle, Griinder und Leiter des Bibelheims
,Bethanien” in Langensteinbach in den Jahren 1909 bis 1926, ist
durch sein biblisches Zeugnis vielen ernsten Wahrheitssuchern be-
kannt. Neben dem Dienst am Wort im Bibelheim durfte er seit
1907 im ,,Reich-Gottes-Boten”, dem Gemeinschaftsblatt des Evan-
gelischen Vereins fiir innere Mission Augsburgischen Bekennt-
nisses, seine Aufschliisse des Schriftwortes in den wochentlichen
biblischen Betrachtungen bezeugen. In den alten Jahrgiangen des
,Reich-Gottes-Boten” liegen diese Zeugnisse wie ein verborgener
Schatz im Acker. Diese Schitze sollten herausgegraben und um ih-
res grofien geistlichen Wertes willen den suchenden Seelen ange-
boten werden.

Schon im Jahre 1930 hat der Nachfolger Pfarrer Bohmerles im
Bibelheim ,Bethanien”, Pfarrer Pfleiderer, eine grofsere Anzahl die-
ser Betrachtungen gesammelt. Diese Sammlung ist in dem bekann-
ten Buch: ,Der da war und Der da ist und Der da kommt” heraus-
gegeben worden. Es hat dieses Buch weithin eine dankbare Auf-
nahme gefunden. Dies ermutigt uns, noch weitere Betrachtungen
von Pfarrer Bohmerle anzubieten.

In diesen neuen Band mit dem Titel: ,,Zielklarer Glaubenslauf”
sind nun auch Betrachtungen aus den friiheren Jahren des Dienstes
Pfarrer Bohmerles hereingenommen. Weil der Verfasser selbst im
Wachstum an Erkenntnis stehen durfte und wollte, so ergeben sich
zwischen den fritheren und den spéteren Betrachtungen manche
Unterschiede sowohl in der Ausdrucksweise als auch in der Aus-
legung. Diese wohl zu beachtende Tatsache darf nicht als Wider-
spruch verstanden werden, sondern als geistliche Weiterfithrung
ins tiefere Verstdndnis des Schriftwortes hinein.



Aus dem Vorwort von 1971

Moge auch dieses Buch mit seinem Wahrheitszeugnis eine Se-
gensaufgabe erfiillen und manchen einen geistlichen Dienst tun im
Lauf zum personlichen Vollendungsziel auf den Tag des wohl na-
he bevorstehenden Kommens Jesu Christi, des Hauptes, zu Seiner
Leibesgemeine.

Advent 1971

Pfarrer W. Beck



Der Romerbrief
Der Romerbrief

Eine kleine Handreichung zum Bibellesen mochten wir heute
unseren Lesern geben, und zwar eine Handreichung zum Lesen
des fiir die Gemeinde des Herrn wichtigsten Briefes, des Romer-
briefes. Der Brief des Apostels Paulus an die Rémer ist derjenige, in
welchem das ganze Wesen des Glaubens und des Glaubenslebens
am klarsten, ausfiihrlich und zusammenhéngendsten beschrieben
ist. Es ist darum kein Zufall, sondern richtige Geistesfithrung, dass
hauptsdchlich aus diesem Brief die Reformation geboren ist. Er ist
darum der Hauptbrief und die Hauptschrift der Glaubigen des
Neuen Bundes. Darum sollten diese auch in diesem Brief daheim
sein wie in einem geistlichen Eigentumshause.

Nun kommt es aber fiir das Verstandnis der biblischen Schrif-
ten sehr darauf an, dass man einen Haupt- und Grund-Verstiandnis
von ihnen hat, dann fiigt sich das Verstiandnis des einzelnen klar
und richtig ein. Es ist notig zu wissen, was der Herr der Kirche
durch Seinen Heiligen Geist mit einem solchen Brief durch Sein
Werkzeug Paulus sagen wollte.

Ein solches Grundverstindnis vom Inhalt und vom Offenba-
rungsgehalt des Romerbriefes mochten wir zu geben versuchen,
gewissermafien einen Schliissel zum Romerbrief, durch welchen
der Brief im ganzen und die einzelnen Kapitel sich erschliefsen.

Der Romerbrief ist ein Sonderling unter den apostolischen Brie-
fen, und nicht ohne Grund ist er der Spitzenfiihrer aller apos-
tolischen Briefe. Wir diirfen ja wohl sagen, wenn auch geistlich al-
le Schrift von Gott eingegeben ist, so tibertrifft doch auch in der
Heiligen Schrift ein Stern den anderen nach der Klarheit. Der Ro-
merbrief aber ist ein Stern erster Ordnung. Auch die Bibel ist ein
Organismus, wie alles, was aus Gott kommt, und darum hat sie
verschiedene Glieder, ist aber ein Leib.



Der Romerbrief

Der Romerbrief ist ja schon dadurch ein sonderlicher, dass er an
Rom geht, an die Zentralstadt der damaligen Welt. Der propheti-
sche Geist im Apostel sah wohl, welche Bedeutung gerade Rom
fur die zukiinftige Kirche gewinnen musste. War doch schon in
der apostolischen Zeit durch den stindigen Verkehr von Rom und
nach Rom diese Stadt auch fiir die Gemeinde Christi von grofser
Wichtigkeit. Es war fiirwahr von Bedeutung, was fiir ein Geist ge-
rade in der Gemeinde Roms herrschte und von Rom in alle Ge-
lenke des gewaltigen Reiches und damit auch in die Gemeinden
Christi hin und her hineinstromte.

Rom auf den klaren apostolischen Grund zu stellen, auf die
Offenbarungslinie des gegenwirtigen Aons klar einzustellen, das
war eine unbedingte Notwendigkeit. Darum trieb der Geist den
Apostel zu diesem Brief. Wir sehen ja, was fiir ein Jammer und
Elend und welche grundlegende Verkehrung fiir die Gemeinde
Gottes erwuchs, weil Rom und seine Gemeinde nicht auf dem
apostolischen Grund blieb, sondern vom romischen Weltmachts-
Taumelkelch trank, von welchem es heute noch trunken ist. Um
so dankbarer muss alles, was biblisch steht und glaubt, dafiir sein,
dass gerade nach Rom das Haupt- und Generalzeugnis von der Of-
fenbarungslinie des Herrn im gegenwaértigen Zeitalter erging. Der
Romerbrief ist der rechte Kirchenmaf3stab, den wir an alle dufleren,
kirchlichen Erscheinungsformen anlegen miissen, nicht blofs an die
romischen, sondern auch an die evangelischen, um zu priifen, wie-
weit sie in der Wahrheit erfunden werden.

Der apostolische Grundbrief nach Rom war aber um so noti-
ger, als Rom und seine Christengemeinde keine apostolische Griin-
dung im engeren Sinne war. Die romische Gemeinde ist jedenfalls
durch Juden und Judengenossen, welche vom grofien Pfingstfest
in Jerusalem heimkehrten, entstanden. Dort an Pfingsten waren ja
auch Auslinder von Rom in Jerusalem. Und bald darauf muss in
der jiidischen Gemeinde in Rom der Kampf um Jesus entbrannt
sein, denn Kaiser Claudius wies viele Juden aus Rom aus um ihres
stetigen Streites willen tiber Christus.

8



Natiirlich kam zum jiidischen Glaubensgrundstamm der r&mi-
schen Gemeinde bald eine tiberwiegende Zahl christusgldubiger
Heiden schon durch den stindigen Zuzug von aufsen. So waren in
der romischen Christengemeine wohl gar verschiedene Elemente
aus aller Welt Enden enthalten. Um so nétiger war ein klarer, ein-
heitlicher apostolischer Grund. Darum trieb es auch den Apostel,
wie er selber sagt, immer wieder nach Rom, und es brannte ihm in
der Seele, dort einmal das klare, helle Evangelium zu verkiindigen.

Als aber der Herr ihn immer wieder verhinderte und als er in
Korinth, von wo aus er nach Jerusalem wollte, schon etwas von
den kommenden Banden voraussah, da trieb ihn der Geist, in ei-
nem Brief ein umfassendes Generalzeugnis abzulegen, gewisser-
maflen als einen Vorboten seines spéteren personlichen Eintreffens.
Dieses Generalzeugnis, sozusagen eine Summa des ganzen evan-
gelischen Heilsglaubens und Heilslebens, haben wir nun im Ro6-
merbrief vor uns.

Wuchtig und gewaltig fithrt der Geist durch Paulus den gan-
zen Wahrheitsbau der evangelischen Gemeinde vor unseren Au-
gen und Herzen auf. Wie wichtig ist darum fiir uns ein genaues, in-
neres Verstindnis gerade dieses Briefes. Indem wir nun dem Brief
eine Uberschrift geben, herausgenommen aus seinem Gesamtin-
halt, und an diese Uberschrift Kapitel um Kapitel reihen, mochten
wir bibelhungrigen Seelen einen schlichten Weg durch den Rémer-
brief bahnen, dass sie sich in ihm zurechtfinden.

Es ist wohl verstandlich, dass der Apostel Paulus als Haupt-
und Grundstein des ganzen Romerbrief-Gebdudes das legte, was
Grund seiner eigenen apostolischen Erwédhlung war. Apostel der
Ekklesia oder der herausgerufenen Gemeine war Paulus. Er be-
zeichnet es im Epheserbrief im dritten Kapitel ganz ausfiihrlich als
die besondere Offenbarung und als den besonderen Auftrag, der
ihm geworden sei, die Gemeine aus Juden und Heiden zu einem
Leibe zusammenzurufen, und sonderlich die Nationen-Gldubigen
mit einzuleiben in den Leib Christi.



Der Romerbrief

So war ihm das Thema nach Rom fest gegeben; er musste
schreiben von der Gemeine, von der Glaubensgemeine oder Geis-
tesgemeine oder Auswahlgemeine, wie wir sie nach den verschie-
denen Seiten ihres Wesens hin auch nennen wollen. Wir wollen der
Einfachheit wegen, aber auch im Blick auf das Hauptwort des Ro-
merbriefes, bei dem Namen Glaubensgemeine bleiben und wollen
dem Romerbrief die Gesamtiiberschrift geben:

Der Brief von der Glaubensgemeine.

Es ist hochbedeutsam, dass der Grundbrief des ganzen Neu-
en Testamentes die Grundwahrheit der ganzen neutestamentlichen
Heilsoffenbarung zum Gegenstand hat, welche nicht nur die romi-
sche Kirche, sondern auch ein grofier Teil der evangelischen Kir-
che verloren hat: die auserwéhlte Gemeine, die Glaubensgemeine.
Es ist darum auch kein Wunder, dass die groflen Kernkapitel unse-
res Briefes, die Kapitel 9-11, die eigentlichen Auswahlkapitel, den
Auslegern so grofse Schwierigkeiten machen. Wer die Auswahlge-
meine versteht, hat gar manches Licht in jene schweren Stellen.

¢ Einleitung des Briefes: Kapitel 1,1-17. Gleich die Einleitung
des Briefes handelt von dieser Gemeine und legt den Grund
fir die kommenden Kapitel. Die Verse 5, 14 und 17 reden
deutlich von ihr.

¢ I. Teil: Kapitel 1,18 bis 3,31. Die ersten drei Kapitel nach der
Einleitung zeigen uns die beiden grofien Grundlagen oder
Grundvoraussetzungen der Glaubensgemeinde, ndmlich:

1. die allgemeine Siindhaftigkeit, Zornverfallenheit und
Rettungsbediirftigkeit it der ganzen Menschheit (1,18-3,20).
Heiden wie Juden stehen unter dem Gericht und unter
der Verdammnis.

2. Heiden und Juden sind aber auch beide gleicherweise
errettet und erlost durch die Gnade in Christus Jesus,
welche durch Glauben ergriffen werden muss (3,21-31).

10



Alle, die ihre Stinde und Verdammnis tief erkennen und Jesus
als den Retter annehmen, werden Glieder der Gemeine. Bu-
e und Glaube von menschlicher Seite, Gericht und Versoh-
nung durch Christus von gottlicher Seite bilden die Grundla-
gen der Gemeine.

II. Teil: Kapitel 4-7. Die Glaubensgemeinde ist die Fiillege-
meinde aus Juden und Heiden, sie ist gewissermaflen die
rechte, vollkommen gemachte Menschheit, aus beiden her-
ausgewdhlt. In wunderbarer, kreuzweiser Anordnung zeigt
uns der Apostel zuerst in Kapitel 4, dass die Glaubensge-
meine die rechte Abrahamsgemeinde sei, also alle Juden, die
zu ihr eingehen, der rechte Abrahamssame. In Kapitel 5 aber
zeigt er, wie die Glaubensgemeine auch die rechte Adams-
gemeine sei, also die rechte Menschheitsgemeine, weil ihre
Glieder aus den Nationen in Christus den rechten, zweiten
Adam haben. So ist die Gemeine die Fiille aus Juden und
Heiden. Nun nimmt’s der Apostel kreuzweise — ndmlich zu-
erst die Heiden und dann die Juden, und zeigt, wie auch
der Fluch beider Linien, der heidnischen und der jiidischen,
in Christus aufgehoben sei. Kapitel 6 sagt, dass in Christus
die Authebung alles Stindenwesens der Nationen sei; und
Kapitel 7 sagt, dass Christus auch der Aufheber des Fluches
des Gesetzes sei, unter welchem die Juden stehen. So ist die
Glaubensgemeine die aus Juden und Heiden wahrhaft von
allem Siindenfluch errettete Gemeine.

11



Der Romerbrief

e III. Teil: Kapitel 8. Dies ist, wie Luther sagt, das goldene Ka-
pitel der Bibel. Es enthélt den Triumphgesang der erretteten
Glaubensgemeinde. Es ist ihr Siegeslied. Haben die voraus-
gehenden Kapitel die Errettung gezeichnet, so steht im 8. Ka-
pitel die Freude iiber diese Errettung. Darum beginnt und
schliefit das Kapitel auch mit einem Triumphlied (Vers 1 und
37).

— Verse 1-4: Die Gemeine hat das neue Geistesleben und
damit den Sieg iiber das Gesetz der Siinde und tiber das
Gesetz des Buchstabens.

— Verse 5-11: Die Gemeine hat im Heiligen Geist den Sieg
uiber das Fleisch bis iiber das Todesverderben hinaus.

— Verse 12-17: Die Gemeine hat im Geistesleben die zu-
kiinftige Herrlichkeit und Erbschaft.

— Verse 18-23: Die Geistesgemeine verbtirgt aller Kreatur
ihre zukiinftig Freiheit.

— Verse 24-30: Die Gemeine hat diesen Sieg im Glauben,
noch nicht im Schauen.

— Verse 31-39: Sie hat ihn aber unter allem Kreuz und trotz
aller feindlichen Gewalten gewiss, denn die Liebe Chris-
ti verbiirgt ihn fiir und fir.

12



¢ IV. Teil: Kapitel 9-11. Diese Kapitel zeigen an den Lauf und
Gang der Glaubensgemeine im Rahmen der Weltgeschichte.

- Kapitel 9: Dieses Kapitel sagt, dass die Glaubensgemei-
ne eine freie Auswahlgemeinde Gottes ist, wobei die
Auswahl nicht zur Seligkeit oder Unseligkeit geschieht,
sondern eben zur Erstlings- und Heilstragergemeinde
unter einstweiliger Zuritickstellung alles anderen.

- Kapitel 10: Das, was auswdhlt, ist das Wort Gottes, das
Wort des Evangeliums, bei denen, die es annehmen.

- Kapitel 11: Dieses Kapitel zeigt die anderen Zeiten an,
die nach der Auswahlgemeine kommen, wenn Israel,
welches als Volk in dieser Auswahlszeit verworfen ist,
wieder als Volk wird angenommen sein. Es eroffnet
einen Blick in den nach dem Gemeine-Aon kommenden
Nationen-Aon.

¢ V. Teil: Kapitel 12-15. Diese Kapitel schildern die Glaubens-
gemeine im praktischen Leben, in der taglichen Umwelt (12),
unter der Obrigkeit (13) und das Leben der Gemeinde unter
sich selbst (14 und 15).

® Schluss: Kapitel 16. Dieses Kapitel hat der Herr der Kirche
dem Romerbrief noch anfiigen lassen. Es ist ein Empfeh-
lungsschreiben fiir die Diakonisse Phobe, enthalt aber haupt-
sidchlich Griifse. Diese lassen einen tiefen Blick tun in das
Glaubens- und Liebes-Leben der Gemeine, und sonderlich in
das personliche Verhiltnis des Apostels zu den verschiedens-
ten Gliedern der Gemeine.

Das ist der Brief von der Gemeine. Wir haben die Hoffnung,
dass mancher, der an der Hand dieses Schliissels den Romerbrief
liest, durch tieferen Einblick Segen gewinnen wird.

23. Okt. 1921

13



Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (Rom. 4,25)!
Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (R6m. 4,25)!

» Welcher ist um unsrer Siinden willen dahingegeben
und um unsrer Gerechtigkeit willen auferweckt.”
Rom. 4,25

Karfreitag und Ostern! Wir sind gezwungen, sie beide in un-
serem Blatt zusammenzunehmen. Und doch, ist es blof3 dieser du-
ere Zwang, der sie zusammenhalt? Karfreitag und Ostern, geho-
ren sie nicht innerlich zusammen? Ist nicht eins des anderen Licht?
Sind es nicht die beiden Eckpfeiler der ganzen Offenbarung Got-
tes? Von alters her sind sie zusammen geschaut worden. Schon von
den Psalmenséngern des Alten Bundes. Wenn David im 22. Psalm
die Leiden des sterbenden Messias schildert und anhebt: ,Mein
Gott, mein Gott, warum hast Du mich verlassen?”, so kommt er
doch in dem Verlauf des Psalmes auch auf den, dem das Reich ge-
hort und der da herrscht unter allen Heiden. Der Leidende ist ihm
auch der Herr, von dem man verkiindigt auf Kindeskind.

Auch Jesaja in seinem 53. Kapitel sieht Karfreitag und Ostern
zusammen. Er redet nicht blof§ von dem Lamm, das zur Schlacht-
bank gefiihrt wird und verstummt vor seinem Scherer; er preist
auch den Herrn, der aus der Angst und dem Gericht genommen
ist, und dessen Lebensldnge niemand ausreden kann. Er redet von
dem, der in die Lange lebt und auch Gewaltige zur Beute hat.

Und der Heiland selbst, wenn Er Sein Leiden vorausverkiin-
digt, sagt jedesmal: ,Der Menschensohn wird iiberantwortet, ver-
spottet, gegeifielt und gekreuzigt werden, und am dritten Tage
wird Er wieder auferstehen”. So sind sie immer eins gewesen, Kar-
freitag und Ostern. Sie sind das Ja und das Amen der Versohnung.
Karfreitag das Ja und Ostern das Amen. So wollen wir sie heute
zusammen betrachten.

Karfreitag das Ja der Siinde, Ostern das Amen der Offenba-
rung! Karfreitag das Ja des Sohnes, Ostern das Amen des Vaters!
Karfreitag das Ja des Glaubens, Ostern das Amen der Gnade! Kar-
freitag das Nein des Unglaubens, Ostern das Gerichtsamen Gottes!

14



Ro6m. 4,25

Karfreitag zunédchst das Ja der Siinde und Ostern das Amen der
Offenbarung. Nirgends ist die Stinde, seit die Welt steht, in furcht-
barerer Form zum Ausdruck gekommen als am Kreuz auf Golga-
tha. Sie hat entsetzliche Formen und Ausbriiche je und je angenom-
men, aber nirgends entsetzlichere als dort. Wo das Licht am hells-
ten strahlt, ist der Schatten am tiefsten. Dass die Menschheit den
Einzigen unter ihr, der keine Siinde getan hat, nicht tragen konn-
te, Ihn um Seiner Reinheit und gottlichen Erhabenheit willen an
das Kreuz schlug, das ist der Frevel aller Frevel. Dass die Mensch-
heit sich am Hochsten vergreift, an ihrem eigenen Schopfer, Gott
und Herrn, das ist das Unbegreiflichste vom Unbegreiflichen, und
doch wieder, wenn man die Stinde kennt, so begreiflich. Will sie
doch heute noch im letzten Grunde Gott nicht stehen lassen. Auf
Golgatha ist die Stinde erschienen als das, was sie ist: als Gottwid-
rigkeit.

Und dass es just das hochstgestellte und gottbegnadigste Volk
sein musste, welches diesen Mord veranlasste, das Volk der Of-
fenbarung, jahrhundertelang erzogen durch das Wort, das zeigt
die furchtbare Tiefe und Macht der Siinde im menschlichen Ge-
schlecht. Karfreitag ist das Ja der Siinde! Wer will jetzt noch leug-
nen, dass wir ein stindiges Geschlecht sind, seitdem das Kreuz auf
Golgatha steht? Von der Philosophie der Gottesleugnung, von der
Wahrheitsgleichgiiltigkeit an bis zur rohesten Blutgier hinab, vom
innersten, selbstischen Neid an bis zur nacktesten Roheit vertier-
ter Kriegsknechte kommen alle Erscheinungen der Siinde hier zum
Ausbruch.

Und alle GrofSen der Menschen, die Hochsten an Bildung und
Besitz, an Rang und Stellung in der Welt und die Niedrigsten sind
hier gemeinsam vertreten und schdaumen ihre Stinden an dem Rei-
nen aus. Staat und Kirche, Regierung und Untertanen, hier sind
sie alle vereinigt im Siindigen. Der Stand der Konige und Fiirsten,
der Rite und Minister, der Kirchenfiirsten und Kirchenlehrer, der
geistliche und weltliche, der Néhrstand und der Wehrstand, alle
stehen sie hier und versiindigen sich an dem Einen.

15



Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (Rom. 4,25)!

Und in der Mitte von dem allem das stille, teure Gotteslamm
voll Frieden, voll Liebe, voll Hingabe an Gott und Menschen. Wie
gemein erscheint uns die Siinde in diesem Widerspiel!

Karfreitag ist das Ja der Stinde, nicht nur von Seiten der siin-
digen Menschen, sondern auch von Seiten Gottes. Hier sagt auch
Gott zur Stinde ja. Das heifst, Er zeigt, was sie ist und was ihr Fluch
ist. Stinde gebiert Leiden, innere Leiden, dufere Leiden; Stinde ge-
biert Fluch und Tod und Gericht. Der Tod ist der Siinde Sold, das
ist der Schrei von Golgatha. Das Gericht ist der Stinde Ende, das ist
die Predigt der drei Kreuze von drei Gerichteten. Und ihr innerer
Jammer zeigt die Ewigkeit dieses Gerichts. Ja, schau nur hin, das
ist der Fluch des gottlosen Wesens, wie er sich auch an dir einmal
auswirkt, hier schon und dort einst. Tod und Gericht, Holle und
Pein heifst das Ende alles gottlosen Wesens.

Karfreitag ist das Ja der Siinde: Es ist der eingeborene Sohn,
der dort leidet. Wie kommt Er, der Siindlose, in solches Gericht?
»Er ist um unserer Siinde willen dahingegeben”, sagt die Schrift.
Gott richtet den Einen fiir alle. Jetzt wird es erst recht das Ja der
Siinde. Wenn Gott Ihn hingibt, so ist Er also nicht willens, auch
nur eine Stinde ungerichtet zu vergeben; dann gibt es fiir jeden, der
nur einmal gesiindigt hat, nur eins: Sein Urteil. Das mache dir klar,
Karfreitag ist das Ja der Stinde; sie ist Tatsache mit ihrem Fluch und
mit ihrem Gericht. Und du kommst nicht unter ihr hervor durch
dich selbst; nur Gott kann retten.

Darum sieh daneben das Amen von Ostern. Gott hat Seinen
Sohn auferweckt und aufgelost die Schmerzen des Todes. Christ
ist erstanden; Er ist erstanden zur Rechtfertigung. Gott will nicht
den Tod des Siinders, darum hat Er den Sohn sterben lassen und
den Sohn erweckt, dass in Ihm alles gerichtet, aber auch in Thm
alles gerettet sei.

16



Ro6m. 4,25

Ostern ist der Siegesdurchbruch durch Tod und Gericht zum
Leben. Ostern ist das Halleluja der Offenbarung, weil das Alte ver-
gangen und neues Leben aus dem Grab erstanden ist. Ostern heif3t:
Das Opfer des Sohnes ist angenommen, die Siinde getilgt, das Ge-
richt aufgehoben in dem Einen, und Leben und unvergangliches
Wesen an das Licht gebracht. So ist Ostern das Amen der Offenba-
rung. Sich an den Osterfiirsten hdngen in Bufie und Glauben heifst,
Vergebung und Leben und Gottgemeinschaft bekommen. Heiliges
Ja, seliges Amen. Angebetet grofSe Gottestatsachen, Karfreitag und
Ostern!

Mit der Auferweckung des Herrn ist aber auch ein zweites Ja
und Amen gegeben. Karfreitag ist auch das Ja des Sohnes und Os-
tern das Amen des Vaters. Gerade Ostern zeigt, dass der Sohn nicht
leiden musste, sondern freiwillig litt. Von Ostern aus wird die Lie-
be in das Licht gestellt, die sich fiir uns in das Verderben gab. Es
hat nicht so kommen miissen durch die Entwicklung der Verhilt-
nisse, es ist nicht der naturgeméfie Abschluss einer traurigen Ent-
wicklung, was wir auf Golgatha erleben. O nein! Er ist um unserer
Stinden willen dahingegeben und hat sich freiwillig dahingegeben.
Er hidtte Seinen Vater bitten konnen um mehr denn zwolf Legio-
nen Engel, aber Er wollte so dahingehen. Was unser schones Kar-
freitagslied , Ein Lamm geht hin und trdgt die Schuld” sagt, das
ist wahr geworden: ,Ja, Vater, ja, von Herzensgrund, leg auf, ich
will’s gern tragen”. O Wunderliebe, o Liebesmacht, wir beten an
und danken!

Ostern ist das Amen des Vaters auf dieses Ja der Liebe des Soh-
nes. Der gekreuzigte Sohn sah am Kreuz aus wie ein Dahingegebe-
ner, wie ein Verfluchter. Alle Welt musste Thn fiir einen Verfiihrer
halten, fiir einen, der Schiffbruch erlitten hat, wenn der Vater nicht
fir Ihn eintrat in besonderer Weise. Alle Seine Nachsten sind an
Ihm irre geworden. Wie konnte Er Sohn Gottes sein, wenn Er so
endete! Darum hat Thn Gott auferweckt in dieses Leben zuritick.
Um der Rechtfertigung willen ist Er auferweckt. Gott hat Seinen
Sohn und Sein eigenes Wort gerechtfertigt, indem Er Thn dem Tod
entriss.

17



Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (Rom. 4,25)!

Ohne Auferstehung hat die Siinde und Bosheit und das Gericht
das letzte Wort und die Ungerechtigkeit den Triumph. Gott selbst
wire ungerecht geworden, eben weil Er die Ungerechtigkeit hit-
te triumphieren lassen, und weil Sein eigenes Wort nicht gestimmt
hitte. Nun ist Gott gerechtfertigt und das Wort Gottes gerechtfer-
tigt und die Menschheit, weil sie einen wirklichen Verséhner hat,
aus der Stinde gerechtfertigt.

So ist die Auferstehung als der Anfang der Verherrlichung des
Sohnes und Seiner Gemeine das Amen Gottes auf das gehorsame
Leidens-Ja des Sohnes. Es wire ja schrecklich gewesen, wenn Er
Ihn nur geschickt und dann im Elend hitte stecken lassen. Nun
hat Er Ihn erh6ht und wieder geholt aus den Toten. Der Sohn lebt,
Er regiert in Ewigkeit. Herrliches Ja der Liebe, herrliches Amen des
Vaters.

Wollen wir nicht auch ja zu Karfreitag sagen, auf dass das
Amen von Ostern unser werde? Ist Karfreitag des Glaubens Ja, so
wird Ostern das Amen der Gnade sein. Gewiss, der Glaube sagt
zu Karfreitag ja. Er sagt: , Er ist um unserer Siinde willen dahin-
gegeben”. Der Gldubige anerkennt seine Stinde und sein Gericht.
Karfreitag ist fiir uns Bufitag.

Ach, Herr, was Du erduldet,
Ist alles meine Last,

Ich, ich hab es verschuldet,
Was Du getragen hast.

Schau her, hier steh ich Armer,
Der Zorn verdienet hat.!

!Aus der dritten Strophe des Liedes , O Haupt voll Blut und Wunden” von
Paul Gerhardt (1607-1676).

18



Ro6m. 4,25

Wer zur Siinden- und Gerichts-Tatsache des Karfreitags nicht
ja sagt, wird die Heilstatsache des Karfreitags nie verstehen und
noch weniger das Amen von Ostern. Das ist der Weg zum Leben,
das ist der Weg zur Gottes- und Heilandserkenntnis. Zu Karfreitag
ja sagen, das heifit zundchst zu der eigenen Siinde ja sagen —ich bin
ein Stinder und ich habe gestindigt; und dann zum Gericht ja sagen
—ich habe die Verdammnis verdient. Hast du das schon getan?

Wir singen immer zu Weihnachten: ,,Welt ging verloren, Christ
ist geboren, freue, freue dich, o Christenheit!”. Warum konnen sich
so wenige freuen am Heiland und an den herrlichen Taten Gottes?
Weil sie doch nie sich selbst wirklich fiir verloren gehalten haben.
Darum frage ich dich noch einmal unter dem Kreuz von Golgatha:
Glaubst du, dass du das verdient hast, glaubst du an dein Gericht;
glaubst du, dass Gott keine einzige Siinde vergibt und keine unge-
richtet voriibergehen ldsst? Du meinst, das ist entsetzlich! Das ist
es auch! Aber sieh, solchen Glaubigen von Karfreitag zieht Ostern
herauf als ein seliges Amen der Gnade.

»Er ist um unserer Gerechtigkeit willen auferweckt”. Ostern
bewéhrt das Leiden von Karfreitag als ein stellvertretendes fiir uns.
So, wie der Heiland befreit wurde, so auch du. Wenn du an Karfrei-
tag glaubst, tut der Vater an dir dasselbe, was Er am Sohn tat, und
wird dir dasselbe, was Er dem Sohn ward: ein gnadiger Vater, der
auferweckt. Karfreitag und Ostern zusammen sind unsere Versoh-
nung. Karfreitag deckt zu mit dem Blut Christi, Ostern deckt auf,
durchbricht, schafft Zugang und Zugangsrecht. Wir diirfen nun
Vater sagen, Gemeinschaft haben, Leben haben, im Frieden stehen.
Gern will ich mich richten, dass ich frei werde; gern mich beugen,
dass ich erhoht werde. Ich will ja sagen zu meiner Stinde, dass die
Gnade Amen sage zu meiner Rettung. Ich will mich der Siinde ge-
kreuzigt halten und leben in Gott durch Christus, den Auferstan-
denen. Das sei Amen zwischen uns, gekreuzigter und auferstande-
ner Heiland!

19



Karfreitag und Ostern, Ja und Amen (Rom. 4,25)!

Wehe denen, die zu Karfreitag nein sagen; ihnen wird Ostern
ein Gerichtsamen sein. Ja, leider sind viele so verblendet, dass sie
zu Karfreitag nein sagen. Sie behaupten: Es gibt keine Siinde; das
sind lauter Naturtriebe, und was Natur ist, ist gottlich. Das Selbs-
tische ist bloff das Herrenméflige im Menschen, das soll nicht un-
terdriickt werden, nein, das soll gerade aufleben, dann wird man
ein rechtes Glied der Gattung Mensch. Stinde ist blofs eine Hypno-
tisierung; man hat es uns so eingetrichtert, jetzt haben wir Angst.
Es gilt mit freiem Mut, den alten Kram abzuschiitteln. Stindhaft
ist nichts. Fehler, nun ja, Fehler, die hat jeder, aber das ist nicht so
schlimm, dass Gericht und Verlorenheit ihr Lohn waren. Gott ist
Liebe, Er kann nicht richten, und wenn tausendmal steht: , Gottes
Zorn vom Himmel wird geoffenbart iiber alles gottlose Wesen”.
Das hat Paulus vor 2000 Jahren geschrieben, das gilt nicht mehr fiir
uns.

So sagt man zum Karfreitag nein. Sagt auch zur Liebe vom Kar-
freitag nein. Natiirlich, wer das Gericht des Karfreitags nicht an-
erkennt, kann auch die Liebe nicht sehen. Dass der Eine fiir uns
alle gelitten, das ist Torheit in den Augen derer, die die Stinde ver-
werfen. Wehe euch, euch wird Ostern ein Gerichtsamen sein. Was
werdet ihr machen, wenn der Auferstandene mit den Wundmalen
verkladrt einst vor euch stehen wird? Der Herr lebt, und Er kommt
wieder, und ihr werdet den sehen, den ihr verworfen habt. Der
Tag Seiner Rechtfertigung kommt. Er ist auferweckt zur Rechtfer-
tigung. Das wird euer Gericht sein, wenn der Lebendige, der euch
retten wollte und euch verkiindigt wurde als Retter, vor euch ste-
hen wird, von euch hier verachtet, nun aber euch richtend. Kehret
um, dass Ostern nicht ein Gerichtsamen werde!

Bei uns soll es so verbleiben: ,Ja, mein Jesu, lass mich nie ver-
gessen meine Schuld und Deine Huld!” Dann wird es auch dabei
verbleiben, dass wir mit Freuden rufen: ,,Amen, ja komm, Herr
Jesu!”. Wer mit Ihm gekreuzigt ist, kann sich Seiner Auferstehung
freuen in Ewigkeit. Wer ja sagt zum Kreuz, fiir den ist die Ewigkeit
lauter seliges Amen!

20 23. Mirz 1913



Glaubige Zielgewissheit (Rom. 5,6-11)
Gldubige Zielgewissheit (R6m. 5,6-11)

% Denn auch Christus, da wir noch schwach waren
nach der Zeit, ist fiir uns Gottlose gestorben.

57 Nun stirbt kaum jemand um eines Gerechten wil-
len; um des Guten willen diirfte vielleicht jemand
sterben.

58 Darum preiset Gott seine Liebe gegen uns, dass
Christus fiir uns gestorben ist, da wir noch Siinder
waren.

59 So werden wir ja viel mehr durch ihn bewahrt wer-
den vor dem Zorn, nachdem wir durch sein Blut ge-
recht geworden sind.

510 Denn so wir Gott versohnt sind durch den Tod sei-
nes Sohnes, da wir noch Feinde waren, viel mehr wer-
den wir selig werden durch sein Leben, so wir nun
versohnt sind.

511 Njcht allein aber das, sondern wir rithmen uns
auch Gottes durch unseren Herrn Jesus Christus,
durch welchen wir nun die Vers6hnung empfangen
haben.” Rom. 5,6-11

Der Apostel Paulus tut uns heute durch den Geist einen grofien
Dienst: Er starkt, griindet und befestigt unsere gldaubige Zielge-
wissheit. Dem lebendigen Glauben ist durchs Wort der Verheiflung
ein so hohes und herrliches Ziel gegeben, dass es dem kdmpfen-
den und ringenden Kind Gottes gar manchmal fast zu hoch und
zu grof$ erscheinen will. Miterben Christi, konigliche Priester, Teil-
haber der Herrlichkeit des Sohnes, Mitherrscher und Mitrichter in
Seinem Konigreich! Kann ich armer, stindiger Wurm das wirklich
erreichen in Christus? Ist es nicht nur Traum und Hirngespinst?
Und werde ich schlechter Kimpfer und oft miider und matter Rin-
ger tatsdchlich dahin gebracht werden kénnen?

21



Glaubige Zielgewissheit (Rom. 5,6-11)

Dazu tragen wir diese Hoffnung in irdischen und irdenen Ge-
fafsen. Der Leib der Nichtigkeit macht uns noch viel zu schaffen.
Wir sehnen uns, oft sehr beschwert, nach dieses Leibes Erlosung.
Und unsere Wege, die wir hienieden zu gehen haben, sehen oft
gar nicht danach aus, als ob wir zu etwas Hohem und Herrlichem
bestimmt waren. Wir erleben irdisch gegenwaértig oft das gerade
Gegenteil von dem, was wir glaubend in Christus hoffen. Da will
manchem die lebendige Hoffnung und die glaubige Gewissheit
der hohen Herrlichkeit schwinden.

Und doch, wir konnen nicht aufrichtig kimpfen und nicht ge-
wisse Tritte tun, wenn wir nicht aufier der Heilsgewissheit auch die
Herrlichkeitsgewissheit haben. Wer konnte den Weg der Selbstver-
leugnung und der Selbstentdufierung gehen, den Weg des Gehor-
sams ins Kreuz hinein, wenn er nicht gewisslich wiisste, dass die-
ser Weg zur Herrlichkeit fiithrt! Mangelnde Gewissheit der Herr-
lichkeit gibt allmédhliches Glaubens- und Lebens-Siechtum. Da
miisste jener selige Grundzug der Glaubenskdmpferschaft bald
schwinden: die Freudigkeit. Darum sind wir dem Apostel Paulus
und in Thm dem Herrn sehr dankbar, dass wir heute die Herrlich-
keitsgewissheit so machtig gestarkt und gegriindet bekommen.

Die Herrlichkeitsgewissheit ruht auf der Heilsgewissheit. Wer
diese nicht hat, kann jene nicht haben. Gerade die recht verstande-
ne, begriffene und ergriffene Heilsgewissheit gibt eine klare und
tiefe Herrlichkeitsgewissheit. Darum legt der Apostel erst unser
Heil in Christus uns so recht auseinander, um dann unsere Herr-
lichkeit in Christus uns gewiss und fest zu machen. Wie steht es
bei dir? Bist du heilsgewiss? Bist du gerettet? Hast du Vergebung
der Siinden, Leben und Seligkeit im Blut des Lammes? Und bist
du dann auf diesem Grund auch herrlichkeitsgewiss? Kannst du
in dieser Gewissheit kimpfen und tiberwinden?

22



Ro6m. 5,6-11

Siehe, deine Rettung ist grofser als deine Herrlichmachung! Das
ruft dir Paulus heute zu. Wir fassen das vielfach umgekehrt. Wir
meinen, unsere Herrlichmachung sei grofier als unsere Rettung.
Aus diesem verkehrten Anschauen der Dinge kommt viel Unge-
wissheit, Zagen und Zaudern.

Mit dem Heil und der Herrlichkeit verhilt es sich wie mit der
Geburt und dem Wachstum. Die unter Wehen erfolgte Geburt ist
viel grofler als das Wachsen, denn in der Geburt, in dem Gebo-
renen ist das ganze Wachsen schon samentlich enthalten. Bei den
irdischen Geburten geschieht es zwar, dass das Wachstum unter-
bleibt. Die irdischen Geburten geschehen eben in das Gesetz der
Siinde und des Todes hinein. Die neue, die gottliche Geburt ge-
schieht in das Gesetz des Geistes in Christus Jesus hinein. Diese
Geburt ist eine ewige Lebensgeburt. An ihr ist nichts Siindiges, To-
desmaéfiges; sie hat auch ihr Wachstum. Dieses Wachsen aber in
ihre Herrlichkeit hinein ist kleiner als die Geburt. Darum darf ein
Neugeborener, ein Glaubensmensch, aufgrund dessen, was an ihm
und in ihm geschehen ist, auch eine feste und untrtigliche Herrlich-
keitsgewissheit haben. Der in euch angefangen hat das gute Werk,
der wird es auch vollenden bis auf Seinen Tag.

Um uns die ganze, {iberragende Grofie des uns im Heiland ge-
gebenen und gewordenen Heils vor Augen zu fiihren, sagt Pau-
lus in unseren Versen, Christus sei fiir uns gestorben, da wir noch
schwach waren (Vers 6); ja, Er sei fiir uns gestorben, da wir noch
Gottlose waren (Vers 6). Und wiederum, Er sei fiir uns gestorben,
da wir noch Stinder waren (Vers 8); ja, wir seien versohnt durch
Ihn, da wir noch Feinde waren (Vers 10). Der Apostel hdauft die
Ausdriicke unseres Zustandes vor unserer Errettung: Schwache,
Gottlose, Siinder, Feinde; so ruft er vierfach aus.

23



Glaubige Zielgewissheit (Rom. 5,6-11)

24

¢ Ja, von Natur aus sind wir Schwache. Wir sind hineingebannt

in einen Schwachheits- und Todesleib voller Krankheit und
Elend. Wir sind durch diesen schwachen Todesleib in See-
le und Geist vielfach gehemmt und gebunden, ja manchmal
vollig zusammengeworfen. Wir sind auch schwach an See-
le und Geist. Wir sind im Ichwesen und im seelischen Be-
gehrungswesen gebunden. Und wir sind nicht imstande, von
uns aus dieses demiitigende Gesetz der Stinde und des Todes
zu durchbrechen.

Wollen haben wir wohl, aber vollbringen das Gute finden
wir nicht. Die ganze Menschheit hat bis heute aus diesem
seelisch-leiblichen Elend noch keine Erlosung gefunden. Im
Gegenteil, soweit es das Naturwesen angeht, sinkt sie immer
tiefer hinein.

Aber nicht nur Schwache, wir sind auch Gottlose von Na-
tur. Es mangelt uns die Ehrerbietung, Achtung, Furcht und
Scheu vor Gott, welche wir billig haben sollten. Unser natiir-
licher Mensch fiirchtet alles andere mehr als Gott. ,,Es ist kei-
ne Furcht Gottes vor ihren Augen”. Ohne Gott und Gottes-
furcht konnen wir von Natur leichtlich leben. Gott, die grofie
Eins, das grofie A, ist den meisten Menschen eine Null.

Darum sind wir auch, wie Paulus sagt, Siinder. Wir sind Ab-
wegige, die nicht auf Gottes, sondern auf eigenen und der
Menschen Wegen gehen. Unsere Linien laufen nicht von Gott
aus und zu Gott hin, sondern von uns und der Welt aus und
wieder dahin. Wir gingen alle in der Irre, ein jeglicher sah auf
seinen Weg.

Aus solchem Siindenwesen geht dann die Feindschaft gegen
Gott hervor. Wo Gott hereinleuchtet hereinspricht, hereinhan-
delt, da ist’s uns Eigenwegigen nicht recht. Wir mogen das
gottliche Leben nicht, weil wir das unsere mogen. Unser na-
tiirliches Herz ist Gott immer zuwider.



Ro6m. 5,6-11

Als wir nun, ja weil wir nun in solchem Zustand waren: Schwa-
che, Gottlose, Siinder und Feinde, hat uns Gott in Seinem lieben
Sohn versohnt und errettet. Fiir solche Elenden und Todesleute gab
Er Thn hin in ihr Elend und in ihren Tod. Das ganze gottliche Ge-
richtsfeuer nahm der Sohn auf sich und starb fiir diese gottlosen
Feinde. Ja, wir haben Gott gar nichts gebracht oder getan; wir hat-
ten Gott gar nichts anzubieten, als Er uns im eigenen Sohn erlgste.
Die gottlosen Feinde umfasste Er; fiir sie gab Er, sie selig zu ma-
chen, den eigenen Sohn in die Schmach dahin.

Und als Stinder, Gottloser und Feind ergreife ich die dargebo-
tene Gnade, Versohnung und Liebe.

Ja, mein Jesu, lass mich nie vergessen

meine Schuld und Deine Huld.

Als ich in der Finsternis gesessen,

trugest Du mit mir Geduld;

hattest langst nach Deinem Schaf getrachtet,
eh es auf des Hirten Ruf geachtet,

und mit teurem Losegeld

mich erkauft von dieser Welt.?

Wenn die Schrift sagt: ,Liebet eure Feinde; segnet, die euch
fluchen; bittet fiir die, so euch beleidigen und verfolgen”, so
diinkt uns dies unbegreiflich schwer; der Heiland aber ist fiir Seine
Feinde in den Tod gegangen.

Um uns dieses jedes irdische Maf unendlich Ubersteigende

recht grofs zu machen, sagt der Apostel:

»Nun stirbt kaum jemand um eines Gerechten willen.”
Rom. 5,7

*Dritte Strophe des Liedes ,Eines wiinsch ich mir” von Albert Knapp (1798~
1864).

25



Glaubige Zielgewissheit (Rom. 5,6-11)

Das ist eine rare Sache, dass einer aus reiner Liebe fiir einen
anderen sein Leben hergibt. Und wenn der andere der Liebste wire
und mir lauter Gutes erwiesen hitte — fiir ihn sterben! Das wirst
du wenig finden; der Mensch hat sein eigenes Leben zu lieb. Auch
da, wo wir sehen, dass Menschen ihr Leben fiir andere einsetzen,
denken sie doch fast immer, ihr Leben dabei zu erhalten.

Wir haben das grofle Grubenungliick in Dortmund gehabt.
Hunderte sind in die vergasten Gruben gegangen, die armen Ka-
meraden herauszuholen. Wir neigen uns vor diesen Mannern.
Aber eins ist doch ganz gewiss, so hoch uns diese Rettungsmann-
schaften stehen, jeder dachte doch, selbst wieder lebendig her-
auszukommen.

Und fiir einen Feind ist keiner hineingegangen, um dort zu
retten und selbst fiir ihn zu sterben. Ja, fiir einen Gerechten wird
kaum jemand sterben. , Fiir eine gute und grofie Sache”, so heifst
es wohl wortlich, ,m6chte wohl einer sein Leben einsetzen”.
Das hat man schon gehort und gelesen, dass einer fiir etwas ganz
Grofies und Gewaltiges sein Leben drangab. Aber dabei wird eben
er selbst auch grofs und gewaltig. Das feuert an.

Aber fiir Gottlose, Schwache und Elende, fiir Stinder und Fein-
de zu sterben, welche Schmach! Das aber tat der Herr, was nie je-
mand getan noch jemals jemand tun wird. Das ist gottliche Tat, sagt
Paulus, keine irdisch-menschliche.

»~Hier preist Gott seine Liebe gegen uns, dass Chris-
tus fiir uns gestorben ist, da wir noch Siinder wa-
ren.” Rom. 5,8

Das heifst eigentlich: Hier richtet Gott Seine Liebe gegen uns
auf und stellt sie vor uns hin, indem Er fiir Siinder den Sohn gab.
Das ist die grofste und wunderbarste Liebe, die ausgedacht, nein,
die eben nicht ausgedacht werden kann, die nur Gott offenbaren
konnte. Dass Gott der Gottlosen Schmach selbst tragen wiirde, das
ist das Unbegreifliche, aber doch wahrhaftig Geschehene.

26



Ro6m. 5,6-11

Und sieh, wenn du nun als schwacher, gottloser, siindiger
Feind Gottes diese Erlosung und Versohnung fiir dich annimmst,
wenn du diese ausgestreckte Liebeshand Gottes ergreifst, dann ist
an dir das Grofite geschehen, was zwischen Himmel und Erde je
geschehen kann, du bist ein geretteter Siinder, ein gottverbunde-
ner Gottloser, ein geliebter Feind.

Zwischen dir und Gott ist alles aus und abgemacht; im Frieden
des versohnten Gottes darfst du leben und weben. Kannst du da-
von etwas begreifen, dass du als Schwacher, Gottloser, Stinder und
Feind von Gott im gekreuzigten Sohne geliebt bist, welcher den
Feuerfluch und Todesbann von Schwachheit, Gottlosigkeit, Stinde
und Feindschaft selber trug? Wird dir das bei vertiefter Stindener-
kenntnis immer grofier, immer unfasslicher und doch immer fester
erfasst? Sieh, dann hast du das Grofste erlebt, was ein Mensch erle-
ben kann: Gottes unendliches Gnaden-Erbarmen, wie es dich liebt.

Wenn du aber das in BufSe und Glauben erlebt hast, dann kann
und darf dir nichts mehr zweifelhaft sein, was Gott in Christus
noch an dir tun will. Wer die Rettung hat, darf an der Rettungsaus-
wirkung nicht verzagen. Denn wozu bist du denn gerettet, doch
zu nichts anderem, als dass die Rettung all ihre Gnaden an dir
zur Durchfithrung bringe! Wenn einer aus dem Wasser gerettet ist,
dann wird er doch auch getrocknet; und wenn einer aus dem Feuer
gerettet ist, dann wird er doch auch verbunden und geheilt.

Darum sagt Paulus:

»S0 werden wir ja viel mehr durch Thn bewahrt wer-
den vor dem Zorn, nachdem wir durch Sein Blut ge-
recht worden sind.” Rom. 5,9

Dieses ,ja viel mehr”, welches unser neunter Vers enthalt und
welches im zehnten Vers noch einmal vorkommt und im elften
Vers verstirkt wird mit den Worten: ,nicht allein aber das, son-
dern auch noch dazu”, das zeigt uns an, wie ganz untriiglich ge-
wiss unsere Herrlichkeitshoffnung sein darf.

27



Glaubige Zielgewissheit (Rom. 5,6-11)

Aber die Heilsgewissheit muss da sein, das Blut Christi fiir
uns Stinder muss ergriffen sein. Das ist’s, warum viele kein klares
Hoffnungs- und Herrlichkeitsziel haben, weil es mit der Rettung
in der Vergebung der Siinden noch nicht zu Stand und Wesen ge-
kommen ist. Wer nicht in Bufie und Glauben den Siinderheiland
immer tiefer erfasst, wird den Herrlichkeitsheiland nicht zielfest
fassen koénnen.

»Nachdem wir in Seinem Blut gerecht geworden sind”, sagt
darum Paulus fest und bestimmt. Ist das geschehen, dann werden
wir ganz gewiss vollends durchgerettet werden durch allen Zorn.
Muss der Herr auf unserem Weg noch durch Feuergerichte mit uns,
wir werden als Errettete in allem die Liebe Gottes glauben und
fassen konnen. Errettete bringt kein Feuer um. Es ldutert sie und
griindet sie tiefer. Und all der Zornes-Feuer-Eifer Gottes, welcher
fiir die Welt noch nétig ist — die Geretteten und Gerechtfertigten,
die Kinder im Geist haben diesen Zorn nicht mehr zu fiirchten:

¢ Wenn die schweren Zornesgerichte des antichristlichen Rei-
ches dieses zerbrechen werden, dann sind die Gldubigen
schon bei ihrem Heiland.

* Wenn am Ende des Diesseitskonigreiches Christi Gog von
Magog kommt mit seinen Scharen, dann werden die Gladu-
bigen mit ihrem Herrn ihn vernichten diirfen.

¢ Wenn das Jiingste Gericht kommt, dann werden die Glaubi-
gen Mitrichter sein.

Kein Zorngericht kann die ereilen, welche errettet sind vom zu-
kiinftigen Zorn. Wir waren von Natur Kinder des Zorns wie alle
anderen. Aber Er ist fiir uns gestorben, und das haben wir ergrif-
fen; nun sind wir geliebt. Fass es gewiss, kein Zorn kann dich mehr
treffen!

28



Ro6m. 5,6-11

,Und wenn wir als Feinde verséhnt sind durch den
Tod Seines Sohnes, wieviel mehr werden wir vollse-
lig werden durch Sein Leben, nachdem wir nun ver-
sohnt sind.” Rom. 5,10

Wer ins Leben Gottes und in die Gemeinschaft des liebenden
Gottes durch Versohnung eingetreten ist, bei dem geht es aus Le-
ben in Leben, sei es auch durch viele Kimpfe. Wer den Gestorbe-
nen hat, der hat auch den Erstandenen; und wer den Erstandenen
hat, der wird nimmermehr sterben. In geistleiblich verkldrtem Le-
ben werden wir mit Jesus vereinigt werden in Seiner Zukunft. Wir
werden als Sein Lebensleib mit Thm erscheinen auf Zion zur Auf-
richtung Seines Reiches; wir werden mit Thm herrschen die tau-
send Jahre; wir werden mit Ihm herabfahren auf die neue Erde.

Das sind lauter wachstiimliche Lebensoffenbarungen fiir die
Versohnten in Christus. Ist der Grund da, so ist auch das Ziel da,
und dies um so viel mehr, als es grofser ist, dass Er Stinder und
Feinde versohnte, als dass Er Geliebte mit sich fiihrt. Lasst’s euch
nicht nehmen, ihr Glaubigen, die Herrlichkeitsgewissheit ist euer.
Und Paulus fiihrt aufs Hochste:

,Nicht allein aber das, sondern wir rithmen uns auch
Gottes durch unseren Herrn Jesus Christus, durch
welchen wir nun, d. h. gegenwirtig, die Versohnung
empfangen haben.” Rom. 5,11

Im Heiland ist Gott unser. Wir sind Gottes Erben und Miter-
ben Christi. In der Gottherrlichkeit Christi diirfen wir bei Ihm sein,
teilhaftig geworden der gottlichen Natur. Die Glaubigen stehen im-
mer auf Gottes und Jesu Seite, nachdem Jesus sich einmal auf ihre
Seite gestellt hat. In der Gemeine wird die Fiille des, der alles in
allem erfiillt, wohnen. Darum rithmt sie sich Gottes. Und das darf
sie und kann sie, weil das Grofite schon an ihr geschehen ist. Sie
hat die Versohnung, als sie noch Feindin war, empfangen.

29



Glaubige Zielgewissheit (Rom. 5,6-11)

Das halte dir also stets vor, wenn du im Glauben stehst: Das
Grofste ist an mir geschehen, wieviel mehr wird Er das Wachstiim-
liche auch noch schaffen.

Darin lass dich durch keinen Kampf, keine Anfechtung und
kein Kreuz irremachen. Kampfe sie alle im Glauben nieder. Beden-
ke, was an dir geschehen ist, da du schwach, gottlos, stindig und
feindselig warst, und sei gewiss, dass Er dich durchbringen wird,
dessen geliebtes, gerettetes, versohntes Eigentum du bist.

Fasse es und glaube es: Welche Er berufen hat, die hat Er auch
gerecht gemacht; und welche Er gerecht gemacht hat, die hat Er
auch herrlich gemacht. Nimm das Vollkommene gldubig im Samen
und kdmpfe taglich, als héttest du schon alles, so wirst du deiner
Herrlichkeit tdglich ndher riicken. Treu ist Er, der uns gerufen hat.
Er wird’s auch tun!

8. Mérz 1925

30



Aus der Adams- in die Christuslinie (Rom. 5,18-21)
Aus der Adams- in die Christuslinie (Rom. 5,18-21)

,>18 Wie nun durch eines Siinde die Verdammnis iiber
alle Menschen gekommen ist, so ist auch durch eines
Gerechtigkeit die Rechtfertigung des Lebens iiber al-
le Menschen gekommen.

519 Denn gleichwie durch eines Menschen Ungehor-
sam viele Siinder geworden sind, also auch durch ei-
nes Gehorsam werden viele Gerechte.

520 Das Gesetz aber ist neben eingekommen, auf
dass die Siinde machtiger wiirde. Wo aber die Siin-
de michtig geworden ist, da ist doch die Gnade viel
machtiger geworden,

521 auf dass, gleichwie die Siinde geherrscht hat zum

Tode, also auch herrsche die Gnade durch die Gerech-
tigkeit zum ewigen Leben durch Jesus Christus, unse-
ren Herrn.” Rom. 5,18-21

Zwei Menschheitslinien laufen durch die ganze Geschichte der
gefallenen Welt: die Adamslinie und die Christuslinie. Der Adams-
linie gehoren wir alle durch die natiirliche Geburt an, der Chris-
tuslinie sollen wir durch Glauben und Wiedergeburt angehoren.
Das ist der Grundinhalt des Evangeliums, das wir verkiindigen,
die Menschen aus der Adamslinie heraus- und in die Christuslinie
hineinzurufen. Warum das hochnétig ist fiir uns, aus der Naturli-
nie in die Geistes- und Glaubenslinie tiberzutreten, und warum das
eine rechte Freudenbotschaft ist, dass wir von der einen Seite auf
die andere {ibertreten konnen und diirfen, das sagt unser heutiges
Textwort. Dreifach gesteigert will es uns den Ruf in die Gewissen
himmern: Heraus aus der Adamslinie, hinein in die Christuslinie!

31



Aus der Adams- in die Christuslinie (Rom. 5,18-21)

Die Menschheit ist wurzelhaft und zielméaflig eine. Wir sehen
das in unserer Zeit gar deutlich, wie schon auf dem Gebiet des
Weltwesens die Menschheit sich immer mehr zusammenzieht und
zusammenbiindelt. So sehr sich durch das Siindenwesen die Ge-
gensidtze in ihr auch vertiefen, so ringen doch alle Bewegungen
auf allen Gebieten nach Weltumspannung und nach Erfassung der
ganzen Menschheit.

Auch die adamitische Linie erstrebte immer vom Turmbau zu
Babel an bis heute eine Einheit der Menschheit; nur ist es ihr nie ge-
lungen, sie dauernd herzustellen. Der Spaltpilz der Siinde hat alle
ihre Gebilde immer wieder zersprengt. Das Weltmonarchienbild
Daniels zeigt deutlich dieses Bestreben an. Auf einen einheitlichen
Menschheitsleib soll alles hinauslaufen. Das ist auch der innerste
Sinn des gegenwirtigen Volkerbundes.

Was die adamitische Linie stets will und doch nie bleibend er-
reicht, das hat und ist und wird immer mehr die Christuslinie, ein
Leib unter einem Haupt. Dieser Herztrieb der Menschheit auf Ein-
heit hin, welchen die Gnade in Christus auch noch einmal befriedi-
gen wird, ist der gewaltige Beweis, dass die Menschheit auch aus
einer Wurzel stammt.

Diese Wurzel ist Adam. Nicht Adam und Eva, das sagt die
Schrift nicht, sondern Adam — denn Eva ist selbst wieder aus
Adam. Die Menschheit ist ganz streng einheitlich schon von Na-
tur, wie sie auch geistlich streng einheitlich ist: aus Christus und in
Christus.

Aber wozu braucht denn die Menschheit, wenn sie so streng
einheitlich ist, zwei Linien? Warum kann sie nicht nach dem natiir-
lichen Verlauf von Adam und in Adam zu ihrem grofien Einheits-
ziel wachsen? Was will der andere, der zweite Adam, Christus?
Wenn es so wére, wie viele meinen, dass auch der jetzige Mensch
noch das reine Ebenbild Gottes darstellte, dann brauchten wir al-
lerdings keine zweite Linie.

32



Ro6m. 5,18-21

Aber so ist es nicht. Der erste Mensch Adam ist aus der gottli-
chen Linie gefallen. Was nun mit ihm zusammenhéngt, tragt nicht
mehr reines Gottesbild an sich, sondern Adams gefallenes Bild.
Ausdriicklich heifit es in 1. Mo. 5, dass nach dem Fall Adam einen
Sohn zeugte, der seinem Bilde dhnlich war.

Erst in Christus ist das wahrhaftige Gottesebenbild wieder
Mensch geworden und rein bewahrt geblieben ohne Siinde, und
erst in Ihm kann die wahre, gottgewollte Menschheitslinie wieder
werden. Daher der Ruf: Heraus aus der Adamslinie, hinein in die
Christuslinie! Horen wir genauer, wie der Apostel seinen Ruf fiir
unsere Gewissen scharft. Er sagt:

,Wie nun durch eines Siinde die Verdammnis iiber alle
Menschen gekommen ist.” Rom. 5,18

Damit meint er Adam. Wir miissen hier zum Verstandnis etwas
tiefer eindringen. Das Wort der Schrift, welches unser Luther hier
mit ,Stinde” tibersetzt, heifdt eigentlich ,Danebenfallen”. Durch
den ,,Danebenfall” oder auch ,Fehltritt” des einen ist tiber al-
le Menschen ein Verdammungsurteil oder auch Gerichtsurteil ge-
kommen. Dieses Wort , Fehltritt” oder ,,Danebentappen” scheint
uns nicht auf das zu gehen, was wir gewohnlich Siindenfall nen-
nen. Davon redet der Apostel im nachsten Vers (Vers 19), wo er von
Ungehorsam spricht.

Das Danebentappen scheint uns vielmehr dort geschehen zu
sein, wo Adam neben die grofien, gottlichen Menschheitsgesetze
tappte und ein Weib neben sich haben wollte, wahrend Gott Mann
und Weib urspriinglich ineinander geschaffen hatte. Wir moch-
ten diesen Vorgang vergleichen mit einem Naturforscher, welcher
einem noch unbekannten, aber doch vorliegenden Naturgesetz
nachgeht und beim Forschen danebentappt, d. h. er fillt aus der
Linie des Naturgesetzes.

33



Aus der Adams- in die Christuslinie (Rom. 5,18-21)

Geschieht das, so fallt er sofort unter den Gerichtsspruch des
Naturgesetzes, d. h. es schddigt oder totet ihn gar. Der Naturfor-
scher hat das natiirlich nicht gewollt, aber er hat offenbar nicht
genug aufgepasst. Solches Danebentappen mit dem folgenden Ge-
richt passiert auf dem Gebiet der Natur alle Tage.

Das ist nun auf dem ungleich verantwortungsvolleren Gebiet
des Menschheitslebens Adam auch passiert. Es musste nicht so
sein. Er hitte bei genauem Bleiben im Herrn die rechten Linien fin-
den konnen. Es liegt hier schon ein falsches In-sich-selbst-Stehen
vor. Das ist seine Schuld. Die Ich-Loslosung begann. Und die Folge
war, wie bei allen nicht beachteten Lebensgesetzen, der Gerichts-
schlag.

Dieser hat sich erst nach weiterem Fallen ganz ausgewirkt, lag
aber bei der Trennung des Weibes vom Mann schon vor. Darum
kommt dort in 1. Mo. 2,21 auch der Schlaf vor, dieser Bruder des
Todes. Noch nicht der Tod, aber der Schlaf. Wer denkt hier nicht
an die vielen verhdngnisvollen Stellen vom Schlaf und von Schla-
fen auch im Neuen Testament. Durch das eine Danebentappen ist
die enge Lebensverbindung mit dem ewigen Urquell schon etwas
gelost woden, und Licht und Kraft konnten nicht mehr voll durch,
wie bei einem verletzten elektrischen Leitungsdraht. Das ist das
Gericht, das endlich zur vollen Losung und zum Fluch fiihrte.

So liegt also seit dem Fehltappen des einen ein Gerichtsfluch
auf der ganzen Linie. Ist der Stammvater nicht mehr angeschlos-
sen, so sind’s die Nachkommen auch nicht. Ist am Anfang die Ver-
bindung zerrissen, so ist sie fiir die ganze Leitung zerrissen. So
steht die Menschheit von Adam an unter einem Gerichtsurteil.

Dieses Urgericht wirkt sich in immer umfassenderen und tief-
greifenderen Gerichten an der ganzen Menschheit wachstiimlich
aus. Sind wir darum nur natiirlicherweise geboren aus Adam, so
stehen wir und bleiben stehen unter dem Gerichtsprozess jetzt und
in die Ewigkeiten. Das ist das entsetzliche Verhdngnis fiir uns und
unsere Kinder, wenn wir natiirliche Menschen bleiben.

34



Ro6m. 5,18-21

Aber, so wirfst du ein, das ist ja furchtbar ungerecht von Gott,
ja geradezu entsetzlich, weil der eine danebentappte, die ganze
Menschheit darunter leiden zu lassen. Nun, ist es noch nie vor-
gekommen, wenn einer irgendwo und -wie danebentrat, dass Tau-
sende, ja Millionen leiden mussten? Denke an Weltkrieg und Revo-
lution! Leidet, wenn in der Familie der Vater danebentappt, nicht
die ganze Familie, ja oft ganze Geschlechter? Aber damit ist Gott
nicht gerechtfertigt, ich weif es, die Tatsache ist noch schwerer.
Doch hore Paulus! Wie nun durch eines Stinde die Verdammnis
tiber alle Menschen gekommen ist, also ist auch durch Eines Ge-
rechtigkeit die Rechtfertigung des Lebens tiber alle Menschen ge-
kommen.

Dieser Eine ist der Sohn Gottes, als Mensch: Jesus Christus.
Sieh, dieser Sohn ist in der Verheiflung und im Opfer schon an die
Schwelle des verlorenen Paradieses gestellt worden. Er ist im Lauf
der Zeiten immer klarer und heller verheifSen worden. Jedermann
konnte von Anfang an im Glauben sich auf Seine Seite stellen. Und
viele von Abel an tiber Seth, Henoch und Noah hin sind aus der
Adamslinie in die Linie des Sohnes Gottes, des Herrn, eingetreten.

In der Fiille der Zeiten ist Er dann erschienen als Jesus Christus.
Er ist nun der, welcher von Ewigkeiten her durch die Zeiten hin-
durch, welcher auch als Mensch wie wir, niemals danebentappte.
Er ist ohne Ausnahme stets in den Vaterlinien geblieben. Darum ist
nun auch in Ihm kein Gerichtsspruch, vielmehr ruht auf Ihm das
Wohlgefallen des Vaters. Das ist dieses Einen Gerechtigkeit, wie
Luther sagt.

Wer nun aus der Adamslinie, aus dieser Gerichtslinie, her-
austritt und im Glauben zu Thm tibertritt, in Thn eintritt, fiir den
ist der Gerichtsspruch aufgehoben, er ist in Ihm angesehen als
ein vollig Gerechter und hat den Anschluss ans ewige Leben: Die
Rechtfertigung des Lebens in Friede und Freude im Heiligen Geist
kommt tiber solche. Gottes Liebe gehort ihnen voll und ganz wie
dem Sohn. Darum hore: Heraus aus der Adamslinie, hinein in die
Christuslinie!

35



Aus der Adams- in die Christuslinie (Rom. 5,18-21)

Doch mit noch Schwererem ist die Adamslinie belastet. Paulus
sagt:

»Gleichwie durch eines Menschen Ungehorsam die
Vielen zu Siindern geworden sind.” Rom. 5,19

Es ist ein wunderliches Wort, das Paulus an dieser Stelle fiir
,Ungehorsam” gebraucht. Es heifst eigentlich , Vorbeihoren”. Also
durch das ,, Vorbeihoren” des einen sind die Vielen, d. h. eben alle,
die mit ihm zusammenhéangen, Siinder oder auch , Vorbeihorer”
geworden. Dies geht nun schon klarer und heller auf den eigentlich
sogenannten Siindenfall. Dort am Baum der Erkenntnis haftete ein
Wort Gottes, ein unmissverstiandliches Wort Gottes. , Nicht essen,
sonst sterben!”

Daran haben Adam und Eva vorbeigehort. Es wird nur der eine
genannt, weil schon das Danebentappen ein tief innerliches Vor-
beihdren war, welches jetzt zum schweren, auch dufleren wurde.
War beim Danebentappen noch nicht der ganze Wille, obwohl Un-
achtsamkeit, beim Vorbeihoren ist es der klare Wille.

Hat darum das Danebentappen Adams uns nur unter ein Ge-
richt gebracht, so packt das Vorbeihoren auch unseren Willen. Beim
Danebentappen werden wir dufserlich gerichtlich gestellt, beim
Vorbeihoren innerlich siindig bestimmt. Was seitdem nun von
Adam stammt, hat einen inneren Hang und Zwang zum Vorbeiho-
ren. Wir sind Stinder geworden. Das ist ein schrecklich schwerer
Zustand fiir uns, dass wir von Natur in Adam siindigen miissen.
Wie schwer machen wir dadurch einander im Einzelnen und im
Grofien das Leben. Wie hart ist dadurch Kindererziehung. Wie de-
miitigend ist das fiir alt und jung.

Siindigenmiissen, schrecklichste Sklaverei unseres Lebens!
,Das Gute, das ich will, das tue ich nicht; das Bose, das ich nicht
will, das tue ich.” Wer errettet uns von dem Leibe dieses Todes?

36



Ro6m. 5,18-21

»~Gleichwie durch des einen Menschen Ungehorsam
die Vielen Siinder geworden sind, also auch durch
des Einen Gehorsam werden die Vielen Gerechte.”

Rom. 5,19

Das ist wieder Christus; er hat nie vorbeigehort, sondern immer
gehort. Wer an Thn angeschlossen ist und Seinen Heiligen Geist
empfangen hat, bei dem ist die Knechtschaft der Stinde aufgeho-
ben, er kann die Siinde iiberwinden. Jesu Geist ist Uberwindungs-
geist. Sowohl durch die Vergebung der Siinden als durch die Rei-
nigung von den Siinden macht Er von der Knechtschaft frei. Dar-
um heraus aus der Adamslinie, dort ist es bei allem Kampfen und
Ringen unmdglich, der Sklaverei zu entrinnen. Hinein in die Chris-
tuslinie: ,,Wen der Sohn frei macht, den macht Er recht frei”. Du
kannst in Ihm ein anderer werden. Siehe, Er macht alles neu!

Die Stinde hat den Tod zum Sold. Die Siinde hat ihr eigentliches
Herrschaftsgebiet und ihre eigentliche Herrschermacht im Tod. In
dem inneren Unfrieden und Umgetriebensein, in den Gewissens-
noten und Herzensanklagen, dann in den Leibesnoten, in des Lei-
bes Zerfall, in den ewigen Gerichtsqualen, in diesem anderen Tod,
da hat die Stinde ihr furchtbares Machtgebiet. Und in dieses To-
deswesen, das mit der Scham im Paradies einsetzte, sind wir alle
in Adam verstrickt. Die Stinde herrscht im Tod tiber uns (Vers 21).
Das ist ein grausiges Erbe der Adamslinie.

Aber, gottlob, auch hier ist Jesus Christus der Befreier. Gna-
de hat Er erworben, die bufifertige und gldubige Stinder gerecht
spricht und ihnen jetzt schon das ewige Leben gibt, einst sie darin
herrlich zu machen. ,Ich bin das Leben”, spricht der Herr. Und
Er ist auferstanden, wahrhaftig auferstanden und lebt. Heraus aus
der Adamslinie, zum Heiland und ins Leben!

37



Aus der Adams- in die Christuslinie (Rom. 5,18-21)

Merkwiirdig, trotz aller Gerichtsschwiile und Gerichtsschwe-
re, die auf der Erde lastet, trotz aller Siindenknechtschaft und ihrer
traurigen Friichte, trotz alles Todes und seines Leides — so grof3 ist
die Verstockung und Verblendung der Menschen, dass sie trotz al-
ledem lieber in der Adamslinie bleiben und verderben, anstatt sich
herausrufen zu lassen und in die Christuslinie einzugehen und da-
mit in Leben und Frieden.

Da hat nun der Herr, um die armen, gequaélten Siinder kréftig
zu riitteln und aufzuwecken, noch ein Besonderes geran. Er hat das
Gesetz zwischen hineinkommen lassen. Ach, dass es das Evangeli-
um bei vielen nicht ausrichtet, die selige Botschaft von der Rettung;
dass der Zuchtmeister noch dazwischenkommen muss! Aber wir
wissen, er muss! So wollen wir ihn recht brauchen. Lies einmal still
und ruhig das Gesetz durch, und wiren es nur erst die Zehn Ge-
bote. Lies sie als den ernsten, unbedingten Willen Gottes an dich.
Lies aber auch die Strafen dazu fiir die Ubertretung; lies die Opfer
dazu, welche jede Siinde fordert. Lies auch die vielen Todesstrafen.
Das ist alles ganz wirklich so gemeint.

Bringt das nicht in Furcht? Wenn ja, dann flieh heraus aus
Adams Gemeinschaft, nimm den Heiland an, der das eine voll-
kommene Opfer fiir dich ist, der alle Strafen bezahlt hat, der dir
Kraft und Liebe zum Willen Gottes gibt. Komm herein, immer fes-
ter, immer entschiedener in Jesu und seiner Glaubigen Gemein-
schaft. Aufier der Christuslinie ist nirgends Heil. Wo stehst du?

23.Jan. 1921

38



Gnade und Stinde (Rom. 6,1-11)
Gnade und Siinde (R6m. 6,1-11)

%1 Was wollen wir hierzu sagen? Sollen wir denn in
der Siinde beharren, auf dass die Gnade desto mich-
tiger werde?

62 Das sei ferne! Wie sollten wir in der Siinde wollen
leben, der wir abgestorben sind?

63 Wisset ihr nicht, dass alle, die wir in Jesus Christus
getauft sind, die sind in seinen Tod getauft?

64 So sind wir ja mit ihm begraben durch die Taufe in
den Tod, auf dass, gleichwie Christus ist auferweckt
von den Toten durch die Herrlichkeit des Vaters, also
sollen auch wir in einem neuen Leben wandeln.

65 So wir aber samt ihm gepflanzt werden zu glei-
chem Tode, so werden wir auch seiner Auferstehung
gleich sein,

66 dieweil wir wissen, dass unser alter Mensch samt
ihm gekreuzigt ist, auf dass der siindliche Leib auf-
hore, dass wir hinfort der Siinde nicht mehr dienen.

67 Denn wer gestorben ist, der ist gerechtfertigt von
der Siinde.

68 Sind wir aber mit Christus gestorben, so glauben
wir, dass wir auch mit ihm leben werden,

69 und wissen, dass Christus, von den Toten aufer-

weckt, hinfort nicht stirbt; der Tod wird hinfort nicht
mehr iiber ihn herrschen.

610 Denn was er gestorben ist, das ist er der Siinde
gestorben zu einem Mal; was er aber lebt, das lebt er
Gott.

611 Also auch ihr, haltet euch dafiir, dass ihr der Siin-
de gestorben seid und lebt Gott in Christus Jesus, un-

serem Herrn.” Rom. 6,1-11
39



Gnade und Stinde (Rom. 6,1-11)

,Gnade und Siinde” tiberschreiben wir diesen Bibelabschnitt
aus Rom. 6. Heifst es nicht Stinde und Gnade? Ist nicht die Siin-
de das erste und die Gnade das zweite? Ohne Siinde braucht es
doch keine Gnade! Nur wo Siinde ist und Gericht, tritt Gnade in
ihr Recht. Ja, aber es gilt auch umgekehrt: Wo Gnade ist, verliert
die Stinde ihr Recht. Darum kann man auch reden von Gnade und
Siinde. Den Kindern der Welt, die noch in der Siinde leben, rufen
wir das Evangelium zu: Kommt, hier ist Gnade, hier ist Vergebung
und Aufhebung alles Fluchs des Bosen! Den Kindern Gottes aber,
welche in der Gnade stehen und den seligen Frieden mit Gott auf
Grund der Gnade geniefsen, denen rufen wir zu: Habt ihr denn
Gnade, so werdet auch wahrhaftige Uberwinder der Siinde! Die
Gnade deckt die Siinde, aber sie ist kein Deckungsmittel fiir ein
Siindenleben, vielmehr die Kraft eines neuen Lebens in rechtschaf-
fener Gerechtigkeit und Heiligkeit. Davon redet heute Paulus zu
uns, und das meinen wir, wenn wir sagen: ,Gnade und Siinde”;
wir konnten auch sagen: , Der Begnadigte und die Stinde”.

Ja,

¢ Gnade ist Vergebung der Siinde;

¢ Gnade ist Tilgung der Schuld;

* Gnade ist Aufhebung des Gerichtes;

* Gnade ist die Gabe des Friedens ins bufifertiggldubige Siin-
derherz;

* Gnade ist Rechtfertigung und selige Freiheit;

¢ Gnade ist Leben und Herrlichkeit in Christus Jesus!

Und diese Gnade darf jeder gebeugte Siinder in ihrer ganzen
Grofse sich voll aneignen und selig sein in ihr; und diese Gnade er-
strahlt um so reicher, grofier und wunderbarer, je grofier die Stinde
und der Stinder und je tiefer die lebendige Stindenerkenntnis ist.

40



Ro6m. 6,1-11

Darum sagt Paulus mit Recht: Wo die Stinde méchtig geworden
ist, da ist die Gnade noch viel méchtiger! Und Luther: Ob bei uns
ist der Stinde viel, bei Gott ist viel mehr Gnade!

So wire es also eine Vermehrung der Herrlichkeit der Gnade,
wenn wir kréftig siindigen; so wiirde sie also um so schoner er-
gldnzen, je mehr wir sie in Anspruch nehmen? So wollen wir denn
auch im Gnadenstand ruhig weiter den Siinden leben, welche dem
Fleisch angenehm und unserer Natur eine Lust sind, und wollen
immer erneut in die Arme der Gnade uns werfen zur Beruhigung
und Reinigung des Gewissens, zur Versiegelung der Vergebung
und des Lebens, — dann konnen wir ja in der Ewigkeit ein wun-
derbar reiches Lied der Gnade singen!

Oder wir wollen sanft ruhen in der Gnade und uns freuen ih-
res seligen Friedens, die Siinde aber, die uns immer noch anklebt,
eben in Gottes Namen als notwendiges, unabwendbares Ubel an
uns tragen — die Gnade vergibt sie ja endlich voll und ganz — und
uns freuen, dass sie mit dem Tod einmal ganz weggeht. Das sei
ferne! So fahrt uns da mit heiligem Geistes-Sturm der Apostel da-
zwischen und fegt alle solche Leichtsinns- und Tragheitsgedanken
mit einem Windstofs hinweg.

&1 Sollen wir in der Siinde beharren, auf dass die
Gnade desto machtiger werde?

62 Das sei ferne! Wie sollten wir in der Siinde leben,
der wir gestorben sind?” Rom. 6,1-2

Das wire ein grundverkehrtes, widergottliches Verhdltnis von
Gnade und Stinde. Nein, die Gnade ist eben darum Siindenverge-
berin und Schuldentilgerin, sie hebt darum die Ketten des Gerich-
tes und des Fluches auf, sie gibt uns darum der Freiheit wieder, sie
stellt uns darum in Gottes Frieden und ins neue Leben, dass wir
nicht mehr stindigen! Die Gnade ist die grofite Stindenfeindin und
auch die rechte Stindentiberwinderin.

41



Gnade und Stinde (Rom. 6,1-11)

Gnade, das ist das rechte gottliche Haupt- und Schlussmittel,
dargereicht einer siindigen-versklavten Menschheit, um endlich
mit der Stinde fertig werden zu kénnen, um endlich der Siinde
den Garaus zu machen. Sie will den alten Menschen kreuzigen,
dass der siindliche Leib authore und abgetan werde, dass wir hin-
fort der Stinde nicht dienen (Vers 6). Die Gnade hebt die Siinde ja
nicht auf ohne Gericht. Es ist nicht so, als ob die Gnade die Siinde
einfach zudeckte und ihre ganze Strafe aufhobe, als wére sie keiner
Strafe wert. Gnade ist nicht schwiéchliche Verzeihung auf ein paar
Krokodilstrianen hin, sondern die Gnade fufst auf dem Gericht, und
die Gnade bestatigt das Gericht als recht und billig.

Schon im staatlich-biirgerlichen Leben gibt es keine Gnade oh-
ne festgesetzten Gerichtsspruch und ohne véllige, reumdtitige Aner-
kennung des Gerichtsspruchs von Seiten des Siinders. Nur wenn
einer zu Zuchthaus oder gar zum Tod verurteilt ist und wenn er
die ganze gerechte Bitterkeit dieser Strafe gespiirt hat, dann kann
Gnade eintreten. Noch viel ernster liegt die Sache bei Gott. Dieser
gibt tiberhaupt keine Gnade ohne vollzogenes Gericht. Um aber
den Siinder zu retten, vollzieht Er das Gericht an Seinem eingebo-
renen, auch im Fleisch vollig stindlosen Sohn stellvertretend. Dar-
um kam der Sohn Gottes ins Fleisch, darum schlug Er im Geist alle
Stinden darnieder, darum gab Er den siindlichen Leib ins Todes-
gericht, welches der Siinde Sold ist, und darum hat Ihn der Va-
ter auferweckt, dass Er die Annahme des Opfers besiegele und die
Gnadenquelle eines neuen, ewigen, siindlosen Lebens 6ffne.

Im Kreuz von Golgatha ist der unabdnderliche Wille Gottes ge-
schrieben, keine einzige Siinde ungerichtet zu lassen, aber auch
jeden Stinder freizusprechen und mit neuem Leben zu begnadi-
gen, welcher das Gericht des eingeborenen Sohnes als sein eige-
nes, wohlverdientes anerkennt und der im Glauben dem erhohten
Sohn sich vollig tibergibt.

42



Ro6m. 6,1-11

Welche Seele nun also diesen Heiland und Seine Gnade an-
nimmt, die bekennt damit, dass sie sich fiir jede Stinde des Ge-
richtes schuldig wisse, dass sie aber glaube, dass der Heiland all
ihr verdientes Gericht getragen habe, und sie bekennt damit, dass
sie wisse, dass jede neue Siinde neues Gericht schaffe und dass je-
de neue Siinde den Heiland neu kreuzige. Wie kann eine Seele, die
das in Wahrheit glaubt, noch siindigen wollen? Ihr ist die Siinde
todesleid, ihr ist die Stinde bittere Galle! Eine solche Seele hat iiber
sich ihr Todesurteil anerkannt, sie kann nicht hingehen und sozu-
sagen im selben Atemzug Jesus neu in den Tod schicken.

Darum sagt Paulus:

,Wisset ihr nicht, dass alle, die wir in Jesus Christus
getauft sind, die sind in Seinen Tod getauft?”Rom. 6,3

Glaube und Taufe fiel damals bei der Erwachsenentaufe in eins
zusammen. Wer zum Glauben gekommen war durch des Geistes
Erleuchtung, der liefs sich taufen. Die Taufe war das dufsere Sie-
gel des Glaubens. Wir lassen nun hier die Frage der Kinder- und
Erwachsenentaufe heute weg, weil wir ja von Stinde und Gnade
reden wollen, und nehmen, was wir hier dirfen, Taufe fiir Glau-
ben.

So heifdt es: Wisset ihr nicht, wie viele euer zum Glauben ge-
kommen sind, die haben in Christi Tod hinein geglaubt? Wir sind
mit IThm begraben durch den Glauben in den Tod. Wir sind mit
Ihm der Siinde gestorben und darum abgestorben. Wir sind nach
unserem alten Menschen mit Ihm gekreuzigt, wir sind mit IThm ge-
storben (Verse 6 und 8). Auf einmal sind wir, wie Er, der Siinde
abgestorben (Vers 10).

43



Gnade und Stinde (Rom. 6,1-11)

Ja, wer eine wirkliche Bekehrung durchgemacht hat, der hat
Gericht und Tod geschmeckt, der hat die Fiirchterlichkeit der Siin-
de in ihren zeitlichen und ewigen Folgen durchschaut, der sieht sie
in Christi Leiden und Tod in entsetzlicher Wirklichkeit und Greif-
barkeit dargestellt und bekommt dadurch, dass der Heiland das
fir ihn gelitten hat, einen solchen Grauel vor der Siinde ins Herz,
dass er innerlich entschlossen wird, nicht mehr zu siindigen. Siin-
denleben, Siindendienst im Weltsinn ist ihm fortan eine Unmog-
lichkeit. Zur Stinde und zum Stindendienst nimmt der Wiederge-
borene eine gegensitzliche Stellung ein. Die Stinde ist ihm gekreu-
zigt.

Er bleibt aber nicht beim Tod und im Tod stehen. Der Heiland
ist auferstanden, der Heiland lebt, der Heiland lebt fiir Seine Glau-
bigen und in Seinen Glaubigen im Heiligen Geist. Diesem Leben-
digen schliefst sich der Glaubige wie eine Rebe dem Weinstock an.
Daraus geht ein neues Leben in Rechtfertigung und Heiligung.

Wir sind mit Christus auferweckt zu einem neuen Leben, und
in dem wandeln wir (Vers 4). Wir sind Seiner Auferstehung gleich
und wandeln in Seinem Auferstehungsleben, das Er in Seinen
Gldubigen auswirkt. Stinde und Tod herrschen nicht mehr tiber
uns (Vers 9), Christus herrscht mit Seinem Gott-Leben, das in die
Herrlichkeit fiihrt. Wir leben, der Stinde gestorben, Gott in Chris-
tus Jesu, unserem Herrn (Vers 11). Das ist also der Stand des Be-
gnadigten, das ist seine Stellung zur Stinde. Dem Siindenleben als
solchem ist er gestorben und gekreuzigt, zum Gott-Leben ist er auf-
erweckt, und das ist seine Lust und Freude. So fiihrt die Gnade aus
der Siinde in das gottliche Leben.

Aber der wiirde nun weit fehlen, welcher meinte, die Begna-
digten stindigten nicht mehr. Wir miissen wohl und recht horen,
was Paulus sagt. Er sagt im ganzen Text nicht, dass die Siinde oder
der alte Mensch gestorben sei.

44



Ro6m. 6,1-11

Vielmehr schliefst er die ganze ernste Darlegung ab mit den
Worten:

»~Haltet euch dafiir, dass ihr der Siinde gestorben seid.”
Rom. 6,11

Wir sind die Gestorbenen, wir sind die Gekreuzigten in Chris-
tus, wir wollen nicht mehr in der Stinde leben. Die Siinde aber lebt,
der alte Mensch lebt, und vor allem der Feind lebt, und er macht
vom alten Menschen aus um so verzweifeltere und heftigere An-
griffe in allerlei List und Macht, je mehr er uns entronnen sieht
und weifs. Und da gibt es in Gedanken, Worten und Werken der
Fehler und Ubertretungen noch viele; da stehen wir taglich als die
Gebeugten.

Ja, worin kommt aber dann unser Gestorbensein der Siinde
zum Ausdruck? Das kommt in der tiefen, aufrichtigen Bufle, in
dem heiflen Begehren nach neuer Gnade zum tédglichen Durch-
bruch. Nicht im Nicht-Siindigen zeigt sich das Wesen des Be-
gnadigten; es wdre so recht, es wédre so schon! Aber im Nicht-
stindigen-Wollen, im Gebeugtsein und im ehrlichen Anerkennen
jedes Fehlers vor Gott und Menschen, im Gnade-Suchen vor Gott
und Menschen, endlich auch in manchem erkdampften Lebenssieg
in Christus, darin zeigt sich die wirksame, ziichtigende, neuschaf-
fende Gnade.

Wo die Gnade lebensméfsig wirkt, gibt es ein Wachstum am in-
wendigen Menschen, ein Vorwidrtskommen in der Heiligung und
im neuen Leben; es ist ein Ablegen und ein Anziehen da. Wo das
nicht wére, wiirden wir die Kraft Christi verleugnen. Aber bei al-
lem Wachstum geht es auch immer wieder durch die Beugung. Es
ist taglicher Kampf, aber auch mancher Sieg in Christus. Der al-
te Mensch findet im Glaubigen einen Gewappneten und Gertiste-
ten nach Eph. 6. Seine schrankenlose Herrschaft ist dahin. Wir ken-
nen ihn in vielen Stiicken und kennen seinen Fluch, wir wollen ihn
nicht mehr, wir wollen Christus und Sein Leben. Wir haben taglich
alles aufzuweisen: Kampf, Sieg und Niederlage.

45



Gnade und Stinde (Rom. 6,1-11)

Fiir alles aber haben wir in der Gnade die Gabe:
¢ fiir den Kampf den Blick, die Weisheit und den Mut;
¢ fiir den Sieg die Kraft und das tiberwindende Leben;

e fiir die Niederlagen die Bufle, den Glauben und die Verge-
bung.

Und so kdmpfen wir fort in der Kraft der Gnade. Wer nattirlich
noch gar nicht auf dem Grund und Boden in Christus ist, dass er
grundmaiflig der Siinde gestorben ist und in Christus lebt in der
Auferstehungsgnade, wem das nicht tdgliches Grundgesetz des
neuen Lebens ist, Sterben aller Siinde, Leben im Herrn und vor
dem Herrn, der kommt nicht vorwaérts. Das ist der Kampfboden,
auf den die Gnade uns gestellt hat und auf dem wir kdmpfen und
siegen und durch Bufie bleiben. Auf diesem Weg gibt es dann im-
mer gelibtere Sinne und ein Wachsen an Thm, der unser Haupt ist.
Er wird bei den Aufrichtigen gewisslich das Werk vollenden bis
auf Seinen Tag.

Mit dem Ausspruch eines alten Gottesknechtes wollen wir
die Meinung des Apostels Paulus noch beleuchten. Er sagt: ,,Der
urspriingliche, gottgeschaffene Mensch hatte die Moglichkeit, zu
stindigen. Der gefallene Mensch hat die Unmoglichkeit, nicht zu
siindigen. Er ist der Stinde Knecht. Der wiedergeborene Mensch
hat die Moglichkeit, nicht zu stindigen”. Das ist der Stand, wel-
chen uns Paulus heute zeichnet, und wir wollen uns Gnade schen-
ken lassen, diese Moglichkeit zur oft und viel getibten Wirklichkeit
zu machen.

Wenn wir einst vollendet sind, dann werden wir haben: ,Die
Unmoglichkeit, zu siindigen.” O Herr, gib, dass uns jetzt schon
manches ganz unmoglich sei und fiithre uns dahin, wo uns jede
Stinde zur volligen Unmoglichkeit wird. Da wird fiirwahr Freude
die Fiille sein. Ich jage nach dem vorgesteckten Ziel und nehme
dazu aus Deiner Fiille Gnade um Gnade.

27. Juli 1919
46



Unter dem Gesetz des Geistes

Unter dem Gesetz des Geistes: Herrlicher Christenstand
(Rom. 8,1-4)!

21 So ist nun nichts Verdammliches an denen, die in
Christus Jesus sind, die nicht nach dem Fleisch wan-
deln, sondern nach dem Geist.

82 Denn das Gesetz des Geistes, der da lebendig
macht in Christus Jesu, hat mich frei gemacht von
dem Gesetz der Siinde und des Todes.

83 Denn was dem Gesetz unméglich war (sintemal
es durch das Fleisch geschwicht ward), das tat Gott
und sandte seinen Sohn in der Gestalt des siindlichen
Fleisches und der Siinde halben und verdammte die
Siinde im Fleisch,

84 auf dass die Gerechtigkeit, vom Gesetz erfordert,
in uns erfiillt wiirde, die wir nun nicht nach dem Flei-
sche wandeln, sondern nach dem Geist.” Rom. 8,1-4

Wir Menschen stehen unter ewigen Gesetzen, unter Lebensnor-
men. Wir stehen unter Naturgesetzen, unter Sittengesetzen, un-
ter Geistesgesetzen und unter geistlichen Gesetzen. Die letzteren
sind die hochsten, die es gibt. Sie durchdringen und beherrschen
alle anderen; denn alle Lebensnormen sind im Grunde eins. Sie
sind verschiedene Entfaltungsstufen des gottlichen Lebens. Infol-
ge der Siinde gibt es Gerichtsgesetze und Gnadengesetze, Todes-
gesetze und Lebensgesetze. Das allerhochste und allerherrlichste
Lebens- und Gnadengesetz ist das Gesetz des Geistes, der da leben-
dig macht in Christus Jesus. Es ist das Gesetz des Heiligen Geistes.
In diesem stehen glaubige Kinder Gottes und sind selig und wer-
den herrlich in ihm. Darum haben wir auch zur Uberschrift ge-
setzt: ,,Unter dem Gesetz des Geistes: Herrlicher Christenstand”.
Inwiefern es so herrlich sei, unter diesem Lebens- und Gnadenge-
setz und in ihm zu stehen, das legt uns Paulus heute auseinander
am Anfang des goldenen Kapitels Rom. 8.

47



Unter dem Gesetz des Geistes

Das Gesetz des Heiligen Geistes steht darinnen, dass ein Men-
schenkind nicht mehr von sich selbst naturmafiig, also von seinem
Geist und Willen, auch nicht mehr von seiner Seele, der fleischge-
fangenen und siindengeknechteten, und auch nicht mehr von dem
fluchverfallenen Leibe dieses Todes regiert wird, sondern von dem
durch Glauben in ihm wohnenden Heiligen Geist. Der ewige Sohn
Gottes hat ja nach Seiner Menschwerdung und nach Seinem Hin-
gang fiir uns in den Tod und nach Seiner Auferstehung und Him-
melfahrt Seinen Heiligen Geist vom Thron der Herrlichkeit herab-
gesandt.

Dieser Heilige Geist hat im Sohn Gottes wahrend Seiner Er-
denzeit in ganzer Fiille gewohnt. Durch diesen Heiligen Geist hat
der Sohn Gottes in steter Glaubens- und Lebensverbindung mit
dem Vater gestanden; durch Ihn hat Er jede Siinde abgewiesen
und tiberwunden; durch IThn wurde Er willig gemacht, in des Va-
ters Willen bis zum Kreuzestod einzugehen; durch Ihn ist Er aufer-
weckt und herrlich gemacht worden. Dieser Heilige Geist ist eben
der Geist des Vaters und des Sohnes von Ewigkeiten her; daher
ihr gemeinsames Lebensprinzip und Lebenswesen; und darum hat
Er auch dieses gemeinsame Lebensprinzip hienieden im Sohn ge-
bildet. Er ist, eingegangen in die Gestalt des stindlichen Fleisches,
welche der Sohn angenommen hatte, der alle Stinde und allen Tod
tiberwindende Geist geworden.

Diesen sieghaften Uberwindergeist, welcher alle Siinde, Versu-
chung, Not und Tod kennt, aber iiber alles gesiegt hat, schickte nun
der erhohte Herr herab auf die Welt. Er kommt in alle Menschen,
welche kindlich-bufifertig glauben an den Namen des eingebore-
nen Sohnes Gottes und wird in ihnen der Brunnquell ewigen Le-
bens. Er ist in ihnen die selige, neue Lebensnorm des sieghaft alles
tiberwindenden Glaubenslebens.

48



Roém. 8,1-4

Weil ohne Glauben an den Heiland als den fiir uns gekomme-
nen, gestorbenen und erstandenen Herrn niemand den Heiligen
Geist erhalten kann, so heifien die Gldubigen, welche unter oder
in dem Gesetz des Geistes stehen, auch die, welche in Christus Je-
sus sind. Darum heifit auch das Geistesgesetz selbst das Gesetz des
Geisteslebens in Christus Jesus oder, wie Luther tibersetzt, das Ge-
setz des Geistes, der da lebendig macht in Christus Jesus.

So konnten wir das Geistesgesetz ebensogut das Christusge-
setz heiflen. Wo Christus herrscht, da herrscht Er kraft des Hei-
ligen Geistes; wo Christus wohnt, da wohnt Er jetzt in diesem
Aon bis zum Schauen hin im Heiligen Geist. Niemand kann Je-
sus einen Herrn heiffen ohne durch den Heiligen Geist. Wer Christi
Geist nicht hat, der ist nicht Sein, wer aber Sein Eigentum ist durch
Glauben, der ist es eben durch den Heiligen Geist und im Heiligen
Geist.

Fragen wir darum: ,,Wo herrscht das Gesetz des Geistes?”, so
antworten wir: ,Wo eine Seele zum lebendigen Glauben an den
Heiland gekommen ist und sich dankbaren Herzens dem Retter
Jesus Christus tibergeben hat!”. Dieser dein Heilandsglaube, die-
ses dein Hingegebensein an den Herrn Jesus Christus ist schon der
Anfang des Gesetzes des Geistes. Und im wachstiimlich zuneh-
menden, lebendigen und friichtebringenden Glauben steht auch

das Leben und Weben des Geistesgesetzes.

Zu Stand und Wesen kommt das Gesetz des Geistes in uns
durch das Wort Gottes, welches den Glauben wirkt und Geistes-
trager ist. Und Nahrer, Mehrer und Festiger des Geistesgesetzes in
uns sind Wort, Sakrament und Gemeinschaft der Glaubigen. Wo
das Geistesgesetz herrscht, da fragt eine Seele in allen Stiicken, in
Tun und Lassen nach dem Herrn, nach Seinem Wort und nach Sei-
nem Willen. Nicht die eigene Personlichkeit in Geist und Willen,
nicht die eigene Seele in ihren Gefiihlen, Begierden und Wiinschen,
nicht das Fleisch in seinen Erdenleidenschaften hat die Fiihrung,
sondern der Herr, der der Geist ist.

49



Unter dem Gesetz des Geistes

Und stehen wir auch als Geistgeborene noch oft und viel im
Gemisch, ja ist noch viel Fleischliches im weitesten Sinne von Ei-
genwesen nach Geist, Seele und Leib an uns, der innerste Sinn ist
doch auf den Geist, auf den Herrn gerichtet, und jedes Abweichen
von IThm wirkt in uns Leid und Schmerz, Reue und Bufde, heischt
Vergebung und Reinigung. In diesem Leid- und BufSe-Zug dufiert
sich bei uns armen Stindern oft und viel die Herrschaft des Geistes-
gesetzes. Freilich auch in Uberwindung der Versuchung und An-
fechtung und in Frucht ewigen Lebens. Beides findet sich unter
dem Geistesgesetz.

Dieses Gesetz des Heiligen Geistes ist nun das herrlichste und
hochste und gesegnetste, welches es im Himmel und auf Erden
gibt. Es durchdringt und segnet und erfiillt in gottlicher Kraft al-
le anderen Gesetze: Sittengesetze und Naturgesetze. Selig ist der
Mensch, der, zum Glauben gekommen, in das sanfte, leichte und
erquickende Joch dieses Christusgesetzes hineingegangen ist. Dar-
um ist auch das achte Kapitel des Romerbriefes, welches insonder-
heit wie kein anderes Kapitel der Bibel dieses Geistesgesetz und
seine Trager schildert, ein rechtes Freuden- und Jubelkapitel.

Lassen wir uns aus den ersten vier Versen dieses Kapitels, wel-
che uns heute vorliegen, einige Ziige der Herrlichkeit dieses Ge-
setzes vors Herz stellen. Das Gesetz des Geistes, der da lebendig
macht in Christus Jesus, sagt Paulus zuerst, hat mich frei gemacht
vom Gesetz der Stinde und des Todes. Wahrlich eine gewaltige Tat-
sache! Wir sind von Natur aus in der Adamslinie unter ein schreck-
liches Gesetz gekommen. Kraft unserer natiirlichen Geburt stehen
wir alle unter dem Gesetz der Siinde und des Todes.

Wir haben einen tiberméchtigen Zug in uns, selbstherrlich, d. h.
nach eigenem Denken, Fiithlen und Wollen zu leben. Wir stehen
von Natur in uns selbst. Der Mensch ist sein eigener Mittelpunkt,
anstatt dass Gott der Herr mit Seinem ewigen Leben dieser Mittel-
punkt wére. Wir haben den starken, iiberméchtigen Zug in uns,
gottfern und gottwidrig, welthingegeben, irdisch-diesseitig und
fleischesmafSig zu leben.

50



Roém. 8,1-4

Dieses ganze Wesen nennt die Bibel Fleisch. Was vom Fleisch
geboren ist, das ist Fleisch. Fleischlich gesinnt sein, d. h. in den
eigen-natiirlich-diesseitigen Bahnen zu gehen, das ist unser Wesen.
Und das ist die Siinde.

Dieses Fleischlich-gesinnt-Sein ist nun aber der Tod. Zerrei-
ffung, Zersetzung der allerverschiedensten Art ist die Frucht, von
der innersten Herzenszerreiffung und dem Gewissensunfrieden
bis hin zur Zerreiflung von Leib und Seele, bis hin zum Jiingsten
Gericht und bis hin zur ewigen Unruhe in der anderen Welt. Dieses
Gesetz der Siinde und des Todes ist der fiirchterlich auf uns und
den Unsrigen und auf der ganzen Welt lastende Fluch, die Quel-
le alles Bosen und alles Leides, aller Schmerzen und aller Plagen.
Fiirwahr, wir sind ein geplagtes Geschlecht!

Von diesem Fluch nun befreit uns das Gesetz des Geistes. Der
Heilige Geist als der Geist Jesu Christi, des Sohnes Gottes, stellt
uns in die Gemeinschaft dieses ewigen Herrn, und in Ihm in die
Gemeinschaft Gottes des Vaters. So sind wir durch Thn wieder aus
uns selbst heraus- und in Gott hineingestellt. Und damit in das
Leben, in das Licht, in den Frieden.

Als erste Gabe bringt der Heilige Geist vom Thron des erhoh-
ten Lammes die Gewissheit der Vergebung aller Siinde, die Auf-
hebung alles Gerichtes und Todes. Und aufjauchzt die geisterfiillte
Seele und der erloste Geist des Menschen und ruft laut: So ist nun
nichts Verdammliches mehr an denen, die in Christus Jesus sind,
welche nicht mehr unter der Herrschaft des Fleischesgesetzes, son-
dern des Geistesgesetzes stehen.

Und zum anderen zieht im Heiligen Geist die Heilandsgemein-
schaft im Glauben in uns ein, und damit der Friede, die gottliche
Freude, das ewige Leben. Wir sind aus der Zerreifsung, aus dem
Tod heraus. Und wo der Geist des Heilands, der von den Toten er-
weckt ist, in uns wohnt, so sind wir freudig gewiss, dass Er auch
unsere sterblichen Leiber verkldren und uns mit Christus in Seine
Herrlichkeit versetzen wird.

51



Unter dem Gesetz des Geistes

Wir sind heraus, jetzt und ewiglich, aus dem Gesetz der Siinde
und des Todes. Gelobt sei der Herr! Und das alles durch das Gesetz
des Geistes, der da lebendig macht in Christus Jesus.

Wir stehen aber noch unter einem anderen Gesetz von Natur,
das nicht minder schwer und driickend ist als das Gesetz der Siin-
de und des Todes, und das ist das Sittengesetz oder das Gesetz, das
in Buchstaben, in Forderungen, in Gebote und Verbote gestellt ist.
Das jtidische Volk sonderlich ist in die Schranken der gottlichen
Gebote hineingespannt worden. Aber auch wir als Christen ken-
nen viel, sehr viel vom gottlichen Gebot von Jugend auf. Es heifst
mehr oder weniger bei uns allen:

~Es ist dir gesagt, Mensch, was gut ist und was der Herr
von dir fordert.” Mi. 6,8

So kennen wir insonderheit die Zehn Gebote alle auswendig
und vieles davon auch inwendig. Dazu haben wir alle das Gewis-
sen mit seinen Gottforderungen, mit seiner Zustimmung zu Gottes
Forderungen, mit seinem anklagenden Schuldbrief gegen uns. Ja,
wir tragen ein Gesetz in uns, welches das Gute kennt und ihm zu-
stimmt, ja, es will; ein Gesetz, das Lust hat an Gottes Gesetz!

Aber nun kommt das Furchtbare: Wir haben ein Gesetz in un-
seren Gliedern, das widerstreitet dem Gesetz in unserem Gemiit
und nimmt uns gefangen unter der Siinde Gesetz, welches in den
Gliedern wohnt und ist. Wir alle wissen, wie wir sein sollten; ja,
wir alle wollten nach dem wahren, inneren Teil unseres Wesens so
sein, wie wir sein sollten, aber wir sind’s nicht. Das ist ein Elend
und ein Jammer.

Und dieser ist um so grofser, als wir nur noch tiefer in Tod und
Gericht, in Schuld und Verdammnis fallen. Das Leben unter dem
Gesetz des Buchstabens ist noch furchtbarer als das Leben unter
dem Gesetz der Siinde und des Todes. Unter dem Gesetz des Buch-
stabens wird die Stinde klar erkannt, sie wird zur Ubertretung, sie
fiihrt in Gericht und Verurteilung. Kein Mensch tut das Gute, das
er weilf3, so, wie er es weif. O elende Menschheit!

52



Roém. 8,1-4

Darum kommt aus allem Gesetzeswesen immer wieder der
Fluch. Darum fallen auch die Gesetzesstaaten und Gesetzeswelt-
maéchte, und wenn sie aufs Beste geordnet wiren, immer wieder
in furchtbarem Fall zusammen wie unser Deutschland, weil wir
die Gesetze nicht halten. Dann hiuft sich ein solcher Berg von Un-
gerechtigkeit an, der schliefSlich knallend in die Luft fliegt. Es ist
dem Fleisch unmdglich, sagt Paulus in unserem Text, das Gesetz
zu erfiillen. Das Fleisch ist geschwécht durch die Siinde. Durch die
Loslosung von Gott tragt es keine gottlichen Krifte mehr in sich,
und die sind eben noétig, um gottliche Gebote zu erfiillen. Wo aber
tibertretenes Gesetz ist, da ist der Fluch. Darum ist das Sittenge-
setz, und zwar je hoher es ist, um so mehr, fiir die Menschen ein
Fluch, zeitlich und ewig.

Diesen Fluch hebt nun das Gesetz des Geistes ebenfalls auf.
Das ist seine grofse Seligkeit und Herrlichkeit. Der Sohn Gottes hat
ja die Gestalt unseres siindlichen Fleisches angenommen um der
Siinde willen, damit Er die Siinde im Fleisch vernichte. Und das
hat Er nun getan durch den Heiligen Geist. Er hat jede Siinde in
Seinem Fleisch abgewiesen. Er hat in Seinem Fleisch die Gerechtig-
keit, welche das Gesetz fordert, erfiillt, und zwar ganz und restlos.

Und dann ist Er hingegangen und hat diesen siindlosen Leib
in den Tod und Fluch gegeben und hat den Fluch durchbrochen in
Seiner Auferstehung. Jetzt ist das Gesetz durch Ihn nach allen Sei-
ten erfiillt. Der Fluch des Gesetzes ist aufgehoben, da Er ein Fluch
tiir uns wurde. Die Forderungen des Gesetzes sind alle erfiillt, da
Er keine Siinde getan hat. Und nun schickt Er in glaubige Herzen,
welche unter dem Gesetzesfluch zerbrochen sind, Seinen Heiligen
Geist. Und dieser Heilige Geist teilt zuerst die Aufhebung all un-
seres Fluches uns mit, der auf uns liegt infolge {ibertretener Geset-
zesforderungen. Das ist herrlich und kostlich.

53



Unter dem Gesetz des Geistes

Dann aber bekommen wir im Heiligen Geist, welcher in Jesus
alles erfiillte, die Kraft, auch das Gesetz erfiillen zu konnen. Wer
im Glauben Jesus und Seinen Geist anzieht, der kann. So sind wir
denn durch das Gesetz des Geistes frei auch von dem Elend des
Gesetzes in Buchstaben, welches zwar an ihm selber schon und
gut ist, aber durch unser Fleisch zum Elend wird. O herrliches Ge-
setz des Geistes, herrlicher Heiland, mach Deine Kinder stark am
inwendigen Menschen, zu tun, was sie sollen, und zu kénnen, was
sie sollen. O herrliches Gesetz des Geistes, versiegle es immer neu,
dass auch vom Gesetz des Buchstabens her nichts Verdammliches
mehr ist an denen, welche in Christus Jesus sind.

Doch nicht nur das! Nein, viel mehr! Der Heilige Geist gibt
Zeugnis unserem Geist, dass wir Gottes Kinder sind. Sind wir aber
Kinder, so sind wir auch Erben, namlich Gottes Erben und Miter-
ben Christi. Ja, wir sind, die wir haben des Geistes Erstlinge, der
ganzen Kreatur Erstlinge an Herrlichkeit und ewiger Herrscher-
majestdt. Alle Leiden sind nicht wert der Herrlichkeit, die an uns
soll geoffenbart werden. Uns ist mit Christus alles geschenkt; uns
miissen alle Dinge zum Besten dienen. Uns kann keine Gewalt
noch Macht von der Liebe Gottes scheiden.

Das sind die Leute unter dem Geistesgesetz. Ahnst du seine
Grofle und Schone? Nein, hast du etwas davon im Besitz? Kennst
du das Elend des Gesetzes der Siinde und des Todes? Kennst du
den Fluch unerfiillter Gebote Gottes und im Gewissen verankerter
Pflichten? O so komm zum Heiland und lass dich frei machen, frei
in Vergebung, frei in Kraft. O so bitte um den Heiligen Geist! Sieh,
wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit! Herrlicher Christenstand
im Gesetz des Geistes!

30. Jan. 1921

54



Das Triumphlied der Glaubigen (Rom. 8,31-39)

Das Triumphlied der Gldubigen iiber Karfreitag und Os-
tern (Rom. 8,31-39)

831 Was wollen wir nun hierzu sagen? Ist Gott fiir uns,
14
wer mag wider uns sein?

832 Welcher auch seines eigenen Sohnes nicht hat ver-
schont, sondern hat ihn fiir uns alle dahingegeben;
wie sollte er uns mit ihm nicht alles schenken?

833 Wer will die Auserwihlten Gottes beschuldigen?
Gott ist hier, der da gerecht macht.

834 Wer will verdammen? Christus ist hier, der gestor-
ben ist, ja vielmehr, der auch auferweckt ist, welcher
ist zur Rechten Gottes und vertritt uns.

835 Wer will uns scheiden von der Liebe Gottes? Triib-
sal oder Angst oder Verfolgung oder Hunger oder
Blof3e oder Fahrlichkeit oder Schwert?

836 wie geschrieben steht: »Um deinetwillen werden

wir getotet den ganzen Tag; wir sind geachtet wie
Schlachtschafe«.

837 Aber in dem allem iiberwinden wir weit um des

willen, der uns geliebt hat.

838 Denn ich bin gewiss, dass weder Tod noch Leben,
weder Engel noch Fiirstentiimer noch Gewalten, we-
der Gegenwartiges noch Zukiinftiges,

8,39 weder Hohes noch Tiefes noch keine andere Krea-

tur mag uns scheiden von der Liebe Gottes, die in
Christus Jesus ist, unserem Herrn.” Rom. 8,31-39

Es hat nur zwei Zeilen, dieses Trumphlied der Gldubigen tiber
Karfreitag und Ostern: ,Ist Gott fiir uns, wer mag wider uns
sein?” Es hat im Grunde nach dem Urtext nur sechs Worte. ,,Gott
fiir uns — wer wider uns?”

55



Das Triumphlied der Gldubigen (Rom. 8,31-39)

Aber diese zwei Zeilen und diese sechs Worte sind so inhalts-
schwer, so weltumspannend, Himmel und Holle durchgehend,
Gottheit und Menschheit, ja die ganze Kreatur einschliefSend, dass
es dariiber hinaus nichts gibt. Mit Recht sagt der Geist zum Ein-
gang des Triumphliedes: ,Was wollen wir nun hiezu sagen?” Er
meint: Kann etwas Grofleres, etwas Gewaltigeres, etwas Erschiit-
ternderes und doch zugleich Erhebenderes gesagt werden als die-
ses: , Ist Gott fiir uns, wer mag wider uns sein?”

Wer kann da noch etwas anfiigen oder zusetzen; wer vermag
etwas zu sagen, was noch mehr wire als dieses: , Gott fiir uns, wer
wider uns?” Wer das fasst, der kann tiberhaupt nichts mehr sagen,
der wird stille und betet im Geist an. Hier heifst es: ,,O welch eine
Tiefe des Reichtums!” Hier heifst es:

Wenn ich dies Wunder fassen will,

so steht mein Geist vor Ehrfurcht still;
er betet an und er ermisst,

dass Gottes Lieb unendlich ist.?

Und doch, dieses Ubergroﬁe, dieses in den Staub Werfende,
dieses still, ganz still und anbetend Machende, es will, es muss
heraus! Die glaubige Menschenbrust und das glaubige Menschen-
herz kann’s nicht in sich behalten, es wiirde beide zersprengen! In
einem Triumphschrei jubelt selbst der Heilige Geist auf, wenn Er
den grofien Inhalt von Karfreitag und Ostern tiberschaut, und die-
sen Triumphschrei fasst Er in die Worte: ,Gott fiir uns — wer wider
uns?” Und die gldubige Gemeinde nimmt anbetend und dankbar
des Geistes Ruf auf, und vieltausendstimmig dringt es und doch
einmiitig und einhellig aus dem Munde der versohnten und erlos-
ten Geister: ,,Gott fiir uns — wer wider uns?” Nur der Glaube kann
dieses Lied singen, nur der Auserwahlten Herzen und Lippen be-
wegt es.

3Erste Strophe des Liedes ,Wenn ich dies Wunder fassen will” von Martin
Luther (1483-1546).

56



Rom. 8,31-39

Da muss erst eine gottgewirkte Erkenntnis da sein von der ent-
setzlichen Wahrheit: ,,Gott wider uns — alles wider uns!” Dann
kann es der Geist erst fassen: ,,Gott fiir uns — nichts mehr wider
uns!” Weifit du von beidem etwas? Kannst und willst du dich in
dieser Kar- und Osterzeit mit hineinstellen in die Reihen der Glau-
bigen und eine Stimme sein in ihrem Jubel- und Anbetungschor?
Wohlan, so empfange vom Apostel Paulus den Text zum Lied:
,Gott fiir uns — wer wider uns?”

Der Gldaubigen Karfreitags- und Osterlied hat Gott in Chris-
tus zum Inhalt. Glaubenslieder haben immer ewigen Grund. Der
Glaube weif kein anderes Lied als Lieder aus seiner Heimat. Bei
ihm heifst es: Es konnen nur Lieder von Zion das innerste Herze
erfreun. Und wen in Zion sollen seine Lieder besingen als den, der
Zions A und O ist: ,,Gott in Christus!”

Durch unseren ganzen Abschnitt geht es: ,Ist Gott fiir uns!” -
,Gott ist hier!” — , Christus ist hier!”.

Er schliefst mit dem Triumphruf von der Liebe Gottes in Chris-
tus Jesus, unserem Herrn! Das ist ja unser Gott, der Gott in Christus
Jesus, unserem Herrn! Und von diesem Gott zeugen uns Karfreitag
und Ostern!

Gott ohne Christus, Gott ohne Heiland ist fiir den Stinder Tod
und Gericht! Gott, ewig unerforschlich, ewig unnahbar bliebest Du
mir ohne Christus. Gott, ewig fiirchterlich, ewig ein Schrecken wé-
re mir allein schon Dein Name, wieviel mehr Dein Wesen, mir, dem
Stinder, ohne Christus. Gott, wie sollte ich Dich mir denken, wie
sollte ich Dich mir gesinnt denken? Redet doch mein Gewissen von
Schuld und mein Herz von Verdammnis. Zitternd ginge ich durch
die Zeiten, bebend in die Ewigkeiten. Der frechste Trotz konnte
die Angst nicht ersticken; immer tiefere Verzagtheit wére das stets
furchtbarere Ende erneuten Trotzes. Tod, immer neuer Tod, immer
tieferer Tod 16ste jeden neuversuchten Aufschwung ab.

57



Das Triumphlied der Gldubigen (Rom. 8,31-39)

Und nun diese Botschaft von Karfreitag: Gott hat Seinen eini-
gen Sohn nicht nur in die Welt gesandt, wie der Christtag singt,
nein, Er hat Ihn dahingegeben, hineingegeben in all die Angst, in
das Zittern, in die Todesnot der siindigen Kreatur. Und Er, der
Sohn, ist gehorsam hineingegangen, um die Zornesflammen der
Ewigkeit mit Seinem reinen Leib und Geist aufzufangen und kraft
Seiner Zentralstellung zur ganzen Kreatur als einiger Sohn sich ins
Mittel zu stellen fiir alle.

Was fiir ein Gott! Einen einzigen Sohn hat Er, einen herrlichen.
All Sein Wohlgefallen ist Er, Abglanz Seiner Herrlichkeit, Ebenbild
Seines Wesens; all Seine Freude und Wonne ist Er. Zweimal hat Er’s
von oben her, als der Sohn schon auf Erden war, in heiligem Lie-
besdrang ausgesprochen, am Jordan und auf dem Berg, es sei Sein
lieber Sohn, all Sein Wohlgefallen. Und den gibt Er her und gibt Thn
hinein in die Stinderwelt und macht Ihn zur Siinde und behandelt
Ihn, wie das heilige Gottfeuer die Stinde behandeln muss, und ldasst
allen feuerverfallenen Siindern Freiheit verkiindigen, wenn sie in
Ihn sich bergen.

Ja, tiefer hinab; Er gibt Thn hinein in die Macht Satans, in die
eigentliche Todesmacht. Er stofst Thn hinab in die Holle, in des To-
desreiches Grund; holt Ihn aber, den Stindlosen, nicht Todesschul-
digen, wieder heraus und macht Ihn zum Lebensbrunn aller Glau-
bigen.

Aufjauchzt die glaubige Gemeine ob solchem Gott und ob sol-
chem Heiland! Gott gibt fiir die Siindenkreatur den einigen, eige-
nen, allein Seinem Herzwesen entsprungenen Sohn dahin — was
ist das fuir ein Gott! Was ist das fiir eine Liebe! Durch alles Gericht,
durch allen Schmerz, durch alles Zittern und Zagen, durch alles
Klagen und Sterben leuchtet’s durch: Gott ist die Liebe! Er gibt den
Einigen nicht nur her fiir uns, nein, hin fiir uns. Und Er hat Ihn auf-
erweckt und zu sich ins himmlische Wesen verklart zurtickgenom-
men. Nun ist Er dort aller gldubigen Stinder Stellvertreter, Haupt
und Lebensquell. Durch den Heiligen Geist teilt Er all das Seine
nach Bedarf den glaubigen Stindern mit.

58



Rom. 8,31-39

Und was sollte dieser Gott in diesem Heiland uns vorenthal-
ten, nachdem Er dieses Grofie uns getan hat! Kein Zweifel, Gott ist
in allem fiir uns, kein Zweifel, Gott will uns alles schenken, Sei-
ne ganze Herrlichkeit, nachdem er Thn, den Inhaber derselben, uns
geschenkt hat. Gott ist unser und Seine Herrlichkeit ist unser, es ist
nichts zuriickgehalten, nachdem der Sohn gegeben wurde. Glaube,
greif zu! Stinder, greif tief hinein! Stinder, hoffe hoch hinan! Hier
steht ein ,alles schenken”! Niemand fasst’s, aber jeder darf’s fas-
sen!

Und alles frei, alles aus lauter freier Gnadenliebe. Nichts hast
du zu tun, nichts zu bringen, nur zu nehmen, und du kannst nie
zuviel nehmen, und niemand ist zu siindig, und niemand ist zu
gering. Heran, ihr Stinder und Geringen, euch gehort’s sogar zu-
erst! Unaussprechliche Liebe und Gnade. Aufjauchzt das Herz und
kann nur eins sagen: Ich bin geliebt! Gott ist fiir mich und liebt
mich! Und tiber allem steht unwandelbar fest, versiegelt durch
Karfreitag und Ostern: die Liebe Gottes in Christus Jesus, unserem
Herrn.

Das tragt nun der Glaube, der in Karfreitag und Ostern wur-
zelt und weset, in alles hinein; das nimmt er mit in alle Gassen
seines Erdenwandels: Gott ist fiir mich, Gott liebt mich. In dem
gekreuzigten und auferstandenen Christus haben wir einen gnadi-
gen, liebenden Gott fiir die Stinden- und Todeswelt versiegelt, dar-
um auch fiir uns, weil wir der Siinden- und Todeswelt angehoren.
,Gott ist die Liebe, Er liebt auch mich!” Das ist das Triumphlied
der Glaubigen iiber Karfreitag und Ostern. Und da lerne es immer
wieder glauben, liebe Seele!

Suche den Gott der Liebe nicht in der Welt, nicht in der Natur,
nicht in der Geschichte der Siinderwelt; suche Ihn nicht in deinen
Lebensfiihrungen; suche Thn nicht in deinem Herzen; suche Thn
nicht in Gefiihlen und Stimmungen; suche Ihn nicht bei den From-
men und in deinem Frommsein; suche Ihn allein auf Golgatha und
in Josephs Garten!

59



Das Triumphlied der Gldubigen (Rom. 8,31-39)

Hast du Ihn dort und hast du Ihn dort fest, dann wird die Liebe
von Karfreitag und Ostern dir den Gott der Liebe tiberall verkla-
ren, und du wirst je langer, je freudiger in allem und bei allem das
Triumphlied mitsingen konnen: Gott ist fiir mich in Christus Jesus;
Gott liebt mich in Christus Jesus.

Sei ganz und voll auf dieses gegriindet: Karfreitag und Ostern
— das ist Licht und Liebesgrund —, so wirst du auch von diesem
Grund aus durchlichtet werden. Also noch einmal und noch ein-
mal, man singt dieses Lied nicht zuviel, und wir mochten immer
mehr Seelen mitziehen, es mitzusingen: Gott ist fiir dich — Gott ist
die Liebe und liebt auch dich durch Christus, den einigen hingege-
benen Sohn an Karfreitag und Ostern. Kannst du diese erste Zei-
le des Triumphliedes erst fest und sicher singen im Glauben, dann
wirst du auch je langer, je klarer die zweite Zeile lernen: ,,Wer kann
wider mich sein!”

Wir leben mit diesem unserem Gott in Christus, mit dem Gott
fiir uns, mit dem Gott der Gnade in einer widerwértigen Welt. Aber
dahinein will Er eben dann mitgenommen sein, dieser Gott der Lie-
be, und will drin geglaubt und gelebt sein. Er erwartet von Seinen
Gldubigen, wenn Er sie also geliebt hat, dass sie es dann auch fest-
halten unter allem und in allem. Gott erwartet, dass wir das ganze
Triumphlied von Karfreitag und Ostern lernen, nicht nur: ,, Gott
fiir uns”, sondern auch: ,Wer wider uns?”

Maichtig greift der Heilige Geist ins widerwartige Leben hin-
ein und holt eines nach dem anderen heraus, was an den Herzen
der Glaubigen riittelt und schiittelt, um in alles hinein die uner-
schiitterliche Liebe Gottes in Christus zu stellen. Mit dem Innersten
tangt er an. ,Wer will die Auserwdhlten Gottes beschuldigen?”

Ja, wer?

60



Rom. 8,31-39

Michtig fahrt der Fiirst der Finsternis auf gegen die ihm ent-
ronnenen Seelen.

* Er wiihlt die empfindsam gewordenen Herzen der Glaubi-
gen auf und malt ihnen ihre alten Schulden wieder vor.

¢ Er hélt ihnen ihre neuen Siinden dazu und ldsst unser eigenes
Herz und Gewissen uns schuldig sprechen.

¢ Er lasst Menschenzungen iiber uns fahren und beniitzt auch
Gldaubige, uns siindig und fehlerhaft zu machen, bis wir
schliefilich so schwarz dastehen, dass wir vor uns selber, ja
schlieSlich in uns selber versinken.

Aber da muss dann die erste Zeile unseres Triumphliedes her-
vorblinken: Gott ist in Christus fiir mich; Gott hat mich in Christus
gerecht gemacht und ist in taglicher Reinigung meine Gerechtig-
keit. Weg, ihr Schuldigmacher; Gott, mein Gerechtmacher, ist hier.
Lass dir Thn nicht wegtun, halt Ihn, Er hat’s fiir dich getan tut’s
fir dich. Du bist nur schuldig, wenn du Ihn fahren l4sst. Lass Ihn
nicht fahren, so bist und bleibst du gerecht in Ihm. Sing deinen
Vers: ,,Wer mag wider mich sein!”

Nun steht ja auch vor Gldubigen noch das Gericht. Wohl sind
sie in Christus dem Endgericht entronnen, aber durch Gnadenge-
richte miissen sie allewege noch. Wenn sie nun innerlich oder &du-
Berlich Gerichtsgénge gehen, will sie der Feind zu gerne auch wie-
der ins Endgericht werfen.

Die Gldaubigen sind empfanglich fiir Gericht, das gehort zu ih-
rem Stand. Darum schreckt das eigene Herz oder der Feind sie oft
mit Angsten des Endgerichts, mit Verdammung.

61



Das Triumphlied der Gldubigen (Rom. 8,31-39)

Sag ruhig ja dazu, liebe Seele, und gib zu, dass du verdam-
mungswiirdig warest, aber dann fahre auf mit deinem Triumph-
lied. Sieh deinen Heiland an, der fiir dich gestorben, ja auferstan-
den ist, welcher ist zur Rechten Gottes und vertritt dich. Glaub’s
fest, dass Gott in Christus an Karfreitag und Ostern dich Verdam-
mungswiirdigen aus der Verdammnis entnommen hat und dass
das bleibt in Ewigkeiten. Der Tod darf hinfort nicht mehr tiber dich
herrschen. Wer kann wider mich sein, wenn Gott fiir mich ist! Lass
dich nicht schrecken; die Schrecken trug Er.

Nun ist es aber allerdings so: Je fester und kindlicher ich all
das halte und darinnen stehe und wandle, je fester und kindlicher
ich mich dem Heiland anschlieffe, um so mehr kommen gerade
aus diesem Anschluss allerlei Leiden und Triibsale. Wie kann da
der Apostel Paulus aufwarten. Weil er sich Christus tibergab, wie
ist eben darum sein Leben eine Leidenskette geworden. , Triibsal,
Angst, Verfolgung, Hunger, Blofie, Fahrlichkeit und endlich das
Schwert”, der Martyrertod, alles ist {iber ihn gekommen.

Er hat an sich das Psalmwort erfahren:

,Um Deinetwillen werden wir getotet den ganzen Tag;
wir sind geachtet wie Schlachtschafe.” Ps. 44,23

Wie leicht hitte da dem Apostel oder seinen Gemeinden, wel-
che dhnliches durchmachten, doch der Gedanke kommen konnen:
Wo bleibt mein Geliebtsein von Gott, wenn ich, je mehr ich dieser
Liebe mich hingebe, um so mehr zu leiden habe? Aber da sagt der
Apostel gar fein:

,In dem allem {iberwinden wir weit um des willen, der
uns geliebt hat.” Rom. 8,37

62



Rom. 8,31-39

Wie hat Er uns geliebt? Nun, eben leidendlich, indem Er auch
all das auf sich nahm, was Paulus oben aufzihlt. Hat der Vater den
Sohn etwa nicht geliebt, als Er litt? Oh, am allermeisten, da hat
Er Ihn ja tiichtig gemacht, Herr {iber alles zu werden. Die Leiden
und Schwierigkeiten, die Nachteile und Zuriicksetzungen, welche
uns aus dem Glaubensweg entstehen — sie sind ja im Vergleich zu
den apostolischen kaum zu nennen — sind gerade ein Zeugnis der
Liebe Gottes. Wenn uns Satan und die Welt hasst, dann miissen
wir doch rechte Geliebte Gottes sein. Und diese Leiden in Christus
wollen ja eben Seine Liebe uns grofs machen. Sie wollen uns prii-
fen, ob es uns genug sei, von Gott geliebt zu sein, auch wenn die
Welt uns hasst. Darum schauen wir in solchen Fillen auf Seine Lie-
be, mit der wir geliebt sind in Christus, dessen gewiss, dass diese
Seine Liebe aus diesen Leiden noch Herrlichkeiten machen wird,
und getrosten uns dieser Liebe und iiberwinden weit in dieser Lie-
be. Wenn der Glaube in Engen bringt, dann stimm, o Seele, dein
Triumphlied an: , Gott ist fiir mich, wer mag wider mich sein?”

Wir sind ja nun allerdings aufler diesen besonderen Leiden,
welche unser Glaubensweg bringt, noch all dem Heer der allge-
mein menschlichen Leiden mit unterworfen. Die Liebe Gottes hebt
ihre Glaubigen in dieser Zeitlichkeit aus dem allgemein mensch-
lichen Leidensweg nicht heraus, sondern ldsst sie drin. Wir sind
als Geliebte Gottes noch dem Tod unterworfen. Wir miissen auch
leiblicherweise noch sterben. Wir sind allen Wechselféllen eines ge-
wohnlichen Menschenlebens unterworfen. Was kann sich da alles
ereignen und ereignet sich auch im Leben der Glaubigen!

Wir sind auch noch im Bereich der Finsternisméachte, der En-
gel, der Fiirstentiimer und der Gewalten. Es wird ihnen je und je
zugelassen, auch Gldubige innerlich und dufierlich zu quélen. Wir
tragen allen Druck der Gegenwart und bangen vor Zukiinftigem
wie alle Menschen. Wir miissen auch leben unter den ,,Hohen” die-
ser Welt, die oft ein sehr driickendes Regiment fiihren. Wir miissen
auch leben unter den ,, Tiefen”. Das Elend beschwert uns mit.

63



Das Triumphlied der Gldubigen (Rom. 8,31-39)

Wir sind auch noch den Feindseligkeiten der Kreatur unterwor-
fen: Naturkréften, Heimsuchungen durch bose Pflanzen und Tie-
re und was dergleichen ist; aus all dem hebt die Liebe Gottes uns
nicht heraus. Aber unter dem allem diirfen wir mit gereinigtem
Gewissen, im Frieden Gottes, Seiner uns durchtragenden und nie
im Stich lassenden Liebe gewiss, einhergehen. Und da kann nichts
uns zuwider sein. Es macht uns alles gottinniger, ewigkeitsnéher.

Und es ist doch etwas ganz anderes, unter all dem als verdam-
mungswiirdiger, schuldbeladener Stinder oder als Erretteter, Be-
gnadigter und Geliebter Gottes zu leben. Je triiber das Wetter in
der Welt um uns ist, um so heller schauen wir Gott in Seine treuen,
uns liebenden Augen, und da heifit’s dann: ,Wer mag wider uns
sein?” Wer in allem und bei allem in die Liebesaugen Christi und
in Ihm Gottes blicken darf, der hat seligen Grund unter den Fiifien
und Sonne im Herzen, dem kann nichts schaden.

Das haben wir nun in dem Gekreuzigten und Auferstandenen.
,O Jesu, wieviel Gutes hat unser Glaub in dir!” Kommt, lasst uns
anbetend singen unser Wunder-Triumphlied von Karfreitag und
Ostern: , Ist Gott fiir uns, wer mag wider uns sein?”

20. April 1924

64



Herzensglaube (Rom. 10,10-17)
Herzensglaube (R6m. 10,10-17)

%1% Denn so man von Herzen glaubt, so wird man ge-
recht; und so man mit dem Munde bekennt, so wird
man selig.

1011 Denn die Schrift spricht: »Wer an ihn glaubt, wird
nicht zu Schanden werden.«

1012 Eg jst hier kein Unterschied unter Juden und
Griechen; es ist aller zumal ein Herr, reich iiber alle,
die ihn anrufen.

1013 Denn »wer den Namen des Herrn wird anrufen,

soll selig werden.«

10,14 wie sollen sie aber den anrufen, an den sie nicht
glauben? Wie sollen sie aber an den glauben, von dem
sie nichts gehort haben? Wie sollen sie aber horen oh-
ne Prediger?

1015 Wie sollen sie aber predigen, wo sie nicht gesandt
werden? Wie denn geschrieben steht: »Wie lieblich
sind die Fiile derer, die den Frieden verkiindigen, die
das Gute verkiindigen!«

1016 Aber sie sind nicht alle dem Evangelium gehor-
sam. Denn Jesaja spricht: »Herr, wer glaubt unserem

Predigen?«
1017 So kommt der Glaube aus der Predigt, das Predi-
gen aber aus dem Wort Gottes.” Rom. 10,10-17

Alle Ewigkeitsfragen der Menschen werden im Herzen gelost,
und vom Herzen aus durch den Glauben. Das Herz ist der Zentral-
sitz des Menschenwesens. Dort hat der Geist des Menschen, die
innerste Willenspersonlichkeit, ihren Sitz. Dort ist die Einheit des
Menschen innerlich zusammengefasst. Wer das Herz hat, der hat
alles.

65



Herzensglaube (Rom. 10,10-17)
Darum ruft auch Gott:
,,Gib mir, mein Sohn, dein Herz!” Spr. 23,26
Darum sagt der Heiland:
~Wo euer Schatz ist, da ist auch euer Herz.” Mt. 6,21

Er weif3, dass die argen Gedanken alle aus dem Herzen kom-
men. Durchs Herz ging’s den Tausenden, welche an Pfingsten
den Glauben annahmen. Zerbrochenen Herzen und zerschlagenen
Geistern ist Gott nah. Das Herz ist die Grundoffenbarungsstatte
fiir den Herrn. Natiirlich nicht das Ich-Herz. Wo im Herzen das ei-
gene Ich seine Zentralstelle aufgerichtet hat, kann sich Gott nicht
offenbaren, es sei denn auf den Zerbruch hin. Ein ungebrochenes
Ich-Herz weist Gott ab. Fleischlich gesinnt sein, d. i. eben ein Ich-
Herz haben, ist eine Feindschaft wider Gott.

Es werden alle gottlichen Dinge und Fragen vom Herzen aus
nur geldst durch den Glauben. Der Glaube ist aber nichts Eigenes,
sondern ein gottliches Werk. Glaube ist Geistesgeburt. Glaube ist
Annahme und Aufnahme der gottlichen Offenbarung, aller gottli-
chen Gnaden und Giiter. Glauben kann niemand von Natur aus.
Der Glaube wird uns angeboten und moglich gemacht durch die
gottliche Offenbarung, sonderlich durch das Angebot der Rettung
in Christus.

Glaube ist heiliges Geisteswerk. Im Herzen, welches unter Siin-
de, Tod und Gericht zerbrochen ist, wirkt ihn der Geist durch die
Darbietung der gerichtsauthebenden Gnade und Liebe Gottes. Im
glaubigen Herzen ist das Ich entthront und ist der Herr auf den
Thron gesetzt. Das gldubige Herz und der Herzensglaube haben
Zugang, Gemeinschaft und Leben im Unsichtbaren. Alles Ewig-
keitsleben wéchst nur im glaubigen Herzen, wenn es in ihm aus
Glauben in Glauben geht. Es ist etwas unsagbar Grofies um ein
glaubiges Herz.

66



Roém. 10,10-17

Ein glaubiges Herz ist gleichzusetzen der Kindschaft. Bengel
sagt mit Recht, der Glaube sei die neue Geburt*. ,Wer da glaubt,
dass Jesus sei der Christus, der ist aus Gott geboren”, sagt Johan-
nes.

Aus dem lebendigen Herzensglauben quillt alles Heil. Nicht
in der vielgestaltigen, weltzugewandten Seele, nicht in der selbst-
grofien Eigenvernunft wird Gott erkannt und gefasst, sondern im
zerbrochenen Herzen, welches in seinem Elend Gottes Gnade an-
nimmt. Horen wir nur, was Paulus alles dem lebendigen Herzens-
glauben zuspricht.

,Durchs Herz wird geglaubt auf Zurechtbringung hin”, sagt
er zuerst. Ja, wo ein armes Siinderherz Christus als Retter und Hei-
land erfasst, da ist es zurechtgebracht, da hat es die rechte Stel-
lung. Oft bewegt Menschen die Frage, ob einer auch richtig stehe
zu seinem Gott. Wo Herzensglaube ist in Christus, da ist der rich-
tige Stand. Wer, in sich arm und elend, von ganzem Herzen die
vergebende und neuschaffende Gnade Christi ergreift, der steht
recht. Wer, soviel er auch wachsen mag in Christus, stets und im-
mer so wichst, dass er d&rmer wird in sich selbst und glaubig inni-
ger zufasst zum Heiland, der steht recht. Es gibt nur eine richtige
Stellung, die in Christus. Das heifdt aber soviel als auf Grund der
Erlosung im gekreuzigten und erstandenen Heiland einen gn&di-
gen Gott und Vater glauben und von da aus wachsen in Erkennt-
nis und Erfahrung. Selbst beim Irren und Fehlen hat ein solches
Herz die rechte Stellung, denn es zerbricht unter seinem Irren und
Fehlen; es reinigt sich neu im Blut Christi; es heiligt sich neu im
Geist Christi. Im Heiland habe ich Zugang und Freiheit zu Gott; in
des Heilands Geist rufe ich: ,,Abba, lieber Vater!” Die rechte Stel-
lung, die Gnaden-Kindesstellung bricht heraus. Wer von Gnaden
lebt, steht recht. Diese Gnade ergreift der Glaube. Darum: ,Durchs
Herz wird geglaubt auf Zurechtbringung hin”.

4 Nimm das Werk des Glaubens nicht zu leicht, es ist eine Geburt von oben;
nimm die Wiedergeburt nicht zu schwer, sie besteht im Glauben” [Ben53, Joh. 3,3]
(die Literaturhinweise finden sich in dem Literaturverzeichnis ab Seite 423).

67



Herzensglaube (Rom. 10,10-17)

Wo aber ein Herz in der Gnade steht, da bekennt sich auch
der Mund zum Heiland, der das Herz errettet. Wer Christus im
Glauben hat, steht auch zu Christus und sagt von Ihm, wer Er sei,
wer Er ihm sei. Wird aber mit dem Munde bekannt, dann geht es
zur Rettung hinaus. Paulus sagt: ,Mit dem Munde wird bekannt
zur Rettung”. Hier ist das Bekenntnis zum Heiland zunéchst ge-
meint. Hat sich der Herr im Herzen zu uns bekannt und Glauben
geschenkt, dann bekennen wir uns auch zu Ihm, und das rettet.
Jede frei offene Bekenntnisstellung zum Herrn hat rettende Kraft.

Wenn wir den Heiland nur im Herzen triigen, so hitten wir
zwar die rechte Stellung, eben in Thm, dem Herrn. Aber die Lo-
sung und Erldsung nach aufsen hin fehlte uns noch. Diese muss das
,Mundbekenntnis”, diese erste Frucht des Herzensglaubens, brin-
gen. Wenn ich mich nur im engsten Familienkreis nach empfange-
nem Herzensglauben zu Jesus bekenne, so hat das losende und er-
16sende Folgen. Es gibt eine neue Stellung zu den Familienmitglie-
dern und eine neue Stellung der Familienglieder zu mir. Und diese
neue Stellung, im Glauben {ibernommen, schafft Heil und vertieft
es. So ist es tiberall, wo ich auch immer mich mit dem Munde zum
Herrn bekenne. Das zieht stets neue Kreise und lauft auf tieferes
Heil hinaus. Ja, ,mit dem Munde wird bekannt auf Rettung und
Heil hin”. Da kommen dann auch die Leiden in Christus mit ihren
heilsamen, férdernden Wirkungen. Durchs Mundbekenntnis wer-
den wir auch immer abhédngiger und einheitlicher mit dem Herrn.
Wir sind fester an IThn gebunden, denn wir haben uns zu Ihm be-
kannt.

Durchs Mundbekenntnis erwichst dann auch die zweite Frucht
des Glaubens kriftig, ndmlich die Anrufung. Je mehr wir im Her-
zensglauben uns zum Heiland stellen, um so mehr muss Er sich
zu uns stellen. Und da rufen wir Ihn immer briinstiger drum an.
Schon, weil der Glaube im zerbrochenen Herzen geoffenbart wird,
ist er ein schreiender und anrufender. Je mehr er aber im Leben
sich auswirkt, um so mehr wird er zum anrufenden. Steht aber der
Herzensglaube so bekennend und anrufend, dann hat er die vollen
Verheiffungen.

68



Roém. 10,10-17

Wer im Glauben bleibt, wird nicht zuschanden werden. Mag
der bekennende Glaube in viele schwere Lagen fiihren, der Herr
des Glaubens fiihrt stets auch heraus. Ein Glaubensmensch bleibt
nie stecken und muss sich nie schimen vor den Leuten. Der
Herr wendet alles zum Guten. Und der anrufende Glaube bringt
zur Voll- und Ganzrettung durch. Jeder, der auch immer anruft
den Namen des Herrn, der wird gerettet werden. Der Herzens-
Glaubensstand mit seinen beiden Kindern Bekennen und Anrufen
ist der tiberwindende, der alles ererbt.

Wo solcher Glaube ist, erweist sich der Herr reich iiber seinen
Tragern. Und diesen Glauben darfst du fassen. Da gibt es niemand,
der ihn nicht ergreifen diirfte. Da ist der Grieche nicht im Nachteil
gegen den Juden. Der unter dem Gesetz berufene Jude hat den-
selben Glaubensweg zu gehen wie der im Heiden-Irrweg stehen-
de Grieche. Und der heidnische Grieche darf ebenso glauben wie
der gesetzliche Jude. Hier ist kein Unterschied zwischen Mann und
Weib. Hier ist kein Unterschied zwischen hoch und niedrig, reich
und arm, zwischen Siinder und Gerechtem. Fiir alle regelt sich alles
durch Glauben, und jedem ist Glauben in gleicher Weise erlaubt.
Jeder hat Anrecht auf die gleiche Fiille des Glaubens und auf den
gleichen Reichtum des Herrn. Wer du auch seist, hast du nur ein
zerbrochenes Herz, so darfst du auch glauben. Und so du glaubst
und Christus annimmst, so ist das volle Heil, die volle Rettung, das
gewisslich Nie-zuschanden-Werden dein!

Aber du sagst vielleicht: Ich kann nicht so glauben. Wie kommt
man denn zu solchem Herzensglauben an den Heiland? Du wirst
noch zuviel an dich und die Welt glauben! Hat dein Ich und die
Welt dich noch nicht klein gemacht, haben sie dich noch nicht ent-
tauscht? Der Glaube ist dir gewiss schon angeboten worden. In ge-
waltigen Geistesstrichen zeichnet Paulus den Weg zum Glauben:

69



Herzensglaube (Rom. 10,10-17)

%1 Wie sollen sie den anrufen, an den sie nicht glau-
ben? Wie sollen sie an den glauben, von dem sie nicht
horten?

1015 Wie sollen sie horen ohne Herold? Wie sol-
len sie zeugen, wenn sie nicht gesandt werden?
Wie geschrieben steht: Wie lieblich sind die Fiifie
derer, welche Gutes als Evangelium verkiindigen.”

Rom. 10,14-15

Anrufen und bekennen, das haben wir oben schon gesagt, hat
den Glauben zur Wurzel.

Der Glaube aber kommt aus dem Horen. Der Glaube wird an-
geboten. Christus wird bezeugt. Es geht vom Paradies an durch die
Jahrtausende in steigender Klarheit eine Rettungsbotschaft durch
die Welt. Seit der Menschwerdung des Sohnes, seit Seinem Tode
und Auferstehen ist die ganze Rettung und Befreiung des mensch-
lichen Geschlechtes vollbracht. Die Botschaft von dieser vollen und
ganzen Rettung muss einer horen, wenn er glauben lernen will.

Diese Botschaft fordert uns auf zum Glauben. Sie sagt uns, Gott
wolle nicht den Tod des Siinders, sondern dass er sich bekehre
und lebe. Sie sagt uns, Gott habe in Seinem Sohn die voéllige Er-
rettung in Zeit und Ewigkeiten beschafft und biete sie nun frei um-
sonst allen armen, zerbrochenen Siindern an. Frei umsonst ist alles
Heil in Christus, nur nehmen und glauben ist der Weg. Wohlauf,
hore: Du darfst, du kannst glauben, es ist gar kein Hindernis da,
hochstens dein Nicht-Wollen. Diese selige Botschaft vom Gottes-
sohn und Siinderheiland, von Gottes Liebe und von Gottes Gnade,
das ist die Glaubensbotschaft, die drangt und treibt zum Glauben.

70



Roém. 10,10-17

Aber allerdings in ihrer ganzen Grofse, Schone und Fiille ist sie
nicht hdufig zu horen. Das meiste, was unter Christi Namen ver-
kiindigt wird, ist neues Gesetz. Es braucht, wie Paulus sagt, Herol-
de. Herolde sind Leute, die einen Auftrag zum lauten Hinauspo-
saunen empfangen haben. Die Glaubensrufer miissen Glaubens-
trager sein. Der Herr erweckt immer wieder solche Glaubenstra-
ger. Sie gilt es zu horen, wenn wir selbst zum Glauben kommen
wollen.

Die meisten Menschen weichen den eigentlichen Glaubenstra-
gern aus. Religiose Vortrdge, erbauliche Reden, sittliche Anspra-
chen horen sie gerne, aber die Zeugen des Herzensglaubens mei-
den die meisten. Du tust dir grofien Eintrag, wenn du es versdumst,
einen Glaubenstrager zu horen. Nur durch sie und ihr Anhoren
hindurch kann es zum Glauben kommen.

Hat dir Gott noch keinen in den Weg gesandt? Sie miissen frei-
lich gesandt werden. Sie werden aber auch gesandt. Der Herr, der
sie erweckt, der sendet sie auch. Er sendet sie 6ffentlich oder son-
derlich. Er sendet sie in Gestalt von GrofSeltern, Eltern, Lehrern
oder allerhand Leuten aus allerlei Volk. Meist sind es duflerlich
recht bescheidene Gestalten, die Er sendet. Er sendet sie, wenn Er
sie personlich sendet, gewohnlich auch zu einer besonderen Zeit,
wo es dich sonderlich treffen kann.

Wann, wo und wie hast du schon solche gesandten Herolde ge-
hort? Hast du sie tiberhort? Das wire grofSer Schade; das wire Ge-
richt! Glauben abweisen, angebotenen Glauben, heifst Gottes Liebe
abweisen. Das nimm nicht leicht. Sieh dir, hor dir die gesandten
Herolde nur recht genau an!

Du horst ja, was Paulus zuftigt: ,Nicht alle gehorchen dem
Evangelium”. Jesaja sagt namlich:

~Herr, wer glaubt unserem Zeugnis?” Jes. 53,1

71



Herzensglaube (Rom. 10,10-17)

Wo ein Herz noch auf sich gewandt ist, wo ein Herz noch auf
die Welt gewandt ist, wo ein Geist sich noch im Diesseits und in
seiner Lust aufrichtet, da hort man mit hérenden Ohren nicht. Und
es ist leider die Mehrzahl, die weit {iberwiegende, welche in die-
sem Zeitalter der Gemeine hingeht und ihr Herz nicht dem Glau-
ben tibergibt. Jesaja deutet das auch an, wenn er sagt: ,,Wer glaubt
unserem Zeugnis?”

Was verschliefst sich doch der Unglaube! Arme Welt! Bejam-
mernswerte Leute ohne Glauben! Erschreien solltet ihr ihn! Nun
ist er angeboten, und ihr nehmt ihn nicht!

Wir aber wollen anbeten, danken und preisen, die wir glauben
konnen an den Namen unseres Herrn Jesus Christus. Wir wollen
uns aber auch nicht irren lassen. Wenn noch so viele auf Wort und
Zeugnis hin, auch wenn es reichlich zu ihnen gesandt ist, doch
nicht glauben, so bleibt es doch dabei: Der Glaube kommt aus dem
Horen und dem Gehorten, und das Horen aus dem Wort Christi.

Das Wort von Christus ist Geistestréger, und der Geist ist Glau-
bensschopfer. Es gibt keinen anderen Weg als durch das Wort,
durch das vom Heiland zeugende Wort. Darum halten auch wir
Gldubigen uns eifrig ans Wort und an gesandte Zeugen, wo sie zu
finden sind, dass unser Glaube gendhrt und gestarkt sei und wir
teilhaftig werden all des Reichtums und des Heils, welche der Herr
dem lebendigen Herzensglauben zuspricht und gibt!

11. Okt. 1925

72



Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Rom. 11,33-36)

Von der Herrlichkeit und Grofie der Erkenntnis des leben-
digen Gottes (R6m. 11,33-36)

L, 133 O welch eine Tiefe des Reichtums, beides, der
Weisheit und Erkenntnis Gottes! Wie gar unbegreif-
lich sind seine Gerichte und unerforschlich seine We-

ge!
1134 Denn wer hat des Herrn Sinn erkannt, oder wer
ist sein Ratgeber gewesen?

1135 Oder wer hat ihm etwas zuvor gegeben, dass ihm
werde wiedervergolten?

1136 Denn von ihm und durch ihn und zu ihm
sind alle Dinge. Ihm sei Ehre in Ewigkeit! Amen.”
Roém. 11,33-36

Es gibt nichts Herrlicheres und Grofleres im Himmel und auf
Erden als Erkenntnis des lebendigen Gottes! Wie stolz ist die
Menschheit auf ihre Kenntnisse und Erkenntnisse! Wie findet sie
es so herrlich und so grof, wieder irgendeine Entdeckung gemacht
zu haben. Und fiir gewohnlich beziehen sich alle ihre Entdeckun-
gen und Erkenntnisse doch auf die Geschopfe. Ist aber Geschopf-
Erkenntnis schon so grofs und wird jemand in Denkmaélern und
ehernen Sdulen gewissermafien festgehalten, wenn ihm reichere
Erkenntnisse in der Kreaturenwelt und aus ihr beschieden waren,
wie groff muss dann die Erkenntnis des Schopfers und Herrn al-
ler Kreaturen selbst sein! Ja, es geht nichts {iber die Erkenntnis des
lebendigen Gottes! Und es ist das allergrofite Vorrecht des Men-
schen, das Gottes Liebe ihm eroffnet hat, in die Erkenntnis des le-
bendigen Gottes selbst eindringen zu diirfen. Kein Wunder, dass
die Kirche in ihrer Freude und in ihrer Dankbarkeit, Tragerin der
Offenbarungserkenntnis des lebendigen Gottes sein zu diirfen, ein
besonderes Fest errichtet hat, an welchem sie das, was sie von ih-
rem Gott erkannt hat, in ein Bekenntnis zu Ihm zusammenfasst.

73



Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Rom. 11,33-36)

Das Trinitatisfest ist das Bekenntnisfest der Erkenntnis des le-
bendigen Gottes! Die Kirche will ihren Herrn dadurch ehren, dass
sie Ihm sagt, als was fiir einen herrlichen Herrn und Gott sie Thn
erkannt hat. Du bist der dreieinige Gott, ruft sie Ihm zu; so hast
Du Dich kundgetan, so haben wir Dich erfasst, so leben wir von
Dir und in Dir. Mit Dankbarkeit preisen wir den Herrn als den
Dreieinigen. Die siindige Menschheit ist {iberall an der herrlichen
Wahrheitserkenntnis Gottes vorbeigeschossen. Entweder reifst sie
die Gottheit in viele verschiedene Einzelgotter auseinander oder
sie macht sie zu einer leblosen Einheit, dabei sich noch grofs und
fortgeschritten diinkend.

Das Leben liegt im dreieinigen Gott. Er allein hat Leben in
sich, einen Sohn und den Heiligen Geist. Er allein setzt Leben
aus sich heraus im offenbarenden Sohn und Geist. In Ihm allein
kann die Kreatur leben, weil Er ebenso gottlich-majestitisch, ewig-
unverdnderlich ist als beweglich und eingehend in den Geschichts-
verlauf der Kreatur, ja in den Lebenslauf des einzelnen Menschen.

Ja, das ist das ewige Leben, dass sie Dich, der Du allein wahrer
Gott bist, und den Du gesandt hast, Jesus Christus, erkennen, und
beides geschieht durch den Geist der Offenbarung. In Ihm, dem
Geist der Selbstoffenbarung Gottes, der verkorpert ist im Wort Got-
tes, hat der ewige Gott Seiner glaubigen Gemeine die Tiire getffnet
in Sein Allerheiligstes, nachdem Er diese Gemeine gereinigt hatte
im Blut des Gottessohnes, und nun darf sie eindringen in die Ge-
heimnisse des lebendigen Gottes und sie als Predigerin und Zeugin
der armen Welt zu ihrer Heilung und Erlosung kundtun. Als Jubel
und Dank fiir diese unaussprechliche Gnade feiert sie das Trinita-
tisfest und bekennt sich zu Ihm, wie sie Ihn erkannt hat, als zum
Dreieinigen. Die Grofle und Herrlichkeit der Gnade, Gott erkennen
zu diirfen und in Seiner Erkenntnis wachstiimlich leben zu diirfen,
will die Gemeine dadurch zum Ausdruck bringen.

74



Ro6m. 11,33-36

Dasselbe, was die Gemeine am Dreieinigkeitsfest tut, das tut
Paulus in unserem Text. Er betet an, lobt und preist Gott tiber der
herrlichen Grofie und iiber der grofsen Herrlichkeit Seiner Erkennt-
nis. So ist sein Lobpreis ein echter Trinitatistext. Der Apostel Paulus
will mit seinem anbetenden Worte: ,,O welch eine Tiefe des Reich-
tums, beides, der Weisheit und der Erkenntnis Gottes”, mit sei-
nen erstaunten Ausrufen: ,wie unerforschlich!“, ,wie unbegreif-
lich!” durchaus nicht sagen, dass man Gott nicht erforschen und
begreifen konne, als wenn Er blofs ein tiefer Abgrund ware, in wel-
chen der Mensch als in eine bodenlose, gadhnende Tiefe hinabbli-
cke. Damit wiirde er sich ja selbst widersprechen, denn er schreibt
an anderer Stelle:

~Der Geist erforscht alle Dinge, auch die Tiefen der
Gottheit.” 1. Kor. 2,10

Nicht ein Wort zum trdgen Liegenlassen der Erforschung Got-
tes und Seines heiligen Wesens, nicht ein Wort zum oberfldchli-
chen Sich-geniigen-Lassen in allgemeinen Wahrheiten iiber Gott
will dies herrliche Anbetungswort sein! Im Gegenteil, ein Wort des
Lobens und Dankens iiber den herrlichen Reichtum der Erkennt-
nis Gottes, der uns armen Siindern geoffenbart ist, und ein Wort
der betenden Ermunterung, weiter hineinzudringen in diese be-
gliickende Reichtumstiefe.

Gerade in den unserem Text vorangehenden Versen hat der
Apostel uns einen tiefen Offenbarungsblick in Gottes Wesen, in
Gottes Gerichte und Wege, der ihm geschenkt worden ist, tun las-
sen. Und gerade iiber dem Reichtum der von Gott ihm gegebe-
nen Erkenntnis Gottes stimmt er diesen Lobpreis unserer Verse an.
Herrlich ist es und unsagbar grof, will er sagen, in Gottes Weis-
heit und Gedanken einen Blick zu haben und zu bekommen. Ein
tieferer Reichtum als in einem glanzenden Goldbergwerk tritt uns
entgegen.

75



Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Rom. 11,33-36)

Und tief und reich macht uns Menschen der Einblick in Gottes
Weisheit und in Gottes Gedankenwerkstatt. Ja, gar nichts verin-
nerlicht den Menschen so, entnimmt ihn so aller blofen Auferlich-
keit und Oberflachlichkeit, nichts vertieft so das Innere der Person-
lichkeit und nichts verleiht ihr einen solchen Reichtum, einen sol-
chen Schatz an ewigen, gehaltvollen Werten, wie das Eindringen
in die Erkenntnis Gottes. Gibt schon irdisches, wirkliches, griind-
liches Wissen dem Menschen etwas Vergeistigtes und Gediegenes,
so gibt ihm Gottwissen, lebendige Gotterkenntnis, etwas Verklar-
tes, Ewigkeitsdurchleuchtetes.

Wer lebendige Gotterkenntnis hat, d. h. solche, die durch Herz
und Gewissen gegangen ist, der hat selbst etwas von der Tiefe des
tiefen Gottes und von dem Reichtum des reichen Gottes. Der gott-
liche Tiefenreichtum teilt sich der mit ihm in Beriihrung gekom-
menen Personlichkeit mit. Das ist das Herrliche und GrofSe an der
Erkenntnis Gottes, dass der Besitzer derselben in dem zerbrech-
lichen Erdengefafs seines Leibes einen grofsen Schatz trdgt, einen
Schatz, durch welchen er viele reich machen kann und darf. Ja, ,,0
welch eine Tiefe, beides, der Weisheit und der Erkenntnis Got-
tes!” Gott erkennen, das heifdt in eine Weisheits-Tiefe und in einen
Gedanken-Reichtum hineinschauen, der zur Anbetung zwingt.

,+Herr, wie sind Deine Gedanken so sehr tief!” Ps. 92,5

So betet schon der Psalmist des Alten Bundes an. Ja, es gibt kei-
ne tiefgriindigeren und reicheren Menschen, mogen sie dufSerlich
gestellt sein, wie sie wollen, als Menschen mit Erkenntnis des le-
bendigen Gottes. Willst du dieses Gliickes nicht teilhaftig werden?
Ei, so geh an die Offenbarungsquelle und trink; ei, so lass dich ver-
tiefen durch Wort und Geist und in der Gemeinschaft der Glaubi-
gen.

76



Ro6m. 11,33-36

Da musst du hin, da nur findest du die lebendige Gotterkennt-
nis. Aus der Natur und von Natur kommt’s nicht, da heif3t es ,,un-
begreiflich und unerforschlich”. Der natiirliche, noch dazu siin-
denverfinsterte Verstand kann hier nicht bei; hier gilt es glaubig
liegen an der vom Thron der Gnade flieflenden, ins Wort gefassten
Quelle des heiligen Offenbarungsgeistes. Herrlich und kostlich, an
ihr zu liegen. Da heifst es immer neu ,,unbegreiflich”, ,unerforsch-
lich”.

Das ist das Grofse an der lebendigen Gotteserkenntnis, je tiefer
sie wird, um so tiefer wird Gott. Welch einen Einblick hatte doch
gerade der Apostel Paulus in Gottes Gerichtsentscheidungen. Wie
legt er im elften Romerkapitel die Gerichte tiber Heiden und Juden
in grofiziigiger, wahrhaft erschiitternder Weise dar. Wie hat gerade
er einen Einblick in die Wege Gottes, nicht zuletzt in die Kreuzes-
wege und Gerichtswege. Es will dem schlichteren Geist scheinen,
als hatten vor einem Apostel Paulus alle Gerichtswege Gottes und
alle Wegfiihrungen des Ewigen im Grofsen und im Einzelnen offen
gelegen. Und siehe, gerade er sagt, wie unbegreiflich sind Seine
Gerichte, wie unerforschlich Seine Wege.

Alles Gottliche wird standig tiefer, je tiefer man in dasselbe ein-
dringt. Gott wird immer grofer, je mehr man in IThn kommt. Das ist
das Herrliche und Grofse an der Erkenntnis Gottes — du wirst nie
fertig mit ihr, nie fertig mit Thm. Er hat immer neue Seiten, immer
neue Wege. Wiewohl Er alles durch Gericht und Gnade tut, wie das
Paulus wohl erkennt, so sind doch sowohl Seine Gerichte wie Sei-
ne Wege von einer gottlichen Vielerleiheit, die kein Menschenherz
je umfasst oder erfasst.

Wir sind des Zeugen in unseren Tagen. Die neuen Gerichte, mit
welchen Er die Volker in diesen Tagen heimsucht, die neuen Wege,
welche Er mit ihnen geht, wer hat sie erkannt oder erforscht? Alles
so ganz anders, als alle Menschen, fromme wie gottlose, dachten.
Und selbst im eigenen kleinen Leben, wer verstiinde alle Wege,
die Gott mit ihm ging in Gericht und Gnade; wer verstiinde seines
eigenen Lebens ganzen gottlichen Sinn und Zusammenhang?

77



Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Rom. 11,33-36)

Soviel die Gnade auch die Augen uns 6ffnet, es bleibt doch zu-
letzt immer wieder nur tibrig, zu sagen: , Ich will die Augen schlie-
en und glauben blind”. Nur bei Gott wird’s nie langweilig; nur bei
Gott hort’s nie auf und hort nichts auf; nur bei Gott gibt es immer
wahrhaft Neues, wiewohl es das ewig Alte ist, aber in stets neuer,
uberraschender Form und Art. ,,O welch eine Tiefe des Reich-
tums, beides, der Weisheit und der Erkenntnis Gottes; wie un-
begreiflich sind Seine Gerichte, wie unerforschlich sind Seine
Wege!”

Und alles, was von Ihm ist, das ist durch und durch original;
d. h. alles rein und allein von Ihm, alles nagelneu aus der Urwerk-
statt.

~Wer hat des Herrn Sinn erkannt, oder wer ist Sein
Ratgeber gewesen? Oder wer hat Thm etwas zu-
vor gegeben, dass ihm werde wieder vergolten?”

Rom. 11,34-35

Gott hat kein Komitee und keinen Ministerrat; Er hat keinen
Generalstab und keinen Bruderrat. Niemand kann sich rithmen,
Ihm einen Gedanken oder eine Idee beigebracht zu haben; nie-
mand, Ihm irgendwie oder irgendwo beigestanden zu haben. Alles
ist von Ihm und nur von Ihm. Ja, von Ihm und durch Ihn und zu
Ihm sind alle Dinge.

Alles, was Menschen sagen und tun, ist abgeleitet, und wie vie-
les irregeleitet durch die Finsternis. Wie herrlich und grof3, an der
Quelle aller Dinge sitzen zu diirfen beim Suchen nach Erkenntnis
Gottes. Deshalb gibt es im Reich Gottes unter den wahrhaftigen
Gotteskindern die meisten Originale, weil sie zu FiifSen des Urori-
ginals sitzen. Sie sind aber eigentlich keine Originale; nein, Gottes-
kinder am allerwenigsten, weil sie gar nichts aus sich tun wollen.
Sie sind am allermeisten Kopien; wollen auch gar nichts sein und
werden, als Seine Kopie, Sein Ab- und Eben-Bild.

78



Ro6m. 11,33-36

Aber fiir die Menschen, welche fast alle vom Abgeleiteten trin-
ken, von der Wasserleitung, die durch menschliche, oft nur allzu-
menschliche Rohren geht, oft auch durch teuflische, fiir diese Men-
schen sind die Gotteskinder, welche nach der wahrhaftigen Got-
terkenntnis hungern und diirsten, Originale, weil sie immer vom
Quell trinken.

Ach, wie wenige Menschen kennen die herrliche und grofiar-
tige Schonheit originaler Gottesgedanken und Gotteswege, weil
sie sich nicht in ganzer Einfalt an Thn und Sein Wort halten. Ein
Mensch, der im Glauben im Herrn und Seinem Wort steht, der
steht im Urspriinglichen, und siehe, das ist etwas unbeschreiblich
Herrliches und Grofies. Es mag dir einer die herrlichste Beschrei-
bung der Alpenwelt machen, es mag sie dir einer ergreifend schon
malen, das ist alles nicht das, wie wenn du einmal selbst auf ihren
Hohen gestanden hast.

Von den wiedergeborenen Gotteskindern heifdt es:

»Sie werden alle von Gott gelehrt sein.” Joh. 6,45
Von ihnen sagt Johannes:

,Ihr habt die Salbung, und die bleibt bei euch.”
1. Joh. 2,27

Das ist das Herrliche und Grofie an lebendiger Gotteserkenntnis,
sie ist original, ewigkeitsmidfSig; sie schmeckt nach Hohenluft, ihr
Wasser schmeckt noch nach dem Fels — das begliickt tiber die Ma-
fsen. Eine solche Seele weifs etwas, was das heifst:

»vVon Thm, durch Thn und zu Thm sind alle Dinge.”
Rom. 11,36

Sie hat alles von IThm und durch Thn, und zu Ihm treibt drum
alles.

Und was ist das selbst wieder fiir eine Erkenntnis! Wer hat den
Mut, wer die Kraft, sie auszudenken bis zur letzten Folgerung:
»Von IThm, durch Ihn, zu Ihm sind alle Dinge!”

79



Von der Herrlichkeit der Erkenntnis Gottes (Rom. 11,33-36)
Denke einmal betend dariiber nach:

¢ stelle hinter das ,von Ihm“ alle Dinge;
¢ stelle hinter das ,durch Thn” alle Dinge;

¢ stelle hinter das ,zu Ihm* alle Dinge.

Ungeahnte Grofie, unfassbare Majestdt, unbegreifliche Wege
und Ziele, unerforschliche Weiten der Ewigkeiten gehen uns da
auf. Ein Loben und Jauchzen bricht aus der Seele ob solcher Ge-
wissheit.

,Ihm sei Ehre in Ewigkeit! Amen.” Rom. 11,36

Etwas anderes konnte Paulus nicht mehr sagen und schreiben.
Ehre, d. h. Herrlichkeit in Ewigkeiten, tut sich so vor ihm auf, und
darum sank er vor Gott anbetend zusammen. Ja, lebendige Gotter-
kenntnis, und das ist vielleicht ihr Herrlichstes und Grofstes, die
macht uns immer kleiner und geringer, die macht uns immer ge-
beugter und niedriger. Offenbart uns der Geist gottliche Wahrhei-
ten, gottliche Gedanken und Wege, ldsst Er uns blicken, in einen
Strahl auch nur, in Gottes unsichtbares Wesen und in Seine Herr-
lichkeit, dann liegen wir auf dem Boden und beten an, eine andere
Stellung gibt es nicht mehr. Je leerer von wahrer Gotterkenntnis ei-
ne Seele ist, um so aufrechter, ja trotziger steht der Mensch selbst
Gott gegeniiber da; je gefiillter mit wahrer Gotterkenntnis du bist,
um so gebeugter wirst du, um so weniger. ,IThm sei Ehre in Ewig-
keit! Amen”, das ist dein Schluss.

Er, Er, Er! Du aber beuge dich stille vor IThm in den Staub; das
ist die wahre Grofie und Herrlichkeit lebendiger Gotterkenntnis!

15. Juni 1919

80



Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Rom. 12,3-8)
Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (R6m. 12,3-8)

,>% Denn ich sage euch durch die Gnade, die mir ge-
geben ist, jedermann unter euch, dass niemand weiter
von sich halte, als sich’s gebiihrt zu halten, sondern
dass er von sich mifig halte, ein jeglicher, nach dem
Gott ausgeteilt hat das Maf$ des Glaubens.

124 Denn gleicherweise als wir in einem Leibe vie-
le Glieder haben, aber alle Glieder nicht einerlei Ge-
schift haben,

125 31s0 sind wir viele ein Leib in Christus, aber un-

tereinander ist einer des anderen Glied,

126 und haben mancherlei Gaben nach der Gnade, die

uns gegeben ist.

127 Hat jemand Weissagung, so sei sie dem Glauben
gemdfs. Hat jemand ein Amt, so warte er des Amts.
Lehrt jemand, so warte er der Lehre.

128 Ermahnt jemand, so warte er des Ermahnens. Gibt
jemand, so gebe er einfiltig. Regiert jemand, so sei er
sorgfiltig. Ubt jemand Barmherzigkeit, so tue er’s mit
Lust.” Rom. 12,3-8

Das Geheimnis dieser Zeiten ist der Leib Christi. Jahrtausende-
lang lief die ganze Entwicklung der Menschheit in all ihrem Wer-
den und Vergehen, in all ihren Hohen und Tiefen hinaus auf den
Leib Christi, d. h. auf die Menschwerdung des Sohnes Gottes. Ju-
den und Heiden wurden geradezu dahin geleitet und erzogen, den
Sohn Gottes aufzunehmen in Seiner Leibeshiitte. Als die Zeiten er-
fullt waren, sandte Gott Seinen Sohn.

81



Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Rom. 12,3-8)

Seit Seiner Menschwerdung, Weltversohnung und Erlésung
hat der ganze Gang der Welt wiederum den gleichen Zweck und
Inhalt —den Leib Christi. Durch den Heiligen Geist soll jetzt aus der
Welt die Fiille der Heiden herausgeholt werden, welche zusammen
den Leib des erhthten Hauptes Jesus Christus ausmacht.

So ist also der gemeinsame Grundgedanke der gesamten
Menschheitsgeschichte der Leib Christi. Die Herausbildung die-
ses Leibes Christi ist vollendet in Seiner Wiederkunft. Wie Er in
der Mitte der Zeiten herabkam aus dem oberen Heiligtum, Sei-
nen Leib anzuziehen in Maria, damit Er die Menschheit erloste, so
kommt Er am Ende der Tage wieder herab, verkldrt und herrlich,
wieder um Seinen Leib anzuziehen, diesmal in der Gestalt der er-
retteten und durch den Geist geheiligten Gldubigen, welche Er in
der Erstauferstehung um sich vereinigt, diesmal zur Verherrlichung
der Welt.

Wie der Leib Christi bei Seiner Ankunft im Fleisch eine Nied-
rigkeitsgestalt hatte und arm und vielfach verkannt durch die Welt
ging, wie Er alle Siinde und alles Elend der Menschen leidendlich
trug Tag fiir Tag und am Kreuz endete, so ist auch Sein Leib in die-
sen Tagen bis zu Seiner Wiederkunft: arm und niedrig und vielfach
leidend; ja verfolgt, geschmiht, gehasst und gar oft auch getotet,
sonderlich am Anfang und am Ende Seiner Ausbildungszeit.

Dieser Leib Christi ist jetzt nirgends in vollkommene dufere Er-
scheinung tretend. Solange, wie auch das Haupt verborgen ist zur
Rechten des Vaters, ist die wahrhaftige Kirche Christi auf Erden,
fiir welche alle sichtbaren Kirchen in ihren Formen nur Bauhiit-
ten sind, verborgen. Das ist die eine, heilige, allgemeine, christliche
Kirche, welche wir nach dem dritten Artikel glauben, eben weil sie
jetzt noch nicht zum Schauen ist. Aber vorhanden ist sie wahrhaf-
tig und gewiss.

82



Ro6m. 12,3-8

Unter allen Volkern und christlichen Kirchen und in verschie-
densten Gestaltungen, welche im Laufe der Jahrhunderte immer
wieder wechseln, sucht sie eine irdische Darstellung sich zu schaf-
fen. Keine dieser Darstellungen ist die allgemeine, christliche, hei-
lige Kirche, aber jede, nach dem Maf3 ihrer Gaben, baut an ihr, die
eine besser, die andere schlechter.

Wir stehen gerade jetzt in einer Zeit, wo offenbar nach dem Wil-
len Gottes die dufieren Gestaltungen der Kirche sich verdandern sol-
len. Da stehen wir in besonderem Sinn wartend, was der Herr tun
wird, denn fern ist es Kindern Gottes, selbst etwas zu brechen oder
eigene Neubildungen zu schaffen. Aber des Herrn Wege und Spu-
ren folgen, das ist die ernste, heilige Aufgabe.

Dass nun der Leib Christi, unter welcher dufieren Form auch
immer, wachse in allen Stiicken an dem, der das Haupt ist, Chris-
tus, und wachse zu seiner Selbstbesserung (Eph. 4), das ist den
Gliedern des Leibes mit in die Hand gegeben. Wohl geht das Ge-
samtwachstum vom Haupt aus, welches Sein Leben in die Glieder
gibt durch Wort und Geist, aber die Glieder miissen auch einander
Handreichung tun, ein jegliches mit seinem Werk und nach seinem
Maf3e. Dienet einander, ein jeglicher mit der Gabe, die er empfan-
gen hat, ruft uns auch Petrus zu. So hingt von den Gliedern viel
ab fiirs Gedeihen des Leibes Christi. Darum fiihrt Paulus in unse-
rem Text, wo er von diesem Leibe Christi redet, auch einige heilige
Ordnungen an, in welchen die Glieder Christi sich bewegen mdis-
sen, soll anders der Leib sich wohl befinden.

Das erste ist nattiirlich, dass wir rechte Glieder an Christus und
am Leib sind. ,,Wir sind ein Leib in Christus”, sagt Paulus in der
Mitte des Textes, ,und einer des anderen Glied”. Wer in geist-
gewirktem Glauben in der wahrhaftigen Lebensgemeinschaft mit
dem Heiland steht, ich in Thm und Er in mir, verwachsen wie eine
Rebe mit dem Weinstock, und wer in der Gemeinschaft der Glau-
bigen steht, liebhabend, was da glaubt an den Namen des Herrn
Jesus, der ist ein wahrhaftiges Glied. Und wer Frucht des Geistes
bringt, dem Haupt zu Ehren.

83



Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Rom. 12,3-8)

Je mehr in irgendeiner dufseren Kirchengestaltung, sei es Lan-
deskirche, Gemeinschaft oder Freikirche, solche lebendigen Glie-
der sind, um so gedeihlicher kann in ihr und durch sie der Leib
Christi wachsen. Je mehr tote Glieder ohne solche innere Lebens-
gemeinschaft da sind, um so mehr Todeserscheinungen allerlei Art
treten hervor. Wir merken das in jeder kleinen Versammlung, wie-
viel mehr im Grofien.

Darum ist die Grund- und Hauptfrage die: Bist du ein leben-
diges Glied? Hast du in Bufie und Glauben die Wiedergeburt, die
Vergebung der Siinden und das neue Leben empfangen und stehst
du in einfiltigem Glaubenswachstum in diesem Leben? Das ist
nicht nur eine Frage, von welcher deine Seligkeit und Herrlichkeit
abhangt; das ist auch eine Frage, von welcher deine Brauchbarkeit
tiir den Leib Christi abhdngt. Bist du kein wahrhaftiges Glied, dann
bist du ein Hemmnis; nur, wenn du Leben aus Gott hast, kannst
du Mithelfer sein nach dem Mafse deiner Gabe am Leib des Herrn.
Habt ihr an euren Orten viele lebendige Glieder? Wo nicht, lasst
uns ernstlich darum bitten.

Die zweite heilige Linie, welche der Apostel nennt, ist die, dass
einer des anderen Glied ist, d. h. dass ein Glied das andere als Glied
achte und ehre und anerkenne. Alles, was Geistesleben hat, was
Glauben und Kraft des Glaubens hat, ist Glied am Leib. Ganz ei-
nerlei, ob hochbegabt, ob schlichtbegabt; ganz einerlei, ob dufier-
lich mehr oder weniger hervortretend oder zuriicktretend; ganz
einerlei, ob leitend oder geleitet; wer des Herrn ist, der ist Glied.

Und jedes Glied am Leib ist eine Notwendigkeit fiir den Leib.
Gott hat keine unnotigen Glieder und keine Luxusglieder an unse-
rem irdischen Leib geschaffen, sondern lauter notwendige Glieder.
Es ist keines entbehrlich. Wo nur eines, und sei es das geringste,
tehlt, da ist eben ein Mangel. Darum achtet der Mensch an seinem
Leib auch auf jedes Gliedlein und hélt es in Ehren.

84



Ro6m. 12,3-8

So wollen wir es auch in der Gemeinde des Herrn halten. Alles,
was Leben hat, gelte uns heilig und hoch, sei uns ein Gegenstand
des Dankens und Lobens, sei uns ein Gegenstand der Freude und
der Liebe; hat doch der Herr Sein Werk darin. Alles, was Leben
hat, sei uns Mit-Glied, Bruder, Schwester im Herrn, wichtig fiirs
Ganze; denn der Herr hat’s herausgerufen und braucht es, gleich
wie mich, an seinem Teil. Darum achte einer den anderen hoher als
sich selbst. Einer sei des anderen Glied.

Dies wird uns um so leichter sein, je mehr wir in die nédchste
Gliederordnung des Apostels eintreten. Er schreibt:

»Ich sage durch die Gnade, die mir gegeben ist, dass
niemand weiter von sich halte, als sich’s gebiihrt zu
halten, sondern dass er von sich mafiig halte, ein jegli-
cher, nach dem Gott ausgeteilt hat das Maf} des Glau-
bens.” Rom. 12,3

Das Wichtigste fiir die gedeihliche Zusammenarbeit der Glie-
der am Leibe Christi ist eine klare und wahre Selbsterkenntnis, und
zwar nach beiden Seiten: nach der Seite dessen, was man nicht ist,
und nach der Seite dessen, was man ist. Wo unter Gldubigen die-
se Ordnung der Selbsterkenntnis nicht kréftig ist, da ist auch kein
Gedeihen des Leibes Christi.

Ernste Vertiefung in der Siindenerkenntnis, wahre Einsicht in
die Schranken und Schatten unseres Wesens ist eine der befruch-
tendsten Gnaden Gottes. Demut, Achtung vor dem anderen, Ge-
duld mit den anderen, Annehmen-Kénnen von anderen, dies al-
les und noch viel mehr quillt aus diesem Brunnen. Was hat man-
gelnde Selbsterkenntnis von Geschwistern schon fiir unendlichen
Schaden angerichtet.

85



Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Rom. 12,3-8)

Aber blofse Erkenntnis der Méngel ist auch wieder Schaden,
das gibt Verzagtheit, falsches Zuriicktreten, mangelndes Angreifen
an seinem Teil. Zur Mangel-Erkenntnis muss unbedingt die Gaben-
Erkenntnis kommen. Nicht nur, was du nicht hast, sondern auch,
was du hast, deine Gabe, dein Maf$ des Glaubens, musst du er-
kennen. So nur wirst du dich in Reih und Glied stellen, so nur mit
deiner Gabe den Mangel der anderen ausfiillen. Wir wollen den
Herrn bitten, dass er nach diesen beiden Seiten uns zu brauchba-
ren Gliedern mache. Mit welcher Gabe dienst du dem Leib Christi?

Ist aber die Gabe erkannt samt ihrer Schranke, dann gilt es in
der Einsetzung derselben sich von der gottlichen Weisheit regie-
ren zu lassen. Mancher hat die Gabe erwecken lassen, die in ihm
ist, weifs auch in Demut, was ihm fehlt, bringt mit Freudigkeit zur
Verwendung, was er hat, aber er ist darinnen nicht weislich oder
auch nicht vorsichtig oder nicht umsichtig genug.

Darum sagt der Apostel:

»~Hat jemand Weissagung, so sei sie dem Glauben ge-
maf.” Rom. 12,7

Jede Lehre und jedes Zeugnis muss iibereinstimmen mit dem
Geist der Wahrheit, der in der Schrift und in der Gemeinde sich
bezeugt.

¢ Die Gabe der Weissagung ist schlecht angewendet, wenn ei-
ner in Eigenbroteleien oder gar in Irrlehren gerdt. Heiliger
Ernst, in der Glaubenslinie der Offenbarung zu bleiben, muss
jeden Zeugen erfiillen.

¢ Hatjemand ein Amt, einen Dienst, so warte er des Dienstes.
Er schaue nicht hin und her nach den anderen, sondern sei in
seinem Revier treu.

86



Ro6m. 12,3-8

¢ Das ndchste, was befohlen ist, mit ganzer Piinktlichkeit zu
tun, ist der grofite Dienst fiirs Ganze. Wenn zum Beispiel eine
Predigersfrau, die bekehrt ist, ihrem Mann wollte in allerlei
Dienst beistehen, kochte ihm aber nichts Rechtes oder warte-
te nicht ihrer Kinder, so tite sie der Gemeinde einen schlech-
ten Dienst. Wenn einer in mancherlei Reich-Gottes-Tatigkeit
Eifer zeigte, aber sein ihm befohlenes Handwerk vernachlés-
sigte, wire das schlechter Gliedsdienst — wer ein Amt hat, der
warte des Amts.

® Lehrt jemand, so warte er der Lehre. Wenn einer, der die
geistliche Lehrgabe hat und im Dienst am Wort steht, zu vie-
le, vielleicht praktische Nebenarbeiten treibt, dient er nicht
im rechten Gliedsdienst; er warte der Lehre.

¢ Ermahnt jemand, so warte er des Ermahnens.

¢ Wer die Trostergabe hat, mache Hausbesuche; da liegt dann
seine Aufgabe.

e Wer geben kann, der bleibe schlicht, als sei er ein Empfan-
gender;

¢ wer vorzustehen hat, beniitze sein Amt nicht zum Tragheits-
polster. Kontrolliert ihn jemand, so lasse er sich vom Herrn
um so mehr kontrollieren.

 Ubt jemand Barmherzigkeit, so lasse er sich durch schwere
Erfahrungen nicht ermiiden, sondern lasse sich immer neue
Freudigkeit schenken, dass er’s tue mit Lust.

Und so ein jeder an seinem Teil. Luther wiirde sagen: , Ein jeder

lerne seine Lektion, so wird es wohl im Hause stohn”. Brauchst du
dein Pfund fiir das Reich Gottes getreulich?

87



Heilige Gliederordnungen am Leibe Christi (Rom. 12,3-8)

Das sind einige heilige Gliederordnungen. Werden sie von den
Gldubigen heilig gehalten, dann kann in ihnen, unter ihnen und
durch sie der Leib Christi frohlich gedeihen. Es fehlt daran man-
nigfach hin und her. Der Ernst der Tage erwecke uns kréftig, dass
ein jeder mit seiner Gabe getreulich diene, dass dadurch der Leib
Christi erbaut werde, bis dass wir alle hinankommen zu einerlei
Erkenntnis des Sohnes Gottes und ein vollkommener Mann wer-
den, der da sei im MafSe des vollkommenen Alters Christi. Wenn
jeder nach seinem MafSe und in seinem Mafle seine Gliedesdienste
tut, dann kann’s gehen zum vollkommenen Mafe, dass der Leib
Christi wird die Fiille des, der alles in allem erfiillt.

19.Jan. 1919

88



Glaube und Widersacher (Rom. 12,17-21)
Glaube und Widersacher (Rom. 12,17-21)

,#17 Haltet euch nicht selbst fiir klug. Vergeltet nie-
mand Boses mit Bosem. Fleifsigt euch der Ehrbarkeit
gegen jedermann.

1218 15t es moglich, soviel an euch ist, so habt mit allen
Menschen Frieden.

1219 Richet euch selber nicht, meine Liebsten, son-
dern gebet Raum dem Zorn Gottes; denn es steht ge-
schrieben: »Die Rache ist mein; ich will vergelten,
spricht der Herr«.

1220 S0 nun deinen Feind hungert, so speise ihn; diirs-
tet ihn, so trinke ihn. Wenn du das tust, so wirst du
feurige Kohlen auf sein Haupt sammeln.

1221 1ass dich nicht das Bose iiberwinden, sondern
iiberwinde das Bose mit Gutem.” Rom. 12,17-21

Ohne Feinde kann auf dieser Welt der Siinde niemand durchs
Leben gehen. Ohne dass Bose uns Boses tun, kann niemand durch
die Welt kommen. Und gerade die Besten haben die meisten Wi-
dersacher, und die nur Gutes im Sinne haben, erfahren das meiste
Bose. Sollen wir Jesus nennen, den Siindenlosen, den die Bosheit
der Menschen ans Kreuz brachte? Sollen wir Seinen grofsten Apos-
tel nennen, Paulus, den die Feindschaft der Welt von Ort zu Ort
jagte? Sollen wir Luther anfiihren, der unter Acht und Bann ging?

Der Heiland sagt zu Seinen Jiingern:

»Ihr miisset gehasset werden von jedermann um Mei-
nes Namens willen.” Mk. 13,13

89



Glaube und Widersacher (Rom. 12,17-21)

So werden also wahre Gotteskinder iiber Mangel an Feinden
und Boshaften wohl kaum zu klagen haben. Kann es aber ohne
Feindschaft gegen uns nicht abgehen, so soll um so mehr Feind-
schaft bei uns, von uns und durch uns ausgeschlossen sein. Sind
mir auch viele feind und goénnen und tun mir Ubles, so soll doch
ich nach Jesu Willen niemand feind sein noch ihm Ubles gonnen
oder tun.

Das ist nun weder eine einfache noch eine selbstverstindliche
Sache. Daher nimmt die Schrift oft Veranlassung, uns dazu zu ver-
mahnen und zu erwecken. Auch unsere heutige Textstelle legt je-
dem Gotteskind die ernste Frage ins Herz: Wie stehst du deinen
Widersachern gegeniiber und denen, die dir Boses tun?

Der Apostel ruft uns in der Kraft des Geistes Jesu Christi zuerst
zu:

»Vergeltet niemand Boses mit Bosem.” Rom. 12,17

Niemals kann und darf ein Gotteskind, weder in Wort noch
Werk, das Bose als Mittel beniitzen, sich zu wehren. Ja es kann und
darf nicht, weil das Bose durch und durch seinem Wesen fremd ist.
Ach, wie oft nehmen auch Gldubige Erdenklofie und werfen da-
mit! Wir verleugnen dadurch unseren Stand, vergeben seine Wiir-
de und beschmutzen ihn. Weifst du das und beugt dich das und
willst du’s wiedergutmachen, wo du kannst, und dich neu machen
lassen durch die Gnade? Es gibt kein Recht auf Unrecht, niemals!

¢ Wenn dich einer schilt, hast du kein Recht vor Gott und von
Gott, wieder zu schelten.

* Wenn dich einer schldgt, hast du kein gottliches Recht, wie-
derzuschlagen.

¢ Wenn dich einer verleumdet, besudelst du dich, wenn du ihn
ebenfalls schlecht zu machen versuchst.

90



Roém. 12,17-21

Des gldaubigen Menschen Grundstand ist, wie Paulus weiter
sagt, der Ehrbarkeit, d. h. dem Edlen, Reinen und Guten gegen alle
Menschen fleiflig nachzujagen. Unser Sinn darf auf Unedles, Ge-
meines und Niedriges nie gehen. Auch nie auf das, was Streit gibt.
Machen uns die Menschen den dufSeren Frieden unmoglich durch
ihren Unfrieden, soll unser Herz doch voll Friedfertigkeit bleiben.
Mit allen Menschen, auch den bosesten, von uns aus Frieden, das
ist der Jesus-Jiinger heilige Norm.

Will drum der alte Mensch in uns, wenn ihm Boses widerfihrt,
trotzig und gewaltig auffahren, will die Feder zu scharfen Worten
sich spitzen, die Zunge zu beiflendem Widerpart sich riisten, die
Hand zum Gegenschlag ausholen, und konntest du gar den Geg-
ner iibermdchtig treffen, besinne dich, wer du bist und woher du
bist! Steig nicht hernieder in die Sumpfniederung giftiger Nebel
der Bosheit. Gib nie weder Herz noch Zunge noch Hand zur Meh-
rung des Bosen auf Erden her, sind sie doch geheiligt durch Christi
Blut zum Guten. Lasst uns kiinftig nie mehr Boses mit Bosem ver-
gelten, wenn es je und dann bei uns vorgekommen wire. Wer drin
steht, zur Zeit Boses mit Bosem zu vergelten, er trete heraus; wer
in Versuchung steht, er flehe zum Herrn; und jeder riiste sich neu
durch den Geist, stets nur des Edlen sich zu befleifsigen gegen al-
le Menschen, stets nur Frieden zu suchen, soviel an ihm ist, gegen
jedermann.

Doch tiefer dringt noch das apostolische Wort. Auch sich nicht
selber Recht verschaffen mit eigenen, menschlichen Mitteln soll ein
Gotteskind:

»Rédchet euch selbst nicht, meine Liebsten, sondern ge-
bet Raum dem Zorn Gottes; denn es steht geschrie-
ben: »Die Rache ist Mein, Ich will vergelten, spricht
der Herr«.” Rom. 12,19

91



Glaube und Widersacher (Rom. 12,17-21)

Es gibt Fille, und das apostolische Wort zeigt solche im Leben
der Zeugen Christi an, wo es gottlicher Wille sein kann und ist,
sein Recht etwa von der Obrigkeit zu fordern gegeniiber dem Un-
recht. Aber solche Fille miissen klar liegen als gottlicher Weg. Im
allgemeinen gilt die Regel:

,Wollt ihr nicht lieber Unrecht leiden?” 1. Kor. 6,7

Die Rache ist das Selbstrecht und das Recht mit eigenen Mit-
teln, oft auch unrechten, erzwungen; solches soll bei uns nicht ge-
funden werden.

Dem Christen ist es stets schwer, auch, wo er muss, zum Recht
zu greifen, um sich Recht zu schaffen. Keinenfalls hat er den Sinn,
der Tag und Nacht sinnt, wie er den Gegner treffen und ihm ver-
gelten kann. Wir Christen haben einen treuen, rechtskundigen und
gerechten Sachwalter, dem wir all das Unsrige tibergeben haben;
dem lassen wir’s auch. Der Herr fiihrt unsere Sache fiir uns auf
Seine Art und zu Seiner Zeit. Er schafft Recht, wie schon der 103.
Psalm sagt: ,,Der Herr schafft Gerechtigkeit und Gericht allen,
die Unrecht leiden”. Wir sind nicht unser selbst, darum kdmpfen
wir auch nicht in eigener Sache vorschnell und voreifrig. Nein, un-
sere Seele ist stille zu Gott, der uns hilft. Unser Heiland stellte es
auch dem anheim, der da recht richtet.

Unsere Seele, so wir anders in Ihm sind, hat eben keinen Hass,
und wo er wollte keimen, ldsst sie ihn von Ihm ausrdaumen schon
im Keim. Die Seele des Gotteskindes hat tiefes Erbarmen mit den
Bosen, weil sie weifs, wo ihr Weg endet. Hat darum der Herr zu
Seiner Zeit mit unseren Widersachern geredet und sie so weit ge-
bracht, dass sie hungern oder diirsten oder sonst notleiden, dann
springt unsere Seele auf, wie von Fesseln befreit, die sie bisher ge-
halten haben, und speist und trankt und tut Gutes und hofft, dass
solche Liebe wie glithende Kohle brennen, beschdmen, innerlich
richten, ja vielleicht bekehren werde.

92



Roém. 12,17-21

Aus der feurigen Kohle auf dem Haupt soll sich die Asche bil-
den, dieses Zeichen der Beugung und der Bufle. Ja, unser innerstes
Begehren fiir unsere Feinde ist ihre Sinnesdnderung; dann wiirden
sie nimmermehr Feinde sein.

Solche Sinnesdnderung kann aber niemals kommen, wenn wir
Boses an ihnen tun; dann werden sie vielmehr verhirtet. Sie kann
auch nicht geschehen, wenn wir uns rdchen; dann sinnen sie auf
neue Gegenwehr. Nur wenn der Herr sichtlich zu Seiner Zeit sie
trifft und uns rechtfertigt, dann kann ihnen das Licht tiber unseren
gottlichen Sachwalter aufgehen, und dann kann unsere Liebe das
Herz vollends o6ffnen fiir den gottlichen Samen. Darum lasst uns
laufen in Glauben und Geduld in den gottlichen Bahnen unseren
Widersachern gegentiber.

Es gehort natiirlich zu dem Verstandnis und zu dem Eingehen
der apostolischen Mahnungen ein bekehrtes Herz, ja ein schon ge-
reiftes, geheiligtes Herz. Einem anderen Herzen kommen solche
Richtlinien wie lauter Torheit und Narrheit vor. Fiir ein unbekehr-
tes Herz heifdt also apostolisch handeln: dumm und beschrankt
handeln; es heifit, der Bosheit aufhelfen, den Feinden zum Triumph
tiber sich verhelfen und dergleichen mehr. Solches ist aber durch-
aus nicht der Fall. Wir miissen uns eben zu solchem Verhalten im-
mer den betenden Glauben dazudenken und den zu Seiner Zeit
handelnden Herrn.

Ein glaubiges Herz lebt eben in der inneren Gewissheit, dass je-
des Bose, das ein Mensch in Herz, Sinn oder Hand nimmt, ihn sel-
ber schldgt und ins Gericht bringt. Wie kann einer, der das glaubt,
Boses mit Bosem vergelten? Er wiisste gewiss, dass er sich selber
den grofsten Schaden tite. So bewahrt solcher Glaube unseren Fuf3
vor dem Abgleiten aufs Bose.

93



Glaube und Widersacher (Rom. 12,17-21)

Wir wissen auch im Glauben ganz gewiss, dass jedes voreili-
ge Vorgreifen vor Gott Unsegen und Schaden bringt. Darum hiiten
wir uns wohl, in schneller Rache dem Herrn vorauszueilen. Wir
wissen, es muss alles erst reif sein, auch das Bose, dann kann erst
rechtes Gericht gefillt werden, das auch durchschlagende Wirkung
hat. Des Herrn richterlicher Arm wiirde viel hdufiger den Glaubi-
gen wie den Ungldubigen deutlich offenbar, wenn wir ihm nicht
so oft selbstrichtend dazwischenfiihren. Wir hindern dadurch gar
manche helle Gottesoffenbarung.

Wer das nun glaubt, rdcht sich ja nicht selbst, sondern gibt
Gott Raum. Er schafft ja unter allen Umstdnden Recht. Bei IThm
bleibt nichts in den Akten liegen. Er, der Seinen eigenen Sohn
hingab, um durch Ihn armen Siindern Gerechtigkeit zu schaffen,
ist fiirwahr der Rechtschaffer im vollen Sinne. Und Er, der Sei-
nem gekreuzigten und gestorbenen Sohn durch Seine Auferwe-
ckung, Himmelfahrt und Geistessendung Recht schaffte und der
Ihm noch vollig Recht schaffen wird vor aller Welt, ist der wahr-
haftige Gerechtigkeits-Richter. Wer solches glaubt, gibt hm ruhig
auch seine Sache und wartet auf Sein Handeln.

Vor allem aber ist es die grofie, selige Kreuzes-Gewissheit, die
wir in dem Heiland von Golgatha haben, die uns zu dem apos-
tolischen Verhalten méchtig ermuntert. Golgatha zeigt uns, wie in
dem Guten das Bose iiberwunden wird. Darum lassen auch wir
uns nicht vom Bosen iiberwinden, sondern iiberwinden das Bose
im Guten. Golgatha ist die Wunderstétte, wo das Bose samt dem
Teufel im Siegen besiegt wird und wo das Gute in Christus Jesus
im Unterliegen siegt.

94



Roém. 12,17-21

Das ist ein Wundergesetz in dieser siindigen Welt, dass alles
Bose im Grofswerden zugrunde geht und dass Gottes Sache im
Sterben aufersteht. Darum koénnen glaubige Christen geduldig und
stark ihre Widersacher grofs werden sehen, groff werden oft eben
durch das schriftgeméfse Verhalten ihrerseits. Sie wissen, dieses
Grofiwerden ist ihr Untergang. Darum koénnen Gotteskinder auch
ruhig und fest das Kreuz tragen, welches die Befolgung der apos-
tolischen Regel mit sich bringt. Sie wissen, ihr Kreuz, je schwerer
es driickt, kiindet um so ndheren Sieg.

Das ist ja auch unser Gegenwartsstand. Je méachtiger das Anti-
christentum wird, um so schneller erscheint sein Ende; je gebeug-
ter die Gemeine geht, um so ndher ist ihre Erlosung. So wird die
apostolische Mahnung zur Frucht des Glaubens bei denen, die in
Christus Jesus sind. Darum auf, ihr Glaubigen, nehmt allen Fein-
den und Widersachern gegentiber eine apostolische Grundstellung
ein. Lasst euch ja nicht iiberwinden vom Bosen, dass das Bose euch
in Boses treibe, sondern iiberwindet das Bose im Guten, gerade
dann, wenn euch das Bose ins Kreuz treibt.

2. Febr. 1919

95



Mein Herr (Rom 14,7-9)!
Mein Herr (R6m 14,7-9)!

%7 Denn unser keiner lebt sich selber, und keiner
stirbt sich selber.

148 1 eben wir, so leben wir dem Herrn; sterben wir, so
sterben wir dem Herrn. Darum, wir leben oder ster-
ben, so sind wir des Herrn.

149 Denn dazu ist Christus auch gestorben und aufer-
standen und wieder lebendig geworden, dass er iiber
Tote und Lebendige Herr sei.” Rom. 14,7-9

Wer ist dein Herr? Das ist die Frage, welche unser vorliegen-
des Gotteswort an dich stellt. Es weist uns auf den wahrhaftigen
Herrn der Lebendigen und der Toten, auf Jesus Christus hin; es
fihrt uns in den Kreis derer ein, welche bekennen mit Luther, dass
Jesus Christus, vom Vater in Ewigkeit geboren und von der Jung-
frau Maria geboren, sei ihr Herr. Damit fragt es uns: Gehorst du
als Gotteskind in diesen Kreis, zu diesem Herrn, oder wer ist dein
Herr?

Jeder Mensch hat einen Herrn, der Gewalt und Macht iiber ihn
hat. Und gerade die Menschen, welche am allerlautesten das Wort
Freiheit im Mund fiihren, das sind gewohnlich die Geknechtesten,
die rechten Tyrannendiener. Wer ist nun dein Herr?

Bist du selbst dein Herr? Lisst du dich leiten von deinem Ich?
Nun, was hast du bis heute mit diesem deinem Herrn fiir Erfah-
rungen gemacht? Du bist natiirlich stolz tiber die Mafien, weil du
rein aus dir selbst dich regierst; du haltst dich fiir vollig frei und
zeitweise fiir wahrhaft gliicklich. Und doch sage ich dir: Du dienst
einem der elendesten Herren, dem man dienen kann. Wo ist ei-
ner, der gut gefahren wire, wenn er immer alles auf seinen Kopf
hinaus und nach seinem Willen machte? Wo der Weg der eigenwil-
ligen, sich auf sich selbst stellenden Jugend hinfiihrt, dafiir haben
wir tausendfache, traurige Beispiele. Ebenso viele aber auch von
alten und selbst erfahrenen Menschen, die sich selber fiihrten.

96



Ro6m. 14,7-9

Unser natiirlicher Mensch ist kurzsichtig; darum sieht er so viel
falsch oder gar nicht; oder er ist fernsichtig und tibersieht so viel.
Er hat uns in seiner Blindheit schon manchen falschen Weg ge-
schickt. Unser natiirlicher Mensch ist siindengebunden. Bei dem
einen ist’s diese Schwiche, beim anderen jene, bis hin zu den ge-
waltigsten Leidenschaften. Darum tut er viel Verkehrtes und uns
selber Schadendes. Unser Ich ist geschwécht fiirs Gute und Rechte.
Mit Schmerzen erfahren wir’s, wie es im Wollen des Besten und
Hochsten uns im Stich ldasst. Das Gute, das ich will, das tue ich
nicht; das Bose, das ich nicht will, das tue ich. In grofien Kamp-
fen aber, unter dem Druck der Sorgen, in Leiden und Schmerzen
des Leibes und der Seele, was fiir eine schméhliche Figur macht da
oft und viel unser Herr Ich. Er weifs keinen Rat mehr; er sieht nicht
mehr hinaus; er verzweifelt. Er ist jetzt trotzig und tibernimmt sich;
jetzt verzagt und riihrt sich nimmer; er baumt sich auf und sinkt
dann in sich zusammen.

Gegen den Tod versagt er ganz, und fiirs jenseitige Leben ist er
vollig machtlos; das heifst, in die Holle kann er bringen, aber nie in
den Himmel. Ein feiner Herr, dem du dienst, dein eigenes Ich. Set-
ze ihn ab und revolutioniere gegen ihn, es ist das Allerverniinftigs-
te, was du tun kannst. Schamen miissten sich die Menschen aufs
tiefste, die sich selbst regieren, ob des armen, kldglichen Herrn. Ein
Verniinftiger misstraut niemand mehr als sich selbst.

Und was richtet dieser Herr Ich unter den Menschen auf Erden
an! Wie kalt und lieblos ist’s, wo er regiert; wie voller Neid und
Streit und boser Tage. Wie tritt er Herzen zusammen und bricht die
heiligsten Bande entzwei. Er ist riicksichtslos, brutal, und selbst wo
er liebt und freundlich ist, nur so lange, wie er auf seine Rechnung
kommt. Wenn ganze Volker nur an ihr Volks-Ich denken und es
allein zum gebietenden Herrn haben, dann gibt es Weltkriege der
schrecklichsten Art. O Elend, wo der Herr Ich regiert! Stehst du
unter diesem Herrn? Eilends weg mit ihm!

97



Mein Herr (Rom 14,7-9)!

Wer ist dein Herr? Sind es vielleicht andere Menschen? Viele
dienen lieben und geliebten Menschen. Wie manche Frau hat ih-
ren Mann zum Herrn; wie mancher Mann seine Frau; wie manche
Eltern ihre Kinder. Wie viele Tausende haben hochbegabte, grofse
Menschen des Wissens oder der Tat zu Herren, denen sie dienen
und sich ihren Urteilen und Meinungen vollig unterwerfen. Aber
sieh, auch die liebsten Menschen sterben, dann bist du herrenlos.
Wie vielfach erleben wir gerade im Weltkrieg diesen Jammer. Und
in den schwersten Fragen des Lebens versagen alle Menschen und
konnen nicht mehr helfen; in den Ewigkeitsfragen versagen sie
ganz. Werdet nicht der Menschen Knechte! Thr macht euch elend;
endlich sicher elend. Kein Mensch kann dem anderen von einer
Siinde oder Schuld helfen; keiner kann Leid und Elend heben; kei-
ner dem Tod wehren; keiner selig machen — was sind mir solche
Herren! Wie konnen auch die Liebsten einander so weh tun; wie
sind gerade die Eltern, welche ihren Kindern knechtisch dienen, in
sie hineinsehen und in allem nur sie kennen, meistenteils die Ver-
derber der Kinder.

Millionen Male schon haben in den ernstesten Lagen Men-
schenkinder, die anderen blindlings gefolgt waren, diese ihre Fiih-
rer fahren lassen oder gar verwiinscht. Das wissen die am bes-
ten, welche nicht aus freiem Willen, sondern aus dem Gang der
menschlichen Verhiltnisse heraus Menschen zu Herren haben.
Dienstboten, Arbeiter, Soldaten, Untergebene jeder Art, horet sie
seufzen, horet sie klagen, horet sie grollen und murren. Und ho-
ret murren nicht nur die Untergebenen, sondern auch die Herren!
Wer kann’s am besten? Alle menschlichen Herrschaften sind im
Lauf der Weltgeschichte, wenn wir aufs Grofie sehen, immer wie-
der von den Menschen selbst verworfen worden, und jede neue
immer wieder von einer neuen. Das ist ein vernichtendes Zeugnis
uber die Menschen als Herren!

98



Ro6m. 14,7-9

Wo es in dieser Hinsicht besser und ertrédglich, ja harmonisch
und schon war und ist, kommt es immer daher, dass die Herren
oder die Diener, die Herrschenden oder die Untergebenen, beide
oder doch eine Seite einen anderen Herrn als den menschlichen
iiber sich anerkannten, seien es die ewigen Sittengesetze Gottes
oder gar der Herr Jesus Christus. Reine Menschenherrschaft hat
nie begliickt.

Und trotz alledem dienen die Menschen immer wieder Men-
schen. Die gesellschaftlichen Sitten, die standesgemaflen Anforde-
rungen, das menschliche Herkommen in Sitten und Gebraduchen,
der ganze eitle Wandel nach viterlicher Weise, wie die Bibel das
heifdt, all das schlagt die Mehrzahl in Sklavenketten. Was ,,alle” sa-
gen, was ,alle” tun, was ,alle” anziehen, was ,,alle” fiir recht hal-
ten, wie sie sich benehmen, was Mode ist, das tibt eine sklavische
Macht aus. Da beugen sie sich, und wenn die Zihne knirschen,
und wenn das Herz sich emp6rt, und wenn der Schaden und das
Elend ersichtlich ist, man muss, man fillt sonst auf, man kommt
ins Gesprach, man ist ein Sonderlicher. O ihr armen Knechte des
wunderlichsten Herrn, des Herrn ,Jedermann”. Ihr wisst alle, wie
jammerlich er ist, und fast jeder fiirchtet ihn. Die Massenfurcht, der
Massengeist, ein boser Herr!

Wer ist dein Herr? Sind’s Menschen nicht, so sind es Méachte,
sittliche Machte oder unsittliche Machte oder natiirliche Miachte,
und alle, alle knechten und machen ungliicklich. Du anerkennst
heilige, sittliche Ordnungen in Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und
Treue. Ob du sie aus der Bibel, aus deines Gottes Schatzkasten
nimmst oder ob menschliche Weise sie dich lehren, du anerkennst
sie als deine Herren und dienst ihnen. Wohl dir, du hast edle Her-
ren, je reiner deine Grundsétze sind. Und diese edlen Herren wer-
den dich und andere segnen. Wo heilige Ordnungen beachtet und
geachtet werden, ist immer auch ein gewisses reines Gliick.

99



Mein Herr (Rom 14,7-9)!

Und doch wiirde ich dir raten, einen gréfieren Herrn noch zu
suchen; denn sieh, deine sittlichen Grundsiatze sind doch auch
rechte Schwéchlinge und elende Herren. Sie konnen dir vor allen
Dingen nicht helfen, dass du sie vollbringst. Sie haben dich und du
anerkennst sie, aber du hast sie nicht. Je reiner du sie willst, um
so mehr merkst du, wie du hinter ihnen zuriickbleibst. Sie schaf-
fen dir Schuld und Stinde und nehmen sie dir nicht weg; dadurch
kommt Trauer und Leid, dadurch kommt Druck und Beschwe-
rung. Und wenn dann die anderen dein Edles mit Unedlem dir
lohnen, dann hast du noch mehr Weh, und deine Grundséatze kon-
nen es nicht lindern.

In Kreuz und Leid aber, in Not und Tod, da sind sie dir nicht
nur keine Hilfe, sondern dein ungesiihntes Schuldbewusstsein ver-
schérft das Elend. Oder aber, wenn du selbstbewusst und grof3
unter deinen Grundsétzen geworden bist, dann kannst du Kreuz
und Leid nicht verstehen, sie befremden dich, und du wirst noch
ungliicklicher. Fiir die Ewigkeit aber konnen dir die herrlichsten
Grundsitze keine Troster sein, im Gegenteil, werden nicht einst
diese deine eigenen Herren dastehen und dich verklagen, weil du
ihnen nicht in allen Stiicken gefolgt bist? Dann geht es dir, wie der
Heiland den Juden sagte: Der Mose, auf den ihr euch beruft, der
ist euer Verkldger (Joh. 5,45). Edle und doch ungliicklich machen-
de Herren, die Sittengesetze. Gib ihnen den Abschied, ehe sie dich
verderben.

Nicht den Abschied, dass du sie verachtest, aber dass du einen
Herrn suchst, der auch Kraft geben kann zum Tun und Vergebung
fur’s Unterlassen! Ja, nur nicht zum Verlassen gib ihnen den Ab-
schied, sonst hast du einen bdsen Herrn, die Siinde. Der Siinde
Knecht, das ist ein zahlreiches Heer in der Welt. Sie dienen der
Selbstsucht, der Liige, der Ungerechtigkeit, der Habsucht, der Ehr-
sucht, der Genusssucht, den Leidenschaften, den Sinnen.

100



Ro6m. 14,7-9

Wehe denen, die diese Herren haben. In steten Verheifsungen
werden sie belogen und weitergetrieben; in stetes neues Elend
bringen sie sich und andere hinein. Dariiber braucht es keine Wor-
te; jeder Weg, der von der Wahrheit abfiihrt, fithrt ab ins Verderben.

Nur diejenigen seien noch erwihnt, die natiirlichen Méchten
unterworfen sind. Da treten zunéchst vor uns hin die Prediger der
Botschaft, dass der Mensch den ewigen und unabénderlichen Na-
turgesetzen bedingungslos unterworfen sei. Da sei nichts zu &n-
dern und werde nie etwas gedndert, das seien die unabsetzbaren
Herren des menschlichen Geschlechtes.

Wehe uns, wenn es so wire; dann wiren also Siinde, Not, Tod
und Gericht unabanderliche Herren der Menschheit. Denn wenn
auch segnende Naturgesetze vorhanden sind, diese Gesetze des
Fluchs sind doch die eigentlichen, schrecklichen Herrscher. Und
von ihnen soll es keine Errettung geben ewiglich? Von Geschlecht
zu Geschlecht sollen die Menschen ihnen unterworfen sein und
sklavisch sich beugen miissen? Entsetzlich, furchtbar! Seht sie euch
an, die Armen, welche Krankheiten, Sorgen, Noten, Triibsalen je-
der Art und dem Sterben ohne Errettung unterworfen sind, Skla-
ven ihres Elends, das sie hinschleppen miissen! Nein, das kann
nicht sein, dass wir dieser Herrschaft ohne Rettung unterworfen
sind. Gibt’s keinen anderen Herrn? Auf Erden nicht.

Dass alle Erdenherren, die wir bis jetzt durchgegangen sind,
immer endlich ins Ungliick stofien, das kommt daher, dass alle die-
se Herren nicht imstande sind, uns von der Obrigkeit der Finster-
nis zu befreien, welche die Macht tiber die Erde durch die Siinde
gewonnen hat. Satan, der Fiirst der Finsternis, ist der Herr dieser
Welt, ihr Fiirst, wie die Bibel sagt. Alle Menschen, solange sie na-
turliche Menschen sind und bleiben, sind diesem Herrn unterwor-
fen, sie mogen Edlerem oder Unedlerem dienen. Und dieser Herr
ist der Vater der Liige und des Mordes, der Ungerechtigkeit, des
Neides und des Hasses, des Todes und des Verderbens.

101



Mein Herr (Rom 14,7-9)!

Der gegenwirtige Weltkrieg ist ein laut redender Zeuge von
der Art, wie der Fiirst der Finsternis herrscht, wenn er Freiheit hat
und man ihm verfallen ist. Die Menschen fragen oft angesichts des
ganzen Weltkriegselendes, wo denn der Gott der Liebe und der
Heiland des Friedens sei. Ja, den sucht ihr im Weltkriegselend als
solchem umsonst. Die Volker haben den Sohn Gottes in ihrer Mas-
se verworfen, sie haben sich dem Diesseits und der Siinde ergeben.
Nun hat der Herr den Satan losgelassen und ihm Raum gegeben.
Nun darf er herrschen. All die Liige, all der Mord, all das Unrecht,
das wir sehen, ist Ausfluss seiner Herrschaft. Der Weltkrieg ruft
uns zu: Nun schaue auf, Menschheit, und sieh, wem du unterwor-
fen bist! Wer ist dein Herr? Du magst dienen, wem du willst, im
Grunde stehst du unter dem Fiirsten der Finsternis und seiner Ob-
rigkeit. Wer ist dein Herr? Stehst du noch unter ihm? Heraus aus
aller falschen Obrigkeit, heran zu dem Herrn, der der Retter ist!

Gott hat der Menschheit einen anderen Herrn von Anfang an
gegeben; einen gar feinen und guten Herrn; einen der Wahrheit,
des Friedens, der Liebe und der vollkommenen Freiheit. Einen
Herrn, der mit allen gottlichen Gaben und Kriften, in deren Be-
sitz Er ist, die Menschheit so gerne fiillen wollte; einen Herrn, der
gestern, heute und in Ewigkeit derselbe ist; der im Reich des Sicht-
baren und des Unsichtbaren gleicherweise seine Segensherrschaft
ausiibt.

Unser Herr ist der eingeborene Sohn Gottes, der Mittler alles
gottlichen Segens in Lehre und Leben von Ewigkeit zu Ewigkeit.
Zu diesem Gottessohn geschaffen, hat die Menschheit Ihm den Ab-
schied gegeben, sich von Satan verfiihren lassen und ist unter des-
sen Regiment geraten.

Der Sohn Gottes hat sich aber aufgemacht, Seine Segensherr-
schaft wieder aufzurichten und die Menschen zuriickzugewinnen.
Namenlose Widerstinde der immer mehr der Verfithrung verfal-
lenden Menschheit hemmten und hemmen Sein Werk. Er will aber
alles freiwillig und nicht gezwungen, sonst hétte Er’s wohl mogen
erzwingen.

102



Ro6m. 14,7-9

Endlich in der Fiille der Zeiten ist Er herniedergestiegen in Sa-
tans Bereich, ihn entscheidend zu schlagen. Und Er hat’s vollbracht
in Tod und Auferstehung. Er hat Satan in allen Stiicken abgewie-
sen, hat dann den ganzen Fluch der Siinde und der Schuld gebiifit,
hat den Tod durchbrochen und ist hingegangen zu den Geistern
jener Welt und hat ihnen Seine Siegesherrschaft verkiindigt. Er
ist wieder heriibergekommen in diese Welt und hat unter Seinen
Gldaubigen Seine Herrschaft aufgerichtet, ist aufgefahren durch die
Himmel, hat Satans Luftherrschaft gebrochen und hat sich allen
Engelwelten als Herr vorgestellt. Nun sitzt Er zur Rechten des Va-
ters und regiert und holt sich durch den Heiligen Geist im Wort
Seine Untertanen heraus. Millionen sind Thm schon untertan ge-
worden, Millionen sind’s heute noch.

Er ist der wahrhaftige Herr der Zeiten und Ewigkeiten, dazu
gestorben und wieder lebendig geworden, dass Er {iber Tote und
Lebendige der Herr sei. Ein herrlicher Herr. Der Herr der Erlosung
und Versohnung zuerst. Er gibt Seinen Glaubigen volle Tilgung der
Stinde und Schuld, Frieden mit Gott und in Gott und den Kind-
schaftsgeist, welcher, der Liebe Gottes gewiss, in seliger Freude
~Abba, lieber Vater!” schreit. Und diese selig gewordenen Gldu-
bigen fithrt Er dann durch Wort und Geist den Weg der Wahrheit
und des Lebens. Er gibt ihnen Kraft, alle Stinde zu tiberwinden, al-
les Gute zu wollen und zu wirken. Er schenkt ihnen taglich fiir al-
le Abweichungen Reinigung. Er trégt ihre Sorgen und Schmerzen
und fiihrt sie durch Tod zum Leben und endlich zur Herrlichkeit.

Er ist ihnen Weisheit, Rat und Verstand in allen Dingen und
Verhiltnissen. Wohl straft Er die Seinen auch; wohl tibt Er sie in
allerlei Kreuz und fiihrt sie gar manchen Dornenweg, ldsst sie auch
noch durch Not und Tod gehen. Aber in dem allem trostet und
starkt und verklart Er sich und sie so wunderbar, dass sie mitten
in allem Leid voll Friedens sind. Dazu macht Er aus jeder ihrer
Triibsale eine Perle in ihrer Herrlichkeitskrone. Das ist unser Herr.
Ach, wer Seine Schone und Giite den Menschen preisen konnte!
Willst du Ihn nicht annehmen; hast du Ihn schon?

103



Mein Herr (Rom 14,7-9)!

Und sieh, diesem Herrn leben und sterben nun alle, die an Ihn
glauben. Der Lebenswahlspruch der Glaubigen heifdt:

,Leben wir, so leben wir dem Herrn; sterben wir, so
sterben wir dem Herrn; darum, wir leben oder ster-
ben, so sind wir des Herrn.” Rom. 14,8

Dieser Herr regiert uns vom Innersten bis zum AuBerlichsten.
Mit Ihm stehen wir im Gebet in ununterbrochener Gemeinschaft.
Diese Gemeinschaft starken wir tdglich, dass wir sie nicht verlie-
ren, durchs Wort und oft wieder durch Gemeinschaft untereinan-
der und durchs heilige Abendmahl. Dieser unser Herr kennt un-
sere innersten Gedanken. Ihm steht Herz und Sinn Tag und Nacht
offen. Es darf nichts durch, was Er nicht weif3. Mit Ihm essen wir
und trinken wir, schlafen wir und schaffen wir. Er geht mit in Beruf
und Alltagsleben, Er ist da in Ruhe und Sonntagsleben. Ihn fragen
wir alles, Ihm sagen wir alles. Nichts tun wir ohne Thn. Er tragt die
Lasten, Er teilt die Schmerzen. Er hilft uns kdimpfen, Er hilft uns
sterben. Zu Thm gehen wir in die Ewigkeiten zum Erben Seiner
Herrlichkeit.

Stehst du so zu IThm bei Tag und Nacht? Wie wenige sind es, die
Ihn so zum Herrn haben, darum erfahren auch so wenige die gan-
ze Segensfiille Seines Herrschens. Alles halbe Wesen schadet, un-
terbindet. Er will nur Gutes tun, Er kann es aber nur, wo Er Herr
sein darf. O lass Ihn Herr sein, du wirst dich wundern, wie selig
Er dich macht. Gib allen falschen Herren den Abschied und wirf
dich Thm in die Arme. Du wirst dariiber in Zeit und Ewigkeiten
froh sein. Wisse, nimmst du Thn nicht, so ist Er doch dein Herr. Du
musst Ihn als solchen doch einmal erkennen. Alle Zungen miissen
bekennen, dass Er der Herr sei. Viele leider zum Gericht und durch
Gericht! Warum aber auch? Nimm Ihn doch zur Seligkeit! Der Hei-
lige Geist helfe uns allen zum grofSen, seligen Thomasbekenntnis:
+Mein Herr und mein Gott!”

29. April 1917
104



Unsere vollige Hoffnung (Rom. 15,4-13)
Unsere vollige Hoffnung (R6m. 15,4-13)

,>* Was aber zuvor geschrieben ist, das ist uns zur
Lehre geschrieben, auf dass wir durch Geduld und
Trost der Schrift Hoffnung haben.

155 Der Gott aber der Geduld und des Trostes ge-
be euch, dass ihr einerlei gesinnt seid untereinander
nach Jesus Christus,

156 auf dass ihr einmiitig mit einem Munde lobet Gott

und den Vater unseres Herrn Jesu Christi.

157 Darum nehmet euch untereinander auf, gleichwie
euch Christus hat aufgenommen zu Gottes Lobe.

158 Ich sage aber, dass Jesus Christus sei ein Die-
ner gewesen der Juden um der Wahrhaftigkeit willen
Gottes, zu bestitigen die Verheifflungen, den Vitern
geschehen;

159 dass die Heiden aber Gott loben um der Barmher-
zigkeit willen, wie geschrieben steht: »Darum will ich
dich loben unter den Heiden und deinem Namen sin-
gen.«

1510 Und abermals spricht er: »Freut euch, ihr Heiden,
mit seinem Volk!«

1511 Und abermals: »Lobt den Herrn, alle Heiden, und
preiset ihn, alle Volker!«

1512 Und abermals spricht Jesaja: »Es wird sein die
Wurzel Jesse’s, und der auferstehen wird, zu herr-
schen iiber die Heiden; auf den werden die Heiden
hoffen«.

1513 Der Gott aber der Hoffnung erfiille euch mit al-
ler Freude und Frieden im Glauben, dass ihr vollige
Hoffnung habet durch die Kraft des heiligen Geis-
tes.” Rom. 15,4-13

105



Unsere vollige Hoffnung (Rom. 15,4-13)

Je triiber es in der Welt wird, um so heller geht uns unsere
Christenhoffnung auf. Und je mehr die gewaltigsten Reiche der
Erde ihr tonernes und zerbrechliches FuSwerk offenbaren, um so
volliger offenbart sich nach Grund und Ziel unsere Christenhoff-
nung. Die vollige Christenhoffnung ist nicht nur vollkommene,
personliche Seligkeits- und Herrlichkeits-Hoffnung, sondern sie
greift viel weiter: Sie ist eine Reichshoffnung. Und wie im Welt-
wesen die grofien Weltméchte, ja die Verbindung der ganzen Vol-
kerwelt jetzt in den Vordergrund riickt, so wird auch unsere Chris-
tenhoffnung volliger, sie richtet ihr Augenmerk auf das Konigreich
unseres Herrn Jesus Christus in seiner alle Volker umfassenden
Grofse und Herrlichkeit.

Unsere vollige Christenhoffnung, soweit sie diese gegenwar-
tige Welt im Auge hat, geht auf das die Volkerwelt umfassende,
von Zion ausgehende, vom wiedergekommenen Heiland person-
lich geleitete Friedensreich. Von dieser Hoffnung redet der Apos-
tel in unseren Versen. Er bringt zuhauf all die Stellen im Wort der
Verheiflung, welche auf die ganze zu Gottes Lob und Preis zusam-
mengefasste Volkerwelt gehen. Er sagt, es werde die Zeit kommen,
wo der Sohn Gottes unter den Heiden Gott lobe und den Namen
Gottes preise (Vers 9), wo alle Heiden den Herrn Jesus Christus
selbst loben und alle Volker Thn preisen (Vers 11). Die Wurzel Jes-
se, das ist niemand anders als Jesus, der Sohn Gottes, werde herr-
schen tuiber die Heiden, und zwar als der Auferstandene und Ver-
herrlichte (Vers 12). Und von den bekehrten Juden aus werde der
Herrschaftsglanz in alle Welt gehen, denn es steht geschrieben:

,Freuet euch, ihr Heiden, mit Seinem Volk!“Roém. 15,10

Das ist’s also, was wir mitten in diesen Tagen des in Revolu-
tionen ausmiindenden ersten, aber leider nicht letzten Weltkrieges
bekennen als unsere lebendige Hoffnung: Diese Erde sieht noch ein
herrliches, alle Volker umfassendes Friedensreich.

106



Ro6m. 15,4-13

Es wird vorhanden sein, wenn alle Volker die Herrschaft des
eingeborenen Sohnes Gottes anerkennen werden und in Seinem
Frieden den Volkerfrieden haben werden.

Dieses wunderbare Friedensreich ist vermittelt durch die Ju-
den. Jerusalem wird die Welthauptstadt des Friedensreiches sein,
das Heilige Land das Mittelpunkts-Land. Solches kann aber erst
geschehen, wenn das jiidische Volk nicht nur in sein Land zurtick-
kehrt, sondern auch zu seinem gekreuzigten und verherrlichten
Messias wird bekehrt sein. Diese Bekehrung aber wird geschehen,
wenn die auferstandene Wurzel Jesse, die jetzt zur Rechten Gottes
im Verborgenen thront, hervorbrechen wird in Herrlichkeit und
Herrschermajestdt. Diese Hoffnung haben wir nun gegenwartig
um so volliger, je mehr uns die ganzen Ereignisse der vergange-
nen und gegenwaértigen Tage unweigerlich davon iiberzeugt ha-
ben, dass keine irdische Macht je diese heifSerschnte Zeit herauf-
zufiihren imstande sein wird. Das gréssliche Ende der blutreichen
Zeit sieht ja nach allem eher aus als nach Weltfrieden und nach
Weltbegliickung. Und selbst wenn eine kommende Periode dufie-
ren Hochgangs das triigerische Bild der Welterlosung durch Men-
schenkultur uns wieder vorzaubern sollte: Wir wissen nun, ihr En-
de wird sein ein noch furchtbarerer, weiterumfassender Ausbruch
der Liige und des Mordes, kurz der Finsternis. Unsere Christen-
hoffnung auf Christus und Seinen Heilsrat ist die einzig vollige
und feste.

Aber du wendest ein, diese unsere Hoffnung sei gerade die al-
lerwidersinnigste und verkehrteste, die man haben konne ange-
sichts der vorliegenden Verhiltnisse. Die Welt wendet sich ja im ge-
genwartigen Augenblick vom Christentum und vom ewigen Got-
tessohn mit aller Energie ab. Die Masse der friitheren , christlichen”
Volker schiebt das Christentum weg, und auch die anderen Volker
machen alle viel mehr die sozialistisch-demokratischen Ideale sich
zu eigen als das Christentum. Die ganze Entwicklung der Gegen-
wart deutet viel mehr auf das Gegenteil als darauf hin, dass alle
Volker den Herrn loben und der Herrschaft des Sohnes Gottes sich
beugen werden.

107



Unsere vollige Hoffnung (Rom. 15,4-13)

Und wiederum wendest du ein: Das Judenvolk soll das Haupt-
volk der Welt und der Trdger der Herrschaft Christi an die Welt
werden? Das ist ganz ausgeschlossen. Sieh dich doch um, das Ju-
denvolk ist ja in seinen Zeitungen, mit seinem Geld und Einfluss
gerade der Trager des Gegenteils, nimlich der Revolution und der
Entchristlichung der Vélker. Und vollends das sichtbare Kommen
des Auferstandenen, das glauben doch nur noch einige Zurtickge-
bliebene.

Du hast ganz recht, so liegen die sichtbaren Tatsachen. Aber
gerade das, du magst den Kopf schiitteln, wie du willst, ist Besta-
tigung unserer Hoffnung. Unsere Hoffnung kann nicht mit dem
rechnenden Verstand ergriffen werden, der die Tatsachen ansieht
und aus ihnen seine menschlich-irdischen Schliisse zieht, sie wird
vielmehr vom geistgeborenen Glauben erfasst. Darum sagt auch
der Apostel:

»,Der Gott der Hoffnung erfiille euch mit dem Glauben
des Friedens und der Freude; Er gebe euch die Kraft
des Heiligen Geistes, dass ihr vollige Hoffnung ha-
ben moget.” Rom. 15,13

Unsere Hoffnung hat keine natiirlichen Grundlagen, sonst
konnte sie nie eine vollige sein, denn alle natiirlichen Grundla-
gen brechen zu ihrer Zeit wieder zusammen, und die Hoffnungen,
die auf ihnen ruhten, mit. Unsere vollige Hoffnung hat Ewigkeits-
Grundlagen. Wer sie haben will und in ihr Freude und Frieden,
der muss zuerst gldubig geworden sein an den Namen des Herrn
Jesus Christus. Darum sagt der Apostel Paulus zuerst von dem
Glauben, der Frieden und Freude bringt, und dann erst von der
volligen Hoffnung. Mit der Siindenerkenntnis und mit der Siin-
denvergebung im Kreuz von Golgatha, mit dem Gerettetsein aus
dem Verlorensein fangt unsere Christenhoffnung an, auch die vol-
lige.

108



Ro6m. 15,4-13

Wer das erlebt hat durch Erleuchtung des Wortes und Geistes:
verdammungswiirdig und doch gerecht, schuldig und doch frei,
todverfallen und doch herrlichkeitsberechtigt, dem geht der Blick
in den ganzen gottlichen Gnadenrat Schritt fiir Schritt auf. Er kann
dann die Umkehr eines jetzt noch ganz abgekehrten Judenvolkes
fassen und die Annahme der Herrschaft Christi von seiten der Thn
verwerfenden Heidenvolker.

Ein Glaubiger weifs, dass dieses ganze Erstarken des Finsternis-
wesens im stets tiefer werdenden Verderbensausbruch die Volker
nur bediirftiger und reifer macht fiir den Heiland, allerdings auf
dem schrecklichen Wege schwerer Gerichte. So kann die ganze ge-
genwartige Lage den Glauben nicht irre machen an seiner volligen
Hoffnung, sondern nur stdrken. Es sind aber gerade, was das jiidi-
sche Volk angeht, auch bedeutsame Wegzeichen schon da:

* Der Zusammenbruch der so unchristlichen und ganz ver-
kehrten deutschen Mohammedanerpolitik;

e der Zusammenbruch der Tiirken;

¢ der Besitz des Heiligen Landes in den Hénden einer , christ-
lichen” Macht (England)

und vieles andere sind gewaltige Zeichen.

Allerdings, der Apostel ldsst uns nicht im Unklaren. Er sagt
gleich am Anfang unseres heutigen Textes, dass wir nur durch Ge-
duld und Trost der Schrift Hoffnung haben kénnen.

Das sagt zunidchst, dass die Gemeinde Gottes durch Zei-
ten scheinbarer Nichterfiillung ihrer Hoffnung hindurchschreiten
miisse in grofier Geduld. Das sind eben die Zeiten der Finsternis-
ausbriiche.

Und das sagt zum anderen, dass die Gemeine mit ihrer Hoff-
nung werde verspottet und verlacht und von der Welt mit ihren ir-
disch gegriindeten Hoffnungen immer wieder werde in den Schat-
ten gestellt werden, und dass sie darum viel Trost brauche.

109



Unsere vollige Hoffnung (Rom. 15,4-13)

Das sagt aber zum dritten, dass die Schrift auch diesen Trost
gebe in ihren Verheiflungen. Und das ist wahr. Sie sagt nur zu
deutlich, dass die Zeiten vor Erfiillung unserer volligen Hoffnung
die hoffnungslosesten fiir uns sein werden, gerade wie das Kreuz
von Golgatha, diese Stunde der Versbhnung und der anbrechen-
den Hoffnung, die hoffnungsloseste fiir die Gemeine war. Es heifit
eben auch hier hoffen, da nichts zu hoffen ist. Ja, der Gott der Ge-
duld und des Trostes wolle uns in dieser Zeit Geduld und Trost der
Schrift geben, dass wir Hoffnung haben. Er wolle uns im Glauben
Frieden und Freude geben und den Heiligen Geist mehren, dass
wir vollige Hoffnung haben.

Er wolle uns vor allem auch rechten Trost aus der Gemeine
selbst geben, die sich jetzt unter diesen Zeiten herausbildet. Es
ist ja, gleichwie ein Anbruch der Juden schon da ist, gerettet und
gesammelt, selig und herrlich gemacht in Christus, so auch ein
Anbruch der Heiden da. Der Heilige Geist sammelt zur Zeit eine
Erstlingsgemeine aus allen Sprachen, Nationen und Zungen. Und
diese eine, heilige, allgemeine Kirche Christi ist da, gedeiht und
wachst unter allen Stiirmen dieser Weltzeit ihrer Vollendung auf
den Tag des Herrn entgegen.

Diese Gemeine aus den Heiden ist Vorbild und Biirge der kom-
menden Zeiten:

e Vorbild, denn sie umfasst Glieder aller Volker, sie hat Jesus
zum absoluten Konig und Herrn; sie ist herrlich und voll
Friedens und lobt und preist Gott durch Christus; sie hat all
ihr Heil aus Zion, ihr Geisteswort von lauter Juden. So ist
sie geistlichinnerlich das vollige Vorbild dessen, was sichtbar
und allgemein kommen soll und wird. Sie ist der rechte An-
bruch der kommenden Hoffnungszeiten.

¢ Es gilt auch hier: ist der Anbruch heilig, so ist der ganze Teig
heilig; die Erstlinge sind die Biirgen der Vollendung.

110



Ro6m. 15,4-13

Darum lasst uns den Glaubigen in Christus, wo sie in die Er-
scheinung treten, wenn auch in grofier Schwachheit, Glieder sein
und werden. Je mehr wir uns in solcher Gemeinschaft tragen und
lieben und den einen Sinn in Christus betitigen, um so mehr wer-
den wir einen Begriff davon bekommen, was Christi Liebe vermag
und was sie darum noch vermogen wird. Wer in der Gemeinschaft
glaubiger Menschen sieht und erfahrt, wie der Heiland Menschen
der verschiedenen Bildungsgrade, Charaktere und Stindeneigenar-
ten zusammenschweifien kann durch Seinen Geist und Seine Lie-
be, der traut Ihm alles zu. Welch eine Gottesarbeit, auch nur die
Kopfe und Herzen einer Gemeinschaft in Liebe zu einen! Wer das
kann, der kann alles.

Darum, je mehr wir Gotteskinder untereinander nach des
Apostels Wort mit einem Munde Gott loben und den Vater unseres
Herrn Jesus Christus, je mehr wir uns untereinander aufnehmen
und so eine Gemeine darstellen zum Lobe Gottes, um so mehr
wird der Heilige Geist die vollige Hoffnung in uns geben, dass,
der solches gute Werk angefangen hat unter den Heiden, es auch
vollenden wird an Seinem Tage.

Wohlan, so traget, ihr Gldubigen, durch unsere hoffnungsarme
Zeit in Geduld und Trost, in Freude und Frieden tief im Herzen:
vollige Hoffnung!

8. Dez. 1918

111



Die Gotteskindschaftswiirde (1. Kor. 3,18-23)
Die Gotteskindschaftswiirde (1. Kor. 3,18-23)

»~18 Niemand betriige sich selbst. Welcher sich unter
euch diinkt weise zu sein, der werde ein Narr in die-
ser Welt, dass er moge weise sein.

%19 Denn dieser Welt Weisheit ist Torheit bei Gott.
Denn es steht geschrieben: »Die Weisen erhascht er
in ihrer Klugheit«.

320 Und abermals: »Der Herr weify der Weisen Gedan-
ken, dass sie eitel sind«.

321 Darum rithme sich niemand eines Menschen. Es

ist alles euer:

322 Es sei Paulus oder Apollos, es sei Kephas oder die
Welt, es sei das Leben oder der Tod, es sei das Gegen-
wartige oder das Zukiinftige, alles ist euer;

323 jhr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes.”
1. Kor. 3,18-23

Es gibt keinen hoheren Stand im Himmel und auf Erden als den
Gotteskindschaftsstand. Es gibt keine hohere Wiirde im Himmel
und auf Erden als die Gotteskindschaftswiirde. Darum ruft auch
der Apostel Johannes in seinem ersten Brief staunend aus:

~Sehet, welch eine Liebe hat uns der Vater erzeiget,
dass wir Gottes Kinder sollen heifden.” 1.Joh. 3,1

Und darum singt der Apostel Paulus im herrlichsten Kapitel
des Neuen Testamentes, in Rom. 8, das Hohelied von der Gottes-
kindschaft. Aus Gott geboren sein durch den Heiligen Geist, welch
einen hoheren Adel kann es geben und welch einen reineren! Und
die Rechte der Kindschaft geniefsen bis hin zur Beerbung Gottes
und zum Miterben mit Jesus Christus, was Hoheres kann einem
Menschen einst werden!

112



Die Gotteskindschaftswiirde tiberstrahlt alles

Niemand ist imstande, die innere und ewige Herrlichkeit die-
ses Standes genugsam auszureden. An der Tiefe der Leiden misst
sie Paulus und sagt:

,Die Leiden dieser Zeit sind nicht wert der Herrlich-
keit, die an uns soll geoffenbart werden.” Rom. 8,18

Das gibt einen Begriff! In diese Gotteskindschaftswiirde hinein
lasst uns nun der Geist durch Paulus einen Blick tun in unserem
Text. Er sagt von ihr:

¢ Die Gotteskindschaftswiirde tiberstrahlt alles;
e jhr dient alles;
e {iber ihr steht nur Christus und Gott;

¢ mit dem Vater und dem Sohn selbst steht sie in engster Ge-
meinschaft.

Die Gotteskindschaftswiirde iiberstrahlt alles

Die Korinther waren Griechen. Sie waren auch darin echte
Griechen, dass sie auf Philosophie, auf Weltweisheit jeder Art die
allergrofsten Stiicke hielten. Uber den Philosophenstand ging ih-
nen nichts; er war ihnen die Bliite und Krone der Kultur. Darum
meinten selbst manche Glaubigen in Christus zu Korinth, also wie-
dergeborene Gotteskinder, wenn die Gotteskindschaft mit der Phi-
losophie verbunden einhergehe, wenn sie im Gelehrtenmantel der
Weltweisheit auftrete, dann habe sie erst ihre grofite Schone und
Herrlichkeit erreicht. Als darum ein geistreicher, griechischer Phi-
losoph und Weltweiser, Apollos, zu ihnen kam und den Glauben
in der Fassung der Weltweisheit erstrahlen liefs, da meinten ihrer
viele, jetzt sei der Glaube erst in der verehrungswiirdigsten Form
zu ihnen gekommen.

113



Die Gotteskindschaftswiirde (1. Kor. 3,18-23)

Dartiiber zankt sie Paulus, der doch selbst keiner der schlech-
testen Philosophen war, und sagt ihnen, sie lebten in einem grofsen
Selbstbetrug:

»Niemand betriige sich selbst”, 1. Kor. 3,18

so redet er seine Korinther an. Er hitte auch zu ihnen kom-
men konnen mit menschlicher Weisheit und Philosophie. Er sagt
ihnen aber ausdriicklich: Ich kam absichtlich nicht zu euch mit
menschlicher Weisheit und mit menschlicher Kraft; vielmehr hielt
ich mich nicht dafiir, dass ich etwas wiisste unter euch, als al-
lein Jesus Christus, den Gekreuzigten. Die Weisheit dieser Welt,
sagt Paulus, kann dem Evangelium und der Gotteskindschaft in
Christus keinen Glanz verleihen, denn sie ist viel, viel niedriger
als das Evangelium. Alle menschliche Philosophie, alles mensch-
liche Nachdenken und menschliche Aussprechen {iber die tiefen
Zusammenhinge der Dinge, und wenn es in der entziickendsten
und bertickendsten Form geschéhe, ist vor Gott lauter Torheit. Gott
lachelt tiber die Eigengedankenginge der menschlichen Klugheit.
Ein Strahl Offenbarung, aufgegangen im Herzen eines glaubigen
Gotteskindes, ein Blick ins Kreuzgeheimnis von Golgatha, durch
den Geist aufgeschlossen in einem armen Stinderherzen, enthélt
mehr Weisheit als aller Welt hohe Gedanken zusammengenom-
men.

,Gott erhascht die Weisen in ihrer Weisheit”,1. Kor. 3,19

d. h. Er erfasst sie und wirft sie weit hinter sich, Er stellt sie
in den Schatten, sie erscheinen als Irrende und Toren in Seinem
Licht. Der Herr kennt durch und durch die Gedanken der Weisen,
dass sie eitel sind. Bis heute hat ohne Offenbarung alle Weisheit der
Philosophen nicht ein Gottesgeheimnis erkannt und ist in keinem
Stiick in den Rat Gottes eingedrungen. Alle Begriffe sind schief und
krumm und erweisen sich im praktischen Leben als eitel, als ver-
derbenbringend.

114



Die Gotteskindschaftswiirde tiberstrahlt alles

Wie sollte eine solche Philosophie und Weltweisheit dem Evan-
gelium erst Glanz verleihen wollen! Welch eine Selbsttauschung,
welch eine Verkehrtheit und Uberhebung!

Du mochtest sagen: Ja, das Evangelium, die Offenbarung, die
Kindschaft in Christus, die gibt erst allem anderen Glanz! Du irrst
wieder. Der Torheit kann man keinen Glanz geben, sonst glanzt sie
nur um so mehr als Torheit. Nein, die Gotteskindschaft, der Glau-
be, oder wie du sagen willst, sie zeigen uns aller Welt Klugheits-
und Weisheits-Wege in ihrer krassen und blofien Torheit. Wer ein-
mal ergriffen ist vom Heiland und einen Wahrheits- und Lebens-
blick hat in die tiberschwéngliche Herrlichkeit der Verschnung
und Erlosung in Christi Blut, der lachelt iiber die geschraubten
Gidnge und {iiber die labyrinthartige Vielgestaltigkeit der mensch-
lichen Weltweisheit von der dltesten bis zur neuesten. Er erkennt
die vernichtende Wucht des Gotteswortes:

,Dieser Welt Weisheit ist Torheit vor Gott.” 1. Kor. 3,19

Welch eine Offenbarungstiberschrift tiber die hochsten geisti-
gen Eigenleistungen der Menschheit. Und diese Weisheit und Phi-
losophie sollte dem Evangelium und dem Gotteskindschaftsstande
erst zur Wiirde und Zierde verhelfen? Das sei ferne! Wisse, wenn
du in aller Einfalt den Heiland ergriffen hast in deiner Siindennot
und wenn du in aller Einfalt im Heiland wandelst auf den Tag Sei-
ner Zukunft hin, dann bist du weiser und hast mehr als alle Weis-
heit dieser Welt. Das ist die unvergleichliche Wiirde der Gottes-
kindschaft.

Ein Kind Gottes, stehend in der Vergebung der Siinden und im
Uberwindungsleben des Geistes und in der lebendigen Hoffnung
der Zukunft des Herrn ist eine Gottgestalt, welche die gewaltigs-
ten Menschengestalten weit in den Schatten stellt. Und seine prak-
tische Gottesweisheit im Siinde-Fiirchten und Siinde-Meiden, ja im
Stinde-Uberwinden ist wie eine gerade Strafle inmitten von lauter
verschlungenen und an Abgriinden endenden menschlichen Weis-
heitswegen.

115



Die Gotteskindschaftswiirde (1. Kor. 3,18-23)

Ach, dass die Theologie der christlichen Kirche so oft und viel
die jeweilige Zeit-Philosophie fiir grofler hielt als die Offenbarung
und diese mit jener richtete! Welch ein Verderben ist dadurch in
der Kirche eingerissen. Ach, dass wir auch heute noch so vie-
le haben, welche meinen, menschliche Philosophie und Weisheit
und menschliche Kulturerrungenschaften miissten dem Evangeli-
um erst Glanz und volle Schéne geben! Wie kann man mit Torheit
die Weisheit zieren? Uberall, wo man mit menschlicher Weisheit
das Evangelium stiitzen und herausputzen will, da weicht es in sei-
ner ganzen Offenbarungfiille und Gottschone. Menschliche Weis-
heit kann die gottliche Weisheit nicht herausputzen, sondern nur
zerstoren, wie sie das schon tausendfach getan hat.

~Wer sich diinkt, weise zu sein, der werde ein Narr in
dieser Welt, dass er moge weise sein!” 1. Kor. 3,18

Welch eine apostolische Weisung. Wie viele, die Christus be-
zeugen sollten, wollen klug, gebildet, wissenschaftlich erscheinen
und so das Evangelium herausputzen. Wisst, ihr putzt ihm den
Glanz aus den Augen und die Kraft aus dem Herzen! Lasst es ein-
fach und einféltig erstrahlen; das Evangelium ist ganz allein schon,
es braucht nichts als Putz, das Kreuz ist sein Putz! Jede Zutat zer-
stort seine Herrlichkeit. Welch eine Wiirde der Gotteskindschaft,
des erfassten Heils, dass sie also iiber aller Menschenweisheit steht.

Und ebenso steht sie iiber jeder menschlichen Begabung. Apol-
los, welcher nach Korinth gekommen war, gldnzte durch grofie
Geistesgaben. Jetzt erst schien vielen Korinthern der Gotteskind-
schaftsstand erhaben und schén im Rahmen und in der Beleuch-
tung solcher Gaben.

,Rithme sich niemand eines Menschen”, 1. Kor. 3,21

fahrt ihnen Paulus scharf dazwischen.

116



Die Gotteskindschaftswiirde tiberstrahlt alles

Heute noch rennt ein grofier Haufe immer wieder dahin zuerst
und vor allem, wo das Evangelium gewissermaflen getragen von
groflen Natur- und Geistes-Gaben auftritt. Wenn einer das Evange-
lium mit Heilkréften stiitzt, wenn ein anderer mit tiefsinnigen Ge-
dankenblitzen es ziert, wenn ein dritter eine grofse Redegabe hat,
dann laufen die Seelen und loben das Evangelium und die Kind-
schaft eines solchen Menschen. Wenn sie dann aber dahingehen,
dann haben die meisten die Gabenbewunderung in der Tasche —
das ist ein Stiick Fleisch, das stinkend wird —, und das Evangelium
selbst haben sie nicht.

Das Evangelium braucht keinen Putz durch menschliche Kréf-
te und Gaben, der Gotteskindschaftsstand kein Herausstreichen
durch Natur. Er wirkt am herrlichsten, wo Menschen von all dem
entblofSt sind oder wo sie, im Besitz von Gaben und Kriften, ih-
nen abgestorben sind und rein und allein im Geist sie auswirken
lassen. Sowie eine Gabe vor die Kindheit tritt, verdunkelt sie; nur,
wenn sie unter und hinter sie tritt, dann dient sie. Die Gotteskind-
schaft, das gottgeborene Glaubensleben, sagen wir noch einmal, ist
allein schon. Sie braucht kein bengalisches Feuer, wo es auch her-
komme. Sie ist Lichttragerin und Lichtspenderin ganz allein, weil
sie lichtgeboren ist.

Darum lasst uns auch das Evangelium in nichts einwickeln, um
es den Menschen angenehmer zu machen. Es braucht das nicht. Je
schlechter die Ware, um so marktschreierischer die Packung. Gute,
edle Ware kann sich ohne Packung sehen lassen, sie kann durch
viel Drum und Dran nur verlieren. Sie prasentiert sich selbst. Wie
viele meinen, das Evangelium in Dichtkunst, Malkunst, Musik,
weltliche Unterhaltungen und anderes hineinpacken zu miissen,
um es empfehlenswert zu machen.

Tauscht euch nicht selbst! Wollt ihr, was des Fleisches Tod ist,
das gottliche Leben, dem Fleisch angenehmer machen? Das Evan-
gelium braucht keine Packung. Es ist so schon, so grof3, so herrlich
und bringt so tiberschwénglich viel.

117



Die Gotteskindschaftswiirde (1. Kor. 3,18-23)

Wenn es einer einmal gesehen, aber gerade in seiner Alleingro-
e, dann nimmt er’s mit Leib und Seele an, und zwar um so lieber,
je weniger es menschlich verziert ist. O grofse Wiirde der Kind-
schaft in Christus! Sie iiberstrahlt alles, nichts kann als Uberragen—
deres ihr Glanz verleihen.

Der Gotteskindschaftswiirde dient alles

Vielmehr dient der Gotteskindschaftswiirde alles. Wenn je-
mand im lebendigen Glauben steht, muss alles, was ist an Men-
schen und Dingen, diesen Glauben fordern.

,Es ist alles euer”, 1. Kor. 3,21

sagt die Schrift. Ja, wer ist Paulus, wer ist Apollos, wer ist Ke-
phas? Diener sind sie zur Weckung und Vertiefung des Gotteskind-
schaftsstandes, weiter nichts! Paulus in seiner Art, Apollos mit sei-
ner Gabe, Petrus mit seiner einzigartigen Stellung zum Herrn, sie
alle sind Geschenke des Herrn zur Bauung der Gemeine. Die Ge-
meine nehme die Stirkung des Glaubens und preise den Herrn.
Die Menschen in ihrer Eigenart lasse sie stehen und gehen. Die
menschlichen Werkzeuge miissen immer Diener bleiben. Sowie sie
Herren werden, leidet der Glaube bei ihnen selbst und bei den
anderen Not. Sowie ein menschlicher Name vor Jesus tritt und
vor das Kreuz, dann ist die Wiirde der Kindschaft verletzt. Unters
Kreuz gehoren sie alle.

Aber nicht nur die Knechte Christi sind Diener der Kindschaft,
sondern alles, alles, was genannt mag werden. Die ganze Welt, sagt
Paulus, diene den Glaubigen. Hier hat auch Weltwissen und Phi-
losophie, hier hat Weltkultur, hier haben Musik und alle Kiinste
ihren Platz. Wenn sie nur nichts wollen als dienen, dann sind sie
willkommen.

118



Der Gotteskindschaftswiirde dient alles

Nur miissen sie stets bescheiden zurticktreten, wie es Dienern
ziemt. Sie diirfen nicht glanzen wollen oder gar meinen, sie miiss-
ten dem Evangelium erst Glanz verleihen. Sie konnen es hintragen
zu den und jenen Menschen, aber dann miissen sie wieder zurtick
auf ihren Dienerplatz.

Und alles in der Welt dient, das Feindliche und das Freund-
liche. Aus den Bekdmpfungen erwachsen dem Glauben die ge-
waltigsten Anregungen, und unter ihnen entfaltet er die herrlichs-
te Kraft. Darum sagt auch unser Text, dass Leben und Tod den
Gldubigen dienen miissten. Wir wissen es, dass alle Schickungen
und nicht zuletzt die Todesschickungen die Gotteskinder starken.
Wenn manche sagten, im Schiitzengraben hitten sie den Glauben
verloren, so miissen wir ihnen sagen: , Ihr habt ihn noch gar nicht
gehabt, sonst hitten gerade die Schrecken wie die vielgenannten
Ungerechtigkeiten des Krieges euch noch mehr auf Christus ge-
worfen”. Das ist bei allen wahrhaft Glaubigen geschehen.

Und Gegenwart und Zukunft sei unser, sagt Paulus. Fiirwahr,
selten hat eine Gegenwart wie die gegenwiértige so den Glau-
ben gestarkt. Die Fiille der in Erfiillung gehenden VerheifSungen,
die Tiefe der sich auswirkenden Gerichte, die beugende Kraft der
mannigfachen Note, die Nichtigkeit alles Irdischen, die vor uns
liegt, das alles sind lauter Triebkrafte auf Christus, Festigungen im
Kindschaftsstand. Und die zukiinftigen furchtbaren Volkergerich-
te, welche wir schon im Werden sehen, aber auch die noch aus-
stehenden Verheiffungen, nicht minder das Erscheinen Jesu zu uns
personlich, das wir glauben, das alles richtet uns tief und wirft uns
erneut auf den Herrn.

119



Die Gotteskindschaftswiirde (1. Kor. 3,18-23)

Hast du diese Gotteskindschaftswiirde, dass alles in deinem
personlichen Leben wie im grofien Volkerleben dir zur Vertiefung
deines Kindschaftsstandes dient? Oder knechtet’s dich und ent-
leert’s dich? Das ist nicht wiirdig eines Gotteskindes, fiir welches
es heifdt:

,Alles ist euer!” 1. Kor. 3,22

Als rechtes Kind Gottes muss dir alles in Gericht und Gnade
Wachstum bringen; dann ist alles dein! Die ganze Welt, Leben und
Tod, Gegenwirtiges und Zukiinftiges, alles steht unter dem Got-
teskind, weil es ihm dient. Welch eine Wiirde!

Uber der Gotteskindschaftswiirde steht nur Christus und Gott

Nur einer steht tiber dem Gotteskind: Christus und durch Thn
Gott. Ein Gotteskind hat nur ein Haupt — seinen Herrn. Es unter-
steht, wiewohl es sich in der Liebe allem unterwirft, nur dem Einen
— Christus. Allem anderen ist es nur in Christus und um Christi
willen und soweit es Christus fordert und erlaubt, untertan. Nicht
wabhr, je weniger Gewalten einer untertan ist, um so hoher steht er.
Wie hoch steht da ein Gotteskind, welches nur dem ewigen, einge-
borenen Sohn Gottes und in IThm Gott untertan ist.

,Ihr seid Christi, Christus aber ist Gottes.” 1. Kor. 3,23

Ein Gotteskind tut nichts aufler Christus. Ihm gehort es zum
volligen Eigentum. In Ihm steht es und geht es. Das ist aber keine
Sklaverei, sondern eine Wiirde. Einmal darum, weil Er das Haupt
aller Kreatur ist, dem wir allein untertan sind. Es ist eine Wiirde,
dem Herrn aller Herren also zuzugehoren. Dann aber sind wir vol-
lig freiwillig. Er zwingt uns nicht. Seine Liebe allein beugt uns un-
ter Ihn, und unsere Gegenliebe.

120



Die Gotteskindschaftswiirde — Gemeinschaft mit Vater und Sohn

Die Gotteskindschaftswiirde steht mit dem Vater und dem Sohn
in engster Gemeinschaft

Das Allergrofite aber ist das, dass wir mit Ihm die allerengste
Lebensgemeinschaft haben diirfen und in Thm auch mit Gott als
unserem Vater. Und diese Lebensgemeinschaft ist nicht nur ei-
ne zeitliche, sondern eine ewige, und fiihrt hinein in die vollige
Herrlichkeitsgemeinschaft. O unerkannte Wiirde der Gotteskin-
der: Diese Wiirde tiberstrahlt alles; ihr dient alles; {iber ihr steht
nur Christus und Gott; mit dem Vater und dem Sohn selbst steht
sie in engster, ewiger Lebensgemeinschaft! Stehst du drin?

2. Okt. 1921

121



Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5)
Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5)

! Dafiir halte uns jedermann: fiir Christi Diener und
Haushalter iiber Gottes Geheimnisse.

42 Nun sucht man nicht mehr an den Haushaltern,
denn dass sie treu erfunden werden.

43 Mir aber ist’s ein Geringes, dass ich von euch
gerichtet werde oder von einem menschlichen Tage;
auch richte ich mich selbst nicht.

44 Denn ich bin mir nichts bewusst, aber darin bin
ich nicht gerechtfertigt; der Herr ist’s aber, der mich
richtet.

45 Darum richtet nicht vor der Zeit, bis der Herr kom-
me, welcher auch wird ans Licht bringen, was im
Finstern verborgen ist, und den Rat der Herzen of-
fenbaren; alsdann wird einem jeglichen von Gott Lob
widerfahren.” 1. Kor. 4,1-5

Kinder Gottes sind in allen Stiicken auf den Tag des Herrn be-
zogen. Sie leben, weben und sind im Angesicht des kommenden
Herrn.

So war’s, so ist’s und so wird’s sein
bei Seiner Bluts- und Brautgemein’.

Da dieser Kommende aber Richter und Retter zugleich ist, so
leben sie nicht nur unter und in der seligen Rettergnade, sondern
auch unter und in dem Gericht ihres Herrn. Unser Text handelt von
dem Leben unter dem Gericht des kommenden Herrn.

122



1. Kor. 4,1-5

Ist das nicht ein driickendes und gedriicktes, ein unfreies Le-
ben, so in allem und bei allem sich dem Gericht des Herrn, Sei-
ner Aufsicht und Durchsicht, Seiner Entscheidung unterstellen; so
im Grofen wie im Kleinsten Thm und vor Ihm verantwortlich zu
sein und alles Tun und Lassen aus dieser Gerichtsverantwortung
heraus bestimmt sein lassen? Es ist freilich ein gebundenes Leben,
und das ist es, was dann fiir Fernstehende das Christentum zu ei-
nem Sklavenleben macht, wie sich auch Paulus einen Sklaven oder
Knecht Jesu Christi nannte.

Aber gerade dieses Sklavenleben in Christus macht so selig und
so frei und so selbstdndig und so charaktervoll wie gar nichts sonst
in der Welt. Wessen Leben nicht so unter dem Richtertum Christi
steht, der glaube ja nicht, dass er frei sei. Er ist vielmehr gebun-
den, und zwar an recht tyrannische Herren, an Menschen und an
sich selbst. Unter dem Gericht des kommenden Herrn zu wandeln
ist bei aller Gebundenheit die grofite Weisheit, die grofite Seligkeit
und die grofste Freiheit. Davon redet in wahrhaft koniglicher Weise
unser Apostel Paulus heute.

Wir wissen, dass der ewige Gott Seinen eingeborenen Sohn,
nachdem Er sich selbst fiir die ganze Welt hat richten lassen, zum
Richter der Lebendigen und der Toten eingesetzt hat. Wir beken-
nen durchaus schriftgeméfl nach dem ganzen Wort Gottes: ,Sitzet
zur Rechten Gottes des Vaters, von dannen Er kommen wird, zu
richten die Lebendigen und die Toten”. Alles muss offenbar wer-
den vor dem Richterstuhl Christi, welcher bei Seiner Wiederkunft
in dem grofien abschlieffenden Endgericht vor aller Welt erhoht
sein wird. Da wir nun solches wissen, so sind wir gleich den klu-
gen Haushaltern, welche nicht jetzt schalten und walten, wie sie
wollen, um dann am Tag des Gerichts elend und zuschanden zu
werden, sondern wir stehen jetzt schon in allem offen und blof3 bis
auf den Herzensgrund vor diesem Herrn und Richter, damit wir
dann auf den Tag Seines Gerichts eine rechte Freudigkeit haben
konnen.

123



Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5)

Durch dieses uns selber Verantwortlich-Machen vor Ihm ge-
winnen wir einen sehr sicheren und gewissen Gang und haben
noch die grofe Seligkeit, dass wir, wenn wir irren, in unserem Rich-
ter auch noch den Heiland haben, bei welchem unser gerichtetes
Herz sich tdglich Vergebung und Frieden holen darf. Aus dieser
seligen Stellung heraus bekennt der Apostel mit Freudigkeit in un-
serem Text:

,Der Herr ist’s, der mich richtet.” 1.Kor. 4,4

Merken wir wohl, er sagt nicht: der Herr ist’s, der mich richten
wird; das tut Er auch; er sagt: ,der mich richtet”. Haben wir alle
diesen Stand? Hat der Herr Einsicht und Durchsicht in alle unsere
Akten, und zwar nicht blof in die alten, verstaubten, sondern in
die taglich laufenden? Und holst du dir tiglich die Vergebung des-
sen, was ins Gericht fallt? Wohl dir, da ist ein sauberes, weises, auf
den Tag des Herrn gertistetes Herz!

Und kostlich ist’s bei allem Ernst unseres Richters, sich von Thm
richten zu lassen, weil Er so gerecht und durch und durch barm-
herzig ist. Er sucht nicht mehr an Seinen Haushaltern, denn dass
sie treu erfunden werden. Nicht mehr, allerdings auch nicht weni-
ger. , Treu” heifit gar nichts anderes, als eben vor Ihm bleiben in
allen Dingen. Treu heifst nicht stindlos, Gott Lob und Dank! Wenn
Er das suchte, wiren wir alle verloren. Treu heif3t nicht ohne Irr-
tum und ohne jeden Fehl. Wenn Er das suchte, wer wollte beste-
hen? Dann wére der Weg ein Verzweiflungsweg. Treu heifst: bei
der Stange bleiben, nicht abweichen vom inneren Grundprinzip,
dass wir alles ehrlich und wahrhaftig vor Ihm und in Ihm tun.

So sagt Paulus, sie als Apostel und Evangelisten seien Diener
Christi und Haushalter tiber Gottes Geheimnisse; nattirlich meint
er, ein jeder nach seiner Gabe und seinem Vermogen. Und nun
sucht der Herr, der Richter, nicht mehr an jedem, als dass er sei-
nen Beruf und seine Gaben vor Ihm einfiltig einsetze und brauche
und nichts suche als des Herrn Willen und Wohlgefallen.

124



1. Kor. 4,1-5

Dabei ist ein NebenhinausschiefSen, ein Irren und Fehlen wohl
moglich; aber ist’s geschehen in Treue, so sieht der Herr die Treue
an. Wie konnte sonst die Schrift Mose, den mannigfaltig Fehlen-
den, einen heifien, der treu war in seinem ganzen Hause? Wie
konnte sonst am Tag des Herrn auch nur an einen die Entschei-
dung ergehen:

»,Du bist iiber wenigem getreu gewesen.” Mt. 25,21

Der Herr richtet nicht nach den dufSeren Werken, sondern nach
ihrer inneren Wurzel, aus der sie kommen. Es kann ein scheinbar
glanzendes Werk aus schlechter Wurzel kommen, und es kann ein
Fehler bei grofier Treue gemacht werden. Du seiest nun, wer du
bist, der Einfachste oder der Hochste, eine Norm gilt fiir uns alle,
in Ihm alles tun und alles lassen. Wer das nicht tut, gehort zu den
Untreuen. Der Herr mache uns alle getreu. Seliger Mafsstab! Du
fragst mich nur, ob ich Dich und in Dir die Briider gemeint habe
und das Gute und das Wohlgefillige, Deinen Willen. Wo Du diese
Grundstellung siehst, da bist Du vollig befriedigt und deckst auch
grofle Fehler. Wohl uns des feinen Richters!

Und weil der Herr auf dieses Innere sieht, so werden wir, wenn
wir nur vor Ihm stehen, zum anderen vollig frei den Menschen ge-
gentiiber. Unter dem Gericht des Herrn stehen heifSt frei und freier
werden von der Menschen Gericht, von ihrem Lob und ihrem Ta-
del.

»Mir ist’s ein Geringes, dass ich von euch gerichtet
werde oder von einem menschlichen Tage.”1. Kor. 4,3

Es ist dem Apostel ein Geringes. Es ist ihm nicht ganz gleich-
giltig, was sie sagen, wie die Welt sich hie und da ausdriickt und
dabei liigt; denn gewohnlich, wenn diese Menschen sagen, es sei
ihnen ganz einerlei, ist’s ihnen am allerwenigsten so. Nein, Paulus
steht auch mit dem Lob und Tadel menschlichen Gerichtes unter
dem Gericht des Herrn.

125



Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5)

Wir Christen gehen mit guten und bésen Geriichten vor unse-
ren Heiland und fragen dort, was wahr und falsch daran ist. Wir
wollen auch darinnen treu sein. Aber ein Geringes ist uns alles
menschliche Richten. Die Mehrzahl der Menschen lobt dufierlich
und verwirft duferlich. Beim meisten Lob sagt sich ein Christ: Du
kennst mich nicht. Es beugt ihn mehr, als es ihn hebt. Und bei vie-
lem Schelten sagt ein Christ:

,Meine Seele ist stille zu Gott.” Ps. 62,2

Wir lassen uns weder durch Erheben noch durch Erniedrigen
aus unserem Kurs bringen. Wir stellen es dem anheim, der recht
richtet. Will Er uns erheben, so nehmen wir’s dankbar an, will Er
uns demditigen, so wissen wir, Sein Gericht ist recht. Selige Men-
schenfreiheit der unter dem Gericht Gottes Stehenden. Bist du bei
Lob und Tadel so menschenfrei?

Und auch so selbstfrei wie Paulus? Unter dem Gericht Gottes
stehen macht nicht nur von menschlichem Gericht frei, sondern
auch vom Gericht des eigenen Herzens. Paulus sagt:

2% Auch richte ich mich selbst nicht.

34 Denn ich bin mir nichts bewusst; aber darinnen
bin ich nicht gerechtfertigt.” 1. Kor. 3,3-4

Paulus kennt die Tiicke und Verkehrtheit des eigenen Herzens.
Er hat von den Korinthern, die ihn richteten, Zurticksetzung erfah-
ren. Er priift sich, kann aber nichts an sich finden. Deswegen halt
er sich aber noch lange nicht fiir schuldfrei. Paulus gehort nicht zu
denen, die im Handumdrehen mit dem Spruch kommen: ,Ich ha-
be mir nichts vorzuwerfen”, ,ich habe ein gutes Gewissen in dieser
Sache”. Gott spricht anders. Fahr nie schnell mit deinem guten Ge-
wissen! Unser Herz ist sehr schwerfillig, uns selber etwas vorzu-
werfen. Wir halten uns gern fiir besser, unschuldiger, heiliger und
frommer als wir sind. Werde frei von solchem Selbstgericht und
bleibe treu unter des Herrn Gericht.

126



1. Kor. 4,1-5

Wir haben es allerdings auch schon umgekehrt erlebt. Wenn
das eigene Herz einmal anfdngt, uns zu verklagen, dann schiefdt
es gern, besonders bei schwachnervigen Leuten, auf der anderen
Seite iibers Ziel. Es zerreifit uns ganz. Deswegen muss Johannes
sagen:

»Wenn uns unser Herz verdammt, so ist Gott grofSer als
unser Herz.” 1. Joh. 3,20

Trau deinem eigenen Wesen nicht, weder im Rechtfertigen
noch im Beschuldigen. Dein Herz ist ein trotzig und verzagt Ding.
Gottlob, dass mein Gericht nicht in meine eigene Hand gegeben ist,
das gébe ein grofses Ungliick. Selig, wer frei von sich selbst unter
der Richterhand des Herrn steht. Da ist kein Zuwenig, aber auch
kein Zuviel.

Und zweimal selig, wer sein Leben hindurch unter dem Gericht
des Wortes und Geistes, dieser Gerichtsdiener des Herrn, einfaltig
treu pilgerte. Er kann dem Tag des Herrn getrost entgegensehen.
Einmal kennt er Ihn schon, den kommenden Richter. Ein Bekannter
aber ist nie fiirchterlich. Das Unbekannte und Ungekannte bringt
Grauen. Fur die vom Herrn hier schon Gerichteten heifst es aber
sodann:

»Wenn Er kommt und ans Licht bringt, was im Fins-
tern verborgen ist, und den Rat der Herzen offenbart,
dann wird einem jeglichen von Gott das Lob wider-
fahren.” 1. Kor. 4,5

Wunderbar, da ist von Tadel gar keine Rede, sondern nur von
Lob! Und doch kein Wunder. Die unter dem Gericht des Herrn ge-
wandelt haben, die haben ja Vergebung der Siinden angenommen
fiir Erkanntes und Unerkanntes. Das ist also abgetan. Im Ubrigen
halten sie sich fiir arme Siinder, die nur auf Grund der Vergebung
bestehen kénnen. Da wird aber dann der Herr, der gerechte Rich-
ter, das, was zu loben ist, hervorziehen und jedem sein Lob geben.

127



Unter dem Gericht des kommenden Herrn (1. Kor. 4,1-5)

Die dem Herrn Verantwortlichen richten nicht vor der Zeit, sie
schlieSen ihr Hauptbuch nicht ab, bis der Herr den Strich darun-
ter macht an Seinem Tag. Darum haben sie keine Ahnung, wie
die Bilanz ausfallen wird. Nur das wissen sie, dass sie Vergebung
der Schuld haben. Was aber an Ertrag herauskommt, das wird der
himmlische Revisor am Abschlusstag kundtun. Ihre Werke folgen
ihnen nach. Da wird erst ein jeglicher sein Lob empfangen. Ist’s
keine selige Sache, zu stehen unter dem Gericht des kommenden
Herrn?

15. Dez. 1918

128



Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)
Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)

,?* Wisset ihr nicht, dass die, die in den Schranken
laufen, die laufen alle, aber einer erlangt das Klein-
od? Laufet nun also, dass ihr es ergreifet!

925 Ein jeglicher aber, der da kimpft, enthilt sich alles
Dinges; jene also, dass sie eine vergiangliche Krone
empfangen, wir aber eine unvergingliche.

926 Ich laufe aber also, nicht als aufs Ungewisse; ich
fechte also, nicht als der in die Luft streicht;

927 sondern ich betiube meinen Leib und zihme ihn,

dass ich nicht den anderen predige, und selbst ver-
werflich werde.” 1. Kor. 9,24-27

Es gehort zum Schwersten und Traurigsten im Leben des na-
turlichen Menschen, dass er nicht weifs, um was er kampft. All die
Giiter, um die er arbeitet, sorgt und leidet, sind vergéanglich und
entschwinden ihm wieder.

»Wir haben nichts in die Welt gebracht; darum of-
fenbar ist, wir werden auch nichts hinausbringen.”
1. Tim. 6,7

Darum hat aller Lebenskampf natiirlicher Menschen auch
nichts wirklich Befriedigendes, vielmehr verddet er das Herz und
lasst es leer. Wie gliicklich sind da wir Menschen in Christus. Wir
haben im Glauben an unseren erhdhten Heiland und Herrn ein
festes, grofses und reiches Ziel, um welches Lebenslauf und Le-
benskampf geht. Dieses Ziel richtet heute der Apostel Paulus vor
unseren Augen und Herzen auf und ermuntert uns zum kraftvol-
len Erfassen desselben und zum entschiedenen Gehen des Weges,
der zu demselben fiihrt.

129



Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)

Es ist ein Schaden fiir das Innenleben vieler Christen und fiir
ihr gesundes geistliches Wachstum, dass sie das uns in Christus
Jesus gesteckte Ziel nicht klar erkennnen und nicht ernst erfassen
und darum auch nicht mit der rechten Energie kdimpfen und lau-
fen.

Das Ziel, das der Apostel Paulus an dieser unserer heutigen
und an manchen anderen Stellen, besonders im Philipperbrief,
nennt und meint, das eigentliche Gotteskindschaftsziel, welches
auch des Paulus Mitapostel iiberall den Gldaubigen vorhalten, ist
ein rein jenseitiges, das auch der wiedergeborene Mensch erst er-
langen wird. Er lduft nach diesem Kleinod, hat es also noch vor
sich. Er kimpft noch um die Krone, besitzt sie also noch nicht.

Ja, er kann noch um dieselbe kommen, wenn er nicht ernstlich
lauft und kdmpft. Darum sagt Paulus von diesem Ziel im Philip-
perbrief, wo er das gleiche Wort , Kleinod” von ihm braucht, er
habe es noch nicht ergriffen, wiewohl er von Jesus Christus ergrif-
fen sei. So sagt er auch in den Hirtenbriefen, er habe einen guten
Kampf gekdmpft und habe Glauhen gehalten, darum sei ihm auch
hinfort, d. h. vor ihm in der Zukunft, beigelegt die Krone der Ge-
rechtigkeit.

Ja, gerade hier, in 2. Tim. 4,7-8, bringt er die Erreichung sei-
nes Zieles in Verbindung mit der Erscheinung des Herrn, wenn
er schreibt, der Herr werde die Krone der Gerechtigkeit beilegen
denen, die Seine Erscheinung liebhaben. So verlegt auch Johannes
dieses Kronenkleinod in die Erscheinung des Herrn, der uns in der
Offenbarung zuruft:

»Sei getreu bis in den Tod, so will Ich dir die Krone des
Lebens geben.” Offb. 2,10

Er kann sie doch nur geben, wenn Er sichtbar wiederkommt.
Er hebt den Finger auf und warnt:

,Halte, was du hast, dass niemand deine Krone neh-
me.” Offb. 3,11

130



1. Kor. 9,24-27

So kann also unser hochstes Christenziel nichts sein, was wir
jetzt schon in diesem Leben haben konnen. Es kann weder die Se-
ligkeit noch das ewige Leben sein, denn diese beiden haben wir
schon hier. Wir sind ja Selig-Gewordene in Christus Jesus; es hat ja
das ewige Leben, wer an den Sohn glaubt. Paulus stellt im Philip-
perbrief auch ausdriicklich seinem noch nicht Ergriffen-Haben des
Kleinods das Ergriffen-Sein von Christus gegentiber. Ich habe das
Kleinod noch nicht ergriffen, sagt er, aber ich bin von Jesus ergrif-
fen. Das Selig-Werden, das Gerecht-Werden, das Haben des ewigen
Lebens, das alles darf einem Gotteskind keine fragliche, ungewisse
Sache sein. Wo sollte sonst sein Friede und seine Freude im Heili-
gen Geist herkommen? Das sind einem zum Glauben Gekomme-
nen lauter gewisse Sachen. ,Ich bin gewiss”, sagt der Apostel Pau-
lus. ,Wir wissen, dass wir vom Tode zum Leben durchgedrungen
sind”, sagt Johannes. Das ist die Seligkeit des Glaubens, dass er uns
gewiss macht im Geist, dass wir Gottes Kinder sind.

Das grofse, selige Ziel, welches Paulus heute meint, ist aber
auch nicht blof} die Vollendung dieser Seligkeit, der vollige, unge-
teilte Besitz des ewigen Lebens in der jenseitigen Welt, also nicht
blofs das Aufhoren des Kampfes, den wir jetzt noch immer im
Glauben haben, und der vom Feind ungestorte Besitz der Seligkeit.

O nein, was Paulus meint, ist mehr, ist grofser. Die himmlische
Berufung Gottes in Christus Jesus, wie der Philipperbrief sagt, halt
uns ein viel herrlicheres Ziel vor. Paulus sagt heute in unserem Text
ausdriicklich, dass das Ziel, das er meine, nicht alle, welche in den
Schranken laufen, erreichen, sondern nur einer. Er redet von ei-
nem Laufen und Kdmpfen, welches auch im Glauben geschehe,
aber doch dieses Ziel nicht erlange. Er sagt einmal an einer ande-
ren Stelle:

»Wenn einer auch noch so kimpft, wird er doch nicht
gekront, er kimpfe denn recht.” 2. Tim. 2,5

131



Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)

Er sagt nicht, dass das Kampfen und Laufen der anderen gar
nichts sei und zu keinem Ziel fiihre. Er sagt nur, den eigent-
lichen Kleinods-Kampfpreis erlange nur einer, und die Kronen-
Herrlichkeit erlange nur, wer recht kampfe. Er meint durchaus
nicht, dass die anderen Laufer und Kampfer, welche das Kleinod
nicht erlangen, verlorengehen. Das Wort am Schluss unseres Tex-
tes, dass ich nicht anderen predige und selbst verwerflich werde,
heifst nicht soviel wie ganz und gar aus der Seligkeit verworfen
werden, es heifit vielmehr nur, fiir eine Stellung von hohem Anse-
hen nicht tiichtig erfunden werden. Das Wort im Urtext weist auf
die Priifung hin, die hohe Beamte zu bestehen hatten. Es ist also
kein Verwerfen aus der Seligkeit, sondern ein Verwerflichwerden
fiir die Siegerkrone gemeint.

So sehen wir also, dass Paulus und mit ihm alle Apostel den
Gldubigen in Christus ein ganz besonderes Ziel vorhalten, ein Ziel,
das erreicht werden kann am Tag des Herrn, ein Ziel voll wun-
derbarer Schone und Grofie, mit Recht ein ,,Kleinod” genannt; ein
Ziel, das die, die es erreichen, gleich Kronen-Trdgern erhoht iiber
alle anderen. Das ist das Eigentiimliche dieses Zieles, dass es tiber-
all, wo es genannt wird, mit einer Krone verbunden ist. Unver-
gangliche Krone heifdt es in unserem Text; Krone des Lebens, Kro-
ne der Gerechtigkeit oder kurzweg Krone, ja deine Krone, also die
fiir dich bestimmte, an anderen Stellen.

Was ist nun dieses Kronen- und Kleinods-Ziel? Im Philipper-
brief im dritten Kapitel, wo der Apostel fast dhnlich wie an unse-
rer Stelle von dem Lauf nach dem Kleinod redet, braucht er in Ver-
bindung damit einen merkwiirdigen Ausdruck. Luther iibersetzt
,Auferstehung”, wortlich aber heifit es: ,,Ausauferstehung”, also
eine Auswahl-Auferstehung. Es ist ganz ohne Frage, dass damit
dasselbe gemeint ist, was die Offenbarung die ,Erstauferstehung”
heifdt, von der sie so ernst und gewaltig redet:

»Selig ist der und heilig, der teilhat an der ersten Auf-
erstehung.” Offb. 20,6

132



1. Kor. 9,24-27

Dieselbe Stelle erkldart den Segen und die Herrlichkeit der
Erstauferstehung dahin, dass sie sagt:

,Sie werden Priester Gottes und Christi sein und mit
Thm herrschen die tausend Jahre.” Offb. 20,6

Das ist ganz offenbar dasselbe wie in Offb. 1, wo es heifst:

,”° Der uns geliebt hat und gewaschen von den Siin-
den mit Seinem Blut

16 und hat uns zu Kénigen und Priestern gemacht vor
Gott und Seinem Vater.” Offb. 1,5-6

Nun verstehen wir, warum es in den Briefen der Apostel im-
mer heifdt: ,Krone des Lebens, Krone der Gerechtigkeit”. Es han-
delt sich um Konige und Priester, um konigliches Priestertum. Das
kommt ganz tiberein mit der Frage der Zebeddussohne an den Hei-
land, ob sie zu Seiner Rechten und Linken sitzen diirften in Seinem
Reich. Der Heiland verwirft nicht die Frage, Er zeigt ihnen nur den
Weg und weist sie auf den Vater, der hieriiber bestimme.

So gibt es also ein grofses, herrliches Christenziel, ein Kleinod,
eine Krone —namlich, wenn der Herr wiederkommt, Sein Reich auf
dieser Erde aufzurichten, dort in der Erstauferstehung bei hm sein
zu diirfen, ein Glied Seiner Eigentumsgemeine sein zu diirfen. Der
Herr ist das Haupt; Er will sich einen Leib bilden und heranziehen,
durch welchen Er jetzt schon und in allen Ewigkeiten wirkt und
sich offenbart.

Gleichwie der Vater nur im Sohn sich kundgibt, der Sohn aber
wiederum durch den Heiligen Geist wirkt, so baut der Heilige
Geist dem Sohn den Leib, durch welchen dann als den gewis-
sermafien menschgewordenen Heiligen Geist der Sohn des Va-
ters Reichspldane durchfiihrt. Die Glieder dieses Leibes sind lauter
Sohnes-Ebenbilder, konigliche Priester, wie Er Kénig und Hoher-
priester ist. Und da dabei zu sein, das ist der Gotteskinder heifser-
sehntes Ziel.

133



Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)

Es gibt in dem kommenden Reich Gottes nicht nur zwei Tei-
le, sondern drei Teile: Christus, den Leib Christi und selige Men-
schen. Alles Gottliche ist dreiteilig, nicht zweiteilig. Schon die neu-
geschaffene Welt war dreiteilig: der Garten in Eden, Eden und Feld.
Das Urbild der Gottgemeine, welches Mose auf dem Berge sah,
war dreiteilig; darum waren Stiftshiitte und Tempel dreiteilig. Dar-
um ist auch die neue Welt dreiteilig: der Herr, der Hohepriester
und Konig innerhalb der Gemeine, dann das neue Jerusalem, der
Wohnort Seiner Gemeine, und die neue Erde mit ihren seligen Be-
wohnern.

Das Ziel der Wiedergeborenen soll nun sein, das Hochste zu
erreichen, was der Herr aus Gnaden geben und schenken will. Es
gibt Bedenkliche, aus heiligen, edlen Griinden Bedenkliche, welche
glauben, die Kinder Gottes von dem klaren Erfassen und Verfolgen
dieses Zieles abhalten zu miissen. Sie meinen, das konnte stolze
Heilige, abgeschlossene und andere geringschidtzende Menschen
geben. Alles kann von Verkehrten missbraucht werden, nicht zu-
letzt auch die blofie Gnaden- und Seligkeitspredigt ohne Gericht.
Sie kann faule, trage Leute schaffen. Aber der Missbrauch hebt den
rechten Gebrauch nicht auf. Der Apostel Paulus will jedenfalls zu-
néchst fiir sich ganz entschieden diesem Kronen-Kleinod nachja-
gen.

Er sagt:

»Ich laufe also, nicht als aufs Ungewisse; ich fechte al-
so, nicht als der in die Luft streicht.” 1. Kor. 9,26

Er hat auch in seiner Predigt wie in seinen Briefen ganz offen-
bar den Glaubigen hell und klar dieses Ziel hingestellt, sonst kénn-
te er nicht schreiben:

»Dass ich nicht anderen predige und selbst verwerflich
werde.” 1. Kor. 9,27

134



1. Kor. 9,24-27

Hier ist nicht die Predigt des Evangeliums im allgemeinen ge-
meint. Paulus meint gewiss nicht von sich, dass er noch in die Hol-
le kommen konnte; er meint vielmehr, das Kronenkleinod konn-
te er verlieren. Von seiner zukiinftigen Seligkeit redet er immer
als von etwas ganz Gewissem. Er hat Lust, abzuscheiden und bei
Christus zu sein. Da gibt’s kein Wanken und kein Zweifeln fiir ihn.

Aber die Kronenherrlichkeit des Konigs-Priesters, das ist noch
eine Sache der Zukunft, das entscheidet sich erst am Tag des Herrn.
Um die konnte er kommen, wenn er nicht mit ganzem Ernste liefe
und kdmpfe. Er will aber auch, dass die Glaubigen dieses Ziel klar
und fest erfassen: ,Laufet also”, sagt er, ,dass ihr es ergreifet”.

,Wie viele unser vollkommen sind, die lasse uns also
gesinnt sein”, Phil. 3,15

ndmlich dem grofsen Ziel nachzujagen, so sagt er im Philipper-
brief. Paulus macht es den Glaubigen zur heiligen Pflicht und Auf-
gabe, das ganze grofie Heilandsziel auch sich zu stecken. Sag, hast
du klar und fest, nachdem du vom Heiland ergriffen bist, dieses
dein Kronenziel?

Da fehlt’s bei vielen Glaubigen. Daher aber auch so viel Trédg-
heit, so viel mangelnde Heiligung, so viel Kreuzesscheu. Wer in
Christus Jesus dieses hohe Ziel ergreift, der lauft und kampft.
~Wer solche Hoffnung hat”, sagt Johannes, ,der reinigt sich”.
Ja, der Weg zu diesem Ziele ist der Selbstverleugnungs- und der
Selbsterniedrigungs-Weg. Der Weg ist: ganzer Ernst in der Zucht
von Geist, Seele und Leib.

Ein jeglicher, der recht kampft, enthélt sich alles Dings. ,Rein
ab und Christus an”, heifit’s bei solchen Seelen; unbedingt los und
weg, was den Herrn hindert.

,Ich betiube meinen Leib und zihme ihn”, 1. Kor. 9,27

sagt Paulus. Ich mache ihn zum Sklaven des Geistes, meint er.

135



Um die Krone (1. Kor. 9,24-27)

Da schaut uns ein ganzer, fester Wille, sich vom Herrn auch re-
gieren zu lassen, an. Ja, die Kénigskrone kann nur denen werden,
die sich schrankenlos haben regieren lassen. Herrschen hat Gehor-
chen zur Voraussetzung; Priester-Sein hat Sich-Opfern zur Voraus-
setzung. Vor dem Zur-Rechten-Sitzen kommt das Trinken des Kel-
ches. Der innere Sterbensweg ist der Hochweg der Herrlichkeit.
Darum ist gar keine Gefahr, dass diejenigen, welche ernstlich das
Konigs-Priester-Ziel im Auge haben, grofs werden. Es geht ja eben
durch die Entduflerung, und dann erst noch aus purer Gnade.

O ihr Kinder Gottes, die ihr glaubt, es geht um Kronen! Soll’s
da nicht heifien:

Um jenen ewigen Kranz
dies arme Leben ganz!

Laufet also, dass ihr es ergreifet!

16. Febr. 1919

136



Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

Das Grablied der Lieblosigkeit, das Passionslied der Liebe
und das Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

,>! Wenn ich mit Menschen- und mit Engelzungen re-
dete, und hitte der Liebe nicht, so wire ich ein tonend
Erz oder eine klingende Schelle.

132 Und wenn ich weissagen kénnte und wiisste al-
le Geheimnisse und alle Erkenntnis und hiitte allen
Glauben, also dass ich Berge versetzte, und hitte der
Liebe nicht, so wire ich nichts.

133 Und wenn ich alle meine Habe den Armen gibe
und liefSe meinen Leib brennen, und hitte der Liebe
nicht, so wire mir’s nichts niitze.

134 Die Liebe ist langmiitig und freundlich, die Lie-
be eifert nicht, die Liebe treibt nicht Mutwillen, sie
blihet sich nicht,

135 sie stellet sich nicht ungebirdig, sie suchet nicht

das Ihre, sie lasst sich nicht erbittern, sie rechnet das
Bose nicht zu,

136 sie freut sich nicht der Ungerechtigkeit, sie freut

sich aber der Wahrheit;

137 sie vertrigt alles, sie glaubet alles, sie hoffet alles,

sie duldet alles.

138 Dje Liebe horet nimmer auf, so doch die Weissa-
gungen aufhoren werden und die Sprachen aufhoren
werden und die Erkenntnis aufhoéren wird.

139 Denn unser Wissen ist Stiickwerk, und unser
Weissagen ist Stiickwerk.

13,10 wenn aber kommen wird das Vollkommene, so

wird das Stiickwerk aufhoren.

137



Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

1311 D3 ich ein Kind war, da redete ich wie ein Kind
und war klug wie ein Kind und hatte kindische An-
schldge; da ich aber ein Mann ward, tat ich ab, was
kindisch war.

1312 Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem
dunkeln Wort; dann aber von Angesicht zu Ange-
sicht. Jetzt erkenne ich’s stiickweise; dann aber werde
ich erkennen, gleichwie ich erkannt bin.

1313 Nun aber bleibt Glaube, Hoffnung, Liebe, die-
se drei; aber die Liebe ist die grofite unter ihnen.”
1. Kor. 13,1-13

Das Hohelied der Liebe nennt man mit Recht unser vorliegen-
des Kapitel. Aber das eigentliche Hohelied der Liebe, ihr ewiges
Triumphlied baut sich auf tiber dem Grablied der Lieblosigkeit
und tiber dem Passionslied der Liebe. In den Todesabgrund und in
die Grabestde lasst uns der Apostel Paulus zuerst blicken. Dann
zeichnet er das Wesen der wahren Liebe und ldsst das Kreuzes-
wesen dieser Liebe durch jeden einzelnen Zug hindurchblicken.
Schliefslich erhebt er sich machtvoll im Geist und zeigt den ewigen
Siegestriumph der Liebe tiber alles, was im Himmel und auf Erden
ist.

Es hat einen gar schauerlichen, Mark und Bein erschiitternden
Klang, wenn der Apostel uns in den ersten Versen die Misstone
und toten Stof3schreie eines tonenden Erzes und einer klingenden
Schelle horen lasst; und es weht uns wie ein Todeshauch an, wenn
er zweimal das grausige ,,Nichts” uns entgegenschleudert. Das ist
das entsetzliche Grablied der Lieblosigkeit oder Liebesleere. Wo
keine Liebe ist, fehlt die Sonne, und wo keine Sonne ist, ist kein
Leben. Liebesleere ist ein offenes Grab mit Modergeruch.

138



1. Kor. 13
Das Hochste und das Schonste kann die Liebe nicht ersetzen:

¢ Waire es grofiartiges oder gar engelgleiches Reden;
¢ wire es Zungenreden im Geistesiiberschwang;

* wiren es die grofsten Gaben an Weisheit, Erkenntnis und
Glauben;

¢ wire es das reichlichste Geben bis zur Selbstaufopferung

— ohne Liebe grinst uns der Tod aus allem an. Ohne Liebe ist’s
kalt wie eisige Grabesnacht. Ein Gericht Kraut mit Liebe ist besser
als ein gemaésteter Ochse mit Hass, sagt Salomo. Gewaltige Redner
und Michtige des Wortes sind aufgetreten in unserem Volk in den
vergangenen Zeiten, Monaten und Wochen. Eigendiinkel, Selbst-
sucht, ja flammender Hass befeuerte ihre Worte. Und die Frucht?
Tod, furchtbarer Tod vom buchstidblichen Sinn an bis hin zur Zer-
reifung und Zersetzung aller Verhéltnisse. Grofie Versprechungen
sind gemacht worden von den Fiihrern ganzer Nationen und von
den Fiihrern machtvoller Parteien; aber siehe, Gottesliebe und Bru-
derliebe war nicht ihre Quelle, vielmehr berechnende Politik und
schlaue Uberredung. Was ist es drum damit? Ténendes Erz, klin-
gende Schelle! Am Hungertuch nagen die Betorten, und im Elend
sitzen, die ihr Ohr ihnen geliehen haben.

Wie im Weltlichen, so ist’s erst recht im Geistlichen. Zungenfer-
tige Lehrer und redegewandte Disputierer tiber das Gesetz und die
Propheten hatte Paulus einst kennengelernt in den Schulen seines
Volkes. Das Heilige war reichlich in ihrem Munde, aber die Liebe
zu JHWH und die Liebe zu den Seelen war fern von ihnen: grofse
Lehrer, geachtete Hirten, im Volke geltende Fiihrer, das wollten sie
sein; darum war all ihr Reden tonendes Erz und klingende Schel-
le. Das Leben fehlte dem Wort, und der geistliche Tod lagerte iiber
Lehrern und Lernenden, und die Masse des Volkes trieb in Gericht
und Tod.

139



Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

Reiche Geistesgaben hatte die Gemeinde zu Korinth, begeis-
terte Beter, geisterfiillte Zungenredner, kluge und beredte Schrift-
ausleger und dergleichen mehr, aber die Herzen waren voll Hof-
fart und Stolz; die beredten Geister diinkten sich reich und grofs;
da gab’s Risse und Spaltungen und Parteien. Das waren nicht Po-
saunenstofie gottlicher Liebe, welche die Geister unter dem Kreuz
Christi einten, sondern klingende Schellentdne, welche die See-
len dem Schellentréger nachlaufen liefSen; der Tod der ZerreifSung
durchwiihlte die Gemeine.

Du bist beredt, du hast Geist, du kannst lehren und zeugen,
wem tust du es — demiitig dem Herrn zuliebe, der dir’s gegeben,
und brennend den Briidern zuliebe, die es zu bauen und foérdern
gilt? Eigenliebe ist morderisch, sie nimmt dem Wort die segnende
Kraft, sie macht es hohl, aufgeblasen und leer, tonendes Erz, klin-
gende Schelle. O wie viele haben so schon auf Kanzeln und Ka-
thedern gestanden. Menschlicher Diinkel, ja Streitlust und Neid,
Kampf tiber Lehren und Sitze war das unheimliche Feuer, das die
Rede in Schwung brachte, und die Frucht war tote Rechtglaubig-
keit, totender Hass gegen andere. O wie viele stehen noch heute
und dienen dem Gotzen der Wissenschaft und der Gottin Vernunft
an heiliger Stitte. Weltliche Philosophie, menschliche Schliisse und
Gedanken, dichterischer Schwung und Phantasie treten an die Stel-
le der Liebe Christi und der seelenrettenden Barmherzigkeit. Be-
wundernd ruft die Masse wie einst dem Herodes in Apg. 12 zu:
,Das ist Gottes Stimme und nicht eines Menschen”, bis der En-
gel des Herrn Redner und Horer schldagt und Wiirmer die Leiber
verzehren. Grab und Tod ist die Frucht. Wo die Liebe zum Hirten
und zu den Seelen nicht sichtlich die Worte beseelt, Seelen, da blei-
bet fern, und wenn es Menschen- und Engelzungen waren, es ist
der Tod im Topf.

So ist’s auch, wenn ich weissagen konnte und wiisste alle Ge-
heimnisse und alle Erkenntnis und hitte allen Glauben, also dass
ich Berge versetzte, und hétte der Liebe nicht, so wére ich nichts.

140



1. Kor. 13

Ach, man kann alles, Bibelkenntnis und -erkenntnis, tiefen Ein-
blick in die Gottesratsgeheimnisse, starken, mannlichen Glauben
auf den alten Menschen pfropfen. Man kann in Uberhebung und
Selbstgrofie, in Verachtung und Geringschdtzung anderer, in Be-
wunderung durch blinde Anhénger glinzend einhergehen und in-
nerlich jeden hassen, der einem die Ehre nicht gibt. Dann steht
uber allem das furchtbare , Nichts”-Gericht. Es wichst aus solcher
Arbeit kein bleibender Segen. Mit dem hohlen, stolzen Menschen
bricht auch sein Werk und Bau zusammen; und was nicht hier
schon zerbricht, das wird einst dem Gericht verfallen. Nur wenn
alles aus dankbarer Liebe zum Heiland und in tief gebeugter An-
betung Seiner Gnade und in dem heifsen Wunsch, zu dienen und
zu segnen, gegeben wird, dann wéchst bleibende Frucht. Wie sieht
doch manches so fromm, so gottselig, so reichgottesmiflig aus und
ist eitle Selbstsucht — da ist der Tod die Frucht.

Sieh, wenn du einen Menschen sidhest, der alle seine Habe den
Armen gédbe und der in heiliger Hingabe an seine Sache gar Marty-
rer wiirde und seinen Leib brennen liefle, wiirdest du das nicht fiir
Liebe halten, fiir grofie, gottliche Liebe? Und sieh, auch da kann es
heiflen, wie der Apostel sagt, er hat der Liebe nicht. Es gibt eine
Fiille Liebestatigkeit, die lauter Eigenliebe ist. Und das alles, alles
ist mir und anderen nichts niitze. Nur was du dem Herrn tust, das
wird gelingen. Die Ehre Ihm, dann ist der Segen dein. Nur was du
den anderen lebst in heiliger Selbsthingabe, das schafft Gewinn.

O vieltuerische und doch liebeleere Welt und Christenheit. Dar-
um so tiefes Gericht iiber all dein Tun. Herr, erbarme Dich tiber
mich, dass ich und mein Werk nicht ein ,Nichts” zum Endurteil
bekomme; ach Herr, fiille mich mit Deiner Liebe, dass ich etwas
zu Lobe Deiner Gnade an gesegneten Menschen sei. Warum geht
denn die Menschheit, warum gehen die Nationen endlich in die
entsetzlichsten Gerichte? Einfach weil die Ungerechtigkeit tiber-
handnimmt und die Liebe in vielen erkaltet. Darum geht’s trotz
aller Kulturhohen hinab ins Verderben.

141



Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

Der Menschheit Jammer und Klagen in ihrem Gerichtselend ist
das Grablied der Lieblosigkeit, das sich im anderen Tod in der Hol-
le fortsetzt, wo Heulen und Zahneklappen ist. Da ist dieses Heulen
der Schrei tiber die Liebeleere. Ferne von Gott liebt man sich nicht.

Warum aber lieben denn wir Menschenkinder so wenig? Willst
du es wissen? Weil die echte, wahre Liebe fiir den Menschen der
Siinde und der Selbstsucht Passion, Leiden und Sterben bedeutet.
Dahinein will aber der nattiirliche Mensch nicht. Sieh, darum ist der
Sohn der Liebe, Jesus Christus, dessen ganzes Leben im Fleisch ei-
ne Liebe zum Vater und zu den Menschen war, der Leidende ge-
wesen Sein Leben lang und hat mit der Passion am Kreuz geendet.
Woher meinst du, dass der Apostel seine wunderbare Strichzeich-
nung von der Liebe genommen hat? Die hat er nicht aus seinem
eigenen Herzen und aus seinen eigenen Gedanken; das sind tiber-
haupt keine Gedanken, das sind lauter Lebensziige des leidenden
Heilandes. Da hat er die wahre Liebe abgelesen und abgeschrie-
ben.

Aber er hat sie nicht nur abgelesen und abgeschrieben, er hat
sie auch, durch den Heiligen Geist getrieben, abgelebt. Darum ist
aber auch sein Leben lauter Leiden gewesen und zuletzt Marty-
rertod, weil es gottlicher Liebe voll war. Lies all die Liebesziige,
die der Apostel Paulus aufzdhlt, betend und nachdenkend durch:
y,langmiitig” und ,freundlich”, ,nicht eifern” und ,nicht Mut-
willen treiben”, gehe sie durch bis zu dem ergreifenden Schluss:
»,Die Liebe glaubt alles, sie hofft alles, sie duldet alles”, so wirst
du finden, nicht ein Zug davon ist auszuleben, ohne dass er un-
serem natiirlichen Menschen ein Sterben bringt. Darum sagt auch
ein schones Lied: , Liebe, zieh uns in dein Sterben!” Darum hat
auch die Kirche in grofier Weisheit und Erkenntnis dieses Hohe-
lied der Liebe gleich unter die ersten Passionstexte gestellt. Ja, wo
steht denn das Hohelied der Liebe anders fiir jedermann deutlich
zu lesen als am Kreuz von Golgatha?

142



1. Kor. 13

O ihr Schriftgelehrten, lasst uns, lasst der ganzen Menschheit ja
den Gottessohn, der vom Himmel fiir uns auf die Erde gekommen
und der am Kreuz fiir unsere Siinden gestorben ist, sonst 16schet
ihr das Hohelied der Liebe von der Erde weg, und die Erde muss
verderben.

Achtet auch wohl beim Durchbeten der apostolischen Liebes-
ztige darauf, dass der letzte und hochste Zug heifst: ,Sie duldet
alles”. Ja, die Dornenkrone ist die Erdenkronung der praktischen
gottlichen Liebe. Mit Ketten und Sterben auf dem Richtblock ist es
auch fiir Paulus ausgegangen. ,Sie duldet alles”, das ist das irdi-
sche Kronenkleinod wahrer, himmlischer Liebe. Wenn sie da hin-
einkommt, das ist ihre Vollendung. Weifst du jetzt, was Liebe ist,
heilige Liebe? Weifst du auch, wo sie anfangt? Da, wo sie bei den
meisten aufhort, bei der Passion. Und weifst du, wo sie am schons-
ten ist? Wenn'’s heifst: ,,Sie duldet alles”. Das ist das Passionslied
der Liebe. Die Liebe hat auf dieser Erde nur ein Lied, das Passi-
onslied. Ist dir dieses Liebeslied unlieb, dann kannst du auch nicht
lieben.

Aber wisse, es ist nicht ihr letztes Lied! Wenn sie durchgerun-
gen, dann singt sie ihr Ewigkeits-Triumphlied. Die Liebe kommt in
keiner Passion um, wie tief sie auch sei. Die Liebe steht nach jeder
Kreuzigung am dritten Tag auf. Sie ist unzerstorbar. Die Liebe hort
nimmer auf. Sie ist das rechte, einige, grofie Ewigkeitskind: Gott ist
eben die Liebe! Von allem, was in Ewigkeiten ist und bleibt, ist sie
die grofste, die herrlichste, die triumphierende.

Sie hat auch fiirwahr ein Recht dazu. Weil sie im Erdenlauf ge-
horsam ist bis zum Tode am Kreuz, darum wird sie auch erhdht
und kriegt den Namen {iiber alle Namen. ,Die Liebe ist die grof3-
te unter ihnen”. Ja, das ist der Triumph der Liebe, dass sie in den
Ewigkeiten erscheinen wird als Grund, Zweck, Tragerin und Ziel
aller Dinge. Alles vergeht; sie aber, die den grofiten Vergénglich-
keitsweg gemacht hat, steht ohne alles Wanken. Die Weissagungen
horen auf, die Sprachen horen auf, die Erkenntnis hort auf. Alles
Stiickwerk hort auf.

143



Triumphlied der Liebe (1. Kor. 13)

Wie ein Knabe hinauswéchst aus dem Kindischen ins Mannli-
che, so wachsen wir aus all den grofien, irdischen Dingen hinaus in
grofiere hinein. Wenn'’s ,,von Angesicht zu Angesicht” geht, dann
wird das grofite Irdische so klein erscheinen, auch all unser geistli-
ches Wissen und Kénnen; nur die passionsgekronte Liebe, die hat
ihr grofSes Meisterstiick eben in der Passion gemacht. Grofier kann
sie nimmer werden, als sie dort geworden ist. Darum hort sie nicht
auf, sondern bleibt in ihrer Dornenschéne in Ewigkeiten. Darum
singen auch die ewigen Chore:

»Das Lamm, das erwiirget ist, ist wiirdig, zu nehmen
Ehre und Preis.” Offb. 5,12

Hoheres kann es nimmer geben als diese gekreuzigte Liebe.
Die Ewigkeiten sind nur ihr ausgewirkter Triumph. Darum hat das
Lied recht, wenn es sagt: , Die Ewigkeiten singen ein Lied von Gol-
gatha”.

Hat dich Christus in Seine Kreuzesliebe gezogen und hast du
ihren Kreuzesweg, wie er dir beschieden war, durchgeliebt, dann
hast du das Grofite fiir die Ewigkeiten im Besitz. Glaube und Hoff-
nung sind ja auch Ewigkeitskinder und bleiben darum auch, aber
grofler als sie ist die triumphierende Kreuzesliebe. Sie ist des Glau-
bens reifste Frucht und der Hoffnung befruchtender Same. ,,O lieb,
solang du lieben kannst”, und leide und stirb in deiner Liebe, dass
du mit dem verklarten Kreuzes-Liebes-Fiirsten und Seiner verklar-
ten Kreuzes-Liebes-Gemeine in alle Ewigkeiten singen darfst das
Hohelied der triumphierenden Kreuzes-Liebes-Gemeine.

2. Mérz 1919

144



Karfreitag und Ostern — vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Karfreitag und Ostern, sind sie dir vergeblich oder nicht
vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

1 Ich erinnere euch aber, liebe Briider, des Evan-
geliums, das ich euch verkiindigt habe, welches ihr
auch angenommen habt, in welchem ihr auch stehet,

152 durch welches ihr auch selig werdet: welcherge-
stalt ich es euch verkiindigt habe, so ihr’s behalten
habt; es wire denn, dass ihr umsonst geglaubt hittet.

153 Denn ich habe euch zuvérderst gegeben, was ich
empfangen habe: dass Christus gestorben sei fiir un-
sere Siinden nach der Schrift,

154 und dass er begraben sei, und dass er auferstan-

den sei am dritten Tage nach der Schrift,

155 und dass er gesehen worden ist von Kephas, dar-

nach von den Zwolfen.

156 Darnach ist er gesehen worden von mehr denn
fiinfhundert Briidern auf einmal, deren noch viele le-
ben, etliche aber sind entschlafen.

157 Darnach ist er gesehen worden von Jakobus, dar-
nach von allen Aposteln.

158 Am letzten ist er auch von mir, einer unzeitigen
Geburt, gesehen worden.

159 Denn ich bin der geringste unter den Aposteln,
der ich nicht wert bin, dass ich ein Apostel heifie, dar-
um, dass ich die Gemeinde Gottes verfolgt habe.

1510 Aber von Gottes Gnade bin ich, was ich bin. Und
seine Gnade an mir ist nicht vergeblich gewesen, son-
dern ich habe vielmehr gearbeitet denn sie alle; nicht
aber ich, sondern Gottes Gnade, die mit mir ist.

1511 Eg sei nun ich oder jene: also predigen wir, und

also habt ihr geglaubt.” 1. Kor. 15,1-11
145



Karfreitag und Ostern — vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Am Anfang und am Ende unseres Textes steht ein tief ein-
schneidendes Wort, das Wort: ,vergeblich” (Vers 2 und Vers 10).
Luther tibersetzt das erstemal: ,,umsonst”, es ist aber im Urtext das
gleiche Wort und kann darum beide Male mit ,,vergeblich” tiber-
setzt werden. Der Karwoche und dem Osterfest ist in besonderer
Weise der Stempel des Herkommlichen und des Gewohnheitsma-
Bigen aufgedriickt. Die christlichen Volkssitten haben sich in die-
ser Woche und an diesen Tagen am zédhesten erhalten. Nie im gan-
zen Jahr — von Weihnachten abgesehen, doch hat dies schon mehr
Heidnisches angezogen — ist die Kirche so sehr noch Volkskirche
als in diesen Abschlusstagen und Hohetagen der Passionszeit.

Um so eindringlicher muss die Frage gestellt werden: Bedeuten
denn Karfreitag und Ostern wirklich etwas fiir uns; haben sie und
bringen sie tatsdchliche Lebenswerte, oder ist alles nur Herkom-
men und Gewohnheit und im letzten Grunde vergeblicher Gottes-
dienst? Wie oft hast du schon Karfreitag und Ostern mitgefeiert,
wie oft die Botschaften dieser Tage vernommen! Welchen durch-
greifenden Einfluss haben sie auf dein Leben gewonnen? Keinen?
Sag an, sind dir Karfreitag und Ostern im Grunde noch vergeblich
oder ist die an ihnen verkiindigte Gnade an dir nicht vergeblich ge-
wesen? Diese Frage stellt unser heutiges Gotteswort zu ernstester
Selbstpriifung fiir uns in die Karwoche hinein.

Wollen wir diese Frage personlich ernst und tief beantworten,
so miissen wir uns das, was Karfreitag und Ostern von uns wollen,
uns bringen wollen und aus uns machen wollen, recht klar vor Au-
gen stellen. Darum sagt auch Paulus zu den Korinthern, denen er
ebenfalls die Frage, ob sie das Evangelium etwa vergeblich emp-
fangen hitten, ins Herz schreiben will:

,Ich erinnere euch des Evangeliums, das ich euch ver-
kiindigt habe.” 1. Kor. 15,1

146



1. Kor. 15,1-11

Dieses Erinnern ist soviel, wie wenn er sagen wollte: Ich brin-
ge es euch erneut herzméfiig nahe, was ich euch verkiindigt habe.
Ich stelle euch im innersten Gemiit, dem Sitz der geistlichen Er-
kenntnis, erneut vor den Gekreuzigten und Erstandenen hin und
kniipfe daran die ganze, selig grofie Heilsbotschaft der gegenwér-
tigen und zukiinftigen Rettung und frage euch: Ist das bei euch
vergeblich geblieben? Hat es nicht vielmehr tief eingegriffen in eu-
er Leben und euch auf einen neuen Boden gestellt und neue Men-
schen aus euch gemacht? Ja, nicht wahr, bei den Korinthern war’s
doch gewiss nicht vergeblich, sie haben doch, wie Paulus selbst
sagt, Christus angenommen. Sie stehen in Thm, sind gerettet in Thm
und warten auf die Vollrettung in Thm. Wie kann man sie fragen:
Ist das Evangelium vergeblich bei euch oder nicht?

Und doch, diese Frage war hochnétig; waren die Korinther
doch in der Tat in der grofien Gefahr, dass die an sie geschehe-
ne Evangeliumspredigt vergeblich geworden wére und dass ihr
Glaube vergeblich, d. h. leer und tot geworden wére. Die Frage:
,Ist dir das Evangelium, ist dir Karfreitag und Ostern vergeblich
oder nicht vergeblich?” geht eben durchaus nicht nur die Ungldu-
bigen und Fernstehenden an, sondern auch die Nahen, die Glaubi-
gen, die Kinder Gottes. Es sind hier auch verschiedene Stufen des
Vergeblich-Seins.

Zuerst, wenn man jemand fragen will, ob das Evangelium fiir
ihn vergeblich sei oder nicht, muss er das Evangelium gehort ha-
ben. Darum sagt auch Paulus: ,Ich erinnere euch an das Evange-
lium, das ich euch verkiindigt habe”, und verscharft diese Erin-
nerung noch durch den Zusatz:

s in welcher Gestalt ich es euch verkiindigt habe.”
1. Kor. 15,2

147



Karfreitag und Ostern — vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Das volle und ganze biblische, sonderlich paulinische Evange-
lium wird nur wenig verkiindigt. Darum kann es auch nur wenig
volle und ganze und klare Entscheidungen geben. Die personli-
chen Lebensentscheidungen fiir Gott, fiir die Ewigkeiten, fiir die
ewigen Ziele und Aufgaben geschehen um so vélliger, je volliger
das Wort des Evangeliums ist, das an die Menschen kommt.

Die allermeisten Predigten bewegen sich auf niedrigeren oder
hoheren Vorstufen des vollen Evangeliums. Sie konnen dann auch
zu religiosen Entscheidungen und Lebensdufierungen fiihren, je
nach dem Wahrheitsgehalt, den sie besitzen. Die Menschen, wel-
che solche mit christlichen Wahrheiten durchsetzten religiosen Vor-
trdge horen, haben auch ihre Ewigkeitsverantwortung iiber den
Stiicken der Wahrheit, die an sie gedrungen sind. Die Frage aber,
ob das Evangelium, ob Karfreitag und Ostern fiir uns bis heute
vergeblich geblieben sind oder nicht, kann voll nur gestellt und
beantwortet werden, wo auch das volle Evangelium an die Herzen
ergangen ist.

Das volle Evangelium ist zunichst die Botschaft vom ewigen
Sohn Gottes, der Mensch geworden ist, um die Welt aus ihrem
Stinden- und Todesfluch zu retten. Es ist die Botschaft von der
vollstandigen Todes- und Gerichts-Verfallenheit der Menschheit;
es ist die Botschaft von der volligen Unmoglichkeit, die Welt durch
menschliche Kraft und Macht in einen Heils- und Gliickszustand
zu versetzen. Das Evangelium sagt, dass die Menschheit aus sich
mit ihren gewaltigsten Kraften und Anstrengungen das Elend nur
grofier, das Gericht nur tiefer machen kann, wie das ja offen zutage
liegt.

Es predigt aber die vollig vollbrachte Rettung im eingeborenen,
menschgewordenen Sohn Gottes, der die Stinde im Fleisch voll-
kommen tiberwand und dem Tod in Seinem Tod die Macht nahm;
der alles Gericht am eigenen, stindlosen Leib trug und der alles
Heil in Seiner Auferstehungsherrlichkeit ans Licht brachte.

148



1. Kor. 15,1-11

Das Evangelium hat zum A und O den ewigen Sohn, den
niedrig gewordenen Menschensohn, den stindlosen Heiland, den
fluchgerichteten Gekreuzigten, den herrlich Erstandenen und Er-
hohten. In Thm, dem ewigen Zentralherrn aller Kreatur, predigt es
dann die Rettung aller Kreatur in den verschiedenen Zeiten und
Aonen. Fiir den gegenwirtigen Zeitlauf bietet es frei und ohne
jede Forderung vollige Vergebung von Siinde und Schuld, Wie-
dergeburt aus dem Geist der Kindschaft, Miterbschaft mit Chris-
tus, Erstauferstehung am Tag der Erscheinung des Herrn, Mitherr-
schaft in allen kommenden Aonen allen denen an, welche in BuRe
und Glauben sich Christus tibergeben, Seinem Geistesleben in sich
Raum geben, in Seine Lebens-, Leidens- und Sterbensgemeinschaft
eintreten und sich zu Gliedern an Ihm, dem Haupt, auf dem Weg,
den Er vorausgegangen ist, ausbilden lassen. Siinde, Tod und Ge-
richt ist fiir solche véllig, endgiiltig und fiir alle Aonen aufgeho-
ben; Christusgemeinschaft in allen Stufen Seiner Herrlichkeit ist
ihr versiegeltes Teil. Zwar werden’s nur wenige annehmen, aber
um so herrlicher ist ihr Lohn.

Das ist das Vollevangelium des gegenwiértigen Aons. Jetzt ist
eine Rettung, Seligkeit und Herrlichkeit, wenn auch durch Kreuz
hindurch, zu haben wie nie mehr. Jetzt kannst du in die Gleiche
Jesu von Karfreitag tiber Ostertag und Himmelfahrt miteindrin-
gen durch Gnade, d. h. durch freies, allen Fluch aufhebendes Ge-
schenk. Das ist das Evangelium, das Paulus allen Gemeinden ver-
kiindigt hat. Das ist das Evangelium, in welcher Gestalt er es auch
den Korinthern gebracht. Das ist das Evangelium, welches er auch
in unserem 15. Kapitel des Korintherbriefes verkiindigt.

Es handelt sich ja in diesem grofien Auferstehungsgemailde
durchaus nicht um die allgemeine Auferstehung am Jiingsten Tag,
noch weniger etwa um ein Fortleben nach dem Tod, vielmehr ist
hier die geistleibliche Herrlichkeitsgemeinschaft der wiedergebo-
renen Erstlinge mit ihrem geistleiblich verklarten Herrn durchweg
gemeint. Wer das nicht sieht, dem bleibt das ganze Kapitel eine
versiegelte Schrift.

149



Karfreitag und Ostern — vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Die Zweifel der Korinther waren keineswegs moderne Aufer-
stehungszweifel etwa an einem Fortleben oder an einem seligen
Fortleben, vielmehr waren sie so erfiillt von der Erwartung der
Ankunft des Herrn zu Seinen erretteten Glaubigen und von der
Hoffnung ihrer geistleiblich verklarten Herrlichkeitsversammlung
zu Ihm, dass sie eben meinten, ihre gestorbenen Gemeindeglieder
kdmen nun um diese Herrlichkeit, weil sie nicht mehr auf dieser
Erde waren. Deren rechtzeitige, verklarte Riickkehr auf diese Welt
beim Kommen des Herrn machte ihnen Sorge. So ist die grofse Erst-
lingshoffnung der Grundgedanke unseres ganzen Kapitels.

¢ Wer nun dieses volle und ganze Evangelium, in welcher Ge-
stalt wir es eben in kurzen Strichen geschildert haben, nicht
annimmt;

o wem das Torheit zu sein diinkt;
¢ wer in die vollige Heilandsgemeinschaft nicht eingeht;

* wer das grofle Herrlichkeitsangebot der gegenwartigen an-
genehmen Zeit nicht glaubt;

¢ wer in die Gemeinschaft der Auserwidhlten und Wenigen
nicht eintritt,

fir den ist Karfreitag und Ostertag vergeblich. Daran priife
dich!

Aber man kann es angenommen haben, und doch kann’s ver-
geblich sein. Paulus sagt zu den Korinthern: Ihr habt es angenom-
men und ihr steht darinnen und ihr wisst die Rettung, die ihr
habt und hofft, ihr seid selig geworden, wie Luther sagt, und doch
konnte es fiir euch vergeblich sein. Wenn sie um der Verstorbenen
willen in der Gemeinde, weil diese nicht am Leben geblieben sind,
bis der Heiland kam, zweifeln, dass der Heiland sie verklart mit-
bringen wird, dann haben sie eben ihre Erstlingshoffnung wegge-
worfen.

150



1. Kor. 15,1-11

Dann haben sie aber auch den auferstandenen Heiland weg-
geworfen; denn ist der nicht auch gestorben und begraben und
doch geistleiblich herrlich wiedergekommen? Sollte Er nicht glei-
cherweise die entschlafenen Glaubigen mit Ihm fithren? So kann’s
Anfechtungen geben auch im Glaubensstand, welche das Evange-
lium uns vergeblich zu machen drohen.

Bei den Galatern war’s wieder etwas ganz Anderes. Die fielen
ins Gesetz und wollten durch Halten von Feiertagen und anderem
selig werden. Ihnen muss Paulus schreiben:

»S0 durch das Gesetz die Gerechtigkeit kommt, so ist
Christus vergeblich gestorben.” Gal. 2,21

und wiederum:
,Habt ihr denn so viel umsonst erlitten?” Gal.34
und wiederum:

»Ich fiirchte, dass ich vergeblich an euch gearbeitet ha-
be.” Gal. 4,11

In ernster Weise schildert Paulus auch in 1. Kor. 9,24-27 einen
vergeblichen Lauf:

,2?* Wisset ihr nicht, dass die, die in den Schranken
laufen, die laufen alle, aber einer erlangt das Klein-
od? Laufet nun also, dass ihr es ergreifet!

925 Ein jeglicher aber, der da kimpft, enthilt sich alles
Dinges; jene also, dass sie eine vergangliche Krone
empfangen, wir aber eine unvergingliche.

926 Ich laufe aber also, nicht als aufs Ungewisse; ich
fechte also, nicht als der in die Luft streicht;

927 sondern ich betiube meinen Leib und zihme ihn,

dass ich nicht den anderen predige, und selbst ver-
werflich werde.” 1. Kor. 9,24-27

151



Karfreitag und Ostern — vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Er aber will, sagt er dort, nicht anderen predigen und selbst bei
der Schlusspriifung unbewéhrt erfunden werden. Darum lduft er
nicht als aufs Ungewisse und ficht nicht als der in die Luft streicht.
Ja, Karfreitag und Ostern darf nichts Leeres bei uns bleiben. Durch
Leiden zur Herrlichkeit war der Weg des Erstlings der Erstlinge,
und das ist der Weg auch der Seinen.

Mit grofler Kraft stellt Paulus dieses Evangelium, das in Kar-
freitag und Ostern als in seine beiden Brennpunkte verfasst ist, sei-
nen Korinthern und uns vor Augen. Er stellt die beiden Tatsachen
Tod Christi und Auferstehung Christi hinein in den ganzen grofsen,
gewaltigen Offenbarungszusammenhang. Er tut dies mit wenigen,
ganz schlichten Worten: ,nach der Schrift”, ,nach der Schrift”, so
lauten sie in machtvoller Wiederholung:

>3 Ich habe euch zuvérderst gegeben, was ich selbst
empfangen habe, dass Christus gestorben sei fiir un-
sere Siinden nach der Schrift,

154 und dass Er begraben sei, und dass Er auferstan-

den sei am dritten Tage nach der Schrift.”1. Kor. 15,3-4

Ja, Karfreitag und Ostern sind nicht nur einmalige Tatsachen,
sondern sie sind die Herzfiille der ganzen Offenbarung Gottes.

» Karfreitag und Ostern laufen schon von Grundlegung der
Welt.

¢ Karfreitag und Ostern sind dem siindengefallenen Kosmos
eingeprdgt in allen Jahrtausenden.

¢ Karfreitag und Ostern sind laufende Tatsachen; sie laufen
von Aon zu Aon, bis sie ausgereift und ausgewachsen sind
in der erretteten Kreatur zur Ehre Gottes, des Vaters.

Schon in der ersten Verheiffung vom Fersenstich steckt der Kar-
freitag drinnen; und wenn der Gestochene und Gestorbene dann
doch dem Teufel den Kopf zertritt, so muss Er eben erstanden sein,
sonst kann Er das ja nicht tun.

152



1. Kor. 15,1-11

Und der Teufel verstand nur zu gut diesen Zug der Verheiflung,
darum wollte er den Stiel umdrehen und dem Weibessamen den
Kopf zertreten. Und er hat das Haupt voll Blut und Wunden vor
uns hingestellt, aber zertreten ist doch er selbst.

Dann sehen wir in der ganzen Schrift und hinausblickend in
der ganzen Welt von Anfang an die blutigen Opfer. Und jedes blu-
tige Opfer, das erste vom Herrn selbst gegeben, ist ein Vorbild vom
Karfreitag. Es weckt in den Opfernden der Glaubenslinie die Hoff-
nung auf den Kommenden und hilt sie wach. Der erste Opferer
aber ist selbst ein Opfer: Abel. Und wenn sein Blut nach seinem
Tod fortschreit, so lebt er eben, wiewohl er erschlagen ist. Der Herr
vertritt ihn Kain gegeniiber — auch ein Zeugnis von Karfreitag und
Ostern.

So leidet’s und lebt’s durch die ganze Bibel. Joseph ist ein son-
derlicher im Leiden, Sterben und Auferstehen; David nicht min-
der. Daniel erlebt die Rache der Holle und die Grabesentsiegelung
buchstédblich. Und David im Psalter und Jesaja im prophetischen
Wort haben Thn schon, den Gestorbenen, Begrabenen und Erstan-
denen. Keine einzelne Stelle wollen wir anfithren, alles, alles redet
davon. Und das Volk Israel hat als Volk den gleichen Weg einge-
pragt und aufgepragt: leidender Knecht Gottes, der nicht stirbt.
Und dann kam Er und ging hin und kam wieder, alles nach der
Schrift.

Und nun lduft Karfreitag und Ostertag in der erlosten Gemein-
de und in jedem ihrer Glieder in seiner Art. Paulus trug die Mal-
zeichen des Herrn Jesus an seinem Leibe; welcher Gldubige nach
seinem Maf3e nicht auch?

»Wir tragen allezeit das Sterben des Herrn Jesus an un-
serem Leibe, auf dass auch das Leben des Herrn Jesus
an unserem Leibe offenbar werde.” 2. Kor. 4,10

Weiter geht die Gemeine jetzt ihrem Karfreitag entgegen, und
dann kommt ihr Ostertag.

153



Karfreitag und Ostern — vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?

Karfreitag und Ostern — es kommt {iber ein Kleines auch ein
Weltkarfreitag, wo dann die Welt den Karfreitagsmann sehen wird,
in den sie, die Juden voran, gestochen hat, und dann kommt ein
Weltostertag, und so von Stufe zu Stufe. Es kann nicht Ruhe wer-
den, bis Jesu Liebe siegt, bis dieser Kreis der Erden zu Seinen Fiiflen
liegt — alles nach der Schrift.

Siehst du, wie grofs Karfreitag und Ostern sind — und die sollten
dir vergeblich sein! Das sei ferne! Komm, sei ein lebendiges Glied
der Karfreitags- und Ostergemeine!

Und noch einmal erinnert Paulus und pragt das Evangelium
ins innerste Herz und Gemiit. Er ist gestorben; Er ist begraben; Er
ist erstanden — Tatsachen, niichterne, geschichtliche Tatsachen! Viel
zu wenig stellen wir uns in die ganze, wahrhaftige Tatsdachlichkeit
von Karfreitag und Ostern hinein.

Denke, der ewige Sohn Gottes, der Aonen um Aonen in der
Herrlichkeit der unsichtbaren Welt war, der kommt auf diese Er-
de und stirbt freiwillig mit 33 Jahren nach dem Willen Gottes und
nach der Schrift. Ja, Er kommt, wie Er selber sagt, in die Welt,
um zu sterben. Jesu Lebenszweck und Lebensaufgabe war Ster-
ben. Was hitte, méchte man menschlich sagen, dieser Geist nicht
wirken kénnen, wenn Er nicht mit 33 Jahren gestorben wére! Den-
ke, Er wire 80 geworden. Seine Aufgabe war vor allem Sterben.
Frag doch einmal, warum? Warum starb Jesus, vollig frei sich hin-
gebend, ohne jede Not oder Notigung, nach dem Willen Seines Va-
ters mit 33 Jahren? Um unserer Siinde willen, sagt Paulus. Weifst
du einen anderen Grund?

Und dann das ebenso Grofle: Er ist erstanden. Wuchtig und
tiberwiltigend ist die Zeugenaufstellung des Paulus. Er ist gese-
hen; er ist gesehen; er ist gesehen. Mit vielstimmiger Monotonie
geht das Zeugnis einher von Petrus bis zu Paulus selbst. Uberlege
dir’s, der wahrhaft gestorbene und begrabene Gottessohn ist wie-
dergekommen. Das Grab war leer, Siinde und Tod sind durchbro-
chen.

154



1. Kor. 15,1-11

Und das sollte fiir dich leer und vergebens sein? Wenn du vol-
lig frei von allem Todesfluch und vollig frei zu aller Herrlichkeit
werden kannst in Jesus! Willst du lieber sterben und verderben?
Warum ist dir Karfreitag und Ostern noch vergeblich? Stehst du
etwa nicht unter dem Gesetz der Stinde und des Todes? Brauchst
du keine Rettung? Mochtest du keine Verherrlichung? Siehe, es ist
alles da.

Und dann hore noch einen, an dem Karfreitag und Ostern nicht
vergeblich waren. Wie steht er da, ein armer Stinder.

»Ich bin der geringste unter allen Aposteln, nicht wert,
ein Apostel zu heifsen, weil ich die Gemeine Gottes
verfolgt habe.” 1. Kor. 15,9

Also gerade dem Rat Gottes in Christus in diesem Zeitalter hat
er widerstrebt — ndmlich der erwdhlten, herausgerufenen Gemei-
ne. Seine Siinde ist immer vor ihm. Aber gerade ihn hat der Er-
standene gefasst und gerade aus ihm hat Er den Grundapostel der
Gemeine gemacht. Aufjauchzt er in wunderbarem Wort:

,Durch Gottes Gnade bin ich, was ich bin.”1. Kor. 15,10

Wer dieses Wort im Urtext lesen kann, dem fallt sofort die wun-
derbare Gleichheit mit der Stelle auf, wo der ewige Herr Seinen
Namen kundtut mit den Worten:

,Ich bin, der ich bin!“ 2. Mo. 3,14

Ja, die Glaubigen in Christus, an denen Karfreitag und Ostern
nicht vergeblich ist, haben eine gar tiefe und wahrhaftige Selbst-
und Stinden-Erkenntnis. Sie wissen aber auch, was sie geworden
sind im Erstandenen; sie sind im Heiligen Geist in das ewige Le-
ben, in das, was ,ist, was es ist”, eingegangen, ins Seiende. Wir
gehoren zu den Seienden. Wohl sagt Paulus, er habe mehr Miihe
gehabt (gearbeitet), d. h. mehr Lasten und Leiden im Dienst des
Herrn, als alle anderen, aber die Gnade habe ihn all diese Miihe
iuiberwinden lassen.

155



Karfreitag und Ostern — vergeblich (1. Kor. 15,1-11)?
Und diesen Weg predige er und glaube er:

* Den Weg der Gnade, die aus den tiefsten Siindern die herr-
lichsten Zeugen schafft;

¢ den Weg der Gnade, welche aus allen Leiden Herrlichkeiten
schafft;

¢ den Weg von Karfreitag und Ostern an Christus und in Chris-
tus

predige und gehe er. Gekreuzigt, begraben, erstanden; wunderli-
che und herrliche Dreieinigkeit nach der Schrift, in Christus fiir uns
die Rettung, in Christus in uns der Rettungsweg. Gnade heifst du
mit einem Wort. Komm, sei auch in Bezug auf mich nimmermehr
vergeblich!

31. Mérz 1923

156



Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)
Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)

,>12 So aber Christus gepredigt wird, dass er sei von
den Toten auferstanden, wie sagen denn etliche unter
euch, die Auferstehung der Toten sei nichts?

1513 Ist die Auferstehung der Toten nichts, so ist auch
Christus nicht auferstanden.

1514 15t aber Christus nicht auferstanden, so ist unsere
Predigt vergeblich, so ist auch euer Glaube vergeb-
lich.

1515 Wir wiirden aber auch erfunden als falsche Zeu-
gen Gottes, dass wir wider Gott gezeugt hitten, er hit-
te Christus auferweckt, den er nicht auferweckt hitte,
wenn doch die Toten nicht auferstehen.

1516 Denn so die Toten nicht auferstehen, so ist auch
Christus nicht auferstanden.

1517 1gt Christus aber nicht auferstanden, so ist euer
Glaube eitel, so seid ihr noch in euren Siinden.

1518 Sg sind auch die, die in Christus entschlafen sind,
verloren.

1519 Hoffen wir allein in diesem Leben auf Christus,
so sind wir die elendesten unter allen Menschen.

1520 Nun ist aber Christus auferstanden von den Toten
und der Erstling geworden unter denen, die da schla-
fen.

1521 Sintemal durch einen Menschen der Tod und
durch einen Menschen die Auferstehung der Toten
kommt.

1522 Denn gleichwie sie in Adam alle sterben, also
werden sie in Christus alle lebendig gemacht werden.

157



Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)

1523 Ein jeglicher aber in seiner Ordnung: der Erst-
ling Christus; darnach die Christus angeho6ren, wenn
er kommen wird;

1524 darnach das Ende, wenn er das Reich Gott und
dem Vater iiberantworten wird, wenn er aufheben
wird alle Herrschaft und alle Obrigkeit und Gewalt.

1525 Er muss aber herrschen, bis dass er alle seine
Feinde unter seine Fiifle lege.

1526 Der letzte Feind, der aufgehoben wird, ist der
Tod.

1527 Denn »er hat ihm alles unter seine Fiile getan«.
Wenn er aber sagt, dass es alles untertan sei, ist’s of-
fenbar, dass ausgenommen ist, der ihm alles unterge-
tan hat.

1528 Wenn aber alles ihm untertan sein wird, alsdann
wird auch der Sohn selbst untertan sein dem, der ihm
alles untergetan hat, auf dass Gott sei alles in allen.”

1. Kor. 15,12-28

Der Tod ist aufgehoben; der Tod hat keine Herrschaft mehr! Das
ist die gewaltige Osterbotschaft unseres Textes. Horet, ihr Himmel,
horche auf, totverfallene Erde. Der Tod ist aufgefressen vom Leben;
die furchtbare Todesniederlage der Menschheit ist hinausgefiihrt
zu einem Lebenssieg! Und Jesus Christus, der Auferstandene, ist
der Sieger. Warum stromst du nicht in hellen Haufen dem Todes-
iberwinder zu, o Menschheit? Willst du denn sterben und im Tod
bleiben? Nein, du willst leben, heifs schldgt dein ganzes Herz dar-
nach. So komm und nimm! Oder zweifelst du? Ist dir die Botschaft
zu unglaublich, zu grofs, sie zu fassen? Du darfst sie fassen! Oder
bist du schon so Gewohnheitssklave des Todes geworden, dass du
sein Elend nicht mehr spiirst? Ich denke doch nicht! Oder traust du
es Jesus nicht zu, dass Er wahrhaftig dem Tod ein Ende gemacht
hat?

158



1. Kor. 15,12-28

Du sagst, schon die ersten Christen in Korinth haben ja gezwei-
felt, wie unser Text zeigt, wieviel mehr miissen wir nach zweitau-
send Jahren stutzig werden, wo wir doch sehen, wie trotz Jesus
Christus der Tod noch herrscht. Wohlan, hast du den Zweifel un-
seres Textes aufgefasst, so fasse auch die herrliche Auflosung des
Zweifels durch Paulus. Siegesgewaltig und gottmachtig zeigt er
uns, wie in der Tat dem Tod die Macht genommen ist in Christus
Jesus, unserem Herrn.

Zuerst aber lerne die Zweifel der Korinther richtig verstehen.
Das sind keine modernen Unglaubenszweifel, aus religioser Hohl-
heit und Eigeniiberhebung geboren, das sind tief innerliche Glau-
benszweifel, das sind Anfechtungen, welche aus tiefstem Glau-
bensgrund stammen. Es ist ein grofler Unterschied zwischen Zwei-
fel und Zweifel. Die einen sind aus der selbstherrlichen Vernunft
oder gar aus dem Siinde und Welt liebenden Willen geboren; die
anderen sind tiefe Beugungen gldaubiger Seelen, die etwas nicht
fassen, vor allen Dingen fiir sich nicht fassen konnen. Die ersteren
kéonnen nur durch Bekehrung des Gesamtmenschen, der sie hat,
gelost werden, die letzteren durch Zeugnis der Wahrheit von sei-
ten der Glaubigen.

Die Korinther-Zweifel waren geradezu das Gegenteil von dem,
was heute bezweifelt wird vom selbstgrofien Diesseitsmenschen.
Den Korinthern stand die wahrhaftige Auferstehung des Heilan-
des, Seine Riickkehr in diese Welt felsenfest. Der aus dem Tod wie-
dergekommene Gottessohn war ihnen nicht wankend.

Ebensowenig zweifelten die Korinther an dem sogenannten
,,Fortleben nach dem Tod”. Das war ihnen als Heiden schon Kklar,
dazu brauchten sie gar kein Christentum, dass der Mensch nach
dem sichtbaren Sterben weiterlebe. Das haben iiberhaupt alle Hei-
den, die ganze Menschheit, ausgenommen gewisse Scharen religi-
0s vollig verlotterter Antichristen. Aber das war die ernste Gewis-
sensfrage, ob der Mensch driiben sein Weiterleben noch unter dem
Druck der Todesmichte fithren miisse, wie er sein Leben hienieden
gefiihrt hatte, oder ob er frei von aller Todes- und Hollen-Macht sei.

159



Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)

Da hatten nun die Korinther auf das Zeugnis des Apostels
Paulus hin den Glauben angenommen, dass der Heiland wieder
zuriickgekommen sei auf die Erde, also wahrhaftig auferstanden;
dass Er jetzt zwar hingegangen sei zum Vater, dass Er aber von dort
wiederkommen werde mit allen Seinen Glaubigen in Herrlichkeit.
Uber die Glaubigen darf der Tod nicht mehr herrschen, das war ihr
Bekenntnis. Dass er iiber die Welt noch herrsche, war ihnen nicht
befremdlich, die glaubte ja nicht und stand nicht in Christus, aber
tiber die Christusgldubigen hatte der Tod keine Macht mehr.

Als aber eine Anzahl glaubiger Christen in Korinth starb, als
kein Heiland wiederkam und als auch die Entschlafenen nicht wie-
derkamen, da erfasste viele eine innere Gewissensnot: Werden un-
sere Entschlafenen auch wirklich nicht mehr im Tode sein; werden
sie in ein seliges, herrliches Leben eingertickt sein und werden sie
im Vollsinn auferstehen, werden sie in diese Welt herrlich zurtick-
kehren? Es war ein Zweifel, der aus dem Verzug der sichtbaren Er-
scheinung kam. Es war ein Zweifel, der aus dem starken Glaubens-
boden kam, dass die Heiligen in Christus herrlich mit Ihm wieder-
kehren werden zum Zeugnis iiber die ganze Welt. Als dies nicht
geschah, meinten ihrer etliche kleinmiitig, die Auferstehung der
Toten sei nichts.

Uns Christen der Gegenwart sind solche Zweifel fast fremdar-
tig, weil wir vielfach nicht in der lebendigen, kraftvollen Glaubens-
und Hoffnungs-Stellung stehen wie jene ersten Christen. Die sieg-
hafte, herrliche Riickkehr aller Glaubigen in Christus mit diesem
Haupt in diese Welt ist vielfach nicht mehr Inhalt des hoffenden
Christenlebens. Darum verstehen wir auch solche Stellen wie un-
sere vorliegende oft gar nicht mehr. Auf ein seliges Sterben ist die
Christenhoffnung, wo sie tiberhaupt noch ist, eingeschrankt wor-
den, anstatt dass sie ein herrliches Wiederkunftsleben mit dem
wiederkommenden Herrn umfasst. Der rechten Christenhoffnung
kraftigster Wunsch heifst: Komm, Herr Jesu, mit Deiner Herrlich-
keitsgemeinde.

160



1. Kor. 15,12-28

Der Lebenssieg Jesu ist ein viel grofserer, als die meisten ihn
nehmen. Der Tod ist tatsdchlich fiir die Glaubigen aufgehoben und
zu einem grofsen Lebenssieg umgestaltet.

Paulus greift nun machtvoll apostolisch hinein in diesen Zwei-
felsknéduel der Korinther und reifit ihn auseinander. Da wir heute
noch auf die herrliche Wiederkunft Christi und auf die Erlosung
der ganzen Welt aus dem Tod harren, so sind seine zweifelzerstreu-
enden Kraftworte auch fiir uns von grofser Bedeutung. Er sagt den
Korinthern:

»Ist die Auferstehung der Toten nichts, so ist auch
Christus nicht auferstanden.” 1. Kor. 15,13

Er riickt ihnen méchtig zu Leibe und sagt: Ihr zweifelt nur halb!
Wollt ihr denn zweifeln, so zweifelt auch ganz und voll! Wenn un-
sere Toten, wie ihr meint, der Macht des Todes nicht entriict sind
und wenn sie, wie ihr wiederum meint, nicht sichtbar zuriickkom-
men ins Leben, dann werft auch Christus weg, von dem ihr doch
glaubt, dass Er sichtbar wiedergekommen sei. Entweder — oder!
Wollt ihr’s von den Gldubigen nicht festhalten, dass sie herrliches
Leben haben und erscheinen werden, dann lasst’s auch fiir den
Heiland fahren. Warum fiir den einen glauben, was ihr fiir die an-
deren bezweifelt?

Das war fiir die Korinther eine erschreckende Folgerung, an die
hatten sie nicht gedacht. Ja, das ist oft so beim Zweifel, er zieht die
Folgerung nicht. Man zieht einen Punkt in Zweifel und ldsst ande-
re stehen und merkt nicht, dass es sich bei der gottlichen Offenba-
rung um einen wunderbaren Organismus handelt, bei dem, wenn
man ein Glied amputiert, der ganze Korper verstiimmelt ist. Ja, ist
die Auferstehung der Toten nichts, dann ist Christi Auferstehung
nichts! Weg dann mit allem! Der Apostel merkt der Korinther Ent-
setzen wohl. Nicht wahr, das konnt ihr nicht, den auferstandenen
Heiland mit wegwerfen?

161



Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)

Das konnten sie auch nicht, damit hétten sie den Apostel und
sich selbst und ihr ganzes Glaubens- und Gemeindeleben mit weg-
geworfen. Sie sind sturmreif, und Paulus stiirmt nun.

Ist Christus nicht auferstanden, sagt er, dann ist unsere Predigt
vergeblich. Das ist sie aber nicht, denn sie hat sich an dem Gewis-
sen der Korinther bezeugt, und diese haben sie angenommen. Die
Predigt des Paulus hat sich an ihnen als innere Wahrheit bewiesen,
darum sind sie ihr zugefallen. Gerade die Botschaft von dem nach
Kreuz und Tod auferstandenen Gottessohn hat sie gewonnen. So
sind sie denn Zeugen fiir den auferstandenen Christus. Sie fallen
mit IThm, wenn sie Thn fallen lassen.

Und auch ihr Glaube fiele. Ist Christus nicht auferstanden,
dann ist auch euer Glaube vergeblich oder eitel und leer. Das ist er
aber nicht, sondern er ist voll géttlichen Lebens. Er hat sie doch aus
dem heidnischen Siinden- und Eigenleben herausgenommen und
ins gottliche Leben versetzt; ja, ihr Glaube ist in ihnen ein herrli-
ches, neues Leben. Er ist nichts anderes als Christus in ihnen durch
den Heiligen Geist. So ist ihr Glaube Zeugnis fiir den erstandenen
und wahrhaftig lebenden Christus. Sie selber sind Zeugen: Chris-
tus ist wahrhaftig auferstanden.

Was wiirde doch auch mit dem Apostel selber werden, wenn
Christus nicht wahrhaftig auferstanden wére? Er wiére ja ein
falscher Zeuge Gottes. Er wiirde Gott etwas andichten und den
Korinthern ein Mérlein aufbinden, wenn er sagte, Gott habe Chris-
tus auferweckt, wenn in Wirklichkeit Gott das nicht getan hatte.
Paulus aber ein Marlein-Erfinder, ihr teurer Glaubensvater, das ist
er nicht!

Und immer gewaltiger riickt ihnen Paulus zu Leibe. Ja, ihr lie-
ben Korinther, nur einmal nachgedacht: Wenn die Toten nicht auf-
erstehen, ist auch Christus nicht auferstanden, dann purzelt alles
zusammen. Damit ist euer Glaube eitel, und ihr seid noch in euren
Stinden. Der Tod ist der Stinde Sold; wo nun der Tod nicht aufge-
hoben ist, ist auch die Stinde nicht aufgehoben.

162



1. Kor. 15,12-28

Die Korinther sind aber doch so selig geworden in der Verge-
bung der Siinden im Blut Christi. Haben sie aber diese, so ist auch
der Tod aufgehoben, denn wo keine Siinde ist, da ist auch kein Tod.
Also ist der Tod fiir Christus weg und fiir Seine Glaubigen weg.
Wer Vergebung der Siinden hat, der hat auch Leben und Herrlich-
keit.

Aber nicht blof3 die Lebenden wiéren fertig, wenn die Auferste-
hung nicht wire, sondern auch die Toten. Die schon entschlafenen
Korinther waren alle im Gerichtsverderben infolge der unvergebe-
nen Siinden. Das aber konnen die Korinther von ihren heimgegan-
genen Geschwistern nun und nimmermehr glauben. Wie selig sind
sie gestorben, und driiben sollten sie nun Getduschte sein? Ausge-
schlossen! Christus lebt in Herrlichkeit, und sie mit Ihm.

Dann aber, um aufs Hochste zu kommen: Der ganze Christen-
stand wire ohne wahrhaftige Auferstehung das Elendeste, was es
gdbe im Himmel und auf Erden, nicht mehr wert, als weggeworfen
zu werden. Was haben wir denn in diesem Leben von Christus?
Wohl viel: Friede und Freude im Heiligen Geist, aber doch auch
der Leiden Christi viel. Was hatte allein der Apostel um Christi
willen schon durchgemacht, auch die Korinther hatten schon ihr
gut Teil Christenkreuz zu tragen gehabt. Und nun driiben neues
Elend? Da wiren fiirwahr die Christen mit ihrem Verleugnungs-
und Sterbensweg die elendesten unter allen Menschen.

Die Gerechtigkeit verlangt’s, dass sie auf dieser Erde, wo sie
mit Christus gekreuzigt sind, auch herrlich gemacht werden. Es
ist nicht anders moglich; Christus ist auferstanden, und die Seinen
sind herrlich in Thm und kommen herrlich mit Ihm. Alles, alles
zeugt dafiir. Ja, es steht so, entweder ist es wahr, Christus ist wie-
dergekommen und kommt wieder und die Seinen mit Ihm, oder
das Christentum ist eine grofie Liige und Tauschung. Weil es das
aber gewisslich nicht ist, so bleibt’s: Die Auferstehung Christi und
die der Seinen ist herrliche Wahrheit. Der Tod ist verschlungen in
den Sieg!

163



Der Tod ist verschlungen in den Sieg (1. Kor. 15,12-28)

Aber, sagt Paulus, warten miisst ihr. Die Aufhebung des Todes
geht nach ganz bestimmten Ordnungen, wie alles in allen gottli-
chen Reichen. Christus selbst ist jetzt einmal der Erstling der Ent-
schlafenen geworden. Wo aber ein Erstling ist, da ist danach auch
eine Ernte. Am Erstling sollen nun die anderen glauben lernen und
im Glauben Sein Erstlingsleben anziehen. Es gilt in Christus das
grofle, wunderbare Gottgesetz: Gleichwie durch einen Menschen
der Tod, so durch einen Menschen die Auferstehung der Toten.
Gleichwie sie in Adam alle sterben, so werden sie in Christus al-
le lebendig gemacht werden. Das sieht doch jedermann, dass in
Adam alles stirbt. Wohlan, was zweifelst du, dass im menschge-
wordenen Sohne Gottes alles wird lebendig gemacht werden? Auf,
der Tod ist verschlungen in den Sieg!

Aber es geht alles in ewigen Ordnungen. Der Erstling ist Chris-
tus. Und Er wird der Einzige und Erste solange bleiben, bis die
ganze Erstlingsgemeinde herausgeholt und herangebildet ist. Das
geht aber durch der Menschen eigene, mannigfache Schuld viel
langsamer, als es gehen konnte und sollte. Welche Umwege haben
die Kirchen eingeschlagen, wie widerstanden oft die einzelnen. So
sind wir heute mit der nachsten Ordnung noch nicht ganz fer-
tig. Offenbar eilen wir ihrer Vollendung entgegen, aber es braucht
immer noch Zeit. Doch so gewiss wie der Erstling Christus her-
auskam, so kommen danach heraus in einer Erstauferstehung die,
welche Christus angehoren. Das wird geschehen in Seiner Wieder-
kuntft.

Dann kann’s erst an die anderen gehen. Da wird’s grofse
Schwierigkeiten geben, die viele Aonen dauern. Da miissen erst
widerstrebende Herrschaften, Obrigkeiten und Gewalten gebro-
chen und zerbrochen werden, also gewaltige innere und dufiere
Widerstande. Da muss zuerst alles zu den FiifSen Jesu gelegt wer-
den und alles Ihm untertan sein. Dazu wird gerade die Furchtbar-
keit des anderen Todes ein méchtiger Helfer sein.

164



1. Kor. 15,12-28

Erst nach dem Zerbruch alles Widerwiértigen und Gewalttati-
gen, wenn es endlich Jesu untertan wird, dann kann endgitiltig als
allerletzter Feind zunichte gemacht werden: der Tod.

Dann wird im Besitz aller Kreatur, die nun ins Leben einge-
gangen ist, der Sohn alles dem Vater iibergeben, auf dass Gott sei
alles in allem. Dann wird auch voll und ganz der Tod verschlun-
gen sein in den Sieg. Welche Aussichten liegen hier vor uns. Ja,
der Lebenssieg Christi ist ein volliger und ganzer, aber er braucht
seine Zeiten. Wenn es bis zur Auferstehung Christi Jahrtausende
gebraucht hat und bis zur Erscheinung der Gemeine der Gottes-
kinder und Erben wieder Jahrtausende, was wird’s brauchen, bis
der letzte Feind aufgehoben werden kann! Aber geschehen wird’s.
Darum rufen wir jetzt schon: Gott sei Dank, der uns den Sieg ge-
geben hat durch unseren Herrn Jesus Christus!

Du aber laufe in deiner Ordnung! Komm herein in die
Erstlings-Ordnung der Gemeine. Lass allen Tod in dir Schritt fiir
Schritt tiberwunden werden, dass du erscheinen kannst bei denen,
die Christus angehoren, welche die nédchsten sein werden, die ju-
bilieren: ,Der Tod ist verschlungen in den Sieg!”

27. Mérz 1921

165



Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?
Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?

,Wachet, stehet im Glauben, seid minnlich und seid
stark!” 1. Kor. 16,13

Wer ist ein Mann? Wer ist miindig? Da antworten die Leute:
,Das ist in verschiedenen Landern verschieden. In einigen muss
man 21, in anderen 24, in anderen 25 Jahre alt werden, um zur
Miindigkeit zu gelangen”. Aber die Jahre tun es nicht; viele kom-
men zeit ihres Lebens nicht zur rechten Mannheit, Selbstandigkeit
und Miindigkeit. Die korperliche Ausbildung und ein gewisses
Maf3 an Erkenntnis tut es auch nicht. Alles Pochen auf sein eige-
nes Ich, auf seine Weisheit und seine Giiter zeugt gerade von Un-
miindigkeit. Wohl pflegt man in der Welt zu sagen: Wer Geld hat,
der hat auch Verstand und Urteil. Ja, er hat so viel Verstand und
Urteil, wie ihn die Selbstsucht, die Feigheit, die Schmeichelei und
Kriecherei der anderen will haben lassen. Reichtum zieht keinen
Verstand, er nimmt ihn viel o6fter. Der Verstand und die Mannheit
hat eine andere Quelle. Auf sie weist Jeremia hin, indem er spricht:

2?2 Ein Weiser rithme sich nicht seiner Weisheit, ein
Starker rithme sich nicht seiner Stirke, ein Reicher
rithme sich nicht seines Reichtums;

923 sondern wer sich rithmen will, der rithme sich des,

dass er Mich wisse und kenne, dass Ich der Herr bin,
der Barmherzigkeit, Recht und Gerechtigkeit iibt auf
Erden: Denn solches gefillt Mir, spricht der Herr.”

Jer. 9,22-23

Wer ist ein Mann? Paulus, dieser auserwéhlte Streiter unseres

Herrn Jesus Christus, redet gar gern von der Mannheit in dem
Herrn. Er schreibt an die Epheser, dass wir, die Heiligen, sollen

166



1. Kor. 16,13
L3 hinankommen zu einerlei Glauben und FEr-
kenntnis des Sohnes Gottes und ein vollkommener
Mann werden, der da sei im Mafie des vollkomme-
nen Alters Christi,

414 quf dass wir nicht mehr Kinder seien und uns

bewegen und wiegen lassen von allerlei Wind der
Lehre durch Schalkheit der Menschen und Tadusche-
rei, damit sie uns erschleichen, uns zu verfithren.”

Eph. 4,13-14

Er schreibt an die Korinther:

,Da ich ein Kind war, da redete ich wie ein Kind und
war klug wie ein Kind und hatte kindische Anschli-
ge; da ich aber ein Mann ward, tat ich ab, was kin-
disch war.” 1. Kor. 13,11

Er schreibt an dieselbe Gemeinde:

,Wachet, stehet im Glauben, seid midnnlich und seid
stark!” 1. Kor. 16,13

Diesem Worte wollen wir nachgehen, und zwar wollen wir in
der Mitte, in seinem Herzstiick anfangen: ,,Stehet im Glauben!”

Nur wer Glauben gefunden hat, steht. Er hat den Felsen unter
den Fiifien. Er weifs, wer ihn erschaffen und erlost hat. Er weifs,
wem er angehort. Er weifs, wohin er will. Nur ein rechtes Kind
Gottes in Jesus Christus kann ein Mann sein. Nur dieses hat den
festen Grund unter den Fiifien; nur dieses kann einen guten Kampf
kdampfen. Nur wer glaubt, der flieht nicht. Die Kinder Gottes sind
die Manner und Helden, welche klein und doch grof}, mild und
sanft und doch unbesieglich stark sind. Sie stehen wie David auf
den Kampfgefilden ihres Herrn.

167



Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?

Wer keinen Glauben hat, steht auf seiner eigenen Kraft. Nun ist
diese Kraft schon an sich selbst nichtig; sie kann dahinfallen von
einem Wurmstich wie Jonas Kiirbis in einer Nacht. Sodann aber
hédngt sie auch gar sehr von Stimmungen, Umstdnden, von dem
Hauch des Urteils und des Mutes ab, der uns umgibt. Ein Mensch
ohne Glauben ist, wenn er auch noch so sehr prahlt, eine Wetter-
fahne, die vom Winde hin und her getrieben wird.

Wie der Glaube ein festes Herz macht, so macht er auch ein
ganzes und einheitliches. Mitten darin steht ein Herr, eine Liebe, ein
heiliges Ziel. Wahrend in den Kindern der Welt die Ehre mit der
Kleinmdtitigkeit, wahrend in ihnen eine Klugheit mit der anderen
ringt und es oft im Herzen aussieht wie auf dem Meer, wo wider-
streitende Winde miteinander im Kampf liegen, bleibt der Christ,
auf seinem Felsen stehend, ein ganzer Mann. Wohl stofsen ihn die
Stiirme auch an und die Windwirbel verwirren sein Auge auf eine
kleine Zeit; aber bald hat er sich wieder besonnen; er weif$ wieder,
wem er gehort, wer er ist, und was er zu tun hat. Sein Gebet ist:
Herr, halte Du mich fest, auf dass ich Dich nicht verlasse; lass Du
meinen Fufi nicht gleiten, lass mich mein vorgestecktes Ziel nicht
aus den Augen verlieren. Immer fester klammert er sich an seinen
Herrn an. Je dlter ein Efeu wird, um so mehr Saugwurzeln schlagt
er in seine Eiche oder seinen Felsen ein. Je dlter ein Christ wird, um
so mehr heftet er sich mit allen Fasern des Herzens an seinen Hei-
land an, so dass ihn weder Triibsal noch Angst noch Verfolgung
noch Hunger noch Blofie noch Fahrlichkeit noch Schwert von sei-
nem Felsen losreifsen kann. Nur so wirst du ein Mann.

Wir sind aber noch nicht fertig. Wir fragen zum zweiten Mal:
,Wer ist ein Mann?” Wer sich demdiitigen kann. Zur Mannheit ge-
hort Wahrheit. Alle Liige ist etwas Unmaénnliches. Wer sich iiber
sich selbst beliigt, wer sich von seiner Kraft grofie Dinge einbildet,
wer sich fiir einen Heiligen und Tugendhelden hilt, der ist kein
Mann. Er kennt sich ja selbst noch nicht einmal.

168



1. Kor. 16,13

Ein Mann in Jesus Christus kennt seine eigene Schwachheit
und Stinde, er vertritt und verteidigt sie nicht. Er richtet sich selbst
mit dem scharfen Schwert des Wortes Gottes. Seine Schuld vor sich
selbst verhehlen und beminteln zu wollen, ist blodes, kindisches
Wesen. Wundere dich nicht, dass wir gerade dieses wahre und
scharfe Urteil iiber uns selbst zur Mannheit zdhlen. Es gehort zu
nichts mehr Tapferkeit als gerade dazu. Es ist viel leichter, gegen
andere die Wahrheit zu vertreten und ein scharfes Gericht zu hal-
ten als gegen sich selbst. Es ist viel leichter, einmal mit ganzer Kraft
gegen die Feinde anzustiirmen und das Schwert auf ihr Haupt zu
schwingen, als beharrlich das eigene liebe Herz zu treffen und die
alten, so eng mit uns verwachsenen Schofssiinden zu ziichtigen.

Wie wir denn tiber uns selbst ein strenges Gericht halten sollen,
so liber andere ein gerechtes. Wie schwer wird es dir, dich gegen
andere in den Schatten zu stellen, dich als den Ungerechten, sie als
die Gerechten, dich als den Unvollkommenen, sie als die Vollkom-
menen anzuerkennen. Es gehort eine echte méannliche Reife dazu,
hier das Ziinglein an der Waage sich nach Gottes Urteil neigen zu
lassen. Der selbstsiichtige und gegen sich selbst so feige Mensch
hélt es gern an und will ihm eine Stellung geben, wie sie ihm be-
liebt. Der sonst so stolze Konig Saul beschamt uns, wenn er David
nachruft:

»Ich habe gesiindigt; komm wieder, mein Sohn Da-
vid, ich will dir hinfort kein Leid tun, darum, dass
meine Seele heute teuer gewesen ist in deinen Au-
gen. Siehe, ich habe toricht und sehr unweise gehan-
delt.” 1. Sam. 26,21

»~Du bist gerechter denn ich; du hast mir Gutes bewie-
sen, ich aber habe dir Boses bewiesen.” 1. Sam. 24,18

Ach, wie schwer kommen wir zu solchem Mut und zu solchem
Urteil gegen uns selbst und gegen andere! Der rechte Mut erwéchst
aus der Demut.

169



Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?

Wer ist ein Mann? Wer beten kann! Und das Gebet entspringt
eben aus den beiden Quellen des Glaubens und der Demut. Der
Glaube kann beten, die Demut will beten; der Glaube kennt Gott,
die Demut sucht Gott. Beide gehoren aufs Innigste zusammen. Das
Gebet ist die stets nach der Hilfe Gottes ausgestreckte Hand. Das
Gebet ist ein Bote, den der Streiter Gottes aussendet zu seinem Sie-
gesherzog, um von ihm Klarheit und Stiarke zu holen. Das Gebet
ist der Krug, welchen der Durstige hinuntersendet in den Brun-
nen, der nie versiegt. Wer nicht beten kann, mag wohl in eige-
ner Kraft einmal aufbrausen und einen Anlauf nehmen; wenn es
sich aber darum handelt, in einfdltiger Beharrlichkeit seinen Streit
durchzufechten, dann ist es aus. Wer nicht beten kann, ist ein einsa-
mer Streiter ohne Reserve im Riicken. Unklarheit, Wankelmut und
Grauen befallen ihn plotzlich, und er verlédsst das Feld. Bete du
taglich um die kleine Treue und um die Mannheit gegen dein eige-
nes Fleisch und Geliiste. Dann bist du in der Ordnung des Gebetes
und wirst vom Feinde nicht iiberrascht noch iiberfallen, wenn er
mit grofien Anfechtungen auf dich eindringt. Bist du stark im Ge-
bet, so bist du auch stark im Streit.

Glaube, Demut und Gebet, sie zusammen machen den Mann
aus. Das ist die dreiféltige Schnur, welche nie reifst. Ist das Herz
mit ihr gegiirtet, dann ist auch Charakter da, dieses wesentliche Er-
fordernis eines Mannes. Thn driickt unser Text in den Worten aus:
»Seid mannlich und seid stark”. Das Angesicht des Mannes hat
eine bestimmte Haltung und feste Ziige bekommen. Es wandelt
sich nicht mehr wie ein Kinderangesicht bei jedem neuen Erleb-
nis. Und ebenso hat sein Herz auch eine feste Gestalt gewonnen.
Er will nicht heute dies und morgen das; er redet nicht heute so
und morgen so; er hiangt nicht heute diesem und morgen jenem
an. Sein Leben hat Plan und Ziel. Ein armes, schwaches Rankenge-
wdchs hangt sich heute an eine Eiche an, morgen wirft es der Wind
zu Boden und tibermogen schlingt es sich um einen Dornbusch;
eine Eiche wiachst unbeirrt fest in die Hohe.

170



1. Kor. 16,13

Ein Mann lasst sich nicht bewegen und wiegen von jedem Wind
des Urteils. Er ist nicht abhédngig von Menschengerede, von jedem
Buch und jeder Zeitung, die er liest. Im Gegenteil, sein innerer Bau
und sein Gertist steht fest. Aus allem, was er hort und liest, nimmt
er, was in den auf den Herrn gegriindeten Bau taugt; was nicht
taugt, wirft er weg. Er lebt nicht, um Menschen zu gefallen, son-
dern dem Herrn zu gefallen. Der Menschen sind viele, ein Men-
schenknecht muss schwanken. Der Herr ist einer, ist immer einer,
Jesus Christus gestern und heute und derselbe in alle Ewigkeit.
Darum ist das Kind Gottes in Christus, das Glied am Leib Christi,
auch eines und einig und bestandig.

Bist du ein Mann, so kann man sich auf dich verlassen. Es
gibt jetzt so viele Leute, von denen man durchaus nicht beurteilen
kann, was sie in dieser oder jener Lage fiir eine Stellung einneh-
men werden. Man kann sie nicht messen. Warum nicht? Eben weil
sie nie zur einfiltigen christlichen Mannheit gekommen sind. Kein
Freund kann sich auf sie verlassen. Wenn grofSe Fragen in Kirche
und Staat und Stadt auftauchen, weifs man nicht, auf welcher Seite
sie stehen. Das kommt daher, weil sie den Herrn nicht einfaltig fiir
ihre Stiarke halten, sondern allerlei Riicksichten, auch Selbstsucht
und Kleinmut mit hineinreden lassen.

Ein Mann geht seinen geraden Weg. Er sucht den Kampf nicht.
Er vertritt die Ehre seines Heilandes. Er kann es nicht ertragen,
wenn tiber den lebendigen Gott und Sein teures Wort gespottet
und die ewige Wahrheit in den Kot getreten wird. Entweder tritt
er der Verleumdung und dem Spott mit festem Bekenntnis entge-
gen, oder er geht wenigstens von dannen, schiittelt den Staub von
den Fiifsen und macht sich auch nicht scheinbar fremder Siinde
teilhaftig.

Petrus bekennt:

»Wir konnen es ja nicht lassen, dass wir nicht reden
sollten, was wir gesehen und gehort haben.” Apg. 4,20

171



Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?
Paulus spricht:

,Wir konnen nichts wider die Wahrheit, sondern fiir
die Wahrheit.” 2. Kor. 13,8

Luther steht da vor dem Kaiser und den Fiirsten des Deutschen
Reichs und bezeugt: ,Hier stehe ich, Gott helfe mir, ich kann nicht
anders.” Der Markgraf Georg von Brandenburg will lieber seinen
alten, grauen Kopf auf den Block legen als die evangelische Wahr-
heit verleugnen. Das sind Ménner in dem Herrn.

Minner in dem Herrn vertreten das heilige Recht, nicht allein,
wenn die Verletzung ihnen selbst droht, sondern auch, wenn ande-
ren Unrecht geschieht. Sie sind die Helfer der Armen, Alten, Wit-
wen, Waisen und Schwachen. Das ist Hiobs Ruhm, dass er den Be-
diirftigen ihr Begehren nicht versagt und die Augen der Witwen
nicht hat verschmachten lassen. Er hat seinen Bissen nicht allein
gegessen, sondern ihn geteilt mit den Waisen. Er hat den, welcher
Unrecht litt, vertreten im Tor vor der Gemeinde.

Endlich gehort es zu einem rechten Mann, dass er auch in sei-
nem Berufe etwas Rechtschaffenes leiste. Er soll sein Meisterstiick
nicht machen mit Zittern und Zagen, sondern mit der Gewissheit,
dass er seinen Beruf redlich gelernt hat. Er soll seinem Hause wohl
vorstehen, Weib und Kind und Gesinde mit fester Hand regieren
und das Haupt oben behalten. Dabei soll er kein Lowe im Hau-
se und kein Wiiterich unter den Seinen sein, sondern sein Regi-
ment fiihren in Gottes Namen und ruhiger Festigkeit. Er soll, wie
er selbst gelehrt worden ist, auch andere wieder mit Geduld und
Klarheit lehren kénnen.

Namentlich soll er auch Wort halten lernen. In keinem Stiick ist
die Wortbriichigkeit, also das Liigen, mehr gang und gébe gewor-
den als in versprochener Arbeit und versprochener Bezahlung. Da
geht man iiber den festgesetzten Tag weg, wie wenn ein gegebenes
Wort nichts wére. Ein Liigner ist kein Mann, ein Mann hélt Wort.

172



1. Kor. 16,13

Dabei hat er sich wohl zu hiiten, dass er nicht alle seine Zeit
lediglich auf sein Haus und seinen Beruf verwende. Manner sol-
len auch Zeit haben fiir das Reich Gottes, sie sollen mitbauen an
der Kirche Christi. Also ist das auch ein Teil der rechten Mann-
heit, dass wir unserer Bequemlichkeit, Gemiitlichkeit, Ruhe und
engsten Sorge fiir die Unseren ein Stiick Kraft und Zeit abbrechen
und es dem Wohl der Herde Christi widmen. Das gehort alles zum
rechten Mann.

Wer aber angefangen hat, in solcher Weise zum Mann zu gedei-
hen, dem ruft unser Text zu: ,Wachet!” Wer da steht, der sehe zu,
dass er nicht falle. Wo auf dem Eckstein Jesus Christus ein Weniges
aufgebaut ist, da kommt auch gleich der Feind und legt im Hoch-
mut heimlich Feuerfunken in den Bau, um ihn von Grund aus zu
zerstoren. Wer kann die Manner zidhlen, welche aus Gottes Gnaden
etwas geworden waren, dann aber durch eigene Schuld tief in die
Welt zuriicksanken. Darum sage dir alle Tage:

12 Nicht, dass ich es schon ergriffen habe oder schon
vollkommen sei; ich jage ihm aber nach, ob ich es
auch ergreifen mochte, nachdem ich von Christus Je-
sus ergriffen bin.

313 1¢ch schitze mich selbst noch nicht, dass ich es er-
griffen habe. Eins aber sage ich: Ich vergesse, was da-
hinten ist, und strecke mich nach dem, das da vorne
ist,
314 und jage nach dem vorgesteckten Ziel, nach dem
Kleinod, welches vorhilt die himmlische Berufung

Gottes in Christus Jesus!” Phil. 3,12-14

Wer hat dich errettet von der Obrigkeit der Finsternis? Wer hat
dich wachsen lassen in der Gottseligkeit? Wer hat dich zum Mann
gemacht? Allein dein Gott und Heiland. Aus Gottes Gnade bist du,
was du bist, Seine Gnade ist an dir nicht vergeblich gewesen.

173



Wer ist ein Mann (1. Kor. 16,13)?
Indem du bekennst:

,Nicht uns, Herr, nicht uns, sondern Deinem Namen
gib Ehre um Deine Gnade und Wahrheit”, Ps.115,1

bewahrst du dich vor dem Hochmut und vor dem Fall. Bleibst
du aber im Glauben, in der heiligen, mdnnlichen Demut, im Wa-
chen und Beten, dann wird an dir das Wort erfuillt:

»Die auf den Herrn harren, kriegen neue Kraft, dass sie
auffahren mit Fliigeln wie Adler, dass sie laufen und

nicht matt werden, dass sie wandeln und nicht miide
werden.” Jes. 40,31

14. Okt. 1917

174



Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7)
Der Gott des Trostes und Menschen des Trostes (2. Kor. 1,3-7)

> Gelobet sei Gott und der Vater unseres Herrn Jesu
Christi, der Vater der Barmherzigkeit und Gott alles
Trostes,

14 der uns trostet in aller unserer Triibsal, dass auch
wir trosten konnen, die da sind in allerlei Triibsal, mit
dem Trost, damit wir getrostet werden von Gott.

15 Denn gleichwie wir des Leidens Christi viel haben,
also werden wir auch reichlich getrostet durch Chris-
tus.

16 Wir haben aber Triibsal oder Trost, so geschieht
es euch zugute. Ist’s Triibsal, so geschieht es euch zu
Trost und Heil; welches Heil sich beweist, so ihr lei-
det mit Geduld, dermafien, wie wir leiden. Ist’s Trost,
so geschieht auch das euch zu Trost und Heil;

L7 und unsere Hoffnung steht fest fiir euch, die-

weil wir wissen, dass, wie ihr des Leidens teilhaftig
seid, so werdet ihr auch des Trostes teilhaftig sein.”
2. Kor. 1,3-7

Mit herrlichen Worten zeichnet der Apostel Paulus heute unse-
ren Gott. Einen Vater der Barmherzigkeit und einen Gott alles Tros-
tes heifst er IThn; einen Gott, der uns trostet in aller unserer Triibsal,
so mannigfaltig und vielfaltig sie auch sei, und in welchem wir in
aller Triibsal reichlich getrostet werden. Unsere Seele trinkt solche
Worte gierig ein wie ein durstiger Wanderer das Labsal der Quelle.
Das ist fiirwahr der rechte Gott fiir die arme Stinderwelt und das
sind seine rechten Namen — Barmherzigkeit und Trost — fiir eine
Welt des Leids und der Leiden.

Die ganze Welt ist durch und durch erbarmungswiirdig; die
ganze Welt ist durch und durch trostbediirftig. In unseren Tagen
bedarf dies keiner Worte mehr.

175



Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7)

Lassen wir uns nicht tduschen durch die lachende Maske der
Welt. Gerade in ihrer Vergniigungssucht, in ihrem Tanzen und
Spielen kommt ihre tiefe Trostlosigkeit am meisten zum Ausdruck.
Nur, weil sie es sonst nicht aushalten konnte in all dem Elend,
sucht sie so viel Zerstreuung. Ihre Feste und ihre Schauspiele sind
ihre Trostgotter, die sie sich macht, Trostgotter, die aber gleich sind
den durchlécherten Brunnen, die doch kein Wasser geben. Wenn
sie sich trosten will an ihrem Flitter, macht sie sich noch trostbe-
dirftiger.

Wir diirfen ruhig die meisten Menschen, ja wohl alle, unter
dem Gesichtspunkt betrachten, welches Leid sie wohl driicken
mag. Eines driickt jeden, und jeder hilt seines fiir das schwers-
te; das macht die arme Welt noch viel trostbediirftiger. Und wenn
uns einer unseren Vater der Barmherzigkeit und unseren Gott alles
Trostes aus den Handen schlagen wollte, wenn wir ihm denselben
bringen wollen, und sagte: ,Ich bedarf Sein nicht”, so konnten wir
ihm mit Recht anworten: ,, Lass Thn heute noch, vielleicht brauchst
du Ihn morgen!”

Wen bis heute die Stinde noch nicht gedriickt und noch nicht
in schwere Gewissensnote gebracht hitte, ach, weifs er, wie bald
in ihm die Siinde erwacht? Ein Tag kommt in jedem Menschen-
leben hier oder droben — ich wiinsche es allen, hier und bald —,
wo die Siinde aufsteht mit erschreckendem Angesicht; ein Tag, wo
unser Herz uns verklagt, und wir einen Vater der Barmherzigkeit
und einen Gott des Trostes nétiger brauchen als das Brot. Ein Tag
kommt in jedem Menschenleben, und das ist ein heiliger Tag, ein
Gottestag, wo die Schuld iiber unserem Haupt zusammenschlagt
und wo wir Trost, nichts als Trost brauchen. Stunden kommen, wo
die Wahrheit des Gerichtes in uns zur Wahrheit wird; dann schreit
die ganze Seele nach Erbarmen.

Und aufs Allergewisseste kommt der Tod, der der Deinen oder
der deinige, dann brauchst du allerlei Trost. Wo du aber einmal
ernstlich mit der unsichtbaren Welt in Berithrung kommst, da wirst
du durch und durch trostbediirftig. In ihrem Lichte kommt uns alle
Furcht an.

176



2. Kor. 1,3-7

Dazwischen aber liegen der korperlichen und seelischen und
geistigen Leiden eine Fiille, der Sorgen und Miihsale eine Men-
ge. Dazwischen machen wir unsere Erfahrungen von der Erbar-
mungslosigkeit des Reiches der Finsternis auf Erden, von der kal-
ten, trostlosen Riicksichtslosigkeit der Siinde und der Selbstsucht.
Wir machen diese Erfahrungen im Grofien in unseren Tagen reich-
lich; wir machen sie auch im Einzelnen.

Da ist’s geradezu erlabend, dass im Evangelium uns der Vater
der Barmherzigkeit und der Gott alles Trostes verkiindigt und ge-
geben wird. Siehe, Seele, das ist dein Gott. Er ist der Untergrund
und Lebensgrund von lauter Barmherzigkeiten. Ja, was Er tut, das
sind Barmherzigkeiten auf allen Seiten. Und Er erbarmt sich aller
Seiner Werke, sagt die Schrift. Er ist der Gott alles Trostes, in wel-
chem die ganze Allmacht in Tréstungen sich auswirkt. Als Vater
will und als Gott kann Er sich erbarmen und trosten. Wie man-
gelt’s bei uns Menschen oft an beidem, am Wollen und am Kon-
nen; oder doch wenigstens an einem: entweder wir wollen nicht,
obwohl wir konnten, oder wir konnen nicht, obwohl wir wollten.
Er aber ist der Vater der Barmherzigkeit und der Gott alles Trostes.
Er hat sowohl den Willen als auch das Vermogen zu trosten.

Herrliche Botschaft von Gott, herrliche Botschaft fiir uns! Aber
ist sie auch gewisslich wahr? Ist sie auch fiir mich und dich person-
lich wahr? Woher weifs das Paulus, dass der Ewige, Unsichtbare,
den niemand je gesehen hat, auch er nicht, ein Vater der Barmher-
zigkeit und ein Gott alles Trostes sei? Woher sollen wir es wissen?
Gibt es ein ganz Gewisses von Gott? Paulus muss es ganz gewiss
gehabt haben, denn er spricht es mit der ganzen Wucht der Tat-
sdchlichkeit aus. Ja, er ist so gewiss, dass er in einen Lobpreis die-
ses Gottes ausbricht. Gelobt sei Gott, der Vater der Barmherzigkeit
und der Gott alles Trostes! Ach, dass wir alle, alle von ganzem Her-
zen in dieses: ,,Gelobt sei Gott!” einstimmen konnten, dann wire
uns geholfen.

177



Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7)

Aber wenn wir die Welt ansehen in ihrem ganzen Lauf, wenn
wir die Menschen ansehen in ihrem Gehabe und Gebaren, wenn
wir die Weltereignisse im Grofsen betrachten, unsere einzelnen
Menschengeschicke im Kleinen, dann sieht so vieles, ja das meis-
te, gar nicht nach einem Vater der Barmherzigkeit und nach einem
Gott des Trostes aus. Da konnte man eher meinen, ein tiickischer,
liebloser, neidischer, dem Wohle des Menschengeschlechts feindli-
cher, ein trostloser Gott beherrsche die Welt. Und gerade auch an
den Frommen ist ja so viel Leid und Kreuz zu sehen; und Paulus
sagt es ja selbst in unserem Text: Wir haben Triibsal; wir haben des
Leidens Christi viel. Ja, ein andermal spricht er:

,Wir haben allenthalben Triibsal.” 2. Kor. 4,8

Du hast recht, so sieht es aus. Es ist eben der Fiirst dieser Welt,
in dessen Hand die Menschen von Natur aus alle sind und der
sein sonderliches Werk hat in allen Kindern des Unglaubens und
durch sie, ein liignerischer, selbstischer, tiickischer und morderi-
scher Fiirst. Die Obrigkeit der Finsternis ist eine unbarmherzige
und trostlose und durch den Unglauben der Masse der Menschen
eine gar méachtige.

Aber das ist es nun, dass der lebendige Gott, dieser Vater der
Barmherzigkeit und dieser Gott alles Trostes, uns diesem Wesen
der Trostlosigkeit entreifien und uns selig machen will. Das ist Sein
tiefstes Erbarmen und Trosten. Und dafiir hat Er uns nun einen
ganz gewissen Grund gegeben, und auf diesem Grund griindete
auch Paulus. Hore, was er in unserem Text sagt. Er nennt den Vater
der Barmherzigkeit und den Gott alles Trostes den Vater unseres
Herrn Jesus Christus. Und das legt er zugrunde. Er beginnt mit
den Worten: Gelobt sei Gott, nimlich der Gott, welcher der Vater
unseres Herrn Jesus Christus ist; Er ist der Gott alles Trostes.

178



2. Kor. 1,3-7

Hier liegt’s! Dass der ewige Vatergott Seinen eingeborenen
Sohn, der von Ewigkeiten her bei Ihm im Licht war, in die Welt
und ins Fleisch geschickt hat, um uns zu retten aus allem inneren
und dufleren Elend dieser Welt, darin hat Er sich erwiesen als die
ewige Liebe, als der Vater der Barmherzigkeit und der Gott alles
Trostes. Wer an den Sohn Gottes nicht glaubt, der ins Fleisch ge-
kommen ist fiir uns, der kann auch nie und nimmer an den Gott
des Trostes glauben. Wo will er Ihn hernehmen; woher will er Thn
gewiss haben? Selbst wenn er Ihn nennte, er tduschte sich und an-
dere. Alle Barmherzigkeiten und Trostungen Gottes fliefien durch
den menschgewordenen Sohn; sie stehen nur in IThm. Hier stehen
sie aber fest, hier fliefSen sie reichlich. Der Sohn ist ja nicht nur fiir
uns gekommen. Er hat auch fiir uns alle Stinden tiberwunden in ei-
gener Siindlosigkeit und Er hat all unsere Krankheit, Not, Gericht
und Tod bis hin ans Kreuz und am Fluchholz getragen.

Er ist erstanden und erhoht. Er teilt im Heiligen Geist alle er-
worbenen Trostungen den Glaubigen mit.

¢ Bist du nun in Stindennot - hier ist Vergebung;

¢ bist du in Schuldenangst — hier ist die Tilgung;

* bist du vor dem Gericht bange — hier ist die Gnade;

¢ fiirchtest du die Ewigkeit — Jesus, dein Heiland, ist ihr Herr;

¢ gehst du in Sorgen, Noten, Miithen — hier ist der Hirte, hier
bist du geliebt von Gott, das kann nichts dir rauben;

¢ stehst du mitten im Tod — hier ist das Leben in Herrlichkeit;

¢ stehst du in Kdmpfen, welcher Art auch — hier ist der Sieger
und der Sieg!

179



Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7)

Ja, gelobt sei dieser Vater unseres Herrn Jesus Christus! Der ist
furwahr der Vater der Barmherzigkeit und der Gott alles Trostes. In
Jesus konnen wir den Trostgott fassen, greifen, sehen und beschau-
en. O grofie, wunderbare Gottherablassung zu uns armen, bloden
Menschen! Jetzt kann’s heifien: Ich bin gewiss. Darum sieh, willst
du den Vater der Barmherzigkeit und den Gott alles Trostes dein
eigen nennen, dann glaube an den Herrn Jesus Christus, dass Er
tir dich und die Deinen und die ganze Welt gekommen, gelebt,
gelitten, gestorben und erstanden ist und lebt, dann hast du Trost
in Zeit und Ewigkeiten, im Leben und im Sterben, im Leiden und
in Triibsalen. In Jesus liegt alles! Hast du Jesus, dann hast du Gott,
dann hast du Trost und hast du Licht. Ja, dann hast du den Gott
alles Trostes, der trosten kann in aller unserer Triibsal.

Denn welche Triibsal wire nicht umfasst von Seinen Liebesar-
men? Und wenn dir mitten im Kreuz nur eines bliebe, Seine ge-
wisse Liebe, mit der Er dich geliebt hat und liebt, und in Thm des
Vaters gewisse Liebe, mit der Er in IThm dich liebt, dann umstromen
dich mitten im Leid erquickende Wasser des Lebens und es durch-
leuchtet dich Licht des Lebens und schafft aus deinem Kreuz dir
tiber alle Maflen wichtige Herrlichkeit. Gelobt sei Jesus Christus,
so konnten wir darum auch sagen, der tiefe Gottesbrunnen aller
Barmherzigkeit; und gelobt sei der Heilige Geist, der Bringer aller
Trostungen vom Vater im Sohn.

Menschen, die das nun glauben, die haben nicht nur fiir sich
selbst ein tief getrostetes Herz und steten Frieden, sondern sie wer-
den, eben weil sie das haben, auch zu den Menschen des Trostes.
Dartiber lobt Paulus Gott noch sonderlich, dass Er ihn troste in all
seiner Triibsal, dass auch er trosten konne, die da seien in allerlei
Triibsal. Es gibt auch in der Tat auf der Welt nichts Kostlicheres, als
ein Mensch des Trostes sein zu diirfen.

Getrostete Gotteskinder stehen nie leer vor den Leuten, es sei
denn, sie wéren selber glaubensleer; sie haben immer Trost bei sich.
Und Gotteskinder haben Trost gerade da, wo alle Welt versagt.

180



2. Kor. 1,3-7

Darum holt und ruft sie auch die Welt, wenn sie welt- und gott-
verlassen ist, und sie gehen eilend und bringen ihren Trost. Es gibt
ja kein inneres, kein dufleres und kein ewiges Leid, fiir das wir in
Christus nicht Kraut und Pflaster hétten. Selbst fiir den Tod, und
gerade fiir ihn, ist uns in Christus ein Kraut gewachsen. Und das
diirfen wir als Menschen des Trostes den Menschen geben, um-
sonst.

Kostlich ist es, ein Mensch des Trostes sein zu diirfen in einer
Welt, wo die Menschen sich so vielfach zum Leide sind und zu Lei-
de leben; in einer Welt, wo einer dem anderen noch Triibsal schafft
und mehrt. Ferne soll dies letztere je langer, je mehr von uns sein;
Menschen des Trostes, als selbst getrostet, wollen wir sein. Erqui-
ckungstrédger, Heilstrager, Lebenstréager, Liebestrédger!

Kind Gottes, bist du etwas davon? Du musst es sein! Und du
kannst es sein, je mehr du selbst getrostet bist. Sieh, darum sagt
Paulus:

1 Gelobt sei Gott, ...

14 der uns trostet in all unserer Triibsal, auf dass wir
trosten konnen, die da sind in allerlei Triibsal, mit
dem Trost, mit dem wir selbst getrostet werden von
Gott.” 2. Kor. 1,3-4

Er lobt Gott, dass er in Christus ein Trostmensch fiir viele Lei-
dende sein darf.

Darum hat der Apostel aber auch eine so konigliche Auffas-
sung vom Leiden. Er sagt, er mache seine apostolischen Leiden, de-
ren er viele habe, um der Gldubigen willen durch, damit er, selbst
getrostet in denselben, ein besserer Troster sein konne. Welch ein
Licht tiber die Leiden der Kinder Gottes. Sie tragen sie natiirlich
zundchst um ihrer selbst willen, um zubereitet zu werden; sie tra-
gen sie aber auch um der anderen willen, um rechte Menschen des
Trostes zu werden.

181



Der Gott des Trostes (2. Kor. 1,3-7)

Ob wir Triibsal haben oder Trost, sagt Paulus, so haben wir es
euch zu gut. Ist’s Triibsal, so geschieht es euch zum Trost; ist es
Trost, so geschieht es euch zu Trost und Heil, dass auch ihr leiden
konnt mit der gleichen Geduld wie wir.

Gotteskinder haben nichts fiir sich allein. Nicht einmal ihr
Kreuz, noch weniger ihren Trost. Was sie aus Leiden an Trost ge-
winnen, kommt alles anderen wieder zugute. Die Menschen haben
ja in ihrem Leiden schon viel mehr Zutrauen zu solchen, die selbst
gelitten haben und leiden. Sie wissen, hier finden sie tieferes Ver-
stdndnis. Darum musste der Sohn Gottes als Heiland fiir eine lei-
dende Menschheit des Leidens Erstling sein. Darum miissen Kin-
der Gottes mehr leiden als andere Menschen, damit die leidende
Menschheit ein rechtes Vertrauen zu ihnen fasse und sie so Men-
schen des Trostes sein konnen in sonderlicher Weise. Sind sie durch
ihr Leid schon Menschen des Trostes, so natiirlich noch mehr durch
ihren selbsterfahrenen Trost. Gerade deswegen bringt Glauben Lei-
den, damit er auch reichlichen Trost geben kann.

So sind die Glaubigen wandelnde Beispiele der Trostungen
Gottes. Dadurch wirken sie trostlich. Dadurch koénnen sie aber
auch so gewisslich trosten. Sie wissen aus Erfahrung, wenn ein
Glaubiger teilhat am Leiden, dass er dann auch teilhat am Trost. Sie
konnen es mit Paulus auf das Bestimmteste aussprechen: ,Unsere
Hoffnung steht fest fiir euch, dass, gleichwie ihr des Leidens teil-
haftig seid, so werdet ihr auch des Trostes teilhaftig sein”. Und
sie konnen in vielen Einzellagen mit den kostlichen Gottestrostun-
gen Seelen erquicken. Das macht so reich und so selig, dass unsere
Seele nicht nur ausbricht in ein: ,Gelobt sei Gott, der Vater der
Barmherzigkeit und der Gott alles Trostes”, sondern auch jubelt
mit einem: ,,Gelobt sei Gott, dass auch wir trosten konnen, die da
sind in allerlei Triibsal, mit dem Trost, damit wir selbst getrostet
werden von Gott”.

6. Médrz 1921

182



Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)
Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)

,Siehe, ich bin bereit, zum dritten Mal zu euch zu
kommen, und will euch nicht beschweren; denn ich
suche nicht das Eure, sondern euch. Denn es sollen
nicht die Kinder den Eltern Schitze sammeln, son-
dern die Eltern den Kindern.” 2. Kor. 12,14

Wir haben heute Erntedankfest. Beim Danken denken die meis-
ten Menschen nédchst dem Beten ans Hergeben. Es gibt aber eines,
das ist grofer als Beten und Hergeben, das ist das Sich-Hergeben.
Das legt der Herr uns heute ans Herz durch das apostolische Wort,
wenn Er uns zurufen lasst: , Ich suche nicht das Eure, sondern
euch”. Wohl sagt’s der Apostel Paulus von sich und von den Ko-
rinthern, aber es ist ein Geisteswort, im Grunde ein Gotteswort,
und es gilt noch viel tiefer und gewichtiger vom Herrn und uns.

Ein Jahr lduft ja nach dem Aufleren betrachtet gar verschieden.
Freilich, der geistliche Mensch weif3, es mag ihm ergangen sein,
wie es will, dass er viel, viel empfangen hat, auch in den dufSeren
Dingen, viel mehr als er verdient hat. Aber nach dem dufieren Ver-
lauf betrachtet geht es doch sehr verschieden. Es liegt vom rechne-
rischen Standpunkt aus gesehen kein erstklassiges Jahr hinter uns.
Bald war es zu nass, bald war es zu trocken. Manches ist gering
ausgefallen. In vielen Orten haben Naturkatastrophen vieles oder
gar alles zerstort. Handwerk und Arbeit ging hin und her schwer.
Wir hatten viele Arbeitslose und Kurzarbeiter. Wir haben, rein du-
Berlich betrachtet, manchen Kummer. Dazu noch alles, was dem
einzelnen personlich in die Fithrung kam. Die Zeiten sind Druck-
zeiten. Da mochte mancher meinen, da sei schwer danken. Fiir ein
Kind Gottes ist es nicht schwer; es dankt tdaglich und reichlich. Ein
Kind Gottes hat eben den inneren Sinn des Lebens ergriffen, dass
wir namlich Gott finden, in Gott wachsen, Christus erkennen und
in Ihm leben. Den meisten Menschen fehlt der rechte, kindliche,
stetige, unter allem anhaltende Dank, weil sie den Sinn des Lebens
nicht erfasst haben.

183



Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)

Wer meint, er sei auf der Welt, um sich auzuleben nach seinen
Gedanken und um es gut zu haben nach seinem Sinn, der wird
nie auf seine Rechnung kommen, und der wird kein allezeit kind-
lich dankbares Herz haben. Der Sinn unseres Lebens ist ein ganz
anderer. Der Sinn unseres Lebens ist, dass wir Gott finden, dass
wir in Gott selig werden, dass wir in diese Liebe hineingezogen
werden und dass wir in die Seligkeit und Herrlichkeit Gottes hin-
einwachsen. Der Sinn unseres Lebens ist, dass wir erkennen die
Verlorenheit, Elendigkeit und Todverfallenheit alles Ichlebens und
Eigenlebens und dass wir erfassen die Rettung aus diesem Elends-
leben im gekreuzigten und erstandenen Sohn Gottes; dass wir als
Kinder Gottes oder doch als gerettete Selige in der Gnade und Lie-
be Gottes durch Zucht und Gunst im Seligkeitsleben wachsen.

Gott sucht uns. Die Welt ist abgesprungen von ihrem Gott, vom
eingeborenen Sohn, und darum im Todeslauf; und nun sucht Gott
sie im Sohne wieder. Diesem Suchen Gottes muss alles dienen. Er
will Seine Welt wieder. Der Sohn Gottes will Seine Menschen und
Kreaturen wieder, und Er will sie selig und herrlich, ein jedes in sei-
ner Art. Da setzt Er alles dran, dieses Ziel zu erreichen. Da setzt Er
sich und all das Seine dran. Nichts ist Ihm zu grofs, nichts ist Thm
zu viel. Er gibt alles hin, nur um zu retten und selig zu machen,
jedes in seiner Art und zu seiner Zeit. Im Dienst dieses Rettungs-
und Seligkeits-Planes stehen auch die irdischen Gaben und Giiter,
steht auch ihre Verteilung und Austeilung. Und da walten Geben
und Nehmen im gleichen Liebessinn. Geben kann Gnade sein, Ge-
ben kann Gericht sein. Nehmen kann tiefster Segen, Nehmen kann
Gericht sein. Und beides lenkt immer die Liebe, welche im Zerbre-
chen und Aufrichten die Geister und Seelen zu Gott zu bringen
sucht, zum einzigen Seligkeitsquell.

Die ganze Menschheitsgeschichte geht auf das Suchen der Welt
fur Gott. Jedes Jahr ist eine weitere Nummer in diesem Liebesplan.
Auch deine Jahre sind Such-Jahre Gottes. Auch wenn du den Herrn
gefunden hast und Er dich ergriffen hat, musst du ja immer tiefer
hineingegriindet werden.

184



2. Kor. 12,14

Da nimmt nun der Herr auch die irdischen Gaben und Giiter
und sucht dich durch sie. Dabei geht es nun gerade umgekehrt,
als es die Welt ansieht. Wo Gott die meisten irdischen Gaben und
Giiter, welcher Art sie auch seien, hintut, da liegt nicht nur die
grofite Gefahr fiir das eigentliche Lebensziel, sondern das Ange-
hiuftbekommen von irdischen Giitern ist sehr oft schon das Ge-
richt. Das wenige bekommen oder gar genommen bekommen um-
schliefst meist die allertieftste Suchungs-Gnade. Die Seinen halt der
Herr meistens knapp. Er offenbart ihnen auch im Mangel der irdi-
schen Giiter das Elend der Welt und Seine Grofse und Herrlichkeit.

So hat nun der Herr auch im vergangenen Jahr in all den dies-
seitigen Fithrungen dich gesucht. Stelle alles, was du erlebt hast
im Guten oder im Schweren, unter den General-Gesichtspunkt:
Ich bin ein Gesuchter Gottes. Bist du unter allem Bekommen oder
Genommen-Bekommen gottinniger, gottndher geworden? Hast du
durch alles hindurch deinen Heiland mehr kennengelernt, weil du
mehr auf Thn geworfen wurdest? Was ist der Jahresertrag durch
die irdischen Fithrungen hindurch? Mehr Dank, mehr Anbetung,
mehr Glaube, mehr vollige Hingabe, mehr Reinigung und Heili-
gung? Hat der Herr etwas erreicht gerade durch die Fithrung im
Irdischen, welche Er dir angedeihen liefs? Das ist der einzig rich-
tige Dank im Lichte des Suchens Gottes, dass du Ihm besser und
fester und kindlicher gehorst.

,Ich suche nicht das Eure, sondern euch.” 2. Kor. 12,14

Der Herr will Seine Kreaturen haben. Nur in ihrem Vollbesitz
ist Er selbst restlos selig. Solange sie Ihm fehlen, leidet Er. Wie du
leidest ohne Thn, so leidet Er ohne dich. Daher war auch Sein Retten
lauter Kreuz. Und wiewohl Er selig ist, so leidet Er doch, bis dass
alles wieder Thm gehort. Wie sollte ein Schopfer nicht leiden, der
aus Liebe schuf, wenn Sein Geschopf im Todeswesen ungliicklich
ist?

185



Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)

Nun kriegst du auch an irdischen Gaben und Giitern alles so
und alles so viel oder so wenig, wie du es eben brauchen kannst,
um inniger mit deinem Heiland zusammenzuwachsen. Und die
ganze Welt kriegt alles so, dass sie endlich zur BufSe kommt. Aus
diesem Gesichtspunkt heraus verstehen wir wohl die vielen Kata-
strophen. Je stolzer die Welt in sich und in ihren vielen Eigenleis-
tungen wird, um so tiefer muss sie gedemditigt werden, um gott-
verlangend zu werden. Darum kommen auch gegen die Zeit der
Wiederkunft Christi hin die furchtbarsten Erdenheimsuchungen.
So danke IThm denn fiir Geben und Nehmen, fiir Fiillen und Lee-
ren; danke Ihm fiir Sorgen-Abnehmen und Sorgen-Auflegen; dan-
ke IThm, indem du in dir selber zerbrochener, in Ihm aber erbauter
wirst.

Wenn Er dir Irdisches gibt, nimm nicht das Irdische blofs, nimm
Ihn und brauche das Irdische in Ihm. Wenn Er dir Irdisches nimmt,
lass fahren, was fahren soll, und halte Ihn, so wirst du nimmer-
mehr zuschanden werden. Hat der Herr im vergangenen Jahr dich
mehr und ndher bekommen, dann ist es ein Segensjahr, mag es ge-
laufen sein, wie es will. Dann ist der Plan Gottes in Christus mit
dir erreicht.

Ach, dass er vollkommener erreicht wire! Herr, nimm mich
hin! Das ist mir wunderlich, dass Du mich suchst, mich, den Ar-
men, den Siinder! Ich will mich aber immer besser finden lassen
durch Freud und Leid!

Deinen Jahresgewinn musst du nicht in Kisten und Kasten,
nicht in Tennen und Scheunen suchen, sondern tief drinnen in dir
selbst, im Herzensgrund, da dein Gott wohnt im Geist! Und deinen
Dank musst du nicht in Sachen und Dingen bringen, sondern in
dir selbst und in der an dir wirksam gewordenen Gnade. Er sucht
nicht das Deine, sondern dich.

Was wiren auch alle Gaben ohne dich! Wenn du ausstreutest
und Gutes tdtest hin und her, aber dein Inneres wiare nicht im
Herrn, so wiére es tonendes Erz und klingende Schelle.

186



2. Kor. 12,14

Unter Wohltun und Mitteilen, wenn es nicht Frucht geistlichen
Wesens ist, wichst der alte Mensch. Die Selbstsucht ist auch eine
grofse Wohltiterin und Mitteilerin, wenn es ihr Gewinn und Nut-
zen bringt. Die Welt ist nicht geiziger als die Frommen, sondern oft
mildtétiger. Sie hat nirgends Maf, sie tut alles im Unmafs und in
der Unzeit. Nur im Herrn kriegt alles je linger, je mehr Ordnung,
Maf3, Zucht und Zeit. Die Welt gibt, wo Gott nehmen will, und
die Welt nimmt, wo Gott geben will. Thr fehlen die gottlichen Ge-
sichtspunkte. Der Glaube folgt in allem dem Herrn, dem er gehort.
Der Herr will keine Humanitét, keine menschliche Selbsterlosung
in menschlichen Veranstaltungen und Hilfen ohne Glauben und
gottliches Leben. Das bleibt, und wenn es noch so grofs scheint, al-
les unter dem Tod. So konnte der Herr im Alten Bunde durch die
Propheten sagen lassen: Mir ekelt an euren Festtagen und Sabba-
ten, die ihr haltet, obwohl Er doch selbst sie befohlen hatte. Aber
wenn sie diese im Selbstwesen feierten, so waren sie Todesgeruch.
Davor ekelt Gott. So ist es auch mit allem Tun und Wohltun, mit
allem Gutes-Wirken, wenn es im Eigenwesen und Todeswesen ge-
schieht. ,Ich suche nicht das Eure, sondern euch!” Wie sollte Gott
Gefallen haben an Gaben und Giitern, welche im Selbstwesen zu-
riickgebracht werden? Oder braucht Gott Gaben und Giiter? Hat
Er nicht selbst alle uns gegeben?

Wir haben selbst in dieser Hinsicht etwas erlebt, was uns tief
erschiittert hat. Eine Mutter hatte einen Sohn, tiichtig, geschickt in
den irdischen Dingen; auch ordentlich und brav nach Menschen-
weise. Sie aber wollte ihn glaubig haben und betete viel fiir ihn.
Der Sohn blieb ein Diesseitsmensch. Die Mutter litt schwer unter
diesem Zustand. Der Sohn wusste es, und es schmerzte ihn. Da
suchte er der Mutter, was er nur konnte, zu Gefallen zu tun. Ihr
Geburtstag kam. Der Sohn tiberhdufte die Mutter mit Geschenken,
um ihr Freude zu machen. Die Mutter blieb traurig. Der Sohn fragt
betriibt, ob ihr denn das alles, was er in Liebe ihr gegeben, kei-
ne Freude mache? Nein, sagt die Mutter, du konntest mir nur ei-
ne Freude machen, wenn du den Heiland ergreifen wiirdest. Ohne

187



Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)

das ist mir alles leer und schaal. Der Sohn weinte und ging. Den
Heiland ergriff er nicht.

So ist’s mit allem Tun ohne Gott. Des Herrn Herz schreit nach
dir! Es fragt:

~+Wo bist du?” 1. Mo. 3,9

Alles bleibt ohne Gott leer. Leere ist aber Tod. So will Gott nicht
das Deine, Er will dich. Und wenn du, arm und gering, nicht mit
Gaben danken konntest, sondern eher Gaben brauchtest, gabest
aber in deiner Armut vertrauensvoll und tief gebeugt dem Herrn
dein Herz, so wire Seine Freude vollkommen. Haben die Gaben
Seiner Hand dich nicht im Glaubensleben vertieft, dich nicht von
Stinde gelost und in Liebe an Ihn gebunden, dann ist all dein Tun
eitel. Er muss dir sagen: , Ich habe dich nie erkannt, weiche von
Mir!” (Mt. 7,23).

So brauchen Gldubige nicht mit der Tat zu danken? Das sei fer-
ne! Wenn unter allem, was mir Gott gegeben oder genommen hat,
ich selbst gebeugter und glaubiger geworden bin, wenn ich einfél-
tiger Ihm gehore, dann gehort Ihm auch das Meine. Oder meinst
du, wer des Herrn ist, konnte sagen: ,Sieh, Herr, hier bin ich. Ich
liege mit Preisen und Danken vor Dir. Ich heilige mich Dir neu.
Was Du mir gegeben, liegt gut aufbewahrt in Kisten und Kasten,
auf Banken und Sparkassen. Es steht alles sicher und trégt seinen
Zins”.

Glaubst du, dass das anginge? Nimmermehr! Wer des Herrn
ist, ist des Herrn voll und ganz, mit Hab und Gut. Wenn es heif3t:
Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz, dann gilt es auch: Wo
dein Herz ist, da ist auch dein Schatz. Gldaubige, welche auch
durchs Irdische und im Irdischen zu ihrem Herrn gekommen sind,
die sind zu Ihm gekommen samt allem ihrem Irdischen. Liege ich
in der Wahrheit dem Herrn zu Fiifien, so liegt das, was ich jetzt das
Meinige nenne, Ihm mit zu FiifSen.

188



2. Kor. 12,14

Ein Heiliger Gottes gibt nicht nur Opferpfennige; ein Heiliger
Gottes in Christus gibt auch nicht nur den Zehnten, obwohl viele
leider nicht einmal so viel geben, sondern er gehort immer tiefer
dem Herrn mit allem, was er hat. Wo er ausstreut, wie er ausstreut,
wieviel er ausstreut, das geht alles unter der Fiihrung des Herrn.
Gldubige, die selbst dem Herrn gehoren, sind ja fiir sich und die
Ihren durchaus schlicht und bescheiden. Die Erden-Bediirfnisse
der Glaubigen werden mit wachsendem Glauben geringer. Darum
konnen sie immer darreichen. Auf die Hausgemeine der Glaubi-
gen weist sie der Herr zuerst (Gal. 6,10). Er weist sie aber dann
auch auf jedermann und fiihrt sie hier in Weisheit und Liebe.

Wer durchs Irdische auf den Herrn geworfen ist, wirft auch das
Irdische wieder leitungs- und fithrungsmaflig auf den Herrn. Es
wire ja ganz undenkbar, wollte einer, der des Herrn ist, das Sei-
ne im Bosen verwenden. Wie konnte eine dem Heiland gehorige
Seele sagen: ,Du hast nun grofien Vorrat, iss und trink, liebe See-
le.” Ausgeschlossen! Ein gottergebenes Herz kann auch nicht an-
deren den Lohn driicken und selbst reich werden. Es kann nicht
auf Kosten anderer leben. Ein gottergebenes Herz kann auch nicht
in Handel der Nahrung sich verflechten lassen. Lohnkdmpfe, Wirt-
schaftskdmpfe sind Kindern Gottes fremde Dinge. Sie lassen sich
lieber Unrecht tun. Ihr Herr erhalt sie sicherlich.

Kinder Gottes lassen sich auch nicht verschlingen vom Sorgen-
geist. Ein Kind Gottes sitzt nie auf. Sein Schifflein hat immer so
viel Wasser, dass es fahren kann. Ein Kind Gottes ldsst sich auch
nicht verschlingen von einem blinden Schaffgeist. Es arbeitet treu,
aber immer mit Mafien, dass Geist und Seele Raum haben, Zeit
und Kraft, sich zu entfalten. Ein Kind Gottes ist nicht Arbeits- und
Verdienst-Sklave. Es ldsst sich immer Luft zum Ewigkeits-Atem.
Die Arbeit darf es nicht ersticken. In all dem l&sst sich ein Glaubi-
ger nicht durchs Irdische ins Bose ziehen. Er steht in seinem Herrn
mit allem, was er hat und ist. So kommt der Herr bei den Seinen
nicht zu kurz. Je mehr sie in Ihm sind, um so mehr stellen sie auch
das Thre in des Herrn Hand. Wo und wie und wann, das ist des
Herrn Fiithrung.

189



Ich suche nicht das Eure, sondern euch (2. Kor. 12,14)

So segne uns der Herr unsere Jahre auch durchs Irdische und
im Irdischen, und Er erlebe an uns Sein Wort erfiillt: ,,Ich suche
nicht das Eure, sondern euch”.

Und wir selbst wollen es anderen gegentiber auch so halten. In
Arbeit, Geschift und Beruf, in Handel und Wandel, im Alltag und
im Himmelreich wollen wir nicht der anderen Geld und Giiter su-
chen, sondern sie selbst. Wir wollen also mit ihnen handeln, dass
sie den Heiland an uns sehen. Lasset uns allen Menschen gegen-
iiber uns so halten, dass es offenbar werde: Wir suchen nicht das
Ihre, sondern sie, ndmlich ihr Heil und Leben in Christus Jesus,
unserem Herrn.

14. Nov. 1926

190



Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)
Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)

,Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi und die Liebe
Gottes und die Gemeinschaft des heiligen Geistes sei
mit euch allen! Amen.” 2. Kor. 13,13

Dreieinigkeit ist nicht Lehre, sondern Leben und Liebe. Mit
dem Wort Dreieinigkeit, welches die Kirche geformt hat, welches
aber die Bibel nicht kennt, bezeichnen wir das wunderbare Aus-
einanderleben und Ineinanderleben des ewigen Gottes. Mit dem
Wort Dreieinigkeit bezeichnen wir auch das Wachstum in Gott und
das Wachstum aus Gott. Das Bleibende und das Bewegliche ist bei-
des drin. Die Eins ist das Bleibende, die Drei ist das Bewegliche
und Wachsende. Es geht von der Einheit in die Dreiheit und von
der Dreiheit wieder zuriick in die verherrlichte Einheit.

Dieses gottliche Dreieinigkeitsleben ist unbegreiflich und un-
begrifflich. Wer es in Begriffe fasst, martert es. Fiir das Wunder des
lebendigen Gottes ist jeder Begriff zu klein. Gott will erlebt, gelebt
und so gekannt sein,

», denn das ist das ewige Leben, dass sie Dich, der
Du allein wahrer Gott bist, und den Du gesandt hast,
Jesus Christus, erkennen.” Joh. 17,3

Es ist sehr bezeichnend, dass das biblische Wort ,,erkennen”
die engste und innigste, vollige Lebensgemeinschaft bezeichnet,
in welcher man sich gegenseitig erfasst und begreift. Ich kann
niemand wahrhaftig erfassen und begreifen ohne Lebensgemein-
schaft mit ihm.

Darum kann auch Gott in Seinem dreieinigen Wesen nicht er-
kannt werden ohne Lebensgemeinschaft mit hm. Darum kann Thn
die ganze Welt nicht verstehen noch begreifen mit allen ihr zu Ge-
bot stehenden Mitteln, weil sie nicht in Lebensgemeinschaft mit
Ihm steht.

191



Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)
Die Siinde als Ichleben ist Trennung von Gott.

,Eure Siinden scheiden euch und euren Gott vonein-
ander.” Jes. 59,2

Wer nicht durch Bekehrung oder gar durch neue Geburt in die
Gottgemeinschaft eingetreten ist, hat auch keinen Gottbegriff. Alle
Weisheit dieser Welt, irdisch, menschlich, teuflisch, irrt uns nicht;
alles Wissen dieser Welt imponiert uns nicht. Es mag den Dreieini-
gen fiir Torheit oder Narrheit halten, sie konnen’s nicht begreifen
noch verstehen. Es geht von der Lebensgemeinschaft aus. Wer zu
Gott zuriickgebracht, ja in Gott hineingebracht ist durch die Ver-
sohnung und Erlosung, der hat das Geheimnis der Trinitat offenbar
und wichst in demselben mit dem Wachstum seines Glaubensle-
bens. Gott-Kennen setzt ein Gott-Haben voraus; Gott-Kennen setzt
ein Gott-Leben voraus. Dieses Gott-Leben aber setzt Gottes Liebe
voraus. Gottes Liebe erschien in Christus. Darum muss man einen
Heiland haben, will man Wesen und Leben Gottes verstehen.

Die Erfassung der Trinitét, dieses innersten Wesensgeheimnis-
ses Gottes, dieses Himmlischsten, was es gibt, fingt auf der Erde
an. Das ist die wunderbare Tiefe der Liebe Gottes, dass Er in Seiner
herablassenden Offenbarung uns den Zugang zu Seiner Erkennt-
nis auf der Erde geoffnet hat. Er hat Seinen Sohn auf die Erde ge-
schickt. Mit Jesus fangt die Erkenntnis Gottes an. Darum beginnt
auch unser Dreieinigkeitstext mit den Worten: ,,Die Gnade unse-
res Herrn Jesu Christi”. Vom Sohn aus, und zwar vom menschge-
wordenen Sohn aus, dringt man in die Gottheit ein. Er ist die ein-
zige Tiir. Wer nicht durch Ihn eingeht, wird nicht das Leben, d. h.
den ewigen Gott finden. Niemand kommt zum Vater denn durch
Ihn.

Weil aber der Heiland wiederum nur Stinder annimmt, weil Er
nur zerbrochenen Herzen sich offenbaren kann, so fangt die Er-
kenntnis des dreieinigen Gottes noch tiefer auf der Erde an, ndm-
lich beim zerbrochenen Siinderherzen. Zion hebt am Elend an!

192



2. Kor. 13,13

Wo keine Selbst- und Siinden-Erkenntnis ist, da ist die Gottes-
erkenntnis, da ist die Lebenserfahrung vom dreieinigen Gott aus-
geschlossen. Was in sich ist und bleibt, das bleibt auch toricht, un-
erfahren und irrend iiber Gott. Kein Unzerbrochener kann und
darf sich tiber Gott duflern; er bringt uns Irrtum. Und kein Hei-
landsloser weifs von dem wunderbaren dreieinigen Gott zu sagen.
Darum gibt es nichts Grofieres unter den Siindern als ein seine Siin-
de erkennendes und zerschlagenes Herz. Was hiltst du von der
Stinde, was haltst du von deiner Stinde? So muss man jeden fragen,
der in gottlichen Dingen Weisheit und Kraft haben will. Im Inners-
ten unseres eigenen, armen, stindigen Wesens hebt die wahrhafti-
ge Gotterkenntnis an. Man muss tief herab, ehe man hinaufsteigt
in das Gottwesen und hineinsteigt in das Gottleben.

Und doch, so tief unten die wahre Erfassung Gottes anfangt, so
ist sie doch auch wieder ein himmliches, gottliches Werk. Es kann
kein Mensch aus sich selbst zu sich selbst kommen. Selbsterkennt-
nis ist kein menschliches Eigenwerk. Jeder noch in sich selbst le-
bende Mensch lebt im Selbstbetrug. Entweder er hélt zu viel von
sich selbst oder er hilt zu niedrig von sich selbst und wirft sich
ganz weg. Des Menschen Herz ist ein trotzig und verzagt Ding.
Wahre, zerbrechende Selbsterkenntnis ist ein Werk des Wortes und
Geistes Gottes mit Fithrungen beugender und zerschmetternder
Art. Gott selbst fithrt zu Seiner Erkenntnis. Ohne Gott kann nie-
mand zu Gott kommen. So ist die Erkenntnis des dreieinigen Got-
tes, wenn sie uns aufgegangen ist, ein Gotteswerk in uns, iiber dem
wir nur preisen und anbeten kénnen.

Aber dieses Gotteswerk fangt auf der tiefsten Stufe an; es fangt
in uns, in unserem Elend an. Niemand steht klar in Gott, der nicht
zuerst klar in sich steht. Ist auch bei religiosen Menschen kei-
ne wahre, klare, tiefe, fortlaufende BufSe vorhanden, so wird die
Gotteserkenntnis auch nicht wahr, klar, tief und fortlaufend. Uber
nichts musst du dich mehr freuen, als wenn du zu einer erschre-
ckenden Selbsterkenntnis kommst. Stinde, Tod und Gericht miis-
sen in dir Wirklichkeiten geworden sein, ehe du in die Wirklichkeit
des lebendigen Gottes eindringen kannst.

193



Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)

Was hiltst du von dir selbst? Ist dir das klar, dass du in dir
selbst ein armer, verkehrter, Gutes vielleicht wollender, aber nicht
tuender Todesmensch bist? Ich habe als nattirlicher Mensch nach
dem Zeugnis meines erwachten Herzens und Gewissens nichts an-
deres zu erwarten als Tod und Gericht, und im Gericht viel Ver-
dammnis. Ich weifs, dass es mir gesetzt ist, einmal zu sterben, dar-
nach aber das Gericht. Und es gibt nichts und niemand, der hier
retten konnte. Das ist der Tatbestand bei mir! Bei dir auch? Selig
bist du, wenn du um diese Unseligkeit weifit! Luther wusste um
sie; er sagt: ,Ich verlorener und verdammter Mensch”. Verderben
ist unser Teil von Natur, das ist die grausige Predigt aller Tage.
Gebunden sind wir — und je fleischesfreier wir uns gebdrden, um
so gebundener sind wir. Ich bin gewiss, du hast schon manchmal
Zeiten erlebt, wo dir das unaussprechlich klar war. Aber der ich-
stolze Mensch will’s nicht wahr haben! Gib Gott recht! Sei wahr
und aus der Wahrheit. Die Erkenntnis deines Unheils-Zustandes
ist dein Heil!

Da 16st sich dann die Frage los: Wer erlost mich, wer befreit
mich? Ich kann’s nicht selbst. Die ganze Welt kann’s nicht mit al-
lem, was sie hat und ist. Im Gegenteil, je hohere Kultur, um so tiefe-
re Schuld, um so furchtbarerer Zerbruch. Und an Gott darf ich gar
nicht denken; an Ihn denken heifst vor Ihm zerbrechen.

Da kommt nun das Evangelium! Einer ist gekommen vom
Himmel her, der ewige Sohn Gottes, aus lauter Erbarmen. Er ist
gekommen, zu leiden und zu sterben in unserem Elend, um Stinde
und Tod zunichte zu machen. Hoch erhaben tiber alle Menschen,
ohne jede Siinde und ohne jeden Betrug geht Er einher. Er totet, ob-
wohl allenthalben versucht, die Siinde im Fleisch. Und dann steigt
Er als Stindloser tief hinab, tragt frei Stinde und Tod, Gericht und
Holle, und steigt herauf. Er wird lebendig und lebt. Und nun bietet
die gottliche Liebe in Ihm, dem Verklérten, jedem armen Stinder,
der sein Gericht anerkennt und Jesu Gericht fiir das seine nimmt,
vollige Vergebung, Frieden mit Gott, ewiges Leben an.

194



2. Kor. 13,13

Gnade, volle Gnade, d. h. Aufhebung alles Stindenfluches, Ab-
bau aller Schuld, Zerbruch des Todes, Freiheit vom Gericht, das
alles wird im Heiland gegeben. Und dazu das ewige Leben, diese
Fiille der Gnade. Und freiweg, als die Armsten unter den Armen,
diirfen wir, wenn wir sie wollen, diese Gnade nehmen, wann und
wie wir sie brauchen. Ja, leben diirfen wir, wahrhaftig leben in die-
ser Gnade. Alle Tage diirfen wir Reinigung, jede Stunde Kraft um
Kraft, Trost um Trost, Hilfe um Hilfe nehmen. ,,Von Gnade will ich
leben, auf Gnade sterben auch”, so singt der Glaube.

Diese Gnade in Christus ist der Anfang des Dreieinigkeits-
Lebens. Gnade ist das erste Wort unseres Dreieinigkeitswortes:

,Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi ...“ 2. Kor. 13,13

In dem armen, geretteten Siinder ist der Sohn Gottes verklart.
Das ist einer verlorenen, aber in Christi Blut und Leben wieder auf-
gestandenen Seele vollig klar, dass das Rettungswerk kein Mensch,
der selber Fleisch vom Fleisch ist, vollfithren konnte. Der Reine
und Siindlose, der Eine und Einzige ist von oben.

Das ewig Licht geht da herein,
gibt der Welt ein” neuen Schein.

Wer die Gnade Jesu Christi in ihrem neuschaffenden, alles um-
fassenden Umfang kennt, der weifs auch, dass hier der Allumfas-
sende einsprang fiir die Kreatur. Die Zeugnisse Jesu von Seinem
ewigen Sohneswesen, die Zeugnisse derer, die Ihn sahen, die Zeug-
nisse der Geistgeborenen, alle einmiitig den Sohn der Ewigkeiten
bekennend, verkldren sich in der geretteten Seele, und sie betet in
dem Herrn Jesus Christus, in welchem sie begnadigt ist, den Sohn
an. Derselbe Geist, der mich zum Siinder gemacht hat und macht,
derselbe Geist, der die Rettergnade im Gekreuzigten und Erstan-
denen verklart, derselbe Geist zeigt mir den Sohn der ewigen Ma-
jestdt. Alle Geretteten sind Bekenner und Anbeter des Sohnes Got-
tes.

195



Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)

Gnade und Gottessohn und Menschensohn sind eins; sie for-
dern einander; sie konnen ohne einander nicht sein. Ist dir auch in
deinem Siinden- und Friedlosigkeits-Elend der Sohn Gottes schon
aufgegangen, dieser Grund, Halt, Retter und Vollender aller Wel-
ten, sonderlich der gefallenen? Sieh, dann bist du von deiner Stinde
aus und von der Gnade Jesu Christi aus schon tief eingedrungen
ins Dreieinigkeits-Leben und ins Dreieinigkeits-Wesen. Du hast
durch Wort und Geist den Sohn.

Wer aber den Sohn sieht, der sieht auch den Vater. Wo ein Sohn
ist, da ist auch ein Vater, da ist auch ein Gott. Der Sohn ist geschickt,
gesandt vom Vatergott. Und in diesem Sohnes-Schicken offenbart
sich die Liebe Gottes nach ihrer Gnaden- und Rettungs-Seite fiir
die ganze Kreatur.

Die Liebe, die selig machen will, muss heilig ziirnen iiber alles,
was das Seligkeits-Leben hindert. Alles Licht hat zum Untergrund
Feuer. Alle Liebe, wenn sie bestehen will, muss das die Liebe Sto-
rende hassen, tief und wahr hassen. Alles Leben hat als Auswir-
kung gegen alles das Leben Storende den Tod. Ichwesen ist aber
Liebes- und Lebens-Storung und -Zerstérung. Darum liegt Gottes
Zorn und Gericht und Feuer auf ihm. Gott will es und muss es so-
lange zerfeuern, bis es erweicht und bereit ist, sich versohnen, er-
16sen und zurtiickbringen zu lassen. Gottes Hass, Zorn, Fluch und
Gericht steht im Dienst der Liebe. Je tiefer das Gericht ist, um so
heifler ist die suchende Liebe, die retten will.

Und so grof3 ist Gottes Liebe, dass Er um alles nicht den Tod
des Stinders will. Drum schickt Er, den Siinder zu retten, den Sohn
in den Tod. Gott leidet im Sohn Tod und Gericht, und Gott bie-
tet im Getoteten und Gerichteten, aber Erweckten Gnade im vol-
len, ganzen, alles zurechtbringenden Umfang an. Im gekreuzigten
Sohn erstrahlt des Vaters Liebe. Nirgends in der ganzen Welt kann
es erkannt oder gesehen werden, dass Gott die Liebe ist. Uberall
ist Siinde, Tod und Gericht. Aber am Retterkreuz, an Gottes Mar-
terpfahl, der unser Erlosungspfahl ist, da strahlt die Liebe durchs
Gericht. Daran ist erschienen die Liebe.

196



2. Kor. 13,13

Und jeder, der den Heiland annimmt, darf wandeln in der Lie-
be Gottes. Der Glaube in Christus bricht durch alles durch, weil
Christus fiir ihn durchgebrochen ist, und lebt als geliebtes Kind
im geliebten Vater. Seliges Dreieinigkeits-Leben in der Gnade des
Sohnes und in der Liebe des Vaters, welche beide der Geist in uns
verklart.

Und dieser Geist, welcher dem armen Todes-Stinder Sohn und
Vater verklirt, schafft dann in uns ein heiliges Gemeinschaftsle-
ben. Der Gldubige lebt durch den Geist im Vater und im Sohn,
weil im Heiligen Geist Vater und Sohn in uns Wohnung machen.
Es entsteht ein inneres, ununterbrochenes Gebetsleben; es entsteht
das Sterbens-Leben des Ich, das Auferstehungsleben Christi in uns.
Das Leben der Gldubigen ist in den Himmeln, weil die Himmel im
Heiligen Geist in ihnen sind. Wo jemand den Herrn aufgenommen
hat und in Ihm den Vater hat, da ist die Trennung aufgehoben, die
Scheidewand ist abgetan.

Er ist in uns, wir sind in Ihm. Das ist Dreieinigkeits-Leben. Der
Geist schafft’s, der Sohn ist in Seiner Gnade, Gott selbst in Sei-
ner Liebe als Vater verklart. Und dieses Geistesleben zieht zu den
Geistesmenschen. Das gldaubige Glied wird in den Geistesleib ge-
zogen. Es entsteht eine Gemeinschaft der Heiligen, welche sich in
Wort, Sakrament und Gebet baut. Aus der Natur- und Fleisches-
Gemeinschaft treten die Gldubigen in die Geistes-Gemeinschaft. Es
sind nicht irdisch-diesseitige Gesichtspunkte, welche die Glaubi-
gen zusammenziehen, es sind die Ewigkeits-Gesichtspunkte. Nicht
gemeinsame irdische Abstammung, nicht gemeinsames Vaterland,
nicht gemeinsamer Beruf, nicht gemeinsame irdische Interessen
sind’s, welche die Glaubigen zusammenbinden, sondern gemein-
samer Geist, gemeinsamer Heiland, gemeinsamer Gott und Vater.
Es ist ein seliges Leben, dieses Gemeinschaftsleben im Dreieinigen,
begnadigt, gottgeliebt, gottgeboren, gottverbunden mit Glaubigen,
das ist ein Reichtum und Schatz.

197



Dreieinigkeitsleben (2. Kor. 13,13)

Und alle Dreiheit ist hier in der Einheit. Vater und Sohn haben
wir nur im Geist. Den Geist aber haben wir nur vom Sohn und
vom Vater. Der Geist verklart Vater und Sohn. Der Vater fiihrt im
Geist zum Sohn, der Sohn zum Vater, und der Glaube fithrt zu den
Glaubigen. Die gleiche Geburt macht Briider. Die Liebe der Briider
dringt auf den einen Leib. Alles geht auf das Eine, so schwach es
auch hienieden je und je noch geht.

So ist die Dreieinigkeit in uns lebendig und wir in ihr, und
wir wiinschen von Herzen recht vielen, ja allen, die da glauben,
ein rechtes, seliges Dreieinigkeitsleben nach dem apostolischen
Wunsch:

,Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi und die Liebe
Gottes und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei
mit uns allen! Amen.” 2. Kor. 13,13

7. Juni 1925

198



Jerusalem (Gal. 4,21-31)
Jerusalem (Gal. 4,21-31)

»?1 Saget mir, die ihr unter dem Gesetz sein wollt:
Habt ihr das Gesetz nicht gehort?

422 Denn es steht geschrieben, dass Abraham zwei
Sohne hatte: einen von der Magd, den anderen von
der Freien.

423 Aber der von der Magd war, ist nach dem Fleisch
geboren; der aber von der Freien ist durch die Verhei-
ung geboren.

424 Dje Worte bedeuten etwas. Denn das sind zwei

Testamente: eins von dem Berge Sinai, das zur
Knechtschaft gebiert, welches ist die Hagar;

425 denn Hagar heifit in Arabien der Berg Sinai und

kommt iiberein mit Jerusalem, das zu dieser Zeit ist
und dienstbar ist mit seinen Kindern.

426 Aber das Jerusalem, das droben ist, das ist die
Freie; die ist unser aller Mutter.

427 Denn es steht geschrieben: »Sei frohlich, du Un-
fruchtbare, die du nicht gebierst! Und brich hervor
und rufe, die du nicht schwanger bist! Denn die Ein-
same hat viel mehr Kinder, denn die den Mann hat.«

428 Wir aber, liebe Briider, sind, Isaak nach, der Ver-

heiffung Kinder.

429 Aber gleichwie zu der Zeit, der nach dem Fleisch
geboren war, verfolgte den, der nach dem Geist gebo-
ren war, also geht es auch jetzt.

430 Aber was spricht die Schrift? »Sto8 die Magd hin-
aus mit ihrem Sohn; denn der Magd Sohn soll nicht
erben mit dem Sohn der Freien.«

431 §g sind wir nun, liebe Briider, nicht der Magd Kin-
der, sondern der Freien.” Gal. 4,21-31
199



Jerusalem (Gal. 4,21-31)

Der zehnte Sonntag nach Trinitatis ist der Gedédchtnistag der
Zerstorung Jerusalems. Die Zerstorung Jerusalems gehort der
Heilsgeschichte des Erdkreises in sonderlicher Weise an. In ihren
Fall sind die Wege aller Nationen fiir jetzt bald zwei Jahrtausende
verflochten; in ihr Auferstehen werden sie in gleicher, nur geseg-
neterer Weise verflochten sein. Darum haftet auch Herz und Sinn
der ganzen Gegenwartswelt, soweit sie biblisch denkt, heute be-
sonders an Jerusalem. Aber gerade die Gemeinde der Gldaubigen
bleibt nicht nur beim irdischen Jerusalem, bei seinem Fall und sei-
ner Aufrichtung stehen, sie gedenkt auch des himmlischen Jerusa-
lem, aus dem sie geboren ist und zu dem sie kimpfend pilgert.

So sind es zwei Jerusalem, welche das Innere der Glaubigen
bewegen, das sichtbare und das unsichtbare. Beide sind fiir das
Reich Gottes von gewaltiger Vergangenheits-, Gegenwarts- und
Zukunftsbedeutung. So moge denn der Geddchtnistag der Zersto-
rung des irdischen Jerusalem unseren Blick lenken und die Herzen
richten auf das doppelte Jerusalem, auf das Jerusalem dieser Zeit,
wie Paulus in unserem heutigen Text es nennt, und auf das Jeru-
salem, das droben ist, von dem er zum anderen redet. Eine solche
Einkehr in den beiden Jerusalem ist wohl geeignet, den Rat Got-
tes uns so recht klar und hell aufzuschlieffen und unseren Stand in
Christus zu befestigen und zu klédren.

Zunichst haben wir die Tatsache feftzuhalten, welche vielen
Gldubigen nicht klar ist, dass zwei Jerusalem sind: ein sichtbares
und ein zur Zeit unsichtbares. Die ganze Schrift Alten und Neu-
en Bundes redet von diesen beiden Jerusalem. Am deutlichsten
und klarsten tut es Paulus in unserem vorliegenden Text mit sei-
ner Riickweisung ins Alte Testament. Einfach und klar unterschei-
det er zwischen dem Jerusalem dieser Zeit und dem Jerusalem, das
droben ist. Und er weist uns darauf hin, dass beide schon im Al-
ten Bund vorgeschattet sind, und und zwar in den beiden S6hnen
Abrahams, in Ismael und seiner Mutter Hagar und in Isaak, dem
Sohn der Verheiffung, und seiner Mutter Sara.

200



Gal. 4,21-31

Aber auch sonst weist uns die Schrift auf die beiden Jerusalem
hin. So sagt der Hebrderbrief von Abraham, er habe auf eine Stadt
gewartet, die einen Grund habe, deren Schopfer und Baumeister
Gott sei. Offenbar ist hier das himmlische Jerusalem gemeint. Wir
wissen aber, dass der Herr ihn auch an die Stéitte des irdischen Je-
rusalem sandte, dort seinen Isaak zu opfern; und wir wissen, dass
Melchisedek ihm begegnete, welcher ein Konig von Salem war, der
also von dem Ort des irdischen Jerusalem herkam. Die Schrift er-
zdhlt uns, wie Jakob, Abrahams Enkel, oft und gern beim Turm
Eder geweilt habe. Dieser Turm Eder aber ist das erste Bauwerk im
irdischen Jerusalem. Er bildete spiter einen Teil der Burg Davids
in Jerusalem, und der Prophet Micha sagt, dass er die Davidsfeste
gewesen sei und verheifst, dass der kommende Davidsspross dort
wieder wohnen werde (Mi. 4,8). So haben wir also zur Patriarchen-
zeit deutlich zwei Jerusalem. Und sie ziehen sich durch die Schrift.
Vom irdischen redet sie auf vielen Seiten, aber auch vom himmli-
schen redet sie. Es seien nur noch die ganz hellen Stellen angefiihrt:

»Ihr seid gekommen zu dem Berge Zion und zu der
Stadt des lebendigen Gottes, dem himmlischen Jeru-
salem.” Hebr. 12,22

Und in Offb. 21 fahrt die heilige Stadt, das neue Jerusalem, vom
Himmel herab als eine geschmiickte Braut ihrem Mann.

So haben wir zwei Jerusalem. Aber was hat das mit unse-
rem Glaubensleben zu tun? Gar viel. Die beiden Jerusalem als
zwei Hauptstadte der Offenbarung bedeuten auch zwei Offen-
barungsvolker. Paulus sagt, zwei Testamente, d. h. zwei Willens-
verfiigungen Gottes. Das sichtbare Jerusalem gehort dem dienst-
baren Gesetzesvolk, das unsichtbare Jerusalem dem Verheiffungs-
oder Glaubens- oder Geistesvolk. Das ist eine grundlegende Er-
kenntnis fiir den ganzen Rat Gottes, dass der Herr Seinen gewalti-
gen Plan durch zwei Volker ausfiihrt, durch ein Gesetzesvolk und
durch ein Verheiffungsvolk.

201



Jerusalem (Gal. 4,21-31)

Beide haben ihre Wurzel in Abraham, das eine nach dem
Fleisch, der Israel nach dem Fleisch, vorgebildet durch Ismael, der
nach dem Fleisch geboren ist; das andere, der Israel nach dem
Geist, vorgebildet durch Isaak, der nach dem Geist geboren ist. Der
Israel nach dem Fleisch ist zusammengefasst im irdischen Jerusa-
lem, der Israel nach dem Geist im himmlischen. Der Israel nach
dem Fleisch und das irdische Jerusalem sind dienstbar, wie Pau-
lus sagt, mit ihren Kindern. Hier wirkt sich das Gesetz aus nach
allen seinen Seiten, und hier bildet sich die dienstbare Welt unter
den ewigen Normen Gottes aus. Der Israel nach dem Geist und
das himmlische Jerusalem, deren Volk sind die Freien; hier bildet
sich das Herrschervolk aus, das in allen Ewigkeiten die Herrschaft
Christi vermitteln soll. So haben wir zwei Bundesvolker, entspre-
chend den zwei Jerusalem:

e cin Gesetzesvolk, den fleischlichen Israel und alles, was
durch ihn und mit ihm unter das Gesetz Christi geht und

¢ ein Verheiflungs- und Geistesvolk, den geistlichen Israel,
namlich alles, was aus der Verheiffung und aus dem Geist
der Verheiffung geboren ist.

Beide Jerusalem nun haben eine herrliche, grofie Gottgeschich-
te, und ihre Geschichte bildet die Geschichte des Reiches Gottes.
Da ist es denn kostlich zu sehen, wie in den wechselnden Zeiten
des Reiches Gottes bald das sichtbare und bald das unsichtbare Je-
rusalem gewissermafien mehr an der Reihe ist, und wie endlich
das unsichtbare Jerusalem auf der neuen Erde sichtbar wird, und
beide Volker, Gesetzesvolk und Verheiflungsvolk, welche hienie-
den sich oft stritten, wie einst Ismael und Isaak, endlich im Frieden
beieinander wohnen. Das sichtbare und das unsichtbare Jerusalem
sind dann eines, weil das unsichtbare sichtbar geworden ist und
das Gesetzesvolk dem Geistesvolk endlich im Frieden untertan ge-
worden ist.

202



Gal. 4,21-31

Um recht zu verstehen, wie es gemeint ist, miissen wir die Ge-
schichte der beiden Jerusalem von Anfang an, wie die Schrift sie
uns offenbart, verfolgen. Eine heilige Sache, wir laufen da in den
Ratsbahnen Gottes.

Am Anfang der Menschheit steht das unsichtbare Jerusalem
sichtbar da, und zwar im Paradies und besonders in dem Garten in
Eden. Wir bemerken ndmlich, wenn wir das zweite Kapitel der Bi-
bel aufmerksam lesen, dass hier gleich der Dreieinigkeitsplan Got-
tes sich offenbart:

e Wir haben einen Garten in Eden, wo die Sakramentsbdume
stehen, das Allerheiligste;

¢ wir haben Eden, das Heilige;

¢ und wir haben die Erde, den Vorhof.

Auf der letzteren war offenbar damals der Wohnplatz Satans
und seiner Geister. Dass im Garten Eden das himmlische Jerusa-
lem sichtbar geworden war, sehen wir aus dem Schluss der Offen-
barung. Alles Ende ist vermehrter und verherrlichter Anfang. Das ist
ein Grundsatz Gottes, welcher fiir alle Reiche Gottes gilt, im Na-
turreich, im Gesetzesreich und im Geistesreich. Wir miissen darum
den Anfang oft und viel aus dem vollendeten Ziel erkennen. Wie
dort auf die neue Erde das vollendete himmlische Jerusalem herab-
fahrt, so ist es hier in 1. Mo. 2 in einer wachstiimlichen Anfangsge-
stalt herabgefahren auf die aus der Finsternistiefe (1. Mo. 1,2) neu
herausgeschaffene Erde. Und es war ja auch recht eine Friedens-
stétte, dieses Paradies mit dem Lebensbrot und dem Lebenswasser
in sich, ein rechtes Salem, ein Friedensort. Und am Anfang ist es
wie am Ende, nur eben natiirlich anfanglich: Das sichtbare und das
unsichtbare Jerusalem sind eines.

203



Jerusalem (Gal. 4,21-31)

Und der Mensch ist der Kénigspriester von Salem und wandelt
im Heiligen und nimmt das Sakrament im Allerheiligsten, isst tdg-
lich vom Baum des Lebens. Und Gott der Herr, der ewige Konig
und Hohepriester, besucht ihn da, und der Mensch hat Gemein-
schaft mit [hm. Echt Jerusalem, wie es immer war und sein wird.

Aber dieses Jerusalem ging verloren durch die Wendung des
Menschen von des Herrn Wort. Aber es wurde gleich nach dem
Verlust auch wieder verheifsen und im Blut des Opferlammes, das
der Herr den Menschen gab, ihnen versiegelt. Und es begann die
Glaubensgemeinde, das Volk des oberen Jerusalem. Abel ergriff die
Verheiflungen und opferte an der Pforte des verlorenen Paradie-
ses. Er wartete auf die Neuoffnung der Pforte. Ihm nach viele! Ein
Seth, ein Henoch, ein Noah und gewisslich noch andere sind die
damaligen Glieder der Verheiflungsgemeine, die Kinder des obe-
ren Jerusalem, der Freien. Die Abkehr im Kains-Geschlecht ging
nebenher. Babel wurde je langer, je mehr ihr Mittelpunkt: die Er-
de, die Welt, nicht Jerusalem. Vom Paradies weg war ihr Weg. Die
Gldubigen aber blieben an der Verheiffung und am Opfer und so
in Verbindung mit ihrer Gottesstadt. So tat Noah vor und nach der
Sintflut.

Gar bald wandte aber die Menschheit sich wieder ab. Sie moch-
ten aber auf eine Stadt nicht verzichten. Da bauten sie sich selbst
eine Stadt: Babel mit seinem Turm. Die unsichtbare Stadt war ih-
nen eben doch zu unsichtbar, sie wollten eine sichtbare haben. Da
entstand Babel. Der Herr aber fuhr im Gericht herab, Er wollte kei-
ne andere Stadt neben der Seinen haben. Eine Friedensstadt ist’s
ihnen drum nicht geworden, kein Jerusalem, sondern ein Babel,
eine Verwirrungsstadt. Noch heute baut die ungldubige Welt ihre
Stadte und tut alle ihre Errungenschaften in sie hinein. Sie sollen
ihr Jerusalem, ihr Paradies sein; und jedesmal werden sie wieder
zu Babel, zur Verwirrungsstatte.

204



Gal. 4,21-31

Auf die Stadt, deren Schopfer und Baumeister Gott ist und die
verheiflen ist, dass sie wieder offenbar werden soll, wollen sie nicht
warten. Du aber und ich, nicht wahr, wir beide suchen die bleiben-
de Stadt nicht in Babels Gassen, die zukiinftige suchen wir.

Gott der Herr musste die Jerusalem-fliichtige Menschheit fah-
ren lassen. Aber Auserwéhlte zog Er sich heraus, welche im Glau-
ben auf die Friedensstadt warteten und im Opferschatten die Wie-
dererdffnung ihrer Tore erhofften. Abraham, Isaak, Jakob und an-
dere Gldubige waren die Kinder der Freien, der oberen Stadt, der
Mutter aller Gotteskinder in jenen Tagen. Aber auch Abrahams Sa-
me nach dem Fleisch, als er mehr und gréfier wurde, blieb der un-
sichtbaren Gottesstadt nicht treu. Nur ein heiliger, aber geringer
Same hielt sich an die unsichtbare, als sidhe er sie. Jochebed, die
Mutter Moses in Agypten, muss eine solche gewesen sein.

Da neigte sich Gott der Herr, als der Same Abrahams nach dem
Fleisch zum Volk erwachsen war, herab. Er zeigte Mose auf dem
Berg die unsichtbare Gottesstadt mit ihrem Allerheiligsten und
Heiligen und Vorhof und hiefs ihn dem schwachen, unglaubigen
Haufen ein irdisches Abbild machen. Er kam dem Sichtbarkeits-
zug der armen Menschheit entgegen. Die Stiftshiitte war der An-
fang des sichtbaren Jerusalem.

Damit aber die torichten und eigenméachtigen Menschen es Ihm
nicht sofort wieder verunreinigten, umgab Er es mit dem Zaun
des Gesetzes. Jetzt haben wir also, wie Paulus sagt, das Jerusalem
dieser Zeit, das sichtbare und dienstbare. Und wir wissen, diese
Hiitte kam dann auch im Laufe der Jahrhunderte, durch die Siinde
des Bundesvolkes verzdgert, unter David nach Jerusalem. Salomo
aber durfte sogar etwas von der Herrlichkeit der Gottesstadt ver-
sichtbarlichen. Doch selbst diese Herablassung des Herrn gentigte
nicht. Sie blieben nicht einmal der sichtbaren Gottesstadt treu. Und
auch der Zaun des Gesetzes war nicht stark genug; sie rissen ihn
nieder.

205



Jerusalem (Gal. 4,21-31)

Da liefs der Herr die Gottesstadt zerstoren und das Volk weg-
fithren, damit es die Stadt wieder schiatzen und lieben lerne. Bei
vielen im Volk war’s nicht umsonst. Es kam zuriick, die Stadt wur-
de wieder gebaut, der Tempel aufgerichtet, der Zaun des Geset-
zes strenger erstellt. Die Gottesstadt wurde dem Volk lieb mit dem
Heiligtum. Die Nationen bauten inzwischen ihre Babelstadte, aber
keine einzige wurde ein Salem, eine Friedensstadt. In dieser Zeit
der sichtbaren Gottesstadt waren die Tage der unsichtbaren Stadt,
des himmlischen Jerusalems, geringe. Zwar fehlte es nie an Seelen
aus dem Glauben und in Hoffnung der Verheifsung. Vielen geniig-
te die sichtbare Stadt nicht, sie warteten der anderen, gleich einem
Jakob, der im Sterben noch des Heils, der Gottesstadt und ihres Ko-
nigs gedachte. Die Masse hing an der sichtbaren und am Zaun des
Gesetzes, und da mit Miihe. Das war die Zeit, da die unsichtba-
re Gottesstadt eine Unfruchtbare und eine Einsame war, wie unser
Text sagt. Die Sichtbare hatte viel mehr Kinder. Auch aus den Hei-
den wandten sich etliche zur sichtbaren Stadt. Aber wieder und
in vertieftem Mafse wurden sie selbst dem unsichtbaren Jerusalem
und ihrem Gesetze untreu. Sie richteten sich selber auf in eigener
Gerechtigkeit.

Als die Zeit kam, da der Konig der wahrhaftigen Gottesstadt,
der Sohn Gottes, Jesus, in Sein Eigentum kam, als Er Buf3e tiber ihre
Stinden verlangte, um die Herrlichkeitszeit des sichtbaren Jerusa-
lem herauffithren zu konnen, da verwarfen sie Ihn. Die Herrlich-
keit der sichtbaren Gottesstadt begehrten sie heifs, aber vom Ge-
setz sich richten und durchs Blut des Einen sich versohnen lassen,
das wollten sie nicht. Sie kreuzigten Thn und taten den Herrn der
Stadt vor die Stadt hinaus. So musste denn das sichtbare Jerusalem
ins Gericht. Aber der Herr ging in die unsichtbare Gottesstadt, ins
einstige Paradies, mit Seinem Versohnungsblut hinein. Er reinigte
es vom Fall. Er o6ffnete es. Er sandte Seinen Geist herab und lief3
die Biirgerschaft des himmlischen Jerusalems, Versohnung, Frie-
den, Kindschaft, Erbschaft allen bufifertig Glaubigen verkiindigen.
Und viele nahmen’s an.

206



Gal. 4,21-31
Es kamen die Tage, da es hiefs:

»Sei frohlich, du Unfruchtbare, die du nicht gebierst!
Die Einsame hat viel mehr Kinder, denn die den
Mann hat.” Gal. 4,27

Alle Gotteskinder von Abel an riickten ein in die Gottesstadt.
Ihrer viele waren schon nach der Auferstehung des Herrn auch
auferstanden. Neue kamen dazu. Zu den Heiden drang die Bot-
schaft vom oberen Jerusalem und von ihrem herrlichen Gnadenko-
nig mit Seinen Gnadengaben, und viele wurden glaubig. Gleichwie
wihrend der Zeiten des irdischen Jerusalem das himmlische leer
stand infolge des Falls, so wandte es sich nun; das himmlische fiillt
sich um der Versohnung willen in Christus, und das irdische steht
leer wegen Israels Fall. Jetzt ist die Zeit der oberen Gottesstadt.

An der sichtbaren Stadt wirkt sich einstweilen die furchtbare
Kehrseite des Gesetzes aus, der Fluch, bis in der neuen Fiille der
Zeiten dann auch der ganze Segen des Gesetzes sich auswirken
kann, wenn Israel BufSe getan hat. Darum waren alle Bemiihun-
gen der Kirche, die sichtbare Gottesstadt jetzt aus ihrem Fluch zu
heben, verfehlt. Es muss ja alles erftillt werden.

Gleichwie der Fluch der Siinde durch Jahrtausende auf dem
oberen Jerusalem lag, nun aber der Segen der vollbrachten Ver-
sohnung und Offnung hineinstrémt in wiedergeborenen Gottes-
kindern, so liegt jetzt der Fluch des Gesetzes auf der sichtbaren
Gottesstadt, bis sich nach Ablauf der Zeiten der Segen des Geset-
zes in Christus offenbaren kann. Das obere Jerusalem beginnt sich
zu fiillen. Bald ist die Zahl seiner Biirger voll: lauter freie, geistge-
borene, leidenvollendete Priester-Konige, die Armsten unter den
Stindern, durchs Blut des Lammes so weit gebracht.

Es naht schon die neue Zeit des irdischen Jerusalem. Das Israel
nach dem Fleisch bewegt sich schon. Uber ein kleines, dann kommt
das Haupt der oberen Gottesstadt und zieht Seine Glieder an, und
dann werden sie herrlich mit Ihm sein und mit Ihm herrschen.

207



Jerusalem (Gal. 4,21-31)

Dann werden auf Erden die Verhiltnisse durch schreckliche
Gerichte so reif geworden sein, dass die Umkehr der Juden in der
Ankunft des Herrn auf Zion erfolgt. Dann werden auch die ge-
richtserschiitterten Heiden umkehren. Die Juden und die Nationen
werden sich der Herrschaft Christi beugen. Das in Christus erfiillte
Gesetz wird ausgehen von Zion. Die in ihren eigenen Stadten zu-
grunde gegangene Menschheit wird das Heil von der Gottesstadt
annehmen. Gerechtigkeit und Friede werden herrschen. Die Se-
gensbrunnen des Gottesgesetzes werden sich 6ffnen und die Vol-
ker drunter selig sein. Das wird eine Fiille des sichtbaren Gesetzes-
Jerusalem sein, des zu dieser Zeit dienstbaren, wie Paulus sagt.
Wihrenddem wird die Gemeinde der Freien, der vollendeten Got-
teskinder, das obere Jerusalem oben in der Luft, mit seinem Hei-
land sich freuen und herrschen die 1000 Jahre.

Doch noch einmal werden viele Volker vom sichtbaren Jerusa-
lem sich wenden. Da wird der Fluch des Gesetzes in furchtbaren
Endgerichten die Frevler treffen. Und bald darnach wird die Zeit
der Erde ablaufen. Die Stunde des irdischen Jerusalem — denn die-
ses dienstbare irdische ist nur zwischenhinein gekommen — wird
abgelaufen sein. Das Endgericht wird scheiden in gerichtet und se-
lig.

Die neue Erde wird sich bilden. Das neue Jerusalem, jetzt ge-
fuillt mit seinen Gotteserben, fahrt herab, der Herr in der Mitte. Die
neue Erde fiillt sich mit den Scharen, welche dem irdischen Jerusa-
lem dienstbar und untertan waren. Die ewigen Gerichtsstétten fiil-
len sich mit denen, welche nicht untertan sein wollten. Jerusalem
ist jetzt das sichtbargewordene. Sichtbar und unsichtbar sind eins.
Die Biirger des unsichtbaren Jerusalem sitzen in der Gottesstadt als
Erben; die Untertanen des sichtbaren fiillen die neue Erde in ihren
Orten. Verheiflung und Gesetz sind erfiillt, das Gesetz nach Segen
und Fluch. Denn viele Verfluchte mussten ja hingehen an ihre Orte.
Was das neue Jerusalem mit seinem Lebensstrom dann noch weiter
wirken wird in Ewigkeit, wollen wir heute lassen.

208



Gal. 4,21-31

Du aber lass dir das Hochste schenken und bewahren: die Biir-
gerschaft im neuen Jerusalem! Gehorst du zu der Freien, aller wah-
ren Gotteskinder Mutter? Dann freue dich auf den Tag der Offen-
barung.

22. Aug. 1920

209



Geisteswandel — immer zuerst nach innen (Gal. 5,25-6,10)

Immer zuerst nach innen, das ist Geisteswandel

210

7?5 So wir im Geist leben, so lasset uns auch im Geist
wandeln.

526 Lasset uns nicht eitler Ehre geizig sein, einander
zu entriisten und zu hassen.

61 Liebe Briider, so ein Mensch etwa von einem Feh-
ler iibereilt wiirde, so helfet ihm wieder zurecht mit
sanftmiitigem Geist ihr, die ihr geistlich seid; und
sieh auf dich selbst, dass du nicht auch versucht wer-
dest.

62 Einer trage des anderen Last, so werdet ihr das Ge-
setz Christi erfiillen.

63 So aber jemand sich ldsst diinken, er sei etwas,
wenn er doch nichts ist, der betriigt sich selbst.

64 Ein jeglicher aber priife sein eigen Werk; und als-
dann wird er an sich selber Ruhm haben und nicht an
einem anderen.

65 Denn ein jeglicher wird seine Last tragen.

66 Der aber unterrichtet wird mit dem Wort, der teile
mit allerlei Gutes dem, der ihn unterrichtet.

67 Trrt euch nicht! Gott lisst sich nicht spotten. Denn
was der Mensch sit, das wird er ernten.

68 Wer auf sein Fleisch sit, der wird von dem Fleisch
das Verderben ernten; wer aber auf den Geist sit, der
wird von dem Geist das ewige Leben ernten.

69 Lasset uns aber Gutes tun und nicht miide werden;
denn zu seiner Zeit werden wir auch ernten ohne Auf-
horen.

610 Als wir denn nun Zeit haben, so lasset uns Gutes
tun an jedermann, allermeist aber an des Glaubens
Genossen.” Gal. 5,25-6,10



Gal. 5,25-6,10

Zum Geisteswandel will der Apostel Paulus seine Galater und
uns ermuntern, oder wortlich genommen zu einem Umherwan-
deln im Geist. ,,So wir im Geist leben, so lasset uns auch im Geist
wandeln”, sagt er. So ist also ein Unterschied zwischen dem ,im
Geist leben” und dem ,,im Geist wandeln”. ,Im Geist leben”
heifit: Geistesleben haben, aus Gott geboren sein, Glaubensleben in
der Gemeinschaft mit dem Heiland besitzen. Es ist das Leben aus
Gott, gezeugt durch Wort und Geist, das Leben mit Gott und in
Gott gemeint mit dem: ,im Geist leben”. Es ist das gottentsprun-
gene und Gott zugewendete Leben. Dieses Leben im Geist, dieses
Glaubens-, Liebes- und Hoffnungs-Leben in Christus, das im Ge-
betsleben, im Leben im Wort und in der Gemeinschaft der Gliu-
bigen seinen Ausdruck findet, soll nun auch zu einem Wandel im
Geist werden.

Im Geist leben ist kurz gesagt: ,,in Ihm sein”. Im Geist wandeln
heifst dann nicht, Werke und Taten tun, sondern: ,,in Thm auch um-
herwandeln”, wie auch in der griechischen Urbibel das Wort ,,um-
herwandeln” steht. Wir kénnten auch so sagen: Wer den Heiligen
Geist innewohnend hat, der soll auch mit diesem innewohnenden
Geist umherwandeln und alles, was ihm begegnet, in diesen in ihm
wohnenden Geist hineinnehmen. Dort soll er alle Dinge, welche
ihm begegnen, verarbeiten, und dann wird eine Geistesfrucht ge-
boren. Der Bekehrung eignet das Werk, im christlichen Geist getan;
der Wiedergeburt eignet die Frucht, aus dem Heiligen Geist gebo-
ren. Darum heifit im Geist wandeln nicht: den Dingen einen christ-
lichen Geistesstempel aufdriicken, sondern die Dinge einnehmen
in den in uns wohnenden Heiligen Geist, sie dort bewegen und
zur Geburt bringen und sie dann als Geistesfrucht offenbaren. So
ist ,,im Geist wandeln” gerade das Gegenteil von dem, was die ge-
wohnliche Meinung annimmt; es ist nicht ein Hinauswirken, son-
dern ein Einnehmen, ein in sich Aufnehmen aller uns beim Um-
herwandeln begegnenden Dinge und ein Verarbeiten derselben im
Geist, und dann Frucht des Geistes bringen. Darum haben wir in
der Uberschrift gesagt: Immer zuerst nach innen, das ist Geistes-
wandel.

211



Geisteswandel — immer zuerst nach innen (Gal. 5,25-6,10)

Ein Mensch, der im Geist umherwandelt, weil er Geistesleben
in sich hat, nimmt alles, was er hort, sieht und erlebt, in seine Geis-
teszentrale auf, und dort wird eine Frucht geboren. Das ist’s nun
auch, was der Apostel Paulus in unserem Text uns weiter an Bei-
spielen zeigt und erldutert, dass Geisteswandel ein solches Wesen
sei, das alles erst nach innen nimmt. Darum sind eben Geistes-
leute immer Eingekehrte. Darum haben sie fiir die Welt und fiir
die mit ihnen Umgehenden etwas Schwerfilliges, Langsames, Be-
déchtiges, Zurtickhaltendes, fiir manche sogar etwas unverstand-
lich Abstofdendes, weil sie eben alles erst nach innen nehmen und
dort im Geist verarbeiten. Sie schieflen keine Geistesblitze an die
Menschen und Dinge hin, wie etwa der natiirlich Geistreiche oder
der Begeisterte, auch der vom Heiligen Geist Begeisterte, sondern
sie durchgeistigen alles innerlich, sie wollen alles geistverklart ha-
ben, und dies geht nur durch Geburt.

Darum sagt nun der Apostel gleich zum ersten:

»Lasset uns nicht eitler Ehre geizig sein, einander zu
entriisten und zu hassen.” Gal. 5,26

Eitler Ehre geizig sein heifdt, nach dufleren Vorziigen, Ehren und
Vorteilen, nach dufierem Wirken trachten und die innere Fiille nicht
achten, sondern dabei leerer und leerer werden. Geistesmenschen
sollen immer die Mehrung ihres inneren Gehaltes im Auge haben,
ob es dabei auch dufierlich durch Entdufierungen und Erniedrigun-
gen ginge. Wo duflere Strebungen und Strebereien sind, da gibt’s
Zank und Neid; da kommt einer dem anderen in den Weg, und sie
entriisten sich tibereinander und neiden einander. Je mehr nach au-
Ben und auf Aufleres gerichtet auch geistliches Leben und Wirken
ist, um so mehr gibt es Anstofse und Zusammenstofse. Je mehr aufs
Innere gerichtet, auf innere Fiille bestrebt die einzelnen sind, des-
to mehr tritt das Auflere in seinem Wert und in seiner Wichtigkeit
zuriick, um so weniger stofst man sich.

212



Gal. 5,25-6,10

Darum wandelt im Geist, seid auf das innere Wachstum gerich-
tet, auf die Mehrung des Innenmenschen, dann werdet ihr einan-
der nicht herausfordern zum Neid. Innere Eitelkeit ist stets ver-
letzt und verletzt auch andere; innere Gottfiille ldsst sich verletzen
und wichst unter Kreuz. So sehen wir, wie schon in diesem ersten
Wort der Apostel Paulus mit seiner Aufforderung zum Wandel im
Geist nach innen weist. Immer zuerst nach innen, das ist Wandel
im Geist.

An einem praktischen Beispiel macht er’s uns noch deutlicher.
Er sagt:

,Liebe Briider, so ein Mensch etwa von einem Fehler
iibereilt wiirde, so helft ihm wieder zurecht in sanft-
miitigem Geist, ihr, die ihr geistlich seid; und sie-
he auf dich selbst, dass du nicht auch versucht wer-
dest.” Gal. 6,1

Paulus stellt uns also einen Menschen vor Augen, der einen Fall
getan hat, vielleicht einen Fall, der auch mich mit betroffen hat. Der
Mensch ist ein Bruder; durch seinen Fall werden alle, die in Chris-
tus Gemeinschaft mit ihm haben, in Mitleidenschaft gezogen. Was
tut nun hier der Geistesmensch, der im Geist wandelt und bei sei-
nem Umherwandeln auf einen solchen stofsit? Er schldgt vor allen
Dingen in sich. Er sieht auf sich selbst, dass er nicht auch versucht
wird. Ein Geistesmensch kann nichts Boses sehen oder horen, ohne
dass sofort sein eigenes Herz erschiittert wird und er seine eige-
ne Verkehrtheit und seine Versuchlichkeit in demselben Punkt, in
welchem der Bruder gefallen ist, tief erkennt. Er bewegt den Fall
des Bruders als ein Mitversuchlicher und nur im Herrn Bewahrter.
Nun wird Frucht geboren, namlich: ein sanftmiitiger, zurechthel-
fender Geist. Aller richtende, scheltende, sich aufregende, afterre-
dende und andere Geist wird im Feuer des innewohnenden Heili-
gen Geistes verzehrt, und ein sanftmiitiger, zurechthelfender Geist
tritt heraus.

213



Geisteswandel — immer zuerst nach innen (Gal. 5,25-6,10)

Wie klar ist hier der Geisteswandel gezeichnet als ein immer
zuerst nach innen gehendes Wesen, welches dann von innen her-
aus Frucht bringt.

Dasselbe meint der Apostel, wenn er fortfahrt:

~Einer trage des anderen Last, so werdet ihr das Gesetz
Christi erfiillen.” Gal. 6,2

Das Gesetz Christi ist, sich selbst in den Opfertod geben fiir die
Siinden der anderen und sie so hinwegtragen. Der Geistesmensch
ist ein Passionsmensch, ein frei zum Leiden Entschlossener, weil er
weif, dass daraus das Leben geht. Darum nimmt er innerlich die
Lasten der ihm Begegnenden und um ihn Wandelnden als Leiden
frei liebend ein und tragt sie und bewegt sie im Geist, bis er in einer
Stunde der Reife auch etwas sagen und sie hinwegtragen helfen
kann. Also auch hier schldgt der Geistesmensch nicht nach aufsen
gegen die Lasten, sondern er geht zuerst nach innen und tréagt die
Lasten. So wird er Christus dhnlich. Das ist Wandel im Geist.

Und er richtet sich an den Fehlern der anderen nicht auf, er
wird nicht selbst grofler, wenn andere um ihn niedriger sind, son-
dern er erkennt um so tiefer aller Menschen Nichts, zusammen mit
seinem eigenen.

»S0 aber sich jemand ldsst diinken, er sei etwas, so er
doch nichts ist, der betriigt sich selbst.” Gal. 6,3

Menschen, die an der anderen Fehler und Schwichen in einen
Selbstdiinkel hineinwachsen, die gehen eben nicht in sich und ken-
nen sich darum nicht, sondern betriigen sich selbst.

»Ein jeglicher”, Gal. 6,4
sagt Paulus,

spriife sein eigenes Werk, und alsdann wird er an
sich selber Ruhm haben und nicht an einem anderen;
denn ein jeglicher wird seine Last tragen.”  Gal. 6,4

214



Gal. 5,25-6,10

Wieder sehen wir den Geistesmenschen, wie er nach innen
schldagt bei seinem Umherwandeln, wie er sich selbst vor Gott
stellt, wie er seine eigene Last sieht und trdagt und wie er erkennt,
was Riithmliches oder nicht Rithmliches vor Gott an ihm sei. Bei
allem und in allem schldgt der Geistesmensch nach innen hinein.

So ist’s auch in einer anderen Sache, die Paulus noch erwihnt.
Er lasst den Geistesmenschen seinem Lehrer begegnen, der ihn mit
dem Wort unterrichtet. Das nimmt der Geistesmensch gleich wie-
der innerlich. Ihm wird’s grof3, dass Gott ihn durch einen Men-
schen Seine Wege weisen ldsst. Gottes Wort ist ihm innerlich der
Wiedergeburtssame, von dem er lebt, das Brot, das ihn nahrt. Er
bewegt das, ihn bewegt das, und es wachst die Frucht, dass er mit-
teilt allerlei Gutes dem, der ihn unterrichtet. Es ist erfahrungsge-
maéf so: Je innerlicher ein Mensch ist, um so mehr gibt er fiir das
Reich Gottes. Drum, wer immer nach innen schldgt beim Horen
des Wortes, bei dem wird viel Dankesfrucht erscheinen.

Es ist nun freilich ein Weg der Passion, dieser Weg des Geistes-
wandels, der nie nach der Natur die Antwort auf die Dinge und
Personen gibt, sondern immer erst den Weg durch den Heiligen
Geist geht. Es ist ein stetes Sterben dem, was das Fleisch wollte und
tate; aber entziehen wir uns dem nicht, was daran Kreuz ist, sonst
sind wir keine Geistesmenschen. Irren wir uns nicht, Gott lasst sich
durch ein Geistesleben, das nicht zum Geisteswandel wird, nicht
spotten.

Wo Geistesleben nicht zum Geisteswandel wird, d. h. wo nicht
alles, das uns beim Umherwandeln begegnet, in die Geistesgeburt
einbezogen wird, da handeln wir eben fleischlich. Es gibt nur zwei
Mutterboden: Fleisch und Geist. Was nicht im Heiligen Geiste ge-
heiligt und geldutert wird, das geht aus dem Fleisch. Und da kann
ein blofies Geistesleben dann nicht schiitzen vor dem unweigerli-
chen Hoheitsgesetze Gottes:

,Was der Mensch sit, das wird er ernten. Wer auf sein
Fleisch sit, der wird vom Fleisch das Verderben ern-
ten. Wer aber auf den Geist sit, der wird vom Geist
das ewige Leben ernten.” Gal. 6,7-8 215



Geisteswandel — immer zuerst nach innen (Gal. 5,25-6,10)

Wir sehen hier, dass Geisteswandel vom Apostel gleichgesetzt
wird der Geistes-Saat oder der Saat auf den Geist. So ist also der
Geisteswandel ein Sden auf den Geist. Also alles, was uns begeg-
net, kommt als Same auf den Geistesboden. Und dort erwéchst es
in der Art und zu der Zeit, wie es gottlich ist, und tragt Lebens-
frucht. Der Geistesboden ist echter Mutterboden. Er gibt, wie eine
Mutter, dem in ihn gelegten Samen seine Art mit, wie auch der Flei-
schesboden als Mutterboden allem in ihn gelegten Samen seine Art
mit sich gibt. Zur Fleischesart gehort aber der Tod, zur Geistesart
das Leben. Wie eine gefallene Eva nur Todesleute gebdren konn-
te, so der Natur- und Fleischesboden; und wie der geistverklarte
zweite Adam lauter Lebensmenschen zeugt durch den Geist, so
auch der Heilige Geist.

Darum, so wir im Geist leben, so lasset uns auch im Geist wan-
deln, lasset alles uns Begegnende, was es auch sei, uns erst in das
Geisteswesen innerlich einnehmen als Same, und lasset es dort zur
Lebensfrucht geboren werden, die wir dann bringen. Was nicht in
den Geist eingenommen ist, das geht durch die Natur. Irret euch
nicht, dann gebiert’s Tod; Gott ldsst sich durch Geistesleben ohne
Geisteswandel nicht tduschen. Zwar ist es beschwerlich und bringt
Leiden, alles durch den Geist gehen zu lassen. Die Welt versteht
dieses Wesen nicht, sondern belacht und hasst es. Lasset uns den-
noch nicht miide werden, dieses Gute zu tun, es geht eine ewige
Lebensernte daraus. Was aus dem Geisteswandel geboren wird, ist
Frucht, welche bleibt in das ewige Leben. Und die Frucht dieses
Geisteswandels soll jedermann schmecken, die Welt wie die Haus-
genossen des Glaubens.

Freilich die Hausgenossen des Glaubens, die mit uns Laufen-
den im Hause Gottes, mit welchen wir Lebensgemeinschaft ha-
ben, die werden zuerst diese Lebensfriichte des Geisteswandels zu
essen und zu geniefSen bekommen. Aber es soll niemand ausge-
schlossen sein. Wir begegnen nicht nur den Gldubigen geistlich,
sondern auch der ungeistlichen Welt. Sie begegnet uns mit ihrer
Todes-Fleisches-Saat, wir ihr mit unserer Geistes-Lebens-Saat.

216



Gal. 5,25-6,10

Die Glaubigen diirfen es natiirlich zuerst von uns fordern, dass
wir ihnen, welche uns Geistesfrucht bieten, auch Geistesfrucht ent-
gegenbringen. Wo uns Geist begegnet, ist ja leichter auch im Geist
sein; aber oft ist es gerade unter den Glaubigen am schwersten, im
Geist zu wandeln, wenn ihrer etliche selbst nicht darin wandeln.
Aber lasst uns nicht miide werden — denken wir an die Lebensern-
te.

Und auch gegentiber der Welt nicht lass werden. Unsere Geis-
tesfrucht ldsst sie sich ja oft und viel gefallen, aber unsere Lebens-
wurzel Jesus will sie nicht. Was tut’s! Wir sind gesetzt, dass wir
hingehen und Frucht bringen, und haben die Verheifsung, dass un-
sere Frucht bleibe. Wohlan denn, angesichts solches Gottes-Lebens-
Gesetzes des Erntens ohne Aufhoren, ihr alle, die ihr im Geist lebet,
lasset uns auch im Geist wandeln, und wisset: Immer zuerst nach
innen, das ist des Geisteswandels Grundgesetz!

23. Sept. 1923

217



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Die Eigentumsgemeine, der innerste Kern des Rates Gottes
in diesen unseren Zeiten (Eph. 1,3-14)

> Gelobet sei Gott und der Vater unseres Herrn Jesu
Christi, der uns gesegnet hat mit allerlei geistlichem
Segen in himmlischen Giitern durch Christus;

14 wie er uns denn erwihlt hat durch denselben, ehe

der Welt Grund gelegt war, dass wir sollten sein heilig
und unstraflich vor ihm in der Liebe;

15 und hat uns verordnet zur Kindschaft gegen sich

selbst durch Jesus Christus nach dem Wohlgefallen
seines Willens,

L6 zu Lob seiner herrlichen Gnade, durch welche er

uns hat angenehm gemacht in dem Geliebten,

17 an welchem wir haben die Erlésung durch sein

Blut, die Vergebung der Siinden, nach dem Reichtum
seiner Gnade,

18 welche uns reichlich widerfahren ist durch allerlei

Weisheit und Klugheit;

L9 und er hat uns wissen lassen das Geheimnis seines

Willens nach seinem Wohlgefallen, das er sich vorge-
setzt hatte in ihm,

110 dass es ausgefiihrt wiirde, da die Zeit erfiillet
war, auf dass alle Dinge zusammengefasst wiirden in
Christus, beide, das im Himmel und auf Erden ist,
durch ihn,

L1 durch welchen wir auch zum Erbteil gekommen
sind, die wir zuvor verordnet sind nach dem Vorsatz
des, der alle Dinge wirkt nach dem Rat seines Wil-
lens,

L12 quf dass wir etwas seien zu Lob seiner Herrlich-

keit, die wir zuvor auf Christus hofften;

218



Eph. 1,3-14

113 durch welchen auch ihr gehort habt das Wort der
Wahrheit, das Evangelium von eurer Seligkeit; durch
welchen ihr auch, da ihr gliubig wurdet, versiegelt
worden seid mit dem Heiligen Geist der Verheifung,

L14 welcher ist das Pfand unseres Erbes zu unserer Er-

16sung, dass wir sein Eigentum wiirden zu Lob seiner
Herrlichkeit.” Eph. 1,3-14

Ein wesentlicher Zug unserer Adventsfreude ist die Freude am
Rat Gottes, auf welchen uns die Adventszeit hinweist. Das ist ja in
der Tat eine grofse Freude fiir das arme Menschengeschlecht, dass
ein Rat Gottes tiber der Erde waltet und in immer bestimmterer
Weise sich zielmafig auswirkt. Erthoht wird diese Freude dadurch,
dass wir in der Heiligen Schrift die grofsen Linien dieses Rates so
klar niedergelegt finden, und noch mehr dadurch, dass die allerbe-
deutendste Wegstrecke dieses Rates bereits zuriickgelegt ist, und
zwar in herrlicher Erfiillung des gottlichen Wortes. Dadurch ha-
ben wir desto fester das prophetische Wort und achten mit Fleif3
auf seinen weiteren Lichtsgang. Dieser Rat Gottes hat aber nun sei-
ne verschiedenen Haushaltungen.

Auch unser heutiger Text redet von einer solchen Haushal-
tung. Im zehnten Vers, wo unser Luther iibersetzt: , dass es ausge-
fihrt wiirde, da die Zeit erfiillet war”, redet der griechische Urtext
von der ,Haushaltung der Fiille der Zeiten”. Diese verschiede-
nen Haushaltungen des Rates Gottes klar zu erkennen und auch
klar auseinanderzuhalten, ist eine Sache von allergrofiter Wichtig-
keit. Durch die Vermengung und Vermischung der verschiedenen
Haushaltungszeiten des Rates Gottes sind die schwerwiegendsten
Verirrungen der Kirche bis auf den heutigen Tag gekommen. Auch
beim besten und kindlichsten Glauben arbeitet man eben falsch,
d. h. auf falschen Linien, wenn man sich nicht klar ist iiber die
Haushaltung Gottes, in welcher wir jeweils stehen.

219



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Da ist es uns denn eine rechte Adventsfreude, dass gerade un-
ser heutiger Epheser-Text uns so helles Licht gibt tiber das, was in
unseren Tagen die Hauptsache der Haushaltung Gottes ist. Der et-
was schwierige Text, welcher in seinen zwolf Versen eigentlich nur
einen einzigen Satz bildet, ist ein rechter Enthiiller des Ratsgeheim-
nisses Gottes.

¢ Er geht zuriick in Vers 4 auf die Zeit, da das Ratsgeheimnis
vor Grundlegung der Welt noch im Schofie Gottes ruhte.

* Er redet in Vers 9 von der Offenbarung dieses Ratsgeheim-
nisses an die Glaubigen

e und fithrt uns am Schluss von Vers 14 das herrliche Ziel des
gegenwartigen Haushaltes vor Augen.

Und gerade dieser Schluss wirft das Licht auf die ganze Stelle.
Er sagt, das gegenwartige Haushaltungsziel Gottes sei eine erloste
Erb- und Eigentums-Gemeine. Vom Wesen und Gang dieser Erb-
und Eigentums-Gemeine handelt dann die ganze Stelle. Nach allen
Seiten hin wird die Gesamtgemeine und werden ihre Glieder ndher
charakterisiert und geschildert.

Mit den verschiedensten Namen bezeichnet sie Paulus.

¢ Als Segenstragergemeine bezeichnet er sie in Vers 3;
¢ als Auswahlgemeine stellt er sie uns in Vers 4 vor Augen;

¢ als vorausverordnete Gemeine, als Kindschaftsgemeine in
Vers 5;

¢ als Gnadengemeine in Vers 6ff.;

¢ als Erbschaftsgemeine in Vers 11 und 14;

* als versiegelte Verheiffungsgemeine in Vers 13;
¢ als Eigentumsgemeine in Vers 14.

220



Eph. 1,3-14

Und durch alle 14 Verse ist sie die Gemeine, die ,in Christus
Jesus” ist; durch alles geht das: ,in Thm”, ,,in Christus”. So ha-
ben wir in unseren herrlichen Versen wieder einen lauten und hel-
len Ruf, dass der Rat und Plan Gottes in unseren Zeiten auf eine
durchs Wort herausgerufene und durch den Geist herausgewéhlte
Gemeine Gottes geht. Dazu wird jetzt das Evangelium aller Welt
verkiindigt; dazu werden die Volker durchevangelisiert, dass die
ewig erwdhlten und verordneten Kinder Gottes ans Licht kommen
und erzogen werden unter den Leiden und Triibsalen der Welt und
unter der Erndhrung durch das Wort und den Geist zu ihrer Auf-
gabe in den kommenden Haushaltungen Gottes.

Klar sehen wir wieder, dass die gegenwirtige Haushaltung
nicht auf die ganzen Volker und ihre Gewinnung geht, weshalb
alle dahin gerichteten Unternehmungen immer wieder ins Gericht
fallen, seien es ganze Kirchen oder kleinere Veranstaltungen. So-
weit sie aufrichtig glaubig sind, tragen sie auch bei zum Bau der
Gemeine, aber ihr eigentliches, gegen den Rat Gottes aufs Volks-
ganze gestecktes Ziel erreichen sie nicht. Die Volker als Ganzes
sind nach der iibereinstimmenden Schrift dem Tausendjdhrigen
Reich unter Fiihrung der bekehrten Juden vorbehalten in der sicht-
baren und unsichtbaren Welt. Und die Gewinnung aller Kreatur ist
der Gemeine Gottes vorbehalten in den Haushaltungen der neuen
Welt.

Die gegenwirtige Weltzeit aber dient zur Herausholung des
Leibes Christi und zur Reifmachung des Judenvolkes unter den
Gerichten der Volker. Ach, dass tiber diese so klar bezeugten bibli-
schen Linien mehr Licht wire, es gdbe ein ganz andersartiges Sich-
stellen in Kirche und Staat, aber auch in Gemeinschaft und Stunde.
Lesen wir doch den Text auf diese Wahrheit hin griindlich durch;
beugen wir uns der erkannten Wahrheit, da wir doch nichts wollen
als das Wort Gottes; und gehen wir dann auch einher personlich
und innerhalb der verschiedenen Ordnungen in Staat, Kirche und
Gemeinschaft dieser Erkenntnis gemafs.

221



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Ja, hinein in unser herrliches, lichtgebendes Gotteswort. Der
Epheserbrief ist wie der Kolosserbrief eine Art Zirkularbrief, be-
stimmt zum Vorgelesenwerden in vielen Gemeinden. Darum tréagt
er auch keinen solch personlichen Charakter wie die anderen Brie-
fe des Apostels, sondern betont mehr das Allgemeine. Darum ha-
ben wir auch die Worte ,,uns” und ,,ihr” und dhnliche, welche so
oft vorkommen in unseren Versen, auf die durchs Wort erretteten
und herausgebildeten Gemeinden, ja auf ihre Gesamtheit zu bezie-
hen.

Und da sagt nun unser Apostel Paulus zuerst:

,Gelobt sei Gott und der Vater unseres Herrn Jesu
Christi, der uns gesegnet hat mit dem ganzen geist-
lichen Segen, der in den himmlischen Orten bereit-
liegt, in Christus.” Eph.1,3

So lautet’s wortlich, und wir miissen bei diesen schweren Tex-
ten ofter wortlich tibersetzen um des genauen Verstandnisses wil-
len.

Paulus bezeichnet mit diesen Worten die glaubige Gemeine als
das Segensgefaf3, in welches Gott und der Vater unseres Herrn Je-
su Christi den ganzen himmlischen Segen, welcher im Heiland ge-
schenkt ist, hineingegossen habe. Die Gemeine ist die Segenstrage-
rin und Mittlerin. Dazu ist sie bestimmt, dazu wird sie jetzt erzo-
gen, und es ist ihr Beruf, diesen Segen dann weiterzugeben, was sie
vollkommen allerdings erst leisten wird, wenn sie selbst vollendet
ist. Jetzt leistet sie es stiickweise. Der Apostel sagt ganz dasselbe
am Schluss unseres Kapitels, wenn er schreibt:

,?? Gott hat Jesus als Haupt iiber alles der Gemeine
gegeben,

123 welche Sein Leib ist, nimlich die Fiille des, der
alles in allen erfiillt.” Eph. 1,22-23

222



Eph. 1,3-14

So ist die Gemeine die Fiille Christi, wie Christus die Fiille Got-
tes. Und die Fiille der Segnungen Christi geht zuerst in die gldubi-
ge Gemeine und dann durch sie auf die Gesamtwelt. Darum heifst
sie auch der Leib Christi (Vers 23), denn wie der Leib der Aus-
wirker unserer Personlichkeit ist, so die Gemeine die Auswirkerin
Christi. So sehen wir also gleich in dem ersten Vers unseres Textes
die grofie Mittelstellung der Gemeine zwischen Christus und der
Welt. Es ist eine unglaublich hohe Stellung, eine wahrhaft priester-
liche Stellung, wie es die Schrift an anderen Orten nennt. Der Herr
will arme Stinder, die Ihn annehmen, so begnadigen und fiillen mit
Thm selbst, dass sie etwas seien zu Lob Seiner herrlichen Gnade.
Hochmiitig macht das, wo es klar erkannt wird, nicht, denn es ist
nur in volliger Hingabe zu haben.

Diese Gemeine aber und ihre Glieder will Gott in Christus jetzt
in diesen Tagen bis zur Wiederkunft Christi herausholen und zu-
bereiten.

Er tut das kraft seiner Auserwahlung.

,Wie Er uns denn hat auserwihlt durch denselben, ehe
der Welt Grund gelegt war, dass wir sollten sein heilig
und unstréflich vor Ihm in der Liebe.” Eph. 1,4

Hier ist ganz deutlich von einer ,,Auswahl” die Rede. Eine Aus-
wahl ist aber bekanntlich immer ein weniges aus einem grofsen
Haufen. So geht also Gottes Rat in diesen Zeiten ganz klar auf we-
nige. So irren denn die nach der Schrift, welche immer auf die Vie-
len und auf den Haufen gehen und welche auch eine Massen- und
Volkskirche unter allen Umstdnden erhalten wollen. Eine Auswahl
trifft Gott durchs Evangelium auch aus unserem Volk. Und nur
darum werden alle gerufen, dass die Auserwédhlten herauskom-
men konnen. Wird mir etwas zur Auswahl hingelegt, so wird mir
vieles hingelegt, dass ich eines nehme.

223



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Diese Auswahl hat Gott schon getroffen vor Grundlegung der
Welt. Gott sind alle Seine Dinge bewusst von der Welt her. Ach-
ten wir wohl, nicht zur Seligkeit oder Unseligkeit hat Gott schon
vor Grundlegung der Welt die einen oder die anderen bestimmt,
das wire ja die reine Ungerechtigkeit. Das aber hat Er sich von
Ewigkeiten her schon vorgenommen, durch eine Auswahlgemei-
ne, durch eine konigliche Priestergemeine, aus den Menschen her-
ausgerufen, Sein Heil aller Kreatur kundzutun.

So, wie Er von Ewigkeiten her beschlossen hat, alles im Sohn,
in Christus, zu wirken, so wieder in Christus alles durch die Ge-
meine. Diese Gemeine stand schon von Ewigkeiten her als herrli-
ches Ratsziel vor Ihm. Und jetzt in unseren Zeiten ruft Er sie aus
der Volkerwelt heraus. Er ruft auch dich, hore! Diese erwihlte Ge-
meine sieht Er von Ewigkeiten her als eine heilige, d. h. voll und
ganz Ihm zu Diensten stehende, und als eine untadelige, d. h. in
der Heiligung vollendete.

Und die Liebe Christi ist es, die solches schafft: Sie zieht die ein-
zelnen heraus und heiligt sie; darum heifit es: ,,in der Liebe”; das
ist nicht unsere, sondern Christi Liebe. Das ist denn der Kernrat
Gottes in diesen Zeiten, diese ihm zu Diensten stehende Auswahl-
gemeinde durch die bezeugte und geschenkte Liebe Christi zu ge-
winnen. Dieses ewige Ratsziel wird jetzt zeitlich. Und dass keiner
sich beklage, ruft Er alle. Kommst du?

Diese Auswahlgemeine ist nun

, 7 ... verordnet zur Kindschaft gegen sich selbst durch
Jesus Christus nach dem Wohlgefallen Seines Willens

16 zu Lob Seiner herrlichen Gnade.” Eph. 1,5-6

Das ist also das ewige Wohlgefallen Gottes und Sein heiliger,
herrlicher Wille, eine Gemeine von Kindern zu haben, aus des ein-
geborenen Sohnes Geist geboren. Uber alle Kreatur herrscht Gott.
Die iibergrofse Mehrzahl der Menschen wird selig unter der Herr-
schaft Gottes in Christus.

224



Eph. 1,3-14

Gott will aber mehr haben. Er mochte nicht lauter Beherrschte.
Es ist etwas entsetzlich Einsames, Herrscher zu sein unter lauter
Beherrschten. Der Gott der Liebe mochte geliebt sein. Drum moch-
te Er, das ist Sein Wille, zu Seinem eingeborenen Sohn und in Thm
noch eine Kindergemeine, die so recht Seine Liebe und Sein Lob
singt. Und diese Kindergemeine schafft Er jetzt durch den Geist
des bis zum Tode bewidhrten eingeborenen Sohnes. Und diese Kin-
der Gottes zu rufen, zu pflegen, zu fordern, das ist der innerste
Kern der Aufgabe der jetzigen Weltzeit. Die Leute des Tausendjah-
rigen Reiches und die Seligen der Ewigkeiten sind nicht Kinder,
sondern gldubige Beherrschte, welche selig sind unter der Herr-
schaft Christi und Seiner Gemeine. Kinder Gottes werden nur jetzt
geboren bis zur Wiederkunft Christi. Das ist das Geheimnis dieser
Zeiten. Die Kindschaft ist Gnade und Gabe Gottes in Christus, es
hat sie niemand von Natur. Wir sind angenehm gemacht in dem
Geliebten. Nur in der innersten Lebensgemeinschaft mit dem Hei-
land, welcher Sohn von Natur ist, kann die Kindschaft gewonnen
werden.

¢ Der erste Schritt ist der zum armen Siinder. Alle Gotteskinder
sind durchdrungen von ihrer grundméfligen siindigen Verlo-
renheit und Verdammungswiirdigkeit.

® Der zweite Schritt ist der unters Kreuz. Alle Gotteskinder
sind davon durchdrungen, dass Christi Blut allein retten
kann. Sie alle nehmen tiefgebeugt die Erlosung durch Sein
Blut an, ndmlich die Vergebung der Siinden. Von diesem
Reichtum der Gnade leben sie tdglich. Ihr Herzenshaus ist
taglich mit dem Blut des Lammes besprengt.

¢ Der dritte Schritt ist dann der zum Glaubensgehorsam. Sie
lassen sich durch den Geist in die gottliche Weisheit und
Klugheit hineinfiihren, die eigene Weisheit und Klugheit in
den Tod gebend.

225



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Das ist die gerettete Arme-Siinder-Gemeine; das ist die gehei-
ligte Weisheits- und Klugheitsgemeine. Auf die geht jetzt der Plan
Gottes. Stehst du drin?

Dieser Gemeine ist durch den Geist der Gesamtrat Gottes of-
fenbart und ihre eigene Stellung darin.

,Sie hat Gott wissen lassen das Geheimnis Seines Wil-
lens nach Seinem Wohlgefallen.” Eph. 1,9

Und worin besteht dieses geoffenbarte Geheimnis? Darin, dass
in der Haushaltung der Fiille der Zeiten Jesus Christus das Haupt
tiber alles im Himmel und auf Erden sein werde. Oder wie Luther
sagt: Dass alles im Himmel und auf Erden zusammengefasst wiir-
de in Christus. Ja, das weif jedes Glied der Gemeine wohl, dass
Christus noch einmal der Herr wird tiiber alles; dass die himmli-
schen und die irdischen Geister alle Ihm noch sich beugen miissen.
Das ist das grofie Geheimnis der Gotteskinder, das sie geoffenbart
in sich tragen und das die Welt nicht glauben und nicht wissen
will, dass Christus Jesus endlich der Einheitspunkt und Seligkeits-
quell aller Kreatur werden wird. Arme Welt, die du dich immer
wieder mit falschen Einheitsgrundlagen tduschst, du kommst nicht
zur Ruhe, bis Christus deine Ruhe ist.

An dieser grofien, wunderbaren Herrscher- und Ehrenstellung
Christi haben nun die Glieder der Gemeine teil. Sie sind Miterben
Christi. Das sagt Paulus in den weiteren Versen:

»durch welchen wir auch zum Erbteil gekommen
sind;” Eph. 1,11

,durch welchen auch ihr das Pfand des Erbes bekom-
men habt.” Eph. 1,14

Jetzt werden nicht die Volker, sondern die Herrscher gesam-
melt, das ist der Plan Gottes in diesen Tagen. Und das ist das Klein-
od, welches wir verkiindigen: Wer jetzt im Glauben an den Herrn
steht, wird mit Ihm erben.

226



Eph. 1,3-14

Und diese Erbgemeine besteht nun aus Juden und Heiden, und
beide sind in ihr vollig gleichberechtigt. Paulus sagt: Wir, die Ju-
den, wir sind zuvor verordnet und haben zuvor gehofft auf Chris-
tus (Verse 11-12), und wer von uns jetzt glaubt, geht ins verheifSene
Erbe. Aber auch euch Heiden ist’s verkiindigt jetzt in diesen Tagen;
wer nun glaubt von euch, der kriegt den Heiligen Geist als Siegel
und Unterpfand der kommenden Herrlichkeit in Christus.

Wihrend in der Gesamtwelt das Judenvolk nach der Wahl der
Gnade eine Vorzugsstellung hat und nach seiner Bekehrung vollig
haben wird, gibt’s in der Geistesgemeine das nicht: Da ist nicht Ju-
de noch Grieche, nicht Knecht noch Freier, nicht Mann noch Weib,
sondern allzumal einer in Christus. Da werden wir aus den Heiden
mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische sitzen. Das ist das Grofse,
dass zu dem Heilstrager-Volk der wahrhaft glaubigen Juden jetzt
noch ein Heilstrager-Volk wahrhaft glaubiger Heiden hinzugefiigt
wird. Und das konnen wir jetzt erlangen. Nicht nur der Fluch der
Stinde, sondern auch der Fluch des Weglaufens vom Vaterhause
wird aufgehoben fiir die, die dem Ruf zur Gemeine folgen.

Die wunderbarste Einheit des Menschengeschlechtes durch
und durch steht in dieser Gemeine da. Und sie wird nach ihrer
Vollendung das erloste Volleigentum des Herrn sein. Wir werden
Seine Herrlichkeit sein vor Gott dem Vater und vor aller Krea-
tur, wie Er die unsrige ist vor Gott dem Vater und vor aller Krea-
tur. Diese Gemeine wird als Sein Eigentum das wohl brauchliche
Instrument sein zu allen Seinen ferneren Haushaltungsaufgaben.
Und was wollen wir anderes sein als Sein Werkzeug in Seinem
Dienst? Jetzt schon; o waren wir’s besser! Und einst zu Lobe Seiner
Herrlichkeit.

Wir freuen uns des Tages, wo dieses Geheimnis der gegen-
wartigen Zeiten, welches, wiewohl vorhanden, doch von der Welt
nicht gesehen wird, offenbar werden wird. Und da wiinschte ich,
dass du und ich dabeisein mochten.

227



Die Eigentumsgemeine, Kern des Rates Gottes (Eph. 1,3-14)

Das ist unser personlicher Adventswunsch, und fiirs Ganze der
andere dazu: Mochte alles, was glaubt, immer mehr diesen Kern
des Rates Gottes in diesen unseren Zeiten erkennen und alle Ar-
beit und Mitarbeit in Staat, Kirche und Gemeinschaft nach diesen
Linien regeln, auf dass immer klarer und bewusster hingearbeitet
wiirde auf den Tag des Herrn und auch die Stellung der einzel-
nen eine festere, klarere und bewusstere innerhalb dieser Gemeine
werde, ja eine festere, klarere, demiitigere und mutigere ,,in Ihm“.

28. Nov. 1920

228



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

Die trinitarischen Einheitsmerkmale der Gemeine: ein
Geist, ein Herr, ein Vater (Eph. 4,1-7)

,*1 So ermahne nun euch ich Gefangener in dem
Herrn, dass ihr wandelt, wie sich’s gebiihrt eurer Be-
rufung, mit der ihr berufen seid,

42 mit aller Demut und Sanftmut, mit Geduld, und

vertraget einer den anderen in der Liebe

4% und seid fleifig, zu halten die Einigkeit im Geist
durch das Band des Friedens:

44 ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen seid

auf einerlei Hoffnung eurer Berufung;

45 ein Herr, ein Glaube, eine Taufe;

46 ein Gott und Vater unser aller, der da ist iiber euch
allen und durch euch alle und in euch allen.

47 Einem jeglichen aber unter uns ist gegeben die
Gnade nach dem Maf der Gabe Christi.” Eph. 4,1-7

Von den Einheitsmerkmalen der Gemeine des Geistes oder des
Leibes Christi handeln die vorliegenden Verse. Sie zeigen uns, wie
diesem gottgeborenen Leibesorganismus das trinitarische Wesen
Gottes eingefiigt ist, wie an ihm erscheint

e cin Geist,
e cin Herr,

® ¢in Vater.

229



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

Es ist eine Sache von grofier Bedeutung, dass wir diese Ein-
heitsmerkmale der Glaubensgemeine kennenlernen und fest ins
Auge fassen, denn wir haben es ja bis zur Wiederkunft des Herrn
mit einer unsichtbaren Gemeine zu tun, ja, mit einer in den dufle-
ren Gestaltungen, die sich bilden, tief zerkliifteten und zerrissenen,
mit einer solchen, die tiberall, wo sich dufSere Gebilde formieren, in
einer sich nicht mit ihr selbst deckenden Gestalt erscheint.

Will man darum die Existenz, d. h. das lebensvolle Dasein die-
ser Gemeine trotzdem erkennen, so kann dies nur an einzelnen
hervorbrechenden Merkmalen geschehen, und diese nennt uns
heute der Geist durch Paulus. Die Glaubensgemeine selbst, diese
Konigs-Priester-Gemeine des ewigen Hauptes, ist und bleibt eine
unsichtbare bis zur Parusie oder Gegenwartserscheinung Christi
bei den Seinen. Darum heifst es auch im Glaubensbekenntnis: ,Ich
glaube eine heilige, allgemeine, christliche Kirche” — ich sehe sie
nicht, ich glaube sie.

Gleichwie das Haupt verborgen ist und bleibt bis auf den Tag
Seiner Erscheinung, so auch der Leib. Es soll eben niemand durch
irgend etwas Auflerliches in diese allerengste Lebensverbindung
Gottes hineingezogen werden, sondern allein durch die im Evan-
gelium verkiindigte Liebe des Vaters und des Sohnes. Keine ir-
gendwie geartete dufiere Herrlichkeitserscheinung soll anziehen,
sondern allein die innere Herrlichkeit und Schone der Wahrheit
und des Lebens.

Ja, es soll sogar der Weg des Lebens ein Weg des Leidens und
des Sterbens von auflen sein, damit in ganzer Eigennacktheit Gott
angezogen werde in Christus. Gleichwie aber der zur Rechten des
Vaters verborgene Christus nicht wirkungslos ist, sondern macht-
voll wirkt durchs geistgefiillte Wort und Leben schafft in allen
Lichtempfanglichen durch diesen Samen der Wiedergeburt, so ist
auch die Glaubensgemeine eine lebenswirksame und erscheint in
allerlei Merkmalen.

230



Eph. 4,1-7

Diese nennt uns unser Text und zeichnet sie als echte Gottmerk-
male, wenn er sie dreieinigkeitsméafiig nennt: ein Geist, ein Herr, ein
Vater. Diese Merkmale erscheinen tiberall da, wo die Glaubensge-
meine in Menschenkindern Gestalt gewinnt; sie erscheinen am ein-
zelnen und erscheinen im Zusammenleben solcher einzelnen. Sie
sind tiberall und immer dieselben. Darum tritt das Wortlein: ,,ein”
so scharf und so oft in unseren Versen hervor, und darum nannten
wir diese Merkmale: , Einheitsmerkmale”.

Das ist ja das grofse Gottwunder, das in diesen Zeiten bis zur Er-
scheinung des Herrn auf Erden sich auswirkt, dass aus allen Vol-
kern, Sprachen und Zungen sich ein auserwahlter Leib Christi in
volliger Einheit eines Leibesorganismus’ bildet. Was Satan in riesi-
gen Weltorganisationen der verschiedensten Art, staatlicher, sozia-
ler und religidser Pragung, erstrebt und doch nie erreicht, weil der
Spaltpilz der Selbstsucht alle seine Riesengebilde in den Todeszer-
bruch bringt, das schafft die durch den Heiligen Geist ausgegos-
sene und in gldubige Herzen eingegossene Liebe Christi in einer
Erstlingsgemeine, welche, selbst eins in Christus wie Er im Vater
und der Vater in Ihm, das Einheitsband der ganzen Kreatur noch
werden wird nach ihrer eigenen Vollendung.

Diese Gemeine Christi ist aber jetzt eine dermafien zerspalte-
ne und zerrissene in den dufieren Erscheinungsformen, dass nie-
mand an diesen Einheitsleib und sein Werden je glauben konnte,
wenn nicht wenigstens Einheitsmerkmale da waren, durch wel-
che sowohl der Glaube wie der Unglaube immer wieder auf die
Existenz dieses Wundergebildes stofit. Unter wie vielen, jetzt hdu-
tig sich feindlich gegeniiberstehenden Nationen bildet sich dieser
Einheitsleib, und wie viele sich oft bekimpfende und durch tiefe
Graben getrennte Kirchen, Freikirchen, Gemeinschaften und Krei-
se haben wir, die alle unter Christi Namen gehen und in welchen
und unter welchen die Gemeine ihr Wesen und ihre Ausbildung
hat!

231



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

Es meinen ja viele, das sei schrecklich und miisse behoben
werden, dieses Vielerlei des christlichen Erscheinungswesens; aber
nein, das ist gerade recht, um die Gemeine jetzt noch zu verber-
gen und um sie in einer gliedlichen Mancherleiheit grofizuziehen.
Um so grofier wird Gott in Christus erscheinen, wenn am Tag der
Offenbarung aus dieser babylonischen Verwirrung christlicher Au-
Bengebilde der eine Leib sieghaft emporsteigt.

Es meinen auch manche, gegen das Ende der Zeiten werde un-
ter dem Feuer der Triibsal der Leib Christi als mehr als einer auch
in die duflere Erscheinung treten.

Wir glauben, diese Meinung sei falsch, denn es steht geschrie-
ben:

~Ich werde den Hirten schlagen, und die Schafe der
Herde werden sich zerstreuen.” Mt. 26,31

Wie dieses Verheifsungswort im Karfreitag des Hauptes sich er-
tullte, so wird es sich auch im Karfreitag der Gemeine noch einmal
erfiillen. Der Antichrist schldgt den Hirten — bei ihm ist der Hirte
ausgeschaltet — und zerstreut die Schafe. Um so wichtiger ist es,
die Einheitsmerkmale der Gemeine zu kennen und zu wissen, da-
mit wir auch in den zerrissensten Zeiten Glauben und Hoffnung
nicht verlieren, und damit wir unter den schwersten Druckzeiten
den sieghaften Gang der Gemeine durch die Nationen hindurch
und aus ihnen heraus verfolgen konnen.

Welches sind nun die Einheitsmerkmale? Achten wir zundchst
im Grofien und Ganzen darauf, dass die Einheitsmerkmale der
Gemeine lauter geistliche sind: ein Geist, ein Herr, ein Vater. Die
Glaubensgemeinde hat wéahrend ihrer Kampfeszeit, wahrend ih-
rer Ausbildungs- und und Glaubenszeit kein einziges dufleres,
aus dem Diesseits und seinen Gestaltungen genommenes Einheits-
merkmal, sondern nur ewige, geistliche. Darum ist es so grund-
falsch, immer wieder und wieder der Gemeine dufsere Einheits-
bande zu geben.

232



Eph. 4,1-7

Wohl hat auch die Gemeine den starken Drang und Zug al-
ler Kreaturen und aller Gottgedanken in sich, sich zu verkorpern
und in die Erscheinung zu treten. Alles, was geboren werden soll,
dréngt in die Erscheinung.

Aber alles, was geboren werden soll, hat auch seine ganz be-
stimmte Zeit, wann es in die Erscheinung treten darf. Alles Gebo-
rene muss erst eine Zeit verborgenen Lebens durchmachen, dann
erst darf es an die Sichtbarkeit. Tritt es vor der Zeit heraus, so gibt
es eine Totgeburt. So ist auch alles Herauszerren der Gemeine in
die Sichtbarkeit vor der Zeit ihrer Wiedergeburtserscheinung Tot-
geburt.

Sobald sich die Gemeine eine dufiere Form und Fagon gibt, so
ist diese nicht mehr die Gemeine, sondern ein Gemisch, und die
Form samt einem guten Teil des Inhalts ist zu seiner Zeit dem Tod
verfallen. Darum, wenn auch dufiere Formen sein miissen, so soll
sich doch die Gemeine auf das Auflerste und Notwendigste be-
schranken. Alle Bestrebungen, gar jetzt schon eine grofie dufsere
Einheit der Gemeine herzustellen, vielleicht gar noch in dem Ge-
danken, Macht, Einfluss oder dergleichen auf Erden zu erlangen,
entsprechen nicht der Glaubensgemeine.

Immer ist diese falschprophetische Linie unter dem Druck von
geistleeren Massen aufgekommen und immer ist sie in ein to-
tes Geleise gelaufen. Zuerst hat sie zu Gebilden gefiihrt, wie die
griechisch-katholische und romisch-katholische Kirche sie darstel-
len; jetzt fiihrt sie auf evangelischem Boden zu grofien Kirchenbiin-
den, auf dem Gemeinschaftsboden zu grofieren Gemeinschaftsver-
banden, immer die eine gleiche Erscheinung unter verschiedener
Form. Darum kann auch bereits von einer dufSeren Zusammenfas-
sung alles dessen, was christlich heifst, die Rede sein, und viele be-
geistern sich schon an diesem grofsen Nebukadnezar-Gebilde auf
Kirchen- und Missions- und Gemeinschaftsboden. Daraus geht das
duflere Widerspiel der wahrhaftigen Gemeine hervor, deren Ein-
heitsgrundlagen bei duferer vielfacher Zerkliiftung innerlich lie-
gen.

233



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

Sie sind wahrhaftig da; es ist die eine Kirche in Existenz und
Werden, aber sie hat jetzt keine Gestalt noch Schone, keine Er-
scheinung nach aufsen, aufSer in den geistlichen Merkmalen, wel-
che Ausfliisse ihres Innenwesens sind.

Wer die Gemeine Gottes geistig sehen, erkennen und sich an
ihr freuen will, muss zunéchst auf geistliche Gesinnungen und ihr
Heraustreten achten. Die Gemeine und ihre Glieder sind aus dem
Geist geboren; darum sind es Geistesdufserungen, Geistesfriichte,
welche da und dort herausbrechen und welche von ihrer Existenz
im einzelnen oder in der Gemeinschaft etlicher Kunde geben. Es
sind immer die gleichen Erscheinungen, darum sind es Einheits-
merkmale.

Alles, was im Glauben im Herrn steht, ist eben in einen neu-
en Beruf eingetreten, in den Gottpriesterberuf, in den Beruf des
Eigentumsvolkes. Dieser Beruf hat seine ganz eigentiimliche Aus-
wirkung und Ausiibung, und diese tritt iiberall da heraus, wo Be-
rufene sind. Da ist es nun hochbedeutsam, dass Paulus bei der Dar-
legung der Einheitserscheinungen des Leibes Christi mit den Wor-
ten beginnt:

»S0 ermahne nun euch ich Gefangener in Christus Je-
sus.” Eph. 4,1

Hier liegt das erste Erscheinungsmerkmal: Kreuz in Christus,
Kreuz um Christi willen. Das ist das innerste und tiefste Geistes-
merkmal der Geistgeborenen: ihre Stellung zum Kreuz. Sie tragen
Kreuz um Christi, um ihres Bekenntnisses zum Heiland willen. Wo
wir das sehen, dass einzelne oder Gemeinschaften einzelner um
Christi willen Nachteile, Unrecht, Triibsal, gar Bande tragen — da
schaut’s heraus.

Und dann sind’s lauter passive oder passionelle Lebenslinien,
welche Paulus als Erscheinungsmerkmale der Gemeine angibt.

234



Eph. 4,1-7

Demut: das ist der Niedrigkeitssinn. Wo Seelen in Wahrheit,
mogen sie sein, wer sie wollen, sich selbst erniedrigen, sich
fiir die Niedrigsten halten und also die anderen fiir hoher,
und in diesem Sinn handeln, da ist Gemeinewesen;

und wo die Sanftmut hervortritt: das ist der Sinn, der Unrecht
tragt und Ubel leidet und Boses sich tun lassen kann, ohne
dagegen zu gehen, der Sinn, der anheimstellen kann: da ist
Gemeinewesen.

»Mit Geduld”, sagt Paulus, mit Langmut. Das alles lange ha-
ben konnen, solch Niedrigsein und Leidentragen, es als Zu-
stand haben kénnen und vielleicht in sich vertiefender Weise,
da tritt Christusleben in Erscheinung.

Und wo Menschen sind, welche in ihren Siinden und Gebre-
chen, mit denen sie sich gegenseitig iiben, sich die Liebe nicht
aufkiindigen, sondern wo einer des anderen Last trdgt, da
schaut Geisteswesen uns an.

Und wo der innere Mensch auf Frieden gerichtet ist, im Frie-
den Gottes ruht und als Grundwesen heilige Harmonie hat
und darum alle Verhéltnisse im Frieden regelt und im Zen-
tralbesitz des Geistes AuBerlichkeiten und Kleinigkeiten und
Nebensachen auch solche sein ldsst, da bricht ewiges Chris-
tenwesen durch.

In all dem tritt ein Geist heraus, der Geist heiliger Passionsfa-

higkeit und Passionswilligkeit. Die Sittlichkeit der Gemeine, der
Wiedergeborenen, ist in ihrer hochsten Entfaltung nicht Tun, son-
dern Leiden, nicht aktiv, sondern passiv, wie bei unserem Herrn
Jesus Christus auch. Die passiven oder passionellen Tugenden ver-
langen ein ganz gebrochenes Eigen- und Ichwesen, was das Tun
nicht verlangt, und darum sind sie die spezifisch christlichen.

235



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

Und wo sie in freier Hingabe, also nicht in dumpf-stumpfsinnigem
Hinnehmen, sondern in freiem Aufnehmen erscheinen, da er-
scheint Christusleben. Und wo diese Tugenden nun gelitten wer-
den im Glauben an die geistleibliche Verherrlichung in Christus,

d. h. im Glauben, dass das in Christus getragene Leiden geistleib-
liche Herrlichkeit gebiert, da ist der Gemeine-Sinn.

Darum sagt Paulus weiter:

,Ein Leib, ein Geist, wie ihr auch berufen seid zu ei-
nerlei Hoffnung eurer Berufung.” Eph. 1,4

Hier ist auf die geistleibliche Herrlichkeit der Erstlinge, welche
ihre Hoffnung in Christus ist, hingewiesen. Und das ist’s, warum
wir die leidendlichen Wege frei erwéhlen konnen in Christus, weil
wir wissen, dass selig sind, die erdulden.

Da wéchst der Geistesmensch und bildet die Grundlagen fiir
den Geistesleib; das ist der Weg zur geistleiblichen Verkldarung. So
geht durch die Wiedergeborenen aller Zeiten, aller Volker, aller re-
ligiosen Bauhiitten ein Geist, der Geist der freien, passionellen Lie-
be in Hoffnung geistleiblicher Herrlichkeit.

Diesen einen Geist aber haben sie von ihrem einen Herrn, und
dieser Geist verklart diesen einen Herrn. So kommen die zweiten
Erscheinungsmerkmale der Gemeine, welche wir zusammenfas-
sen konnen unter dem Gesamtwort: Ein Herr. Wo der ewige Sohn
Gottes bekannt wird als der Eingeborene des Vaters, wo Seine Er-
niedrigung ins Fleisch zur Errettung der gefallenen Kreaturen, wo
Sein stellvertretender Kreuzestod, wo Seine Auferstehung, Him-
melfahrt und Wiederkunft glaubensméfig bekannt und lebensma-
Big angeeignet wird, da ist die Gemeine in Erscheinung. Wo Er, der
wahrhaftige Gott und der wahrhaftige Mensch, Herr von Geist,
Seele und Leib geworden ist, da ist Christi Leib in Erscheinung.
Diesen Herrn hat sie einmiitig von Anfang an bis heute in wach-
stiimlicher Offenbarungsentfaltung als ihren Herrn bekannt, ge-
liebt und erwartet.

236



Eph. 4,1-7

Und ein Glaubensleben fiihrt sie mit diesem Herrn. Ein Glaube
— das fassen wir hier als das Gemeinschaftsleben mit diesem Herrn
und in diesem Herrn. Das ist Grundcharakterzug aller Geistgebo-
renen, leben in Christus durch Glauben, ohne Thn nichts tun. Und
dieses Leben ist ein Leben des Sich-Sterbens in Ihm und des Auf-
erstehens in Thm. Das heifst: ,,eine Taufe”. Hier ist nicht die dufsere
Taufe gemeint, sondern ihr innerer Gehalt. Wie viele unser getauft
sind, die sind in Christi Tod getauft. So sind wir ja mit Ihm begra-
ben durch die Taufe in den Tod. Und sind wir mit Christus gestor-
ben, so sind wir auch mit Ihm erstanden. Ein Herr, der Jesus Chris-
tus; ein Glaube, das Leben in Thm; eine Taufe, dass wir nicht uns
selber leben, sondern dem, der fiir uns gestorben und auferstan-
den ist, in Ihm der Stinde gestorben und der Gerechtigkeit lebend,
das sind die ndchsten Merkmale der Gemeine.

Wo wir das sehen, diesen einen Herrn und dieses In-Thm-Sein
und dieses Ihm Sterben und Auferstehen, da haben wir die Ge-
meine und Glieder von ihr vor uns.

Verklart der Geist den Sohn, so der Sohn den Vater. Und damit
haben wir ein neues Einheitsmerkmal der Gemeine: , Ein Vater”.

,Ein Gott und Vater unser aller, der da ist {iber euch
allen und durch euch alle und in euch allen.” Eph. 4,6

Die Wiedergeborenen in Christus haben den Geist, welcher
ruft:

,Abba, lieber Vater!” Rom. 8,15

Sie sind in ein geistliches Wesens- und Natur-Verhiltnis zum
Vater getreten in Christus. Sie sind Kinder, wirklich echte, rechte,
neugeborene Kinder. Wo dieses Kindschaftsverhaltnis zum Durch-
bruch kommt und ein Mensch Gott gegeniiber zum rechten, ver-
sohnten, erlosten, einfiltig glaubigen Kind wird, da haben wir
Gemeinewesen. Dieses Kindschaftswesen durch den Geist ist ein

237



Die Einheitsmerkmale der Gemeine (Eph. 4,1-7)

ganz besonderer Wesensstempel. Es ist dem geistlichen Leben al-
les Steife, Geschraubte, Stelzenméfiige genommen; alles Gott nur
Gegentiberstehende ist abgetan; es ist ein kostliches, inniges, eben-
so demiitiges als erhobenes geistliches Naturwesen da.

Ich Kind, Gott Vater in Christus. Tief gebtickt steht ein solches
Kind; es weifs, was es heifst und was es gekostet hat, dass Stinder
Gottes Kinder werden. Es sieht im Geist die Liebe, welche uns so
selig an sich zieht, und diese Erkenntnis gibt eine tiefe Ehrfurcht
vor dem Vater. Er ist tiber uns allen. Da stellen wir Ihn hin.

Diese Kinder tragen aber auch das Bild des Vaters in sich im
Sohnesebenbild. Das Gottesebenbild wichst sich durch sie hin aus.
Der Vater ist durch uns alle; man merkt die adelige Geburt durch
ihr ganzes Wesen hindurch ihnen an. Und sie sind nirgends lieber
als im Vater, und der Vater in ihnen. Gemeinschaftsleben, Umgang
mit dem Vater, immer tieferes Erkennen desselben ist ihnen eine
Lust.

Wo solche Kinder in solchem Verhiltnis zu Gott dem Vater und
Gottes des Vaters zu ihnen uns entgegentreten, das ist Gemeinewe-
sen.

Und fassen wir’s zusammen, so ist des Dreieinigen Gottwesen
ihnen eingepragt: Ein Geist, der Geist passionellen Tragens in Hoff-
nung; ein Herr, der Sohn und Sein Sterben und Auferstehen; ein Va-
ter, geborene Ebenbildskinder mit Erbschaftshoffnung. Wo solche
Ziige uns entgegentreten, schaut uns ein Stiick Gemeine an.

Und wo Gemeineglieder sind, da tragen sie alle diese Merkma-
le, das geht einheitlich durch sie hindurch. Hast du auch davon?
Und kennst du solche Gottgestempelten und liebst du sie? Ein je-
der tragt diese Ziige in wunderbarer Eigenart, der eine mehr diese,
der andere mehr jene, aber immer im Grunde alle. Was mag das
tiir einen herrlichen Leib und Organistniis geben nach seiner Voll-
endung! Selig und heilig, wer da teilhat! Und der Leib ist da; er ist
im Werden. Die Einheitsmerkmale kannst du da und dort finden.
Herr, kommt auch bald die Stunde der Ausgeburt?

27. Mai 1923
238



Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)!
Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)!

! So seid nun Gottes Nachfolger als die lieben Kin-
der

52 und wandelt in der Liebe, gleichwie Christus uns
hat geliebt und sich selbst dargegeben fiir uns als Ga-
be und Opfer, Gott zu einem siifien Geruch.

53 Hurerei aber und alle Unreinigkeit oder Geiz las-
set nicht von euch gesagt werden, wie den Heiligen
zusteht,

54 auch nicht schandbare Worte und Narreteidinge

oder Scherze, welche euch nicht ziemen, sondern viel-
mehr Danksagung.

55 Denn das sollt ihr wissen, dass kein Hurer oder
Unreiner oder Geiziger, welcher ist ein Gotzendiener,
Erbe hat in dem Reich Christi und Gottes.

56 Lasset euch niemand verfiihren mit vergeblichen
Worten; denn um dieser Dinge willen kommt der
Zorn Gottes iiber die Kinder des Unglaubens.

57 Darum seid nicht ihre Mitgenossen.

58 Denn ihr waret vordem Finsternis; nun aber seid
ihr ein Licht in dem Herrn.

59 Wandelt wie die Kinder des Lichts, die Frucht des
Geistes ist allerlei Giitigkeit und Gerechtigkeit und
Wahrheit,

510 und priifet, was da sei wohlgefillig dem Herrn.”
Eph. 5,1-10

239



Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)!
»S0 seid nun Gottes Nachfolger”, Eph. 5,1

ein gewaltiger Auftrag! Kann den ein Mensch erfiillen, selbst
ein wiedergeborener Mensch? Ist das nicht einfach Vermessenheit?
Wo denkt der Apostel Paulus hin, so etwas zu schreiben, so et-
was den Gliedern der Gemeine zuzumuten? Wir armen Siinder
und Stiimper, wir Menschen des Stiickwerks auf allen Gebieten,
wir konnen doch niemals Gottes Nachfolger werden!

Hore, wie es der Apostel meint! Das Wort, das er brauchte,
heifst: ,,Gottes Nachahmer”. Wir sollen also gewissermafsen nach-
ahmen, was Er uns vormacht. Darum redet er uns auch als die
lieben Kinder an und sagt: ,Seid Gottes Nachfolger als die lie-
ben Kinder”. Wie nun Kinder den ausgesprochenen Trieb in sich
haben, nachzuahmen, was Eltern und Lehrer ihnen zuvor zeigen,
so haben auch Gotteskinder den Trieb in sich, nachzuahmen, was
Gott ihnen vorgemacht hat. Und wie der Unterricht in wesentli-
chen Stiicken darin besteht, dass der Lehrer den Kindern vorzeich-
net, vorerzihlt, vorrechnet, was sie dann nacherzihlen, nachzeich-
nen und nachrechnen sollen, so soll es auch bei lebendigen Chris-
ten sein. Sie sollen Nachahmer Gottes sein als die lieben Kinder in
allem, was Er ihnen zuvor getan hat.

Und das kénnen wir auch. Wir sollen es ja nur machen als die
lieben Kinder. Wie der Schiiler es nicht gleich kann wie der Lehrer,
mit gleicher Kunstfertigkeit und Gewandtheit und Vollkommen-
heit, sondern eben schiilerméfig, kindesméflig, je nach seinem Al-
ter und seinen Kenntnissen, so sollen auch wir kindesmafSig Got-
tes Nachfolger oder Nachahmer sein. So ist’s gewiss keine Uber-
hebung und kein Zuviel. Vielmehr erwartet das Gott von uns, so
wir anders Seine wiedergeborenen Kinder sind, dass wir Thn dar-
stellen in der Welt und vor der Welt. Wohl in der kindlichen Art,
wie wir es vermogen, aber eben doch so, wie wir’s vermogen. Wie
oft hat der Schreiber dieser Betrachtung schon seinen Kindern ge-
sagt: ,Kinder, vergesst drauflen nicht, dass ihr aus einem glaubi-
gen Haus stammt und dass eure Eltern als glaubige Christen be-

240



Eph. 5,1-10

kannt sind. Macht diesem Namen und Stand keine Unehre. Werdet
unsere Nachahmer! Seid Kinder, rechte, echte Kinder; aber immer
Kinder, die den Heiland und Sein Wort kennen, Kinder glaubiger
Eltern. Handelt nach unserem Vorbild”.

In diesem Sinne ist uns also heute zugerufen: ,Seid Gottes
Nachfolger!”. Vergesst nirgends und niemals, ihr Gotteskinder,
dass ihr, wo ihr geht und steht, in allem euren Gott darzustellen
habt. An euch will auch die Welt Gott und den Heiland sehen. Wir
haben’s aber noch ein Stiick leichter: Wir sollen namlich der Welt
Gott zeigen in allen Stiicken, in denen Er sich zuvor uns erzeigt
hat. Deswegen fiihrt Paulus als erstes Sttick dieses Nachahmens
das an, dass wir wandeln sollen in der Liebe, gleichwie Christus
uns geliebt hat. Also, gleichwie Gott sich uns erwiesen hat, so sol-
len wir Ihn wieder erweisen. Was wir von Ihm erfahren haben und
taglich erfahren, das sollen wir auch in unserem Wandel der Welt
zu erfahren geben. Das diirfte doch wohl nicht zu schwer sein.

Da nennt der Apostel nun als erstes die Liebe, mit der wir in
Christus geliebt sind. Der Heiland hat sich fiir uns selbst dargege-
ben als Gabe und Opfer, Gott zu einem siifsen Geruch. Er lebte ein
Leben volliger Gotthingabe fiir uns, denn nur so konnte Er unser
Erloser und Versohner sein. Und Er hat dieses vollig Gott hingege-
bene Leben schliefllich in den Tod gegeben und ins Gericht, dass
Er uns von beiden errettete. Und so hat Er uns geliebt, als wir noch
Feinde waren. Nun seid Gottes Nachfolger! So wie Gott in Seinem
eingeborenen Sohn euch alles gegeben hat, ihr Gotteskinder, Sein
Hochstes und Bestes, und so, wie der eingeborene Sohn sich selber
fiir euch hingegeben hat, so seid nun auch ihr in der Welt in der
Kraft des Heiligen Geistes. Wandelt als vollig Gott Hingegebene,
als solche, die sich selbst Gott darbringen. Handelt und wandelt
als solche, die nicht aus sich selber und nicht von sich selber leben,
sondern aus dem Herrn und von dem Herrn. Und handelt und
wandelt als solche, die nicht fiir sich selber leben, sondern fiir den
Herrn und fiir die Briider.

241



Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)!

Das bedeutet natiirlich mancherlei Kreuz in dieser selbstgrofsen
und sich selbst lebenden Welt. Wie der Heiland in Seinem Leben
fiir uns aus Passion in Passion ging, so ist es auch bei uns. Wir aber
wissen, was wir Seiner Passion verdanken, dass sie Quelle all un-
seres Friedens und Lebens ist, darum wissen wir auch, dass unsere
Selbsthingabe uns und anderen den reichsten Segen bringen und
vor allem Gott zu einem stiflen Geruch sein wird. Es gibt kein héass-
licheres Zerrbild als Gotteskinder mit Eigenleben und Selbstleben.
Seid Gottes Nachfolger! Thr lebt von dem fiir euch Gestorbenen;
lasst die Welt von gleicher Liebe, von euch empfangen, leben und
stellt sonderlich im Bruderkreis dieses Fiireinander-Leben in seiner
ganzen Schone dar. Da fehlt uns noch so viel, darum oft auch so
viel Unsegen unter Glaubigen, darum so wenig Christus-Sehen in
der Welt. Auf, Gottes Nachahmer! Wer von einem Selbstopfer lebt,
der soll auch im Selbstopfer leben. Wahre Liebe ist nichts ande-
res als Selbstaufgabe und Selbsthingabe an Gott und Welt. Werdet
Gottes Nachahmer!

Aber Gott hat sich uns nicht nur voll anbetungswiirdiger Lie-
be erzeigt in Seinem lieben Sohn, sondern Er hat sich uns auch er-
zeigt in Seiner Heiligkeit und erzeigt sich taglich darin. Wir wissen,
warum der Heiland hat sterben miissen: um unserer Siinde willen!
Wir wissen, woraus uns der Heiland errettet hat: aus dem zukiinf-
tigen Zorn, indem Er ihn selber getragen hat. Wir wissen, dass der
Heiland uns nur Retter sein konnte, weil Er keine Stinde getan hat
und kein Betrug in Seinem Munde erfunden ist. Wir kennen als
Gotteskinder die Macht der Siinde und den Ernst des Gerichtes,
wir kennen beide am Kreuz von Golgatha.

Wohlan, so wollen wir auch als solche einhergehen, welche
Stinde, Finsternis, Gericht und zukiinftigen Zorn heilig fiirchten.
Wir wollen Gottes Nachahmer sein, nicht nur in der Darstellung
Seiner Liebe, sondern auch in der Darstellung Seiner Heiligkeit.
Wir wollen heilige Furcht haben vor jeder Siinde in Werk und Wort.
Hurerei, Unreinigkeit jeder Art und Geiz soll niemand von uns sa-
gen diirfen.

242



Eph. 5,1-10

Auch der Welt Lieblingsdinge, schandbare Worte, Narreteidin-
ge, losen Scherz wollen wir fiir unziemlich halten. Danksagung
und was lieblich zu horen ist, sei unsere Art. Und da soll uns nie-
mand irre machen mit eitlen Worten und uns Solches als zu streng
oder zu heilig und iiberfromm vorhalten. Wir wissen aus Erfah-
rung, dass es einen Zorn und ein Gericht Gottes gibt und dass
Hurer, Unreine und Habstichtige ihm verfallen sind. Darum haben
wir heilige Angst davor und scheiden uns von diesen Dingen und
von denen, die sie treiben. Ja, Gottes Nachfolger! Kinder Gottes
sind ebenso Kiinder der Heiligkeit wie der Liebe Gottes. Und wenn
solche heilige Furcht in der Welt wieder Passion bringt, so wissen
wir wiederum, dass der Passionsweg der Weg zur Erbschaft im
Reich Christi und Gottes ist.

Durch die Passion des Heilandes ist der Weg frei gemacht wor-
den fiir die ganze Fiille Seiner Geistessegnungen jetzt und bis in
die Ewigkeit hinein. Erst nach Golgatha konnte Er erhoht werden
und erst danach Seinen Geist ausgiefien und im Heiligen Geist die
Frucht Seines ganzen Lebenswerkes. Und das ist nun eine weite-
re tagliche Erfahrung, welche wir von Gott in Christus machen.
Wir genieflen die Frucht Seines Lebens. Wir haben im Geist die
Wiedergeburts- und Sohnschafts-Gnade, sind anstatt Finsternis ein
Licht in dem Herrn. Wir diirfen tdaglich nehmen Gnade um Gnade,
allerlei Giitigkeit, Gerechtigkeit und Wahrheit. So wollen wir Got-
tes Nachahmer sein! Wir wollen Licht, Leben und Warme in diese
finstere, kalte Welt hineinfluten lassen; wir wollen ihr gerne die
Friichte unseres Geisteslebens in allerlei Giitigkeit, Gerechtigkeit
und Wahrheit zukommen lassen.

Und wenn sie uns trotzdem nicht mag und liebt, so wollen wir,
so weh es uns tut, trotzdem unsere Friichte zu geniefien geben,
wie das unser Heiland auch uns tut. Jeder Apfelbaum, welcher den
Menschen seine Friichte gibt, muss die Passion durchmachen, dass
man sie ihm nimmt und meistens nicht dankt. Dennoch aber tragt
er immer wieder, selbst wenn bose Buben sie ihm wegreifsen.

243



Gottes Nachfolger (Eph. 5,1-10)!

Seid Gottes Nachahmer als die geliebten Kinder! Thr genieft
so viel unverdienterweise, ihr Kinder Gottes; wollt ihr nicht auch
darin Zeugen des Herrn sein?

Herbei, ihr Glaubigen! Wie prasentiert ihr euren Gott und Hei-
land in der Welt? Wisst ihr blof$ zu rithmen und zu sagen, wieviel
ihr taglich, zeitlich, ewig an Ihm habt? Wollt ihr nicht der Welt von
euren Gotteserfahrungen zu schmecken geben? Seid ihr passions-
scheu, weil’s nicht ohne Sterben geht? Dann wiret ihr des Gekreu-
zigten nicht wert! Auf, ihr geliebten Kinder, seid Gottes Nachfol-
ger!

23. Mérz 1919

244



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)
Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

2?2 Die Weiber seien untertan ihren Minnern als dem
Herrn.

523 Denn der Mann ist des Weibes Haupt, gleichwie

auch Christus das Haupt ist der Gemeinde, und er ist
seines Leibes Heiland.

524 Aber wie nun die Gemeinde ist Christus untertan,
also auch die Weiber ihren Minnern in allen Dingen.

525 [Thr Minner, liebet eure Weiber, gleichwie Christus
auch geliebt hat die Gemeinde und hat sich selbst fiir
sie gegeben,

526 auf dass er sie heiligte, und hat sie gereinigt durch

das Wasserbad im Wort,

527 auf dass er sie sich selbst darstellte als eine Ge-

meinde, die herrlich sei, die nicht habe einen Flecken
oder Runzel oder des etwas, sondern dass sie heilig
sei und unstriflich.

528 Also sollen auch die Minner ihre Weiber lieben
wie ihre eigenen Leiber. Wer sein Weib liebt, der liebt
sich selbst.

529 Denn niemand hat jemals sein eigen Fleisch ge-
hasst; sondern er ndhrt es und pflegt sein, gleichwie
auch der Herr die Gemeinde.

530 Denn wir sind die Glieder seines Leibes, von sei-
nem Fleisch und von seinem Gebein.

531 ,Um deswillen wird ein Mensch verlassen Vater

und Mutter und seinem Weibe anhangen, und wer-
den die zwei ein Fleisch sein«.

532 Das Geheimnis ist grof3; ich sage aber von Chris-
tus und der Gemeinde.

245



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)
533 Doch auch ihr, ja ein jeglicher habe lieb sein Weib

als sich selbst; das Weib aber fiirchte den Mann.”
Eph. 5,22-33

Von der Ehe und von der Gemeine handelt unser Text. Zwei
Dinge stellt hier der Heilige Geist zusammen, welche nach der na-
tiirlichen Vernunft himmelweit geschieden scheinen. Die Ehe ist
doch eine vollstindig diesseitige Zeitsache, welche mit dem Tod
endet; und die Gemeine ist eine vollstindige Ewigkeitssache, wel-
che mit dem Tode Christi anfangt und sich in der Erstauferstehung
vollendet, also aus dem Tod heraus. Die Ehe ist ein rein menschli-
ches Verhiltnis, d. h. ein solches zwischen Mensch und Mensch;
die Gemeine aber ist ein durch und durch gottliches Verhiltnis
zwischen dem ewigen Gottessohn und zwischen Ewigkeitsmen-
schen. In der Ehe werden Kinder geboren, und zwar zunéchst fiir
diese Welt; in der Gemeine Gotteskinder aus der Welt heraus fiir
die zukiinftige Welt. Wie konnen zwei so verschiedene Dinge zu-
sammengestellt, ja aufs engste verbunden und eines zu des ande-
ren Abbild und Vorbild gemacht werden?

Ja, sie gehdren zusammen und sind im Grund und Wesen eines.
Die Gemeine ist gar nichts anderes als eine Ehe: Christus der Mann,
die Glaubigen das Weib. Die ganze Bibel ist ein Buch von der Braut-
werbung des himmlischen Mannes, des Sohnes Gottes, um Seine
Braut. Und die Bibel ist das Buch von der Zubereitung der gewon-
nenen Braut fiir den Mann, dass sie ihm ein rechtes, brauchliches
Weib werde. Und die Bibel schlief3t fast wie ein Roman friiherer
Zeit und ist doch alles, nur kein Roman, aber sie schlief3t mit der
Hochzeit des Lammes und sieht in ihrem vorletzten Kapitel die
Gemeine, das neue Jerusalem, herabfahren als eine nun bereitete
und fiir ihren Mann geschmiickte Braut.

246



Eph. 5,22-33

So ist die Gemeine eine Ehe, eine rechte Ehe, man konnte fast
sagen die Ehe, fiir welche die irdische eben ein Abbild und Vorbild
ist. So steht dein Heiland zu dir wie ein rechter Mann zu seiner
Frau, und so sollst du zu deinem Heiland stehen wie eine rechte
Frau zu ihrem Mann, und zwar in allen Stiicken.

Wie aber die Gemeine eine Ehe ist mit Christus, so ist die Ehe,
ndmlich die Ehe glaubiger Menschen, eine Gemeine im kleinen.
Sie hat das gleiche Wesen, die gleichen Grundlagen, den gleichen
Zweck und das gleiche Ziel und darum die gleichen gottlichen
Grundordnungen wie die Gemeine. Horen wir davon néher. Zu-
néchst aber noch einige Grundwahrheiten zuvor. Aus der in unse-
rem Text vorliegenden, vom Heiligen Geist gegebenen Verbindung
von Ehe und Gemeine tun wir zuvorderst wieder wichtige Blicke
in den Rat Gottes.

Wie deutlich und klar ist es wieder, dass der Rat Gottes in die-
sem Aon nur auf ein auserwihltes Weib geht. Gleichwie ein Mann
aus allen Frauen der Welt sich eine aussucht und sie sich ganz zu
eigen nimmt, so sucht sich der Herr aus allen Nationen der Erde
jetzt ein Eigentumsvolk, das Ihm sonderlich verbunden ist wie ei-
ne Frau mit ihrem eigenen Mann. Und dazu hat, was glaubig ist,
jetzt Gehilfe zu sein, auf dieses Ziel hat es hinzuarbeiten.

Jedes andere Ziel ist falsch und gebiert auch die verkehrtesten
Arbeitsmethoden. Alles Gerichtetsein auf die ganzen Volker und
Nationen, auf das sogenannte Volksganze, geht am Rat Gottes vor-
bei. Gleichwie sich erst nach geschlossener Ehe der weitere Famili-
enkreis bildet, so kann sich auch erst nach geschlossener Ehe zwi-
schen Christus und seiner Gemeine der Nationen-Familienkreis
bilden. Diese Ehe ist aber noch nicht geschlossen. Die Hochzeit
des Lammes steht noch aus. Wenn sie auch vielleicht vor der Tiir
steht und naher ist, als wir glauben, so ist sie doch noch nicht da.
Erst nach ihrem Vollzug kann die grofie Nationen-Volker-Familie,
das eigentliche Konigreich Christi, sich bilden, und zwar, wie al-
les Gottliche, in einem stufenformig wachstiimlichen Gang, dessen
erster Haushaltungskreis das Tausendjdhrige Reich ist.

247



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

Wer jetzt schon eine christliche Volks- oder Volker-Familie
schaffen will, ehe die Ehe tiberhaupt geschlossen ist, der greift Gott
vor und arbeitet vergeblich.

Das ist der grofie Unterschied, in welchem alle, welche der Of-
fenbarung Gottes glauben, zu denen stehen, welche wohl in man-
chen Linien biblisch-positiv, aber doch immer gegen die Bibel aufs
Volksganze gerichtet sind. Diese miissen dann ganz natiirlich auch
zu allerlei Mitteln in ihrer Arbeit greifen, die widerbiblisch sind,
wie Frauenwahlen, Kirchenkompromisse mit dem Unglauben und
anderes mehr, weil eben ihre Linie nicht biblisch ist. Warten wir
doch, bis die Ehe geschlossen ist, und lassen wir uns zubereiten
mit der Braut auf den Hochzeitstag, das ist das jetzt Gegebene; das
andere wird dann schon kommen. Priifen wir doch selbst, ob unser
Text hier nicht klipp und klar redet mit seiner Gleichstellung von
Ehe und Gemeine.

Und wie wichtige Blicke kriegen wir doch von da aus. Da se-
hen wir hinein, was das heifst, mitherrschen, Koénig und Priester
sein, zum volligen Ebenbild Christi durchgedrungen, wenn Sein
Tag erschienen ist, und da diirfen wir Mittler Seiner Segnungen
sein. Auch verstehen wir jetzt die Stellung der Massen der Natio-
nen im Reich Gottes, wenn einst ihre Zeit gekommen ist. Sie haben
eine Stellung wie die Kinder in der Familie. Das ist eine Stellung
unter dem Gesetz, geleitet von dem Mann und dem Weib. Wir ver-
stehen jetzt, warum Paulus in unserem Text sagt:

»Das Geheimnis ist grof3; ich sage aber von Christus
und der Gemeine.” Eph. 5,32

Wie wir aber grundlegende Blicke tun aus dieser Zusammen-
bindung von Ehe und Gemeine ins Wesen der Gemeine und dieses
Aons und auch fiir unsere Reichgottesarbeit die rechten Grundli-
nien gewinnen, so ergeben sich auch helle Blicke in das Verhaltnis
von Mann und Frau iiberhaupt. Nur eines sei herausgegriffen. Bei
der Gemeine ist das Weib aus dem Mann geboren. Ausdriicklich
weist unsere Stelle darauf hin, wenn sie sagt:

248



Eph. 5,22-33

,Wir sind Glieder Seines Leibes, von Seinem Fleisch
und von Seinem Gebein.” Eph. 5,30

Und aus dieser Grundtatsache zieht der Apostel die wichtigs-
ten Linien fiir die Ehe. Er sagt:

,Um deswillen wird ein Mensch verlassen Vater und
Mutter und seinem Weibe anhangen, und werden die
zwei ein Fleisch sein.” Eph. 5,31

Diese ganze Stelle weist deutlich zuriick auf 1. Mo. 2, wo uns
die Tatsache freiweg geoffenbart ist, dass auch das irdische Weib
aus dem Mann genommen ist, wie die Gemeine aus dem fiir
uns dahingegebenen und nun verkldrten Fleisch und Blut Chris-
ti durch den Heiligen Geist. Da sehen wir also, dass die Form der
Ehe, wie sie jetzt ist, nicht das Urspriingliche war, sondern dass das
Weib erst im Mann war und dann gewissermafien aus ihm gebo-
ren, besser gesagt genommen wurde. In dieser Offenbarungstatsa-
che liegen die Grundlinien fiir die Ehe und fiir das Verhiltnis von
Mann und Frau beschlossen. Wer hierhinein keinen Einblick hat,
wird die jetzigen ehelichen Linien im Untertansein und Liebhaben
nie in ihrer gottlichen Grofle, Tiefe, Weisheit und Liebe verstehen.
Schon das eine Wort, das unser Text aus 1. Mo. 2 nimmt:

,Es werden die zwei ein Fleisch sein”, Eph. 5,31

wird ohne diesen Blick vollig verschlossen bleiben. Jetzt ver-
stehen wir’s, sie sollen allewege so leben, als ob sie noch in einem
Leibe wiren. Darum heifst auch das Weib in unserem Text das ei-
gene Fleisch des Mannes.

,>?8 Die Minner sollen ihre Weiber lieben als ihre

eigenen Leiber. Wer sein Weib liebt, der liebt sich
selbst.

529 Niemand hat jemals sein eigenes Fleisch gehasst,
sondern er ndhrt es und pflegt es, gleichwie der Herr
die Gemeine.” Eph. 5,28-29

249



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

Das geht alles auf jenes Urverhéltnis, da Mann und Weib noch
in einem Leibe waren, zuriick. Anders ist es gar nicht zu verste-
hen. Und daraus kommen nun die grofien Gleichheitslinien von
Ehe und Gemeine, denn dieses Auseinander-gekommen-Sein ist
schon eine solche Gleichheitslinie.

Wie ist es namlich zu diesem Zustand gekommen, dass Mann
und Weib nebeneinander sind und nun in der Ehe wieder die Ver-
einigung suchen und herstellen? Das ist durch die Siinde gekom-
men. Hier liegt eine grundmaflige Gleichheitslinie von Ehe und
Gemeine. Beide haben die Siinde zur Voraussetzung. Das darf na-
turlich nicht falsch verstanden werden, etwa gar dahin, als ob die
Ehe Siinde wire; das sei ferne. Ehe und Gemeine sind herrliche
Gottes- und Gnaden-Haushaltungen, aber sie wéren nicht so, wie
sie sind, ohne die Siinde.

Nehmen wir zuerst die Gemeine. Das Verhiltnis des Sohnes
Gottes zu dem Thm ebenbildlichen Menschen, als dieser noch in
herrlicher Mannlich-Weiblichkeit dastand, war ein anderes als es
jetzt ist. Der urspriingliche Mensch hitte in freier Hingabe an den
Sohn Gottes in Thm von Stufe zu Stufe verklart zur volligen Glei-
che des Sohnes Gottes hinanwachsen kénnen und sollen und hétte
so seine Aufgabe vollfiihrt, Satan zu tiberwinden mit all seinen En-
geln.

Dieses Verhiltnis hat sich durch die Siinde, deren Anfang die
Trennung der Geschlechter war, grundmaifig gedndert. Der Sohn
Gottes muss nun den gefallenen Menschen erst aus der Hand Sa-
tans und der Knechtschaft des Todes herausreifSen. Er muss in un-
beschreiblicher Liebe zu diesem Seinem ungehorsamen Ebenbild
sich hingeben in Fleisch, Siinde und Tod. Er tat es, ohne von einem
derselben iiberwiltigt zu werden, und hat so die ewige Erlosung
erfunden.

Aber Er muss es erfahren, dass die Masse lieber sich und die
Welt als Ihn will. So kann Er zu Seinem Eigentum, zu Seinem Leib
sich nur eine Auswahlgemeine erwerben.

250



Eph. 5,22-33

Nur ihre Glieder gehen in vdlliger Dankbarkeitshingabe des
Glaubens und der Liebe in Thn ein und Er in sie. Und alle, die es
tun, sind zerbrochene und gerettete und geheiligte Stinder. So hat
die Gemeine die Siinde zur Voraussetzung, und das wunderbare
Verhiltnis von Christus und Seinen Glaubigen hat seine ganze Tie-
fe eben durch die Stinde: Sie hat die Mannesliebe des Sohnes zur
machtvollsten Offenbarung gebracht, und sie kettet die Glaubigen
so unloslich an IThn wie in einer Ehe. Die Siinde ist darum nicht
notwendig, sie ist und bleibt Schuld des Menschen, aber sie ist von
Ewigkeit her in den vorausschauenden Rat Gottes hineingewirkt.
Gott sah sie und rechnete mit ihr.

So ist’s auch mit der Ehe, sie hat auch die Siinde zur Voraus-
setzung. Darum ist sie eben nicht, wie gewohnlich gesagt wird,
Schopfungsordnung; das ist ganz falsch, die Ehe ist Gnadenord-
nung. Sonst konnte sie doch nicht mit der Gemeine verglichen wer-
den. Die Gemeine ist doch Gnadenordnung und nicht Schépfungs-
ordnung. Dadurch ist viel verwirrt worden, dass man die Ehe als
urspriingliche Schopfungsordnung ansah und ansieht, anstatt als
durch die Stinde notwendig gewordene Gnadenordnung. Ja, Got-
tesordnung ist sie, heilig und hehr, aber in der Gnadenlinie.

Die Ehe, wie sie jetzt ist, hat Adams Fall in seinem Verlangen,
das Weib aufler sich zu haben, und Evas und Adams Ubertretung
zur Voraussetzung. Und die Linien, welche Gott jetzt der Ehe derer,
welche Ihm glauben wollen, gesetzt hat, sind lauter Gnadenlinien.
So miissen gldubige Méanner und Frauen das auffassen, was die
Bibel von Untertansein und Lebens- und Liebeshingabe sagt. Es ist
Gnade fiir die Frau, dass ihr Gott diese Linie gegeben hat, und es
ist Gnade fiir den Mann, in dieser christusgleichen Linie gehen zu
diirfen.

Gleichwie aber Gemeine und Ehe die Stinde zur Voraussetzung
haben, so haben sie auch die Stindeniiberwindung zum Zweck und
Ziel. Das sagt unser Text klipp und klar, dass der Heiland Seine
Hingabestellung zu den Gldubigen dazu einnehme, dass Er sich
selbst darstellte eine Gemeine, die herrlich sei, die nicht habe einen

251



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

Flecken oder Runzel oder des etwas, sondern dass sie heilig sei und
unstriflich; und zwar tut Er dies vom Wasserbad im Wort, von der
Taufe an bis zur Vollendung. Ja, das bezweckt Seine ganze Hinga-
be ins Fleisch, ins Kreuz, in den Tod, und jetzt Seine Liebeshingabe
im Heiligen Geist zur Mitteilung der vollbrachten Erlosung. Und
die Gemeine weifs ganz genau, dass sie nur darum so fest an ihrem
Heiland hédngt und sich ganz Ihm unterstellt, damit sie gerettet,
geheiligt und vollendet werden kann. Sobald wir unter dem Herrn
vorgehen, nicht vollig in Thm bleiben, sind wir der Stinde und Sa-
tan preisgegeben. Nur in Ihm sind wir beschirmt und geschiitzt,
konnen wir bewahrt und gebaut werden. Und das Ziel ist, dass wir
Uberwinder werden und herankommen zur vollendeten Ebenbild-
lichkeit Jesu und so tiichtig seien, Werkzeuge und rechte Gliedma-
8en zu sein zur Durchfithrung der volligen Erlosung. Er bringt uns
auf diesem Weg hinan zum vollkommenen Mannesalter, d. h. zu
der ihm ebenbildlichen, vollkommenen Mannlich-Weiblichkeit, in
welcher wir dann geeignet sind, Seine Offenbarungstrager zu sein.
Das ist aber, was verloren war.

Ganz dasselbe Ziel hat im Einzelnen und Kleinen die Ehe. Auch
sie soll ein Gefif sein zur Uberwindung der Siinde und Satans,
zur Tiichtigmachung von Mann und Frau im Kampf gegen Satan
und Siinde, indem in dieser engen Verbindung eines dem ande-
ren mit seiner eigentiimlichen Gabe Handreichung tut. Und auch
die Ehe soll ihr Teil beitragen gerade in diesem steten und engsten
Einwirken von Mann und Frau aufeinander, dass sich die gottliche
Mannlich-Weiblichkeit wieder herausbilde, welche nach dem Tag
des Herrn der Charakter der Wiedergeborenen sein wird und in
welcher sie tiichtig sind zu ihrer Ewigkeitsaufgabe.

Es ist klar, dass dieses Ziel auch im ledigen Stand in der inni-
gen Lebensgemeinschaft mit dem Herrn selbst ebensogut erreicht
wird, aber der Ehestand ist eine ganz besonders tiichtig machen-
de Schule dazu. Jeder muss hier nach seiner besonderen Fiihrung
gehen, ob ledig, ob in der Ehe. Ledig, allein in Christus, kann es
evangelischer gehen; die Ehe ist eine zuchtméfiige Gesetzesschule.

252



Eph. 5,22-33

Es sind aber ganz wenige, welche die Gnade haben, rein evan-
gelisch in Christus hinanzuwachsen, die allermeisten brauchen die
Gesetzesschule der Ehe mit ihren Sorgen und ihrem Kreuz. Das ist
aber die Erfahrung der Ehe: Je tiichtiger und in ihrer Linie gehen-
der die Frau ist, also eine rechte Mutter und Frau, um so geriisteter
wird der Mann zu seinem Lebenskampf auf der einen Seite, um
so abhdngiger aber auch vom Weibe wird er auf der anderen Seite,
und das ist die Ausbildung des Weiblichen in ihm. Und wiederum
lehrt die Erfahrung: Je weiblicher in ihrer Linie die Frau ist, um
so mehr kann und darf sie dem Mann sein, um so tiefer wachst
sie in seine Aufgaben mit hinein, aber immer hinter ihm, und so
eben wird sie immer mannlicher. So ist die Ehe eine rechte Schu-
le zur Ménnlich-Weiblichkeit und zur Aufhebung des satanischen
Grundschadens, der einst nach 1. Mo. 2 angerichtet worden ist.

Zur kréftigen und zielsicheren Durchfiihrung dieses Seines Pla-
nes hat nun Gott der Ehe zwei gar gnadenreiche, herrliche Grund-
linien gegeben. Und auch hierin gehtren Ehe und Gemeine wieder
zusammen; sie haben die gleichen Ordnungen. Der Heiland ist das
liebeshingegebene Haupt des Weibes, namlich der Gemeine. Er hat
sich fiir sie hingegeben und gibt sich fortwdhrend fiir sie hin. Er
ist ihr durchs Wort und durch den Heiligen Geist und durch Sei-
ne Fithrungen alles. Er ist ihr Retter, ihr Bewahrer, ihr Heiliger, ihr
Vollender. Und die Gemeine ist Ihm vollig untertan. Sie ist ganz
in Thm, geht stets hinter Ihm, tut nichts ohne Ihn, begibt sich der
ganzen Selbstandigkeit. Sie weifs, nur auf diesem Wege kann sie ihr
Ziel erreichen. Er aber zieht sie immer mehr heran zu sich, bis Er sie
an Seinem Tage ohne Runzel und Flecken, wie Er selbst ist, gleich-
berechtigt neben sich stellt und braucht zu Seinen grofien Ewig-
keitsaufgaben.

Dies sind die Linien auch fiir die Ehe.

Die Frau ganz im Mann, hinter dem Mann, seinen Willen
ehrend, anerkennend und achtend. Nie selbstherrschend vorne
draus, sondern untertan in allen Dingen, wie unser Text sagt.

253



Ehe und Gemeine (Eph. 5,22-33)

Und die Ménner fiir ihre Frauen den Kampf aufnehmend, den
Lebenskampf sowohl wie jeden anderen Kampf, immer bereit, fiir
sie das Leben einzusetzen bis zum Tod, als Haupt in fiirsorgender,
schirmender, leitender und fithrender Liebe sorgend.

Dabei aber das Weib, gleichwie Christus die Gemeine, immer
heranziehend, an allem beteiligend, sie immer mehr mit ihren Ga-
ben in Mitwirkung ziehend. Dabei aber er immer voraus den grof3-
ten Kampf kdmpfend, nach aufien aktiv; die Frau das Schwere,
das Passive in der Stille tragend. So allein bleibt das Weib und
die Menschheit vor neuen Angriffen Satans bewahrt. Sobald die
Ehe diese Linie verlasst, kriegt Satan Herrschaft und Raum wie in
1. Mo. 3.

Um des Schutzes des Weibes willen und um der Kraft des Man-
nes willen ist solches geordnet. Denn nur der von der Frau stets
im Verborgenen getragene Mann ist der kréftige und aktionsfahi-
ge. Das lehrt die Erfahrung tausendfach. Einen Riickhalt muss der
Mann haben fiir sein Kampfesleben, und das ist das Weib in seiner
stillen Untertanigkeit. Ein herrschsiichtiges Weib kann das nie sein
noch werden.

Und wie sind diese Linien dazu angetan, beiden Teilen die Ich-
heit zu nehmen, was ja das Vornehmste fiir das ewige Ziel ist. Der
Weg des Untertanseins unter den Mann, wie ist er ein Zerbruchs-
weg des weiblichen Ich; und der Weg der vollig sich hingebenden
Liebe, wie ist er ein Zerbruchsweg fiir den so gern herrischen und
tyrannischen Mann!

Und diese Zerbruchswege werden noch tiefer, wo nicht beide
Teile im Herrn sind. Wenn da der gldubige Teil auf seinem Wege
bleiben will, hat er viel Selbstverleugnung notig. Aber das alles ist
gerade der Weg zum Heiland und im Heiland. Je zerbrochener, um
so mehr braucht man Thn. Und so ist die Ehe, auf diesen Linien
gefiihrt, ein taglicher Zuchtmeister auf Christus.

254



Eph. 5,22-33

Riickt die Ehe aus diesen Linien heraus, was sie in unseren
Tagen im weitesten Mafle tut, dann ist Satan Tiir und Tor geoff-
net. Dann muss es mit Riesenschritten zu seiner endgiiltigen Herr-
schaft kommen, zum furchtbarsten Fluchverderben der Menschen.

Drum, ihr Glaubigen, haltet die Linien; haltet sie unentwegt;
haltet sie auch, wo es Kampf und Sterben bedeutet! Auf diesen
Linien allein wird die Ehe eine Schule der Gemeine werden, in-
dem sie viele in Christus tiichtig macht fiir Seinen Leib an Seinem
Tag. Nur in den Linien der Gemeine ist eine Ehe ewigkeitsgeseg-
net; nur auf den Linien der Gemeine dient sie dem Rat und Plan
Gottes zur Uberwindung der Welt und des Bosen. Mochten recht
viele auf dem ehelichen Wege in Christi Linien fiir die Gemeine
reif werden, dann wiren sie am herrlichsten verbunden: Ehe und
Gemeine!

21. Aug 1921

255



Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4)
Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4)

,%1 Thr Kinder, seid gehorsam euren Eltern in dem
Herrn, denn das ist billig.

62 »Ehre Vater und Mutter«, das ist das erste Gebot,
das Verheifsung hat:

63 »auf dass dir’s wohl gehe und du lange lebest auf

Erden.«

64 Und ihr Viter, reizet eure Kinder nicht zum Zorn,
sondern zieht sie auf in der Vermahnung zum Herrn.”
Eph. 6,1-4

In grofien, gewaltigen Geisteslinien zeichnet der Apostel das
Verhiltnis von Kindern und Eltern in der glaubigen Gemeine. Die-
ses Verhdltnis ist ja nicht leicht. Wo gldubige Eltern sind oder wo
auch nur eines der Eltern glaubig ist, da stehen sich im Verhiltnis
von Eltern und Kindern Geist und Fleisch gegeniiber. Sind Eltern
gldubig, so ist da Geist; die Kinder aber sind von Natur Fleisch vom
Fleisch. So wird in einem Haus, wo der Glaubensgeist ein Eltern-
herz oder beide erfasst hat, der Kampf zwischen Geist und Fleisch
in irgendeiner Form gekampft.

Wohl sagt Paulus in 1. Kor. 7, dass die Kinder der Gldubigen
heilig seien, das heifit aber nicht, dass sie gldubig seien, sondern sie
sind nur einbezogen in den Heiligkeitsbereich des Herrn. Das ist
dhnlich, wie die Sieben, welche mit Noah gerettet wurden, einbe-
zogen waren in den Heiligkeitsbereich Gottes. Was zu einem Heili-
gen Gottes gehort, ist durch ihn und in ihm in das Heiligkeitswesen
des Herrn hineingezogen. Es werden die gottlichen und ewigen
Linien an solchen und auf solche wirksam in sonderlicher Weise.
Schon eine glaubige Mutter, wenn ihr der Herr ein Kind schenkt,
steht mit dem Kind, noch ehe es geboren ist, in dem Herrn. Es ist
auch ein nattirliches Kind, Fleisch vom Fleisch, aber doch unter
den Wirkungen des Herrn-Wesens.

256



Eph. 6,1-4

Kinder glaubiger Eltern kommen schon vor der Geburt und
nach der Geburt immer und {iberall in Beriihrung mit dem Herrn.
So sind sie in Seinen Heiligkeitsbereich hineingezogen.

Solche Kinder sind wie alle Kinder unter das Gesetz der Stinde
und des Todes geboren, aber sie stehen gleich in Verbindung mit
dem Gesetz des Geistes, das da lebendig macht in Christus Jesus.
Ob sie es annehmen, ist eine andere Sache, aber sie lernen es ken-
nen, und die Geisteswirkungen sind an ihnen wirksam. Es ist aber
oft ein grofler Kampf zwischen Fleisch und Geist zu kdmpfen in
gldubigen Hausern. Darum ist nun das Verhiltnis von Eltern und
Kindern ein ganz besonderes, wo der Glaube im Elternteil herr-
schend ist.

Kraft des Heilig-Seins der Kinder kommen sie gleich von Ju-
gend an mit dem lebendigen Glauben in Beriihrung. Lebendig
glaubige Eltern stehen ja in der Gemeine der Gldubigen, und da
werden die Kinder hineingestellt. Sie wachsen sozusagen mitten
unter den Gldubigen auf. Darum finden wir die Kinder in unserem
Text auch in der Gemeine. In seinem Gemeinebrief an die Ephe-
ser redet der Apostel die Kinder an: ,Ihr Kinder, seid gehorsam!”.
Also sind die Kinder auch dagewesen. Wie alt die Kinder waren,
spielt hier nicht die erste Rolle. Sie konnen von den Kleinsten an
bis hin zu den Jiinglingen und Jungfrauen hier umfasst werden. Es
gehort alles herein, was eben noch im Kindesverhiltnis steht. Und
in der Gemeine finden wir diese Kinder. Mitten unter den Glaubi-
gen leben und wesen sie. Das ist gerade das Grofse, das Besondere
dieser Kinder, dass sie in der Gemeinschaft der Glaubigen und da-
mit unter dem Gesamt-Geistes-Einfluss der glaubigen Gemeinde
stehen. Das ist ein Stiick ihrer Heiligkeit.

Und all diesen Kindern ist der Epheserbrief mit vorgelesen
worden. Und der Epheserbrief ist einer der schwersten apos-
tolischen Briefe. Aber Kinder haben ja bekanntlich ein ganz beson-
deres Verstdndnis. Kinder nehmen eben das Kindliche aus den ge-
waltigen Mannesworten des Apostels.

257



Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4)

Und dann kam im Briefe auch der Teil, der sie anging, der
Teil, der anhob mit den Worten: ,, Thr Kinder”. Manche zerbrechen
sich die Kopfe, ob diese Kinder in der damaligen Ephesergemei-
ne getauft waren oder nicht. Das ist miif8ig. Es steht eben nicht da.
Wir glauben nicht. Die erste Gemeine hatte die Grofitaufe. Paulus
kniipft auch die Erziehung der Kinder durchaus nicht an die Tau-
fe an wie wir heutzutage. Wenn er das getan hétte, so hitte er es
auch sagen miissen. Ihm war es offenbar genug, dass die Kinder
im Heiligungsbereich des Wortes Gottes standen. Nahmen sie es
an, so konnten sie jederzeit Glieder der Gemeine werden.

Der Apostel stellt auch diese Kinder einfach voll und ganz un-
ter das Gesetz, wie wir aus unseren Versen ersehen. Da gehorten
sie hin als nattirlich geborene Menschen, die mit der Glaubensge-
meine in Beriihrung waren.

,Ihr Kinder, seid gehorsam euern Eltern.” Eph. 6,1

Das ist die rechte Linie in dem Herrn. Und das heifit so viel:
Wo der Herr und Sein Geist regieren, in glaubigen Hausern und
in glaubigen Kreisen, darf es fiir Kinder und junge Leute nur eine
Richtlinie geben, und das ist: der Gehorsam.

¢ Solches ist klar unter dem Herrn, der gehorsam war bis zum
Tod am Kreuz.

* Solches ist klar im Rahmen der Glaubensgemeine, deren
Glaube der geistgewirkte Gehorsamsweg in Christus Jesus
ist. Lebendiger Glaube ist der Zerbruch des Eigenwillens und
Eigenweges und das vollige Eingehen in der Kraft des Geis-
tes in Jesu Willen und in Jesu Wege.

Das miissen nun die heranwachsenden Kinder auf dem Weg
des Gehorsams lernen. Ob freilich das ihnen auferlegte Gesetz ih-
nen den Willen bricht, das ist eine andere Frage.

Gegentiber dem Gesetz und dem verlangten Gehorsam gibt es
immer eine dreifache Stellung:

258



Eph. 6,1-4

1. Man kann sich dem Gesetz und Gehorsam ganz entziehen;

2. man kann gehorsam sein und diese gute Stellung sich selbst
zuschreiben und selbstgerecht werden oder

3. man kann endlich unter dem Gehorsam-Verlangen des Ge-
setzes zerbrechen, seinen Ungehorsam und sein ungehorsa-
mes Herz erkennen und nach Heil und Heiland sich ausstre-
cken.

Wir werden mit unseren Kindern, wenn wir sie zum Gehorsam
und im Gehorsam erziehen, diese dreifache Erfahrung machen. Ein
Teil ist und wird bose und unfolgsam; ein Teil wird in sich brav und
folgsam; ein Teil wird arm und zerbrochen und sucht den Herrn
und nimmt Ihn an. So offenbaren sich schon beim Erziehen unter
dem Gesetz die Geister. Es ist natiirlich nicht ausgeschlossen, son-
dern erfahrungsgemafs, dass im spéteren Leben bei manchen noch
eine Anderung eintritt, aber schon in der Kindheit scheiden sich
die Geister.

Das ist aber die Grundlinie jeder glaubigen Erziehung: Gehor-
sam. Wer nicht gehorchen kann, der kann nicht ein ichzerbroche-
ner Mensch werden, welchen der Geist Christi leiten darf. Geistes-
leitung hat Gehorsamsleitung zur Grundlage. Es kommt oft vor,
dass Menschen im spédteren Leben noch zum Glauben kommen,
welche in der Jugend nicht Gehorsam gelernt haben. Diesen sieht
man das wohl an, und es geht ihnen erschwerend nach. Sie miissen
das dann im Glaubensleben nachexerzieren.

Die Richtlinie und Gerechtigkeitslinie des Herrn fiir die Kin-
der ist Gehorsam. Lasst ihn uns friih eintiben. Es hat einmal einer
gesagt, wenn ein Kind nicht bis zur Vollendung des zweiten Le-
bensjahres hin Gehorsam gelernt habe, sei es schon gefehlt. Befehlt
nicht zuviel! Befehlt aber, was sein muss. Und befehlt nur einmal,
und dann muss gehort werden. Befehlt nicht zehnmal und lasset’s
dann doch noch laufen. Haltet scharfe und kurze Zucht. Das muss
das Zeichen von Kindern gldaubiger Eltern sein.

259



Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4)

Gldaubige Kinder, das kannst du nicht erzwingen; aber gehor-
same und gezogene Kinder, das sollen Gldubige haben. Und wenn
sie trotz Zucht ungehorsam werden, muss das Gericht ersichtlich
sein, das auf die Ungehorsamen ausgeht.

Ihr Kinder aber, die ihr schon erwachsen seid, die ihr schon ur-
teilen konnt, seid aus freien Stiicken untertan. Und gar ihr Kinder,
die ihr schon einen Geisteszug habt, seid in der Kraft desselben
einfaltig untertan. Seid untertan, nicht nur, wo es euch gefillt, son-
dern auch wo es euch schwerfillt. Horet, wie der Apostel Paulus
zieht und mahnt. Er sagt:

&2 Ehre Vater und Mutter, das ist das erste Gebot, das
Verheiflung hat,

63 dass es dir wohl gehe und du lange lebest auf Er-
den.” Eph. 6,2-3

Es ist Gesetz und hat als solches nur irdische Verheifsung. Aber
kannst du das nicht auch brauchen: ,dass es dir wohl gehe und
du lange lebest auf Erden”? Gib Gott recht und glaube Ihm, so
wird es sein! Und wer auf dem Weg des Gehorsam-Sein-Wollens
seine Siinde sieht, der kann den volligen Gehorsam lernen. Auf
den Wegen des Ungehorsams wird niemand Gottes Kind und Er-
be. Und auf den Wegen des Ungehorsams findest du auch kein
Gotteskind. Wer unter den Jiingeren schon den Herrn liebt, der sei
untertan in aller Einfalt. Gehorsam ist der Kindesweg, wo Chris-
ti Name genannt wird. Widermaulen, sich auflehnen, alles besser
wissen, murrend und knurrend sein, das sind keine Wege, die mit
Christus sich vertragen. Ihr Kinder, wo seid ihr, wie seid ihr?

Aber allerdings, wenn wir als Eltern solchen Gehorsam ver-
langen, so miissen wir ihn auch ermoglichen helfen. Darum lehrt
Paulus auch die Eltern noch ihre Lektion. ,,Ihr Viter”, sagt er. Wo
bleiben die Miitter? Haben nicht die Miitter den grofsern Teil der
Gehorsams-Erziehung der Kinder auf sich? Sind nicht die Vater
meist beruflich fern? Ist das Kind nicht zumeist um die Mutter?

260



Eph. 6,1-4

Die Miitter sind nach biblischer Anschauung in den Viatern mit-
inbegriffen. Fiir die Bibel ist nach ihrer Grundanschauung die Frau
stets im Mann, wie es uranfinglich war. Darum sollen die zwei
auch nach der Geschlechtertrennung ein Fleisch sein. Die Mutter,
so ist’s, wo Glaube herrscht, soll immer fiir den Vater stehen. Sie
soll in ernsten Fillen immer auf den Vater hinweisen. Sie soll in ste-
tem Untertansein unter dem Vater stehen, so dass des Vaters Auto-
ritat auch in der Mutter stets vor den Kindern steht. Die Mutter soll
auch nie etwas tun oder verlangen von den Kindern, was der Vater
nicht will. Der Vater aber muss stets die Stiitze der Mutter sein, ihr
letzter, unbedingter Riickhalt. Vor allem miissen sie beide vor den
Kindern und ihnen gegentiber stets eins sein, sonst gibt’s keinen
Gehorsam. Darum braucht auch nur ein Teil genannt zu sein, der,
welcher die Summe der Verantwortung hat, der Vater.

Da ist nun das erste, dass wir die Kinder nicht zum Zorn reizen
und sie, wie der Kolosser-Brief sagt, nicht scheu machen. Wo Ge-
setz ist und wo Gehorsam des Gesetzes aufgerichtet wird, da gibt
es leicht Zorn. Das Gesetz richtet Zorn an. Da werden zunéchst
wir Alten leicht zornig. Wie vielfach wird der Gehorsam von den
Kindern in Zorn und Aufregung verlangt. Dies meist da, wo der
Gehorsam nicht zu rechter Zeit und mit rechtem Ernst aufgerich-
tet wurde. Wieviel wird mit den Kindern in Zorn und Erregung
gehandelt! Das regt dann auch die Kinder auf, sonderlich die gro-
fseren, und macht sie scheu und verschlossen vor den Eltern.

Heiliger Zorn ist recht, wenn er im Herrn geheiligt ist. Nattir-
licher Zorn tut nicht, was vor Gott recht ist. Ein Jammer, wenn
der Kinder Herz vor den Eltern sich verbirgt. Lasst uns Bufse tun
tiber unseren unheiligen Zorn den Kindern gegentiiber. Dieser Zorn
wirkt nicht wahren Gehorsam. Da geht’s wie beim Morphium, du
brauchst eine immer grofiere Dosis. Und reize auch mit dem, was
du verlangst, die Kinder nicht zum Zorn. Sei weise im Gehorsam-
Verlangen und beachte Unterschiede. Du kannst nicht von jedem
Kinde Gleiches verlangen, kannst nicht zu allen Zeiten und in je-
dem Alter des Kindes in gleicher Weise Gehorsam verlangen. Her-

261



Kinder und Eltern (Eph. 6,1-4)

anwachsendes Alter verlangt freiere Behandlung bei gleichmafsi-
gem Festhalten. Verlange nichts, wovon du von vornherein weifst,
dass es das Kind zur Aufregung bringt. Oder verlange es in der
Klugheit der gottlichen Weisheit.

Wo die Kinder viel erziirnt werden, folgen sie schliefslich gar
nicht mehr oder nur widerwillig. Der Friede des Herrn fiille unsere
Herzen bei allem Gehorsam-Verlangen.

,Ziehet sie auf!” Bedenken wir das Wachstiimliche. Anders ist
der Gehorsam der 3jdhrigen, anders der der 10jdahrigen, anders der
Gehorsam der 15jdhrigen und anders wieder das Untertansein der
20jahrigen. Der Gehorsam will von Stufe zu Stufe mehr in der Frei-
heit getibt sein. Wer aufzieht, muss auch geben und sich hinge-
ben. Erziehung zum Gehorsam verlangt viel hingebende Liebe, fiir
jeden geleisteten Gehorsam zum mindesten einen Dank. Keinen
Lohn! Aber Liebe! Ziehet sie auf und wisset, dass der Gehorsam
nicht das Ziel, sondern nur der Weg ist. Das Ziel ist der Herr! Den
Heiland mochten wir ihnen bringen. Da ist der Gehorsam nur die
Zufahrtsstrafse.

Darum miissen wir noch zweierlei dabei haben:

1. Ubung und

2. Vermahnung des Herrn.

Die Ubung ist die Hauptsache. Das ganze Leben, in welches die
Kinder hineingestellt sind, muss eine Ubung Christi fiir sie sein.
Die ganze Lebensordnung in der Regelung im Essen, im Arbeiten,
im Beten, im Bibellesen, der Verkehr mit gldubigen Geschwistern
in der Gemeinschaft und aufierhalb derselben, die ganze Art des
Handelns und Wandelns, die ganze Haltung derer im Hause, die
in Christus sind, muss fiir die Kinder eine Ubung, eine Erziehung
zum Herrn sein. In all dem miissen sie Herrenluft atmen. Dann gibt
sich bei Willigen Gehorsam und Glaube. Bei Widerwilligen freilich
nicht; das liegt nicht in unserer Macht. Aber die von Jugend an
laufende Ubung ist eine gewaltige erziehende Macht.

262



Eph. 6,1-4

Dazu dann in von Gott gegebenen und heraufgefiihrten Stun-
den die Ermahnung des Herrn. Nicht zu oft, nicht zu viel, nicht ge-
waltsam, immer in Herrnstunden. Das ist fiir uns Eltern die Rechts-
linie in dem Herrn. Wir beugen uns und bitten um neue Gnaden
angesichts dieser uns gestellten Heilandslinie.

Nur die menschliche Linie, d. h. die Wege, die von uns in Chris-
tus zu laufen sind, hat der Apostel uns gezeichnet. Die vor Gott
hinlaufenden Wege: unser Gebet, unsere Fiirbitte, unsere Beugung
(denn wer beugt mehr als Kinder), unsere tdgliche Kraftanzie-
hung aus dem Herrn, hat er uns heute nicht gezeichnet. Sie sind
aber selbstverstandlich das Wichtigste, denn ohne Ihn kénnen wir
nichts tun. Wer konnte vom Fleisch zum Geist erziehen? Und das
ist doch der Weg gldubiger Erziehung. Da muss ja Gottes Offenba-
rung und Gnade zwischenhinein fallen, und die will erbeten und
erglaubt sein. Aber unser glaubiges Mitwirken gehort auch hinein,
und das hat Paulus uns heute gezeigt. Der Geist aber schreibe es
uns in Herz und Wesen und richte unter uns auf die Rechtsbahnen
Gottes fiir Kinder und Eltern.

6. Sept. 1925

263



Die Kraftquellen der Glaubigen (Eph. 6,10-20)

Die Kraftquellen der Glaubigen zur Uberwindung im in-
neren und dufleren Lebenskampf (Eph. 6,10-20)

10 Zuletzt, meine Briider, seid stark in dem Herrn
und in der Macht seiner Stirke.

611 Zjehet an den Harnisch Gottes, dass ihr bestehen
konnet gegen die listigen Anldufe des Teufels.

612 Denn wir haben nicht mit Fleisch und Blut zu
kampfen, sondern mit Fiirsten und Gewaltigen, nim-
lich mit den Herren der Welt, die in der Finsternis die-
ser Welt herrschen, mit den bosen Geistern unter dem
Himmel.

613 Um deswillen ergreifet den Harnisch Gottes, auf
dass ihr an dem bosen Tage Widerstand tun und alles
wohl ausrichten und das Feld behalten moget.

614 So stehet nun, umgiirtet an euren Lenden mit
Wahrheit und angezogen mit dem Panzer der Gerech-
tigkeit

615 ynd an den Beinen gestiefelt, als fertig, zu treiben
das Evangelium des Friedens.

616 Vor allen Dingen aber ergreifet den Schild des
Glaubens, mit welchem ihr ausloschen konnt alle
feurigen Pfeile des Bosewichtes;

617 und nehmet den Helm des Heils und das Schwert

des Geistes, welches ist das Wort Gottes.

618 Und betet stets in allem Anliegen mit Bitten und
Flehen im Geist, und wachet dazu mit allem Anhalten
und Flehen fiir alle Heiligen

619 und fiir mich, auf dass mir gegeben werde das

Wort mit freudigem Auftun meines Mundes, dass ich
moge kundmachen das Geheimnis des Evangeliums,

264



Eph. 6,10-20

620 dessen Bote ich bin in der Kette, auf dass ich dar-
in freudig handeln moge und reden, wie sich’s ge-
biihrt.” Eph. 6,10-20

Gotteskinder sollen Sieger, nicht Besiegte sein; Gotteskinder
sollen Uberwinder, nicht Uberwundene sein im inneren und &u-
eren Lebenskampf. Die ganze Welt ist voll Erschlagener und Ge-
schlagener. Die Masse der Menschen streckt endlich die Waffen
und muss sie strecken, und wire es auch nur vor dem letzten
Feind, dem Tod. Wie wenige sind es, welche in der Waffenriistung
Christi dem Lebensziel zueilen. Die Glaubigen in Christus sollen
solche sein. Woher aber die Kraft nehmen zu solchem Sieg? Wenn
tausend fallen zu meiner Seite und zehntausend zu meiner Rech-
ten, wie soll es mich nicht treffen? Paulus fithrt uns im Geist an die
Kraftquellen, aus denen der Glaube seine sieghafte Uberwinder-
starke schopft.

,Seid stark in dem Herrn und in der Kraft Seiner Stir-
ke”, Eph. 6,10

so beginnt er.

So liegt also die Kraftquelle der Glaubigen nicht in ihnen selbst,
sondern in ihrem Herrn. Das ist das Grundlegende. Glaubige sind
Leute, welche im Lichte Gottes erkannt haben, dass sie selbst und
aus ihnen selbst nicht imstande sind, den inneren und dufseren Le-
benskampf sieghaft durchzufiihren. Glaubige, wahrhaft Glaubige
sind gebrochene und zerbrochene Leute.

¢ Wir haben ein Herz, das immer den Irrweg will; wir haben
ein Herz, aus dem arge Gedanken kommen; wir sind von der
Siinde geknechtet.

¢ Wir haben ein Seelenleben mit ungeordneten, verwirrten und
sich verwirrenden Trieben.

265



Die Kraftquellen der Glaubigen (Eph. 6,10-20)

¢ Wir haben einen Verstand, der kurzsichtig und der wahren
Weisheit von Natur ermangelnd ist. Je scharfer er ist, um so
torichtere Sachen macht er.

¢ Wir haben einen Leib, der tausend und abertausend Schwach-
heiten unterworfen ist.

¢ Unser ganzes Wesen ist dem Tod unterworfen. Unsere Gaben
und Kréfte sind alle mit in dieses Elendswesen einbezogen.
Sie machen uns eine Weile trotzig und im Trotz blind, und
dann verzagt und in der Verzagtheit stockblind.

Das alles erkennt der gldubig gewordene Mensch. Er traut nie-
mand weniger als sich selbst. Die Selbsterkenntnis, je wahrer und
tiefer sie wird, ist die Grundkraftquelle des Kindes Gottes. Alles
Selbstvertrauen ist elender, zum Zerbruch fiihrender Betrug. Da-
fiir sind all die Volker und die iibergrofie Zahl der einzelnen ein
schlagender Beweis.

Der Glaubende spricht: ,Ich bin elend, arm, blind und blofs”
(vergleiche Offb. 3,17). Er glaubt das Wort:

~Alles Fleisch ist wie Gras und alle Herrlichkeit der
Menschen wie des Grases Blume.” 1. Petr. 1,24

Darum kann er nicht Fleisch fiir seinen Arm halten.

Zu solcher Erkenntnis kommt der Mensch nicht von selbst;
nein, er straubt sich gegen sie von Natur aus. Diese Erkenntnis ist
eine Wirkung der machtigen Kraft Gottes, die Festungen zerbricht.
Darum, weil sie Wirkung der gottlichen Macht und Kraft ist, liegt
im Eingestdndnis dieser Ohnmacht so viel Kraft. Darum sind die
Menschen Besiegte, weil sie sich fiir stark halten. Und das gibt die
Uberwinder, welche ihre Schwachheit und Nichtigkeit erkennen
und anerkennen.

266



Eph. 6,10-20
Darum sagt Paulus:
,+Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark.”2. Kor. 12,10
und wiederum:

,Ich will mich am allermeisten rithmen meiner Schwach-
heit, auf dass die Kraft Christi bei mir wohne.”
2. Kor. 12,9

Diese unsere innere Leere und Ausgeleertheit gibt Gott und
dem Heiland Raum in uns. Je mehr jemand in sich selbst ist und
von sich selbst hilt, um so weniger kann der Herr in ihm wirken.
Unsere Niederlagen kommen alle aus unserer Eigenkraft und Ei-
genstédrke; denke an Petrus in manchen Lagen, sonderlich auch in
Gethsemane. So ist die Grundquelle der Kraft der Gldubigen ihre
tief erkannte Kraftlosigkeit und Nichtigkeit. Sie wirft uns auf den
Heiland und bringt es wachstiimlich dahin, dass wir endlich ohne
Ihn nichts mehr tun konnen und stdndig in Ihm sein miissen.

Wir sind stark in dem Herrn und in der Kraft Seiner Starke.
Unser Herr Jesus Christus ist ja der ins Fleisch gekommene ewige
Gottessohn. Und Er hat in den Tagen Seines Fleisches jede Siinde
sieghaft iberwunden; auch alle Leiden, Triibsale, Angste und To-
desndte in freiem Gehorsam durchgetragen. Er ist hinabgegangen
in Tod, Grab und Todesreich und sieghaft wieder hervorgebrochen.
Nun wohnt in Thm die Fiille aller Uberwindungskréfte iiber alles,
was genannt mag werden an inneren und dufleren Kampfen, und
diese Fiille steht den Gldubigen, den in sich Schwachen und dem
Herrn Hingegebenen, restlos zur Verfiigung. Im Heiligen Geiste
teilt der Herr den Gldubigen das Seine mit. So vermdgen wir denn
alles durch den, der uns méachtig macht, Christus. Wir konnen hoch
sein und niedrig sein; wir konnen tibrig haben und kénnen Mangel
leiden; wir sind in allem und zu allem geschickt. Aus Seiner Fiille
nehmen wir tdglich Gnade um Gnade.

267



Die Kraftquellen der Glaubigen (Eph. 6,10-20)

Der Heiland wurde versucht allenthalben gleichwie wir, aber
tiberall, ohne sich zu verstindigen. Wie herrlich kann Er uns helfen
in allem, worin wir versucht werden. Jesus Christus, unser Versoh-
ner, Herr, Hirte, Haupt, wie wir Ihn auch nennen wollen, Er ist die
tagliche und stiindliche Quelle unserer Kraft. Wer in Ihm ist, des-
sen Angesicht wird nicht zuschanden. Es ist mangelnde Bufse und
schwacher Glaube, wenn wir so schwach sind. Er ist stark und im-
mer gleich bereit, uns stark zu machen.

Darum ziehen wir im Glauben Ihn an. Er ist unser Harnisch,
oder, wie es eigentlich heifdt: unsere Gesamtriistung. Weiter unten
in unseren Textversen fiihrt der Apostel die einzelnen Sonderwaf-
fen an, welche der Glaubige in Christus zu seinem Kampf und Sieg
ergreifen kann. Hier im Anfang und dann noch im 13. Vers redet er
von dem Harnisch oder der Gesamtriistung. Diese Gesamtriistung,
alles in allem, ist der Herr selbst. Ihn ergreift der Glaube je nach
der Lage in der Verschiedenheit der Waffen. So kimpfen Gotteskin-
der ihres Lebens Kampfe nie allein, sie kimpfen in ihrem Herzog,
der vor ihnen herzieht und Bahn macht. Das sind die Grundlagen
der Siegeskraft der Glaubigen: ihr eigenes Nichts und ihr Stehen in
dem Herrn.

Eine weitere Hauptquelle der Stiarke der Gotteskinder ist ihr
klares Ins-Auge-Fassen des Feindes. An diese Quelle fithrt uns der
Apostel, wenn er weiter schreibt:

011 Ziehet eure Gesamtriistung an, dass ihr bestehen
konnt gegen die listigen Anldufe des Teufels.

612 Denn wir haben nicht mit Fleisch und Blut zu
kampfen, sondern mit Fiirsten und Gewaltigen, nim-
lich mit den Herren der Welt, die in der Finsternis die-
ser Welt herrschen, mit den bosen Geistern unter dem
Himmel.” Eph. 6,11-12

268



Eph. 6,10-20

Hier ist uns mit klaren Offenbarungsstrichen nach den ver-
schiedensten Seiten hin der Feind gezeichnet, mit welchem wir es
in unseren dufleren und inneren Lebenskdmpfen zu tun haben. Es
ist der schnellste Weg zur Niederlage, wenn man den Feind nicht
richtig einschatzt, ihn fiir zu grofd oder fiir zu gering halt. Beides
schwécht im Kampf. Ein klares Auge fiir die feindlichen Gewal-
ten ist Kraft und Stédrke. Dieses klare Auge schafft uns der Geist in
unseren Versen.

Zunichst horen wir, dass wir es nicht nur mit Fleisch und
Blut zu tun haben, d. h. nicht nur mit dem duferlichen, siindigen
und todverfallenen Naturbestand unseres eigenen Wesens und der
ganzen Kreatur, sondern dass wir in allem und bei allem es mit un-
sichtbaren Geistermichten und ihrem Fiirsten, dem Satan, zu tun
haben.

Fleisch und Blut, das ist der Mensch, wie er durch den Siun-
denfall geworden ist, nach Geist, Seele und Leib dem Ich verhaftet
und dem Tod verhaftet. Fleisch und Blut ist im weiteren Sinn al-
le dem Tod und der Eitelkeit unterworfene Kreatur. Aus diesem
Brunnen quillt ja das Unheilvolle unserer dufleren und inneren
Kéampfe; aber hinter dem allem steht ein Geistesfiirst der Finsternis
und sein Heer, und im letzten Grunde haben wir es mit diesem zu
tun.

Allem liegen personliche Geistereinfliisse zugrunde. Nichts
spielt sich nur vor Augen im Fleisch und Blut ab, alles hat einen un-
sichtbaren Geistes- und Geister-Hintergrund. Diesem unsichtbaren
Feinde sind wir mit Waffen, die nur aus der Sichtbarkeit genom-
men sind, nicht gewachsen. Das ist der grofie Fehler der meisten
Menschen und oft auch der Gldubigen, dass sie in ihren Lebens-
kdmpfen nur auf das Sichtbare sehen und nur im Sichtbaren die
Hilfen suchen. Dann ist man unfehlbar tiber kurz oder lang ver-
loren. Du musst bei allem — in inneren Anfechtungen, bei Leiden
unter Menschen, in widrigen Verhéltnissen, auch bei Krankheits-
und Sterbensnot — immer die unsichtbaren Gewalten im Auge be-
halten.

269



Die Kraftquellen der Glaubigen (Eph. 6,10-20)

Dann wirst du auch zu unsichtbaren Kampfeswaffen greifen,
d. h. zu solchen, die in der unsichtbaren Lichteswelt geschmiedet
sind. Ein Gotteskind, das weifS, mit wem es zu tun hat, greift im-
mer hinein in die unsichtbare Licht- und Lebenswelt und holt sich
dort sein Riistzeug. Darum ist ein Glaubensmensch auch so stark,
weil er in der Geisterwelt des Lichts, welche der Geisterwelt der
Finsternis iiberlegen ist, daheim ist und dort sich immerdar wapp-
net. Arme Menschen, welche ihre Riistung im Lebenskampf aus
dem Sichtbaren holen miissen. Unser Wandel ist im Himmlischen,
daher die obsiegenden Krifte.

Aber nicht nur eine unsichtbare Geisterwelt haben wir uns ge-
geniiber, sondern auch eine geistig sehr hochstehende und mit List
ausgestattete. Luther redet von den ,listigen Anldufen des Teu-
fels”. Ganz wortlich heifst das: ,,die Methoden des Teufels”. Ja,
der Teufel hat Methode. Es ist listiger Plan in all seinem Tun. Er
weifs stets, wann, wo und wie er am besten angreifen kann. Er hat
bei jedem einzelnen Menschen seine eigene Methode, der wir lan-
ge nicht gewachsen sind! Wie oft werden wir tiberrascht und tiber-
rumpelt. Dieser Methodik Satans sind wir nur iiberlegen durch die
Weisheit Christi. Darum ist Er uns auch gemacht zur Weisheit. Die
gottliche Lebensweisheit, welche der Heilige Geist den Glaubigen
mitteilt, ist hoher als alle Vernunft und maéchtiger als alle Metho-
dik Satans. Ein einféltiges Gotteskind geht in seiner Glaubensein-
falt mitten hindurch durch alle listigen, nach Methoden gelegten
Schlingen Satans. Weil ein glaubiger Mensch Licht hat iiber Satans
Methoden, darum wird er auch nie sicher; er weif3, der Feind ist
stets in Waffen.

Zu dieser hervorragenden Geistesmacht kommt noch grofie
Majestdt. Wir haben es mit Fiirsten und Gewaltigen zu tun, mit
den Erdenbeherrschern, welche in der Finsternis der Welt, d. h. in
allem, was nicht Gott angehort, eine ungeheure Gewalt von den
sichtbaren Himmeln herab, also von obenher driickend, austiben.

270



Eph. 6,10-20

Welche riesenmifligen Gewalt-Formen und Gewalttéatigkeits-
Formen nimmt das Bdse doch oft in dieser Welt an. Dem sind wir
nicht gewachsen, wenn nicht ein Grofserer mit uns ist.

Die Erkenntnis des Feindes treibt uns zum Heiland. Dann ist
der Krafttrost unser:

,Der in euch ist, ist grofler, denn der in der Welt ist.”
1.Joh. 4,4

Als Kind Gottes merke dir: Wir sind durch den Glauben ver-
setzt von der Obrigkeit der Finsternis ins Reich des geliebten Soh-
nes. Da hat nun Satan einen grofsen Zorn, dass wir seiner Weltherr-
schaft entzogen sind. Mit dem rechne, je heilandsverbundener du
bist. Das wird dich immer mehr in Ihn treiben. So schafft Feindes-
Erkenntnis Kraft.

Glaubige geben sich keinen Tduschungen hin, mit wem sie es
zu tun haben. Darum fliehen sie in ihre Festung und werden so
stark. Deswegen sagt auch Paulus:

,Um deswillen ergreifet die Gesamtwaffenriistung
Gottes, dass ihr an dem bosen Tage (eben in dieser
Herrschaftszeit des Bdsen, welche sich an besonderen
Tagen und Stunden auch immer wieder besonders of-
fenbart) Widerstand tun und alles wohl ausrichten
und stehen moget.” Eph. 6,13

Hier stehen nun zwei Worte in der Schrift, welche uns wieder
zu einer neuen Kraftquelle fithren. Die Worte heifSen: widerstehen
und stehen. Es ist sehr wichtig, zu beachten, wie oft im Griechischen
das Wort ,,stehen” vorkommt.

e Vers 11: stehen;
e Vers 13: widerstehen und stehen;
e Vers 14: so stehet nun.

271



Die Kraftquellen der Glaubigen (Eph. 6,10-20)

Zu diesem viermaligen , Stehen” kommt noch in Vers 12 der
Ausdruck ,,Ringkampf”.

,Uns ist der Ringkampf nicht mit Fleisch und Blut.”
Eph. 6,12

Also ist unser Lebenskampf als ein Ringkampf geschildert, bei
dem es vor allem auf das Stehenbleiben ankommt. Wir denken hier
unwillkiirlich an Jakobs Ringkampf an der Jabbokfurt und an Jesu
Ringkampf in Gethsemane.

Zu all dem kommt noch die Wahrnehmung, welche wir in un-
serem Text machen, dass alle die Einzelwaffen, welche der Glau-
bige im Kampfe anzieht, lauter Schutzwaffen fiir den Nahkampf
sind. Gurt, Panzer, Stiefel, Schild, Helm und das ganz kurze Ro-
merschwert, welches nur zum Stofs im Stehen gebraucht werden
konnte, sind lauter Schutz- und Abwehrwaffen. Die einzige Fern-
waffe und Angriffswaffe, welche vorkommt, hat der Teufel.

Das alles, einheitlich zusammengenommen, ist sehr bemer-
kenswert und zeigt an, dass unser Lebenskampf von uns als ein
Stellungskampf und Abwehrkampf, als ein Nahkampf und nicht
als ein Fernkampf gekampft werden soll. Christen greifen nicht an
und gehen nicht los. Sie sorgen nicht fiir Fernes und Zukiinftiges
und regen sich nicht auf tiber Dinge, die noch nicht herangekom-
men sind. Dadurch sparen sie ungeheuer Kraft und sind kriftiger,
wenn es dann kommt.

Viele Menschen sind von Schwerem schon aufgezehrt in ihrer
Kraft, ehe es nur an sie gekommen ist; ein Gotteskind nicht al-
so. Viele Menschen kommen in den dufseren und inneren Lebens-
kdmpfen in das unruhige Hin- und Herlaufen. Gldaubige bleiben
stehen, ergreifen ihre Schutzwaffe in dem Herrn und wehren ab.
Wieder sehen wir klar das Passive, oder besser gesagt, das Passio-
nelle der Gotteskinder. Draufgédnger gibt’s nicht bei ihnen; Drauf-
ganger sind Fleischesleute.

272



Eph. 6,10-20

Der Heiland lief3 auch alles an sich herankommen.

»~Alles, was mir mein Vater gibt, das kommt zu mir.”
Joh. 6,37

ist in dieser Hinsicht ein bezeichnendes Wort. Stehe mehr in
deinen dufleren und inneren Lebenskdmpfen! Stehe mehr vor dem
Herrn, in dem Herrn und sei still, still abwehrend mit Geistes-
waffen. Das unruhige Hin und Her zu Menschen und Dingen ist
das Kraftraubendste, was es gibt. ,Meine Seele ist stille zu Gott,
der mir hilft” (Ps. 62,2) — das ist das Stehenbleiben. Wahrlich, ei-
ne rechte Kraftquelle. Beim Stehenbleiben holen wir die einzelnen
Waffen je nach Bedarf aus dem himmlischen Arsenal und wehren
damit ab. Das ist unsere grofie Kraft, dass wir fiir jeden Kampf eine
eigene Waffe aus unserem himmlischen Waffenlager holen diirfen
und in den wachstiimlich schwieriger werdenden Kampfen immer
kraftigere Waffen.

Die Grundwaffe alles Christenkampfes ist der Gurt der Wahrheit.
Beim Ringen braucht’s vor allem starke Lenden; das wissen wir
von Jakob, dem die Hiifte verrenkt wurde. Drum zuerst den Gurt
um die Lenden, welcher ist die Wahrheit. Das Grundkampfmittel
Satans und der Welt ist die Liige. Mit Liigen wird alles probiert; mit
Liigenhilfe glaubt man alles zu erreichen. Das Grundelement des
Gotteskindes ist die Wahrheit. Nur wer aus der Wahrheit ist, kann
ja tiberhaupt Jesu Stimme horen. Aufrichtig sein ist die Grundbe-
dingung alles Gelingens. Das Gotteskind glaubt und weif3, dass die
Wahrheit endlich immer Sieger bleibt. Liige ist der tiefste Gegen-
satz zum Glaubensstand. Darum ist ,in der Wahrheit sein” fiir
Johannes der ganze Christenstand, und Wahrheit macht stark. Al-
le Liige schwacht und macht unsicher. Auch wo sie frech macht,
macht sie doch schwankend. Die Wahrheit ist von durchdringen-
der Kraft. Darum bleiben wir auch in diesen liigendurchtrankten
Zeiten immer unentwegt bei der Wahrheit und in der Wahrheit,
in Ihm. Lass dich nie auf den Boden der Liige leiten, sonst hast
du bald verrenkte Hiiften. Kimpfe alle deine Lebenskdampfe in der

Wahrheit, dann bleibst du stark. 73



Die Kraftquellen der Glaubigen (Eph. 6,10-20)

Freilich wird der Feind uns sagen: Du hast auch schon gelogen
und bestehst heute noch nicht vollig in der Wahrheit. Das knickt
uns und mochte uns schwach machen. Da wappnen wir uns mit
dem Panzer der Gerechtigkeit. Wir ziehen im Glauben Christi Bluts-
gerechtigkeit an; wir halten dem Feinde die Versohnung im Blut
des Lammes entgegen. Dieser Panzer ist undurchdringlich. Immer
wieder ziehen wir ihn an, wenn der Feind in duf8eren oder inneren
schweren Lagen uns mit unserer Stinde matt und schwach machen
will.

Wie schwer ist kimpfen bei innerer Unruhe und Zerrissenheit.
Wenn das Herz nicht fest ist, ist nicht zu stehen. Der Panzer der Ge-
rechtigkeit Christi schiitzt die Brust und das Herz. Und in der Ge-
rechtigkeit Christi wollen wir auch darreichen Gerechtigkeit gegen
jedermann. Mit Unrecht kampft die Welt, mit Gerechtigkeit kamp-
fen Gldubige. Das ist ein schwerer Stand inmitten dieser Welt, aber
es ist der Panzerabglanz des lebendigen Christen. Die Gerechtig-
keit Gottes, die wir anziehen in Christus, glanzt als Lebensgerech-
tigkeit ins Gesicht der uns Begegnenden.

Diese Gerechtigkeit in Christus samt der Wahrheit geben dann
dem Gotteskdmpfer den starken Friedensstand, in dem er kampft.
Sind wir nun gerecht geworden durch den Glauben, so haben wir
Frieden mit Gott; und haben wir, in Wahrheit und Gerechtigkeit
einhergehend, uns befleifligt eines guten Gewissens, dann versie-
gelt der Herr diesen Frieden in uns.

Den Stiefeln vergleichbar ist dieser Friede, denn er hilft am
meisten zum Stehen. , Wir stehen in der Bereitschaft des Friedens,
welchen das Evangelium gibt” (vergleiche Eph. 6,15). Der innere
Friede, in welchem ein Kind Gottes auch seine schwersten Kadmp-
fe kdmpfen darf, ist ein inneres Gertistetsein ohnegleichen; das ist
Zentralkraft.

274



Eph. 6,10-20

Und wenn dann der Feind wiitend wird ob solchem gegiirte-
ten, gepanzerten und gestiefelten Glaubenskdampfer und Brand-
pfeile schiefit, ihn todlich zu verwunden, wenn er mit dufle-
ren und inneren Noten in Brand schieflen will, in Gewissens-
brand, Herzensbrand, Seelenbrand, Unruhbrand, Zweifelsbrand,
Verzagtheitsbrand — dann nimmt der Gldubige seinen Glaubens-
schild. Er glaubt in Geistes-, Leibes- und Seelennot und geht aus
Glauben in Glauben. Die Liebe Christi und Gottes ist ihm gewiss;
damit 16scht er die Pfeile und ihre Brande aus.

Und wenn er vor giftigen Brandgasen fast erstickt, dann setzt er
seinen Helm der Vollrettung auf — der moderne Soldat wiirde noch
eine Gasmaske dazunehmen — und trostet sich der gewissen Hoff-
nung der kommenden Vollherrlichkeit.

Und wenn ihm Glaube und Hoffnung klein werden, wenn er
gar nichts mehr fiihlt von des Herrn Macht, dann holt er sein kur-
zes Schwert aus der Scheide: Er stellt sich frei und frank aufs Wort
allein. Er fasst eine Verheiffung nach der anderen und halt sie als
gottliches Geisteswort dem Feinde entgegen.

Und wenn selbst das nicht mehr anschlagen will, dann fangt
der Glaube an zu schreien, dann kommt Bitte und Gebet, ja dann
kommt Wachen und Flehen; und wenn’s Schreien nimmer geht,
dann seufzt der Geist. Und in diesem Schreien hat der Glaubens-
kdampfer die Waffe, mit welcher er auch seinen Mitgenossen, den
Heiligen, dienen kann.

Mit dieser Waffe haben einst die Gemeinden auch ihren Apostel
durchgetragen, dass er in Banden eine Fiille des Segens schaffen
konnte. Mit der Gebetswaffe kimpft der Glaube, wenn Fesseln und
Bande die Leiber zwingen und das Wirken unterbinden.

Im Gebet und Flehen vollendet der Glaube angesichts des To-
des seinen Lauf zum Sieg des Herrlichkeitslebens.

Siebenfach ist die Waffenrtistung. Alle sieben Geister Gottes
mit ihren Gaben und Kréften stehen den Kindern Gottes zur Verfii-
gung in ihren dufieren und inneren Kdmpfen und stdrken sie von
Stufe zu Stufe.

275



Die Kraftquellen der Glaubigen (Eph. 6,10-20)
Wohlan denn, ihr Glaubigen, zu euren Kraftquellen heran: Zie-
het eure Gesamtriistung an, seid stark in dem Herrn und in der

Macht Seiner Stirke!

1. Okt. 1923

276



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)
Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

»? Ich danke meinem Gott, so oft ich euer gedenke

L4 (welches ich allezeit tue in allem meinem Gebet fiir
euch alle, und tue das Gebet mit Freuden),

15 {iber eure Gemeinschaft am Evangelium vom ers-
ten Tage an bis her,

16 und bin desselben in guter Zuversicht, dass, der in
euch angefangen hat das gute Werk, der wird’s auch
vollfithren bis an den Tag Jesu Christi.

17 Wie es denn mir billig ist, dass ich dermafien von
euch halte, darum dass ich euch in meinem Herzen
habe in diesem meinem Gefdngnis, darin ich das
Evangelium verantworte und bekriftige, als die ihr
alle mit mir der Gnade teilhaftig seid.

18 Denn Gott ist mein Zeuge, wie mich nach euch al-
len verlangt von Herzensgrund in Jesus Christus.

19 Und darum bete ich, dass eure Liebe je mehr und
mehr reich werde in allerlei Erkenntnis und Erfah-
rung,

110 dass ihr priifen moget, was das Beste sei, auf dass
ihr seid lauter und unansto8ig auf den Tag Christi,

111 erfiillt mit Friichten der Gerechtigkeit, die durch
Jesus Christus geschehen in euch zu Ehre und Lobe
Gottes.” Phil. 1,3-11

Die gute Zuversicht, von der unser Text redet, bezieht sich nicht
auf irdische Dinge, sondern auf die hochsten geistlichen Dinge, auf
die Erlangung des Kleinods am Tag des Herrn. Anfang und Ende
unseres Textes redet vom Durchkommen der Gldubigen zum Tag
des Herrn.

277



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

Es gibt auch eine gute Zuversicht in irdischen Dingen, und es
gehort zu dem seligen Vorrecht der Kinder Gottes, dass sie auch
im kleinsten Irdischen gute Zuversicht haben diirfen auf Grund
der Verheifsungen ihres Herrn, und das gerade in den schwersten
Zeiten. So stehen wir ja auch in dem Jammer der gegenwartigen
Tage®, obwohl er uns nach der Naturseite hin hart anfasst, dennoch
im Geist unseres Gemiites voll guter Zuversicht.

Es gibt aber eine gute Zuversicht hoherer und tieferer Art als
diese aufs Irdische gerichtete, und das ist gute Zuversicht, die le-
bendige Hoffnung, am Tag des Herrn unter den Seinen erfunden
zu werden. Kann man diese ebenso fest und unbeweglich haben
wie die gute Zuversicht in irdischen Dingen? Sagt nicht der Apos-
tel Paulus eben im Philipperbrief:

»Nicht, dass ich’s schon ergriffen habe oder schon voll-
kommen sei; ich jage ihm aber nach, ob ich’s auch er-
greifen mochte, nachdem ich von Christus Jesus er-
griffen bin.” Phil. 3,12

Deutet diese Stelle nicht auf eine Ungewissheit hin? Doch nicht!
Zunichst miissen wir zweierlei unterscheiden:

¢ die Heilsgewissheit und

¢ die Vollendungs- oder Herrlichkeitserlangung.

Die Heilsgewissheit muss jedes Gotteskind haben und hat sie
auch, wenn es anders ein Kind Gottes ist. Vergebung der Siin-
den im Blut des Lammes, Frieden mit Gott durch Jesus Christus,
den Heiland, Haben des Heilandes, Stehen in Thm und Er in uns,
Besitz des ewigen Lebens im Glauben; das sind Grundtatsachen,
die in jedem Gldubigen geschehen sind, auf Grund deren erst der

°Diese Betrachtung von Theodor Bohmerle stand in der Nummer des , Reich-
Gottes-Boten” vom 1. November 1923. Diese Nummer kostete damals 500 Millio-
nen Mark.

278



Phil. 1,3-11

Glaubensweg beschritten und der Glaubenskampf gekampft wer-
den kann. Das ist eine Frage, die zu den Anfangselementen ge-
hort: ,,Hast du Glaubensgewissheit?” Auf Grund des Ergriffen-
Seins vom Herrn und des Ergriffen-Habens des Herrn im Glau-
ben geht es dann dem Ziel zu: der Herrlichkeits-Erlangung und
Erbschafts-Erlangung an Seinem Tag.

Gibt es nun hier auch eine Gewissheit, dass man es untriiglich
erlangt, oder muss man hier eben laufen und ringen im Herrn und
warten bis auf den Tag, der es offenbar machen wird? Leben wir in
diesem Sttick, bei allem Ringen nach dem Kleinod, in einem Unge-
wissen, oder gibt es auch hier eine Vollendungsgewissheit?

Das Wort des Apostels: ,Nicht, dass ich’s schon ergriffen ha-
be” steht solcher Gewissheit nicht entgegen. Es stellt ja nur die Tat-
sache fest, dass das Ziel noch nicht erreicht sei, und das ist ja, so-
lange wir im Leibe wallen, klar. Wenn aber der Apostel fortfahrt:
»Ich jage ihm aber nach, ob ich’s ergreifen moéchte”, so blitzt aus
solchen Worten doch eine gute Zuversicht heraus; denn wenn er
die nicht hétte, so wiirde er gewiss nicht so freudig nachjagen. Er
sagt auch im ersten Korintherbrief:

~Ich laufe aber also, nicht als aufs Ungewisse; ich fech-
te nicht als einer, der in die Luft streicht.” 1. Kor. 9,26

Aus diesen Worten strahlt eine hohe Gewissheit heraus.

So sagt nun der Apostel auch in unseren heutigen Versen, er ha-
be eine gute Zuversicht fiir die Philipper, dass sie die Herrlichkeits-
Vollendung am Tag des Herrn erreichen werden. Also nicht nur fiir
sich selbst hat er solche gute Zuversicht, sondern sogar fiir ande-
re, hier fiir seine Philipper. Wir haben ja mancherlei Stellen in der
Schrift, welche eine solche gute Vollendungszuversicht vom Herrn
aus vollig sicherstellen.

279



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)
Besonders in Rom. 8 blitzt solches immer wieder durch:

,,Sind wir denn Kinder, so sind wir auch Erben, nim-
lich Gottes Erben und Miterben Christi.” Rom. 8,17

und wiederum:

+Welche Er verordnet hat, die hat Er auch berufen; wel-
che Er berufen hat, die hat Er auch gerecht gemacht;
welche Er gerecht gemacht hat, die hat Er auch herr-
lich gemacht.” Rom. 8,30

So diirfen wir also in der Tat fiir uns und andere auch eine gu-
te Zuversicht fiir die Herrlichkeitsvollendung haben, ja wir diir-
fen sie in der Heilsgewissheit zuversichtlich mitbegriindet neh-
men. Weil aber die Herrlichkeitsvollendung doch noch erst ein Zu-
kunftsgut und eine Hoffnungssache ist, nimmt der Feind viel Ur-
sache daran, glaubige Seelen in Anfechtung zu versetzen, sie zwei-
felnd und wankend zu machen, ob sie dieses grofle Gut und Erbe
auch fiir sich in Anspruch nehmen diirften. Er nimmt Siinden und
Schwachbheiten, leibliche Elendigkeitszustinde und tiefe Fithrun-
gen zum Anlass, eine innere Erschiitterung herbeizufiihren und
die gute Zuversicht zu rauben.

Und weil der Weg zum Ziel Leiden und Sterben ist, gibt es Weg-
strecken, wo alle Gldaubigen je und je zittern und beben um die
Zielerreichung. Darum tut ein solches Starkungswort, wie es der
Apostel durch den Geist in unserem heutigen Text zu uns redet,
bitter not, ein Wort, das unsere gute Zuversicht starkt und belebt.
Paulus zeigt uns mehrere Quellen, aus denen die gute Zuversicht
auf die Herrlichkeitserlangung am Tag des Herrn immer wieder
fliefdt. Er zeigt uns, warum er fiir seine Philipper unentwegt solche
gute Zuversicht habe.

280



Phil. 1,3-11
Der Apostel hebt an:

3 Ich danke meinem Gott, so oft ich euer gedenke

L4 (welches ich allezeit tue in allem meinem Gebet fiir
euch alle und tue das Gebet mit Freuden),

15 {iber eure Gemeinschaft am Evangelium vom ers-
ten Tage an bis her.” Phil. 1,3-5

Die Philipper sind in die Gemeinschaft des Evangeliums einge-
treten. Sie sind aus Juden und Heiden Glaubige in Christus gewor-
den. Es hat eine ganze Wendung, ein Neues bei ihnen gegeben.
Aus der seitherigen natiirlichen Lebensgemeinschaft sind sie zur
Lebensgemeinschaft mit dem Heiland und mit den Seinigen tiber-
gegangen. Es hat ein Gotteswerk, ein gutes Werk, wie Paulus es
nennt, in ihnen angefangen. Vom Thron der Ewigkeit her ist sol-
ches geschehen. Der Vater hat sie zum Sohn, der Sohn zum Vater
gezogen durch die Kraft des Heiligen Geistes. Durchs Evangelium
vom Siinderheiland, das ihnen verkiindigt worden war, sind ihre
Herzen erschlossen, erleuchtet, bekehrt und neugeboren worden.
Das sind Tatsachen, grofse, heilige, selige Tatsachen im Leben der
glaubigen Philipper. Das ist nun die erste Quelle der guten Zuver-
sicht des Apostels fiir die Philipper, dass in ihnen etwas Wirkliches
und Reelles durchs Evangelium geschehen ist.

Wo nun ein solcher Gottanfang geschehen ist, da diirfen wir fiir
uns und andere auch guter Zuversicht sein.

Es muss aber dieses Doppelte sein:

¢ Hinkehr zum Heiland und

¢ Hinkehr zu den Gldubigen.

281



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

Gemeinschaft in Bezug auf das Evangelium muss da sein. Wo
wir an Menschen dieses Grofie sehen, dass sie zu Jesus gekom-
men sind und dass sie die Gldaubigen liebhaben, dass sie die Welt-
und Welt-Kinder-Gemeinschaft verlassen und dass sie darin auch
schon eine gewisse Bestdndigkeit erlangt haben — vom ersten Ta-
ge an bis hierher — da diirfen wir eine gute Zuversicht fassen fiir
uns und andere. Also sieh an, ob solches an dir und anderen auch
schon geschehen ist. Dann sei getrost und lass aus diesem Grund
gute Zuversicht in dich einstromen. Das ist klar, wo nichts ist,
kann nichts werden. Und dieses ,,ist” muss klar, fest und bestimmt
sein. Das ist’s, warum viele immer so wackelig sind und warum
sie nie zuversichtlich das grofie, herrliche Ziel fassen, weil sie kei-
nen rechten Anfang haben. Mit Erleuchtungs-, Erweckungs- und
Bekehrungs-Anfangen, so wichtig sie sind, kommt man hier nicht
durch. Es muss eine ganze Geburt geschehen sein, dann ist man auf
dem Kindschaftsboden. Wer aber auf dem Kindschaftsboden ist,
der steht auch auf dem Erbschaftsboden. Darum sieh zu und bete
drum, dass der Geist in dir einen ganzen, rechten Anfang machen
darf, dann wirst du schon auf Fortgang hoffen. Eine Schwéchlings-
Geburt hat keine freudige Lebenshoffnung.

Was ist es doch, wenn Gott mit einem Siinder das Gnadenwerk
angefangen hat! Ja fiirwahr, der es mit dem toten Stinder begonnen
hat, der wird es auch mit dem geborenen Kind weiterfiihren. Das
meint auch Paulus, wenn er sagt:

»Ich bin desselben in guter Zuversicht, dass, der in
euch angefangen hat das gute Werk, der wird’s auch
vollfithren bis auf den Tag Jesu Christi.” Phil. 1,6

Ja, das ist die zweite Quelle der guten Zuversicht:

»Ireu ist Er, der uns gerufen hat.” 1. Thess. 5,24

282



Phil. 1,3-11

An dem Heiligen Geist, welcher vom Vater und vom Sohne ge-
sandt das Gotteswerk in uns begonnen hat, fehlt’s nicht und wird
es nicht fehlen. Wo Gott A gesagt hat, sagt Er auch O. Gott ldsst
kein Werk angefangen liegen. Jesus ist der Anfanger und Vollen-
der des Glaubens. Kannst du das je denken, der Herr habe so viel
Gnade an dich gewandt, um einen halbvollendeten Bau stehen zu
lassen? Meinst du, Gott schaffe Ruinen? Das ist des Teufels Sache.
Schau dem Treuen ins Gesicht, der dich gerufen hat. Und wer woll-
te Ihm widerstehen? Der in uns ist, ist stirker und grofler, denn
der in der Welt ist. Der Herr kann dich durchbringen und wird
dich durchbringen. Der Herr hat ein sehnendes Verlangen nach
den Seelen, die sich ]hm einmal gedffnet haben, ein Verlangen wie
ein Brautigam nach dem Vollbesitz der Braut. Fasse volle Zuver-
sicht zu Ihm, Er wird dich vollbereiten. Diirfen wir nicht in Ihm
vollendungsgetrost sein?

Doch Paulus hat noch eine andere Quelle. Er schreibt an die
Philipper aus dem Gefangnis in Rom:

»Wie es denn mir billig ist, dass ich dermafien von
euch allen halte, darum dass ich euch in meinem Her-
zen habe in diesem meinem Gefingnis, darin ich das
Evangelium verantworte und bekriftige, als die ihr
alle mit mir der Gnade teilhaftig seid.” Phil. 1,7

Der Sinn dieses Verses ist der, dass Paulus den Philippern be-
zeugt, wie sie, wie er selbst schon, in den Leidensweg in Chris-
tus eingegangen seien. Sie hitten mit ihm Gemeinschaft an der
Leidensgnade. Die Philipper haben sich nicht nur des gefangenen
Apostels nicht geschdamt, sie haben nicht nur die Leiden in Chris-
tus gut verstanden, sie haben auch selbst solche getragen und sich
darin bewdhrt. Ja, das ist eine besondere Quelle der Freudigkeit
und Zuversicht, wenn Glaubige in die Leidensgemeinschaft Chris-
ti eintreten.

283



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

Wo Selbstentdufserung, Selbsterniedrigung, Leidensgehorsam,
Hineinstellen in die Gemeinschaft solcher, die um Christi willen
leiden, ja eigenes, williges Tragen von Leiden in Christus ist, da
diirfen wir grofle Freudigkeit der Vollendung haben. In Christus
und mit Christus leiden, das ist schon eine Wiirde, die der Herr
verleiht, da geht’s schon scharf der Herrlichkeit zu. Darum, wo wir
Gldubige in Christi Leidens- und Sterbens-Gemeinschaft eintreten
sehen, da diirfen wir gute Zuversicht haben auf den Tag Christi, da
geht es schon kriftiger in die Gleichgestalt des Herrn.

Doch noch etwas deutet der Apostel in diesem Vers an: ,Ich
habe euch Philipper in meinem Herzen”, sagt er und fahrt fort:
»,Gott ist mein Zeuge, wie mich nach euch allen verlangt von
Herzensgrund in Christus Jesus”. Der Apostel ist liebesmafsig so
verbunden mit den Philippern, dass seine Liebe alles glaubt und
alles hofft. Er tragt die Philipper in sich; er ist in der Verbunden-
heit Christi ein Leib mit ihnen. Da muss entweder alles vollendet
werden oder nichts. Jagt er dem Ziel nach, so nimmt er die Phil-
ipper mit. Sie sind seine Freude und Krone am Tag des Herrn. Er
hitte ja gar keine Krone, wenn er sie nicht mitbréchte. Es ist etwas
Kostliches um die volle briiderliche Liebe, um die gliedliche Ein-
heit der Kinder Gottes. Da hat man stets gute Zuversicht; denn hat
man sie fiir den ganzen Leib, so hat man sie auch fiir die Glieder. Je
mehr briiderliche Liebe in Christus in uns brennt, um so freudigere
Zuversicht auf den Tag des Herrn ist auch da. Weil die wahrhaftige
Bruderliebe so oft fehlt, darum ist auch so wenig lebendige Zuver-
sicht fiir sich selbst und die anderen vorhanden.

An dieser geistgewirkten lebendigen Hoffnung auf unsere Voll-
endung mangelt es bei uns auch deshalb, weil die starke, anhalten-
de Fiirbitte um gegenseitige Vollendung so oft fehlt.

Dem gibt der Apostel zum Schluss noch einen starken Aus-
druck. Er sagt:

»Ich bete, dass eure Liebe je mehr und mehr reich wer-
de in allerlei Erkenntnis und Erfahrung.” Phil. 1,9

284



Phil. 1,3-11

Er meint, die Philipper sollten in der Liebes- und Lebensge-
meinschaft mit dem Herrn immer mehr Thn kennen und erfahren
lernen, ihre Liebe solle immer mehr einsichtig werden in des Herrn
Willen und Wege. Die Liebesgemeinschaft muss immer mehr in die
Klarheit eintreten, genau wie die Liebe im Ehestand. Diese ist an-
fangs eine mehr gefiithlsméfiige, sie geniefst mehr. Dann beim wei-
teren Liebesgemeinschaftsleben erkennt und merkt sie, was sie zu
leisten und zu leiden hat. Sie wird reich an Erkenntnis und Fein-
gefiihl. Sie lernt die verschiedentlichen Aufgaben der Liebe unter-
scheiden. Sie wird aus einer nehmenden und geniefsenden Liebe
zu einer hingebenden und leidendlichen und bringt Frucht, wie
sie dem Geliebten gefallt.

Genau so ist’s mit der Liebe zum Heiland. So wird sie lauter
und unanstofsig auf den Tag Christi, sie wird Christus dhnlicher zu
Ehre und Lobe Gottes. Um diese ihre Liebesvollendung betet nun
der Apostel Tag und Nacht. Darum hat er auch solch gute Zuver-
sicht.

Die Vollendung der Liebesgemeinschaft der Philipper gegen
den Herrn und untereinander ist dem Apostel ein Geistesanliegen.
Er ringt, dass sie weiter und weiter kommen, immer feinere Unter-
scheidungen der Liebe kennenlernen und so der Vollkommenheit
entgegenreifen. Ja, wem die geistliche Liebesvollendung der Seelen
ein solches Anliegen ist, der hat dann im gebetserhdrenden Herrn
auch gute Zuversicht, dass seine Bitte Erhorung finde.

Hier sind wir Stiimper. Wo sind die geistlichen Fiihrer, die so
um die Vollendung ihrer Briider ringen? Darum fehlt auch so oft
die gute Zuversicht.

Dieser Schluss unseres Textes kommt {iberein mit dem Anfang,
wo es hiefs:

3 Ich danke meinem Gott, so oft ich euer gedenke,

14 welches ich allezeit tue in allem meinem Gebet fiir

euch alle, und tue das Gebet mit Freuden.” Phil. 1,3-4

285



Gute Zuversicht (Phil. 1,3-11)

Welch ein Beter! Je mehr Dank- und Bittgebete, um so mehr Zu-
versicht. Wohlan, zu den Quellen: Gottes angefangenes Werk, Got-
tes Treue, der Glaubigen Fortgang im Leiden, heilige Liebe, briins-
tiges Gebet — so wird uns die gute Zuversicht nicht fehlen auf die
Vollendung am Tag Jesu Christi!

1. November 1923

286



Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

,1% Etliche zwar predigen Christus um des Neides
und Haders willen, etliche aber aus guter Meinung.

116 Jene verkiindigen Christus aus Zank und nicht
lauter; denn sie meinen, sie wollen eine Triibsal zu-
wenden meinen Banden;

117 dijese aber aus Liebe; denn sie wissen, dass ich zur
Verantwortung des Evangeliums hier liege.

118 Was tut’s aber? dass nur Christus verkiindigt wer-
de allerleiweise, es geschehe zum Vorwand oder in
Wabhrheit, so freue ich mich doch darin und will mich
auch freuen.

119 Denn ich weif3, dass mir dies gelingt zur Seligkeit
durch euer Gebet und durch Handreichung des Geis-
tes Jesu Christi,

120 wie ich sehnlich warte und hoffe, dass ich in kei-

nerlei Stiick zu Schanden werde, sondern dass mit
aller Freudigkeit, gleichwie sonst allezeit also auch
jetzt, Christus hoch gepriesen werde an meinem Lei-
be, es sei durch Leben oder durch Tod.

121 Denn Christus ist mein Leben, und Sterben ist
mein Gewinn.

122 Sintemal aber im Fleisch leben dient, mehr Frucht
zu schaffen, so weif§ ich nicht, welches ich erwihlen
soll.

123 Denn es liegt mir beides hart an: Ich habe Lust,
abzuscheiden und bei Christus zu sein, was auch viel
besser wire;

124 aber es ist notiger, im Fleisch bleiben um euret-

willen.” Phil. 1,15-24

287



Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

In christlichen Bléttern ist je und je zu lesen: , entschieden glau-
biges Mddchen” oder: , junger Mann, entschieden glaubig”, fiir das
und das gesucht. Wir verstehen die Meinung solcher Anzeigen gut.
Es soll ein Menschenkind sein, das nicht zur Welt gehort, aber auch
nicht in halber Weise hin und her schwankt. Und doch haben uns
diese Anzeigen nie gefallen; sie verraten unserer Meinung nach et-
was Unreifes in der Erkenntnis des Glaubenslebens. Noch viel we-
niger natiirlich kann es unsere Billigung finden, wenn sich jemand
als entschieden glaubiges Menschenkind selbst empfiehlt. So eines
mochte ich von vornherein nicht.

Die christliche Entschiedenheit ist eben nicht etwas, was in ei-
nem gewissen Zeitpunkt als bleibender Charakter fix und fertig ist,
vielmehr wird sie nur in harten Glaubenskdmpfen immer mehr an-
gezogen. Die christliche Entschiedenheit muss sich in jeder neuen
Fiihrung und Lebenslage neu erproben und bewéhren. Dabei kann
es vorkommen, dass einer sich in vielen Fillen als ein entschiede-
ner Mensch gezeigt hat, dass er aber in einem neuen, schweren
Fall sich nur sehr hart kampfend fiir die Seite des Herrn entschei-
det, ja vielleicht gar sich fiir den alten Menschen entscheidet. Ein
entschiedener Christ ist ja nur der, welcher sich nicht nur in der Be-
kehrung fiir den Herrn entschieden hat, sondern der in allen Lagen
sich wieder fiir den Herrn, fiir den Geist und nicht fiir das Fleisch
entscheidet.

Die christliche Entschiedenheit ist aber vor allem, und das ist’s,
was uns verbietet, von dem Wort ,entschieden” einen voreiligen
Gebrauch zu machen, Passions- oder Leidens-Entschiedenheit. Der
aus dem Geist geborene Jiinger des Herrn muss sich auf seinem
Lebensweg zum Ziel hin je lidnger, je mehr fiirs Kreuz entschei-
den. Das ist aber fiir unseren natiirlichen Menschen ein schweres
Sterbestiick. Es ist das eigentlich Christliche. Wir haben ja einen
Heiland, dessen ganzes Leben Passions-Entschiedenheit war. Da
Er wohl hitte mogen Freude haben, erduldete Er das Kreuz. Der
Heiland ist vom Himmel in die Welt gekommen, dass Er leide und
sterbe.

288



Phil. 1,15-24

Wie schwer aber auch Ihm Schritt fiir Schritt die Passionsent-
schiedenheit geworden ist, das sehen wir besonders in der letzten
Zeit. Gar manche Nacht hindurch mag Er schon zuvor gerungen
haben, sich in die tdaglich Thm auferlegte neue und wieder anders-
artige Passion hineinzufinden; am schwersten aber wurde Ihm das
Schlusssttick. Nur unter Zittern und Zagen, unter riesigem Gebets-
kampf hat Er sich zur letzten Passionsentschiedenheit hindurchge-
rungen. Der Teufel setzte alles dran, den sonst so klar Entschie-
denen zum Wanken, ja zum Fallen zu bringen. Angesichts einer
solchen Tatsache sollten wir das Wort Entschiedenheit nur mit hei-
liger Scheu und nimmermehr vorschnell brauchen. Ja, wisse wohl,
des Gotteskindes entschiedener Stand zeigt sich vor allem in der
Passionsentschiedenheit.

Darum ist es von grofSer Bedeutung, dass uns der heutige Text
aus Phil. 1 einen Mann voll heiliger christlicher Passionsentschie-
denheit vor Augen stellt, den Apostel Paulus, und damit ein Mus-
terbeispiel, wie die christliche Entschiedenheit im Leiden ihren
kostlichsten Ausweis hat.

Der Apostel liegt gefangen in Rom. Ein gefesselter Feuergeist,
ein Mann voll Tatendrangs in schwerer Hemmung. Der Herr aber
hat ihm auch in Ketten Frucht gegeben. Wir wissen, dass er nicht
nur den entlaufenen Sklaven Onesimus zum treuen Knecht in
Christus hat machen diuirfen; wir wissen auch, dass seine Bande
bis ins kaiserliche Haus hinein gesegnet gewesen sind. Obwohl in
tiefer Niedrigkeit nach Rom gekommen, war er doch bald einer der
Pfeiler der dortigen Gemeinde.

Das machte vielen Mut. Sie sahen die Herrlichkeit des Herrn,
der aus Fesseln solchen Segen fliefSen liefs. Gar manche Jiinger ge-
wannen neue Zuversicht, den Gekreuzigten der Weltstadt zu ver-
kiindigen, als sie Seine Grofie am gefangenen Paulus sahen.

Manche empfanden aber das Vordrangen des Einflusses des
Apostels Paulus als personliche Verkleinerung. Sie wurden nei-
disch; ihr Einfluss wurde kleiner, der des Paulus grofier. Da redeten
sie tibel von des Paulus Banden. Etwa so, als wisse man doch nicht

289



Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

recht, warum er gefangen sei. Wenn er ein rechter Jiinger des Herrn
wadre, miisste der ihn doch schon befreit haben. Wenn einer recht
glaube und bete, lasse ihn der Herr doch nicht so im Gefangnis
liegen. Es miisse doch bei Paulus irgendwo fehlen. Und sie ver-
fiihrten viele und wendeten den Banden des Apostels eine Triibsal
zu. Dabei predigten sie nun ihrerseits um so eifriger und zogen die
jungen Christen an sich.

Und was tat Paulus? Er sah ein neu erwachtes Zeugen fiir den
Herrn aus seinen Banden hervorspriefien; er sah neues geistliches
Leben sich entfalten. Er spiirte wohl, wie etliche gegen ihn arbeite-
ten; es legte sich ein neues Stiick Leid zum alten, das er schon lange
trug. Er sah aber klar, dass ein Dazwischenfahren der ganzen Sa-
che des Evangeliums schaden und die frisch Erweckten verwirren
wiirde. Da entschied er sich in heiliger Entschiedenheit des Geis-
tes zum Leiden und zum Dulden und zum Geringwerden. Wenn
nur Christus gepredigt, wenn nur Seelen gewonnen und gebaut
wurden, so wollte er gerne zu den Fesseln auch die Schmach noch
tragen; so wollte er gerne unter fehlenden Briidern leiden. Siehe
da: christliche Passionsentschiedenheit.

Wie viele derartige Félle gibt’s im Leben. Andere geben uns
zu leiden. Dagegengehen, sich auflehnen, reden, schelten, sich ver-
teidigen und rechtfertigen bringt blof§ Streit und macht die Sache
schlimmer; da entscheidet sich der glaubige Mensch zum Stille-
sein, zum Tragen, zum Dulden, zum leidenden Warten. Wir wissen
vom Heiland, dass Leiden die grofste Tat ist. Wir wissen vom Rat
Gottes her und aus der Erfahrung unseres Christenstandes, dass
sehr vieles in der Welt herausgelitten werden muss.

Wo sind sie und wer sind sie, die dem Apostel aus Neid Leid
zuwendeten? Er aber ist uns durch seine Passionsentschiedenheit
noch ehrwiirdiger und segnet uns, indem er uns ermuntert zum
gleichen Weg. Wie oft liegen die zwei Moglichkeiten vor uns, da-
gegen gehen, etwas sich nicht gefallen lassen, es nicht auf sich be-
ruhen lassen, aber dann setzt es unheiliges Feuer; oder leiden und
stille sein unter Demiitigung bis zur Stunde des Herrn.

290



Phil. 1,15-24

Wie entscheidest du dich? Kennst du diese heilige Passionsent-
schiedenheit, die mit Bewusstsein in vielen Stiicken den betenden
und glaubenden Passionsweg erwéhlt als den zwar schwereren,
aber zielsicheren und gesegneteren? Aber das merke dir, mit Freu-
digkeit erwédhlt die christliche Entschiedenheit den Passionsweg.
Paulus sagt:

,Ich freue mich und werde mich freuen.” Phil. 1,18

Er ist gewiss, dass sein Tragen herrliche Frucht bringt. Das ist
nicht christliche Passionsentschiedenheit, die Tag und Nacht das
Leichenbitter-Gesicht tragt, an welchem jeder schon von weitem
lesen kann: ,ich leide”, oder gar: ,ich leide unter dir”. Nein, freu-
diges, freies Tragen in der Gewissheit, dass es fiir uns und fiir die
anderen der Segen ist.

Wie mogen Paulus in solcher Lage die Fesseln gedriickt haben,
wie mag es ihm, gerade wenn er den Fortgang des Evangeliums in
Rom sah, doppelt schwer gewesen sein, nicht frei und ledig mitein-
greifen zu diirfen in den Grofistadt-Geisteskampf. Es ging der Na-
tur entgegen; die Fithrung Gottes war Druck, schwerer Druck. Er
aber lebte von dem Heiland, aus dessen gefangenem und schliefs-
lich zerbrochenem Leib die Segnungen der Versbhnung und Erlo-
sung flossen, und darum wusste er, dass auch {iber seinem elen-
den und gemarterten Leib und Gemiit Christus noch hoch geprie-
sen wiirde. Er wusste, dass er nimmermehr zuschanden werde; er
sah im Geist die Segensfriichte seiner Triibsal schon reif. Das gab
ihm die freudige Leidensentschlossenheit, als Gefangener und Ge-
driickter seinem Herrn Treue zu halten.

Wie manche Fithrung gibt es doch, die uns die Moglichkeit
ganzer Entfaltung unserer Krifte raubt. Da ist der eine korper-
lich elend; warum ist er nicht gesund? Was konnte, denkt er, den-
ken die anderen, gerade er schaffen, wenn er ganz frei ware. Da
sind’s hdusliche oder andere Verhiltnisse, welche auf Menschen,
die Grof3es leisten konnten, auch im Reich Gottes, so driickend las-
ten, dass sie, natiirlich angesehen, ein steter Hemmschuh fiir sie

sind.
291



Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

Warum bindet der Herr so unzéhlig viele? Weil Er gerade unter
und in den Gebundenheiten sich verherrlichen will. O wenn alle,
die unter solchem Druck stehen, im Glauben dem Apostel gleich,
in heiliger Leidensentschiedenheit ihren Weg als Segensfiihrung
Gottes fassten, wie wiirde gerade durch sie das Reich Gottes ge-
mehrt, viel Gutes geschaffen. O ihr alle, ihr irgendwie Gebunde-
nen, die ihr manchmal denkt, wenn ich frei wire, wenn ich frei
wire, wie wollte ich, wie konnte ich! Tduscht euch nicht! Wenn ihr
gebunden nicht mehr kdnntet, wiirde euch der Herr nicht binden.
Aber ihr miisst in Glaubensentschiedenheit eben die Gebunden-
heit und das Leid als eure Gabe ansehen, mit der ihr arbeitet und
Frucht schafft. Klagen, jammern, es anders wiinschen, das sind die
Wiirmer, welche den Segen zernagen. Heilige Passionsentschlos-
senheit, betend und glaubend im Herrn, bringt mehr Frucht als al-
les grofiartige Wirken in scheinbarer oder wirklicher Freiheit. Wie
mancher meint, der an einen Posten gefesselt ist, der ihm manchen
Druck und Schweres auferlegt, wenn ich an einem anderen Pos-
ten wére; aber hier, wo ich bin, das ist ja nichts; vor allem nichts
fir mich. Greif einmal in Glaubensentschiedenheit leidendlich zu,
und wir wollen sehen, ob nicht aus der engen Quelle stiarkere Was-
ser fliefen als aus der weiten, die du dir wiinschst. An dieser Pas-
sionsentschlossenheit lassen’s viele fehlen.

Wie ist doch des Paulus Gebundenheit gerade die Ursache sei-
ner herrlichsten Wirkungen geworden. Wir mochten und konnten
ihn uns gar nicht anders vorstellen. Aber nur durch seine Glau-
bensentschiedenheit, mit welcher er sich in den Willen des Herrn
hineinstellte, ist es soweit gekommen.

Der Apostel war aber, als er den Philipperbrief schrieb, noch
in einer weiteren, besonders schweren Lage. Er stand greifbar nah
vor dem Martyrertod. Er war keinen Tag sicher, ob er nicht sein
Haupt auf den Block legen miisste.

292



Phil. 1,15-24

Und da waren all die vielen jungen Gemeinden, die ihn, den
Vater, nach Menschenermessen noch so notig brauchten. Da waren
die grofsen, weltweiten Aufgaben, die Heiden weiter zu evange-
lisieren, die ihm doch sonderlich tibertragen waren. Und morgen
musste er vielleicht sterben. Was dann? Und sterben durch Hen-
kershand. Wiirde das nicht am Ende doch viele irre machen? Pau-
lus ist entschlossen, wenn es der Herr will, auch zu sterben und
so zu sterben. Er weifs, durch seinen Tod und durch die Art des-
selben kann der Herr ebensoviel schaffen wie durch sein Leben.
Firwahr, wenn das Sterben der Heiligen nicht wére, gerade so,
wie sie gestorben sind, da wére viel Frucht ewigen Lebens nicht
gewachsen. Wie, wenn der heilige Hohepriester nicht zum Fluch
geworden wire am Fluchholz? Darum sehen wir Paulus mit hei-
liger Entschiedenheit auch zum Sterben sich fiigen. Ich habe Lust
abzuscheiden und bei Christus zu sein. Sterben ist mein Gewinn,
ist vieler Gewinn, des bin ich gewiss.

Wenn's sterben gilt und wie es sterben gilt, da haben viele nicht
die rechte christliche Entschiedenheit. Schon wenn das Sterben an-
hebt, sei es in schweren Leiden oder in zunehmender Altersschwa-
che, im Verfall der Krifte, da konnen Hunderte von Gldubigen
nicht entschieden in diese Passion sich stellen. Sie klammern sich
zah an, wo Gott sie 16sen will; sie wollen tun, immer noch tun, wo
sie leiden sollten; sie wollen bleiben, wo sie gehen sollten; sie fiih-
len sich unniitz, wo der Herr sie zum Ende hin des Segens voll
machen will.

Mit Entschiedenheit des Glaubens den Sterbensweg gehen
und sterben, das ist eine Gabe und Aufgabe der Kinder Gottes.
Aus solch bewusst erfasstem, glaubig verwertetem Sterben quel-
len fortgehend Strome des Segens. Und auch das Sterben unse-
rer Lieben, wann und wie Er es gefiigt hat, auch jetzt im Welt-
krieg, glaubensentschieden annehmen als das Beste vom Herrn,
und glaubensentschieden in die neugeschaffene Lage, aufsehend
zum Herrn, uns stellen, das 6ffnet die Quellen des Segens der Fiih-
rung.

293



Christliche Passionsentschiedenheit (Phil. 1,15-24)

Jede andere Stellung verstopft und verhindert die Segnung.
Entscheide dich doch auch hierin paulusmaéfig, nicht fiir dein Mei-
nen und dein Diinken; nicht fiir der Menschen Meinen und ihr Re-
den, sondern fiir des Herrn Meinen, der es nie anders als gut meint.
Aber sein Gutmeinen wird nur in der Glaubensentscheidung fiir
Ihn erfasst und erlebt.

Und wie zum Sterben, so war Paulus auch gleich freudig ent-
schieden zum Weiterleben. Das war fiir ihn auch keine leichte Sa-
che, alt und krank, wie er nachgerade war. Nach einem Leben, an-
gefiillt mit Triibsalen bis an den Rand, in ein neues Leben hinein,
von dem er sicher wusste, dass es ihm viele neue Leiden brachte,
das war ein rechter Passionsentschluss. Weiterleben, das hiefs fiir
Paulus, das wusste er sicher, weiterleiden. Aber wollte es der Herr,
dann war auch er entschieden, dann diente es sicher, noch mehr
Frucht zu schaffen, und das wollte er gern, koste es, was es wolle.

Ja, Sterben ist oft leichter als Weiterleben. Wenn aber der Herr
dich also weiterleben heifst, dann darfst du sicher sein, dass Er fiir
dich und andere noch einen grofien Segen hat, den Er dir und ih-
nen geben will, sonst hiefSe Er dich nicht noch einmal leben. Und
erfasst du in heiliger Passionsentschiedenheit den Leidensweg dei-
nes ferneren Lebens und lebst es in Thm, so wirst du hier schon
der Friichte manche sehen und in der Ewigkeit die Weisheit Seiner
Fithrung unter Danken loben. Die Leidenswege des Herrn sind rei-
cher und gesegneter als die Freudenwege der Welt.

Wer glauben kann, der sehe besonders alle Leidensfiihrungen
als grofie Gaben Gottes an und stelle sich in voller Entschiedenheit
in sie hinein, so wird er ihren Segen beerben. Nur wenn du solches
im Glauben tust, hast du Anspruch auf den Namen eines entschie-
denen Kindes Gottes, nur dann Anwartschaft auf das Erbe Christi,
an dem nur Teil hat, wer passionsentschieden war.

11. Febr. 1917

294



Der Weg zur Gottgleichheit iiber Golgatha (Phil. 2,5-11)
Der Weg zur Gottgleichheit geht iiber Golgatha (Phil. 2,5-11)

,>° Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war:

26 welcher, ob er wohl in gottlicher Gestalt war, hielt
er’s nicht fiir einen Raub, Gott gleich sein,

27 sondern entiuflerte sich selbst und nahm Knechts-

gestalt an, ward gleich wie ein andrer Mensch und an
Gebairden als ein Mensch erfunden;

28 er erniedrigte sich selbst und ward gehorsam bis

zum Tode, ja zum Tode am Kreuz.

29 Darum hat ihn auch Gott erhéht und hat ihm einen
Namen gegeben, der iiber alle Namen ist,

210 dass in dem Namen Jesu sich beugen aller derer
Knie, die im Himmel und auf Erden und unter der
Erde sind,

211 ynd alle Zungen bekennen sollen, dass Jesus

Christus der Herr sei, zur Ehre Gottes, des Vaters.”
Phil. 2,5-11

Der vorliegende, einzigartige, nie auszuschopfende, gewalti-
ge Bibelabschnitt zeichnet uns den Weg des Sohnes Gottes zur
Gottgleichheit. Er weist hinab in die Tiefen der SelbstentdufSerung
und Selbstverleugnung, hinab in Kreuz und gerichtlichen Tod, und
dann hinan auf den Thron Gottes. Nur durch die ganze kreuzesma-
Bige Ausschopfung des Fluches und Gerichtes Gottes konnte nach
dem ewigen Vaterrat auch der eingeborene Sohn Gottes Sein von
Ewigkeiten her gestecktes Ziel der Gottgleichheit erreichen. Auch
Er musste den ganzen Gott und Vater nach Gericht und Gnade
kennenlernen, um die Herrlichkeit der Gottgleichheit voll zu wiir-
digen, zu verstehen und als unverlierbares Eigentum zu besitzen.

295



Der Weg zur Gottgleichheit tiber Golgatha (Phil. 2,5-11)

Ohne den Kreuzes- und Fluch-Gerichts-Weg gegangen zu sein,
hitte Er Seinen Vater nie ganz gekannt, nie ndmlich die Tiefe und
den Ernst Seiner Heiligkeit, aber auch nicht die ganze Tiefe und
unbegreifliche Grofie Seiner Liebe. So fiihrt Ihn denn der Weg zur
Gottgleichheit tiber Golgatha. Aufierdem aber konnte auch der
Sohn nicht die Gottseligkeit beerben, wiewohl Er von Natur aus
der Erbe tiber alles ist, ohne im Sohnes-Gehorsam nach allen Mog-
lichkeiten hin sich bewé&hrt zu haben.

Da hat Er denn an dem, was Er litt, Gehorsam gelernt, d. h. un-
ter dem Gerichts- und Fluch-Kreuz war die eigentliche Bewédhrung
Seines Gehorsams. So nur, durch Gericht und Tod und Gnade hin-
durchgegangen, war Er selbst nun sozusagen zur Heiligkeit und
Liebe geworden, trug Er selbst nun Gericht und Gnade an sich, und
das ist Seine tiefste Gottgleichheit; denn Gericht und Gnade, oder
besser: iiber das Gericht triumphierende Liebe, das ist Gott. Das
war nun nach dem Gang durch Siinde, Leiden, Tod und Grab hin-
durch und nach erfolgter Herrlichkeitserhohung auch der Sohn. Er
war nun gottgleich.

Wir haben mit dem Sohn Gottes zusammen das gleiche hohe,
fast unfassbar grofse Ziel: Gottgleichheit. Schon unser Schopfungs-
wort driickt uns dieses Siegel auf: , hm zum Bilde, zum Bilde Got-
tes”. Selbst der Teufel weif3 es, dass das unser Ziel ist, und versucht
uns damit. So hat er unsere Eltern im Paradies damit versucht:

,Ihr werdet sein wie Gott.” 1. Mo. 3,5

So versucht er heute noch die Menschheit: Vergotten, zu Gott
machen will er sie und blast ihr sonderlich in unseren Tagen flei-
Big ein: Du bist von Natur aus Gott; auf, zu gottlichen Taten, mache
dich selbst zu Gott! Mit der Gottgleichheit, ja mit dem Selbst-Gott-
Sein peitscht der Teufel die Menschheit auf. Seine Versuchung aber,
in die er dabei von alters her bis heute die Menschheit stiirzt, ist
die, dass er sie vom Gottweg des Kreuzes und des Gehorsams ab-
bringt. Es geht auch, ohne in den Schranken Gottes zu sein; es geht
auch ohne Kreuz und ohne Golgatha, so sagt er den Menschen.

296



Phil. 2,5-11

Gott ist gar kein heiliger, ziirnender Richter, Er ist die blanke
Liebe ohne Heiligkeit, so ldsst er die falschen Propheten rufen und
drangt damit die armen Menschen vom Weg der Gottgleichheit ab,
indem er ihnen das Ziel verspricht ohne Erfahrung der Heiligkeit
und des Gerichtes Gottes, ohne welche doch niemand gotteben-
bildlich werden kann. Am wenigsten ein siindiger Mensch, der
Golgatha schon zur Versohnung braucht und dann erst noch als
Heiligungsweg. Ja, unser Ziel ist gesteckt, auch Johannes hilt es
uns vor, wenn er sagt:

,Wir sind nun Gottes Kinder, und es ist noch nicht er-
schienen, was wir sein werden; wir wissen aber, wenn
es erscheinen wird, dass wir IThm gleich sein werden,
denn wir werden Thn sehen, wie Er ist.” 1.Joh. 3,2

Der Weg dahin geht aber tiber Golgatha. Das ist der grofse Be-
trug auch unserer Tage wieder, dass man der Menschheit das Ziel
predigt, aber ihr zu gleicher Zeit den Weg lacherlich macht, der
ganz allein zum Ziel fiihrt. Das ist das wahre, echte Antichristen-
tum. Wohl wiére es ja dem Fleisch angenehmer, ohne Bufie, Glau-
ben, Kreuz und Sterben zum hohen Ziel durchzudringen, aber
Fleisch und Blut erben eben nicht das Reich Gottes, die miissen
in den Tod.

Darum ruft uns auch der Apostel an der Spitze unseres heuti-
gen Textes zu:

»Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.” Phil. 2,5

Das heifst, ein jeglicher, welcher im Heiland Vergebung der
Siinden, Frieden und das ewige Leben, kurz die Kindschaft ange-
nommen hat, der dringe nun in IThm auch auf Seinem Weg zur Erb-
schaft durch. Er ist der Weg, aufSer Ihm ist keiner. In Seiner Gleich-
heit muss laufen, wer zu Seiner Gleichheit will, aber auch in Seiner
tragenden Kraft darf laufen, wer zu Seiner Gleiche zielt.

297



Der Weg zur Gottgleichheit tiber Golgatha (Phil. 2,5-11)

Mit iiber jedes menschliche Maf$ hinausgehenden, herrlichen
Offenbarungsworten zeigt dann der Apostel des Sohnes Gottes
Lauf und Gang auf, in jedem einzelnen Satz uns sozusagen immer
wieder aufmunternd: , Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Chris-
tus auch war”. Es ist uns nachgeborenen Glaubensgeschlechtern
nicht leicht, mit dem apostolischen Wort, das aus einer besonderen
Geistesftille geflossen ist, Schritt zu halten. Wie tiber allen sonder-
lich tief eindringenden und weit ausgreifenden Offenbarungswor-
ten hangt auch tiber diesem, so klar es einerseits ist, doch auch
wieder wie ein Schleier, so dass wir so recht an 1. Kor. 13 erinnert
werden:

»Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem dunklen
Wort.” 1. Kor. 13,12

Aber das zwingt uns nur, um so mehr um die Erleuchtung
durch den Heiligen Geist zu bitten und dann demiitig und gebtickt
an das Offenbarungswort heranzutreten. Zeig uns durch Deinen
Geist Deinen Weg, dass wir in Gesinnungsgleichheit laufen kon-
nen nach Deinem Ziel!

»Er war in gottlicher Gestalt”, Phil. 2,6

so hebt der Geist durch Paulus an, den Jesus Christus gestern,
heute und in Ewigkeiten uns zu zeichnen. Jesus Christus ist vor-
weltlich, ist ewig, ist ungeschaffen. Er ist und Er war, mehr kann
man nicht von Thm sagen. Er trug als ewig Seiender, als ewiger
Sohn des Vaters gottliche Gestalt an sich. Wie kann das anders sein!
Was aus Gott geboren ist, tragt Gottes Bild. In Seinem ewigen, vor-
weltlichen Sein war Er Abglanz der Herrlichkeit Gottes und trug
den Charakter des Wesens Gottes an sich, wie der Hebraerbrief
in Kapitel 1,3 sagt. Er war gottebenbildlich durch und durch, aber
eben als ein Sohn. Ein Kind in der Wiege triagt auch den Charakter
des Wesens des Vaters, ist aber noch nicht vatergleich. Das muss es
erst werden.

298



Phil. 2,5-11

Der Sohn Gottes ist von Ewigkeiten her auf Wachstum ange-
legt, gerade wie auch der Heilige Geist. Das ist’s, warum auch
dieser unser dreieiniger Gott der lebendige Gott heifst. Leben ist
Wachstum. Das bestitigt uns der Apostel Paulus auch vollig in un-
serem Text, wenn er weiter sagt, dieser Sohn Gottes, in gottlicher
Ausgestaltung und Auspragung, habe es nun

,nicht fiir einen Raub gehalten, Gott gleich zu sein.”
Phil. 2,6

So ist also das ,,Gott-gleich-Sein” etwas anderes als das ,In-
gottlicher-Gestalt-Sein”. Es ist ganz offenbar das grofse Ziel des
Sohnes Gottes, zu welchem Er hinanwachsen sollte. Der Sohn soll-
te werden wie der Vater. Jetzt, wo nach vollbrachter Versohnung
und Erlosung Jesus zur Rechten des Vaters alle Macht hat im Him-
mel und auf Erden, sehen wir IThn in Gottgleichheit, ja als Vertreter
Gottes, des Vaters, mit volliger Machtiibertragung herrschen, bis
dass alles zu Seinen Fiifsen liegt. Machtvoll geht Er Seinem grofien
Ziel entgegen, dass alles, was genannt mag werden, Ihm untertan
wird.

Dieses hohe Ziel der Gottgleichheit wollte Er nun nicht als
einen Raub an sich reifien, das heifst: Er wollte sich nicht in sich
selbst stellen und in der Kraft Seiner entfalteten Gottebenbildlich-
keit die Menschen und Kreaturen sich in eigener Macht untertan
machen, sondern Er wollte das Ziel erreichen auf den Wegen des
Vaters in volligem Gehorsam.

¢ Nicht wie der Satan, der in sich selbst sich stellte und noch
stellt und das grofie Ziel mit eigener List und Macht erreichen
will;

¢ auch nicht wie die Menschen, welche, verfiihrt, jetzt auch in
Selbstkraft und auf Selbstwegen das hohe Ziel an sich reifien
wollen.

299



Der Weg zur Gottgleichheit tiber Golgatha (Phil. 2,5-11)

Das ist ja alles Raub, weil sie die gegebenen und vertrauten
Krifte dem Geber entreifSen und an sich reifSen, um das Ziel her-
zureiflen. Diesen Weg wollte der Sohn nicht gehen. Er wusste, er
fiithrt nicht nur nicht zum Ziel, sondern endet im Gegenspiel des
Zieles.

»Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.” Phil. 2,5

Wir sind zu Gottes Bild geschaffene Wesen. Wir haben das Ziel
der Gottgleichheit. Wer glaubig ist, der ist aus Gott geboren und
auf dem rechten Weg zum hohen Ziel.

Wohlan, so moge uns der Herr bewahren, dass wir nicht aus ei-
gener Wahl, in eigener Kraft, auf eigenen Wegen zum Ziel fahren —
und daran vorbeifahren. Gotteskinder miissen hierin das vollkom-
mene Gegenstlick des antichristlichen Wesens sein. Dort Raubwe-
sen, hier Gehorsamswesen. Unbedingt nicht aus uns selbst, noch in
uns selbst, noch fiir uns selbst. Das ist Heilandsgesinnung in ihrer
Grundlage.

So haben wir gehort, was der Sohn Gottes nicht tat; was tat Er
denn?

~Er entdufierte sich selbst und nahm Knechtsgestalt
an.” Phil. 2,7

Dieser ndachste Grundschritt Seines Weges geht noch nicht auf
die Menschwerdung. Die Menschwerdung kommt erst im folgen-

den Satz:

,Er ward Mensch und in allem Wesen ein Mensch.”
Phil. 2,7

300



Phil. 2,5-11

Er nahm Knechtsgestalt an, d. h. Er nahm von aller Ewigkeit
her durch alle Zeiten hindurch eine Dienerstellung freiwillig ein.
Als Sohn und Kind Gottes wollte Er wie ein Knecht nur gehorchen
und dem Vater dienen mit den Ihm verliehenen Gaben. Und eben-
so nahm Er zu allen Kreaturen eine Dienerstellung ein. Ihnen mit
all Seinen Sohnesgaben und Sohneskriften zu Diensten zu sein,
war Sein Sinnen und Trachten. Das sehen wir auch durch die gan-
ze Offenbarungsgeschichte hindurch. Und das ist der rechte Weg
zum Herr-Werden, wie der ewige Gott Herr ist; er geht durchs Die-
nen.

»S0 jemand unter euch will gewaltig sein, der sei euer
Diener”, Mt. 20,26

so spricht der Herr selbst diese Seine Grundgesinnung aus.

»Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.” Phil. 2,5

Wer sein Gottesziel erreichen will, kann’s nur auf dem Wege
demiitigen Gottesdienstes und noch demiitigeren Dienstes fiir die
Menschen mit seinen Gaben. Fiir dich, o Gott, fiir euch, ihr Mit-
geschopfe und Briider, das ist die Losung auf dem Ewigkeitsweg.
Wieder das vollige Gegenstiick zur Welt, zum Antichristentum.
Herr, gib uns solche Gnade!

Dann entdufierte Er sich weiter und ward Mensch und in al-
len Stiicken als ein Mensch erfunden. Er wurde ganz unser Bruder
und nahm, wie der Romerbrief in Kapitel 8,3 sagt, die Gestalt des
stindlichen Fleisches an. Ja, wiewohl Er keine Siinde tat, sondern
die Siinde im Fleisch durch den Geist totete, liefs Er sich zur Siin-
de machen, d. h. von Gott und Menschen als den grofiten Stinder,
der je gelebt hat, ansehen und behandeln. Das war ein schwerer
Schritt zur Gottgleichheit; der sah aus, als sollte die Gottgleichheit
Ihm ganz verlorengehen. Aber nur so konnte Er den heiligen Va-
ter erfahren und erleben und nur so Stindern zur Gottgleichheit
verhelfen. Darum entduflerte Er sich und ging.

301



Der Weg zur Gottgleichheit tiber Golgatha (Phil. 2,5-11)

»Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.” Phil. 2,5

Zum Stinder werden, zum grofsten Stinder werden, wie Pau-
lus von sich sagt: , Ich bin der vornehmste unter den Siindern”
(1. Tim. 1,15), das ist der Weg zur Gottgleichheit! Bist du vor dir
selbst der Armste unter den Siindern? Uberlege dir, was das heifit.
Da heifst es sehr herabsteigen. Es sollte uns das nicht schwer wer-
den, denn wir sind’s ja in Wirklichkeit, aber doch halt es hart, bis
ein Mensch soweit ist. Der Weg ist aber notig, denn nur so fasst und
versteht man den Siinderheiland und kommt unter Stinde und Ver-
gebung durch Christi Blut in den Anfang der Gottgleichheit. Dann
aber gilt es erst recht, als armer, aber geretteter Stinder sich von
der Welt zur Siinde machen zu lassen. Gotteskinder werden stets
von der Welt als die grofiten Stinder behandelt. Schon unter Nero
mussten sie die Stadt angeziindet haben. Kannst du das, dich zum
Stindenbock machen lassen, soweit und soviel es Gott gefillt, dich
durch Menschen dazu machen zu lassen? Und kannst du, so sehr
du auch wachsen magst im Glauben und in der Heiligung, immer
bleiben wie ein anderer Mensch und an Gebirden als ein Mensch
erfunden, ein armer Siinder? Sieh, das ist Jesus-Gesinnung; das ist
der Weg zur Gottgleichheit — gleich wie ein anderer Mensch und
an Gebarden als ein Mensch erfunden werden.

Und dann ging’s hinein in die Erniedrigung;:

s gehorsam bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz.”
Phil. 2,8

Er ging unter das Gericht — der Tod ist ja der Siinde Sold
(Rom. 6,23) —und Er ging ins Fluchgericht, abgebildet im Kreuzes-
tod. Er trug Hollenqualen, als wére Er der einzige Stinder in der
ganzen Welt.

302



Phil. 2,5-11

»Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.” Phil. 2,5

Hinein ins Selbstgericht; gebeugt unter die gerichtlichen Got-
teswege; anerkennend Gottes Gerichte, wo und wie sie treffen;
durchgehechelt durchs Gericht der Welt; ausharrend in Wegen, die
schweres Sterben verlangen — das ist der Weg, den ein Gotteskind
zur Gottgleichheit geht. Zu manchen Zeiten — wer weifs, ob nicht
gar bald wieder — geht es zum &dufieren Martyrertum. Kannst du
um Christi willen leiden und sterben, soweit und soviel Er’s ver-
langt und fiir gut hilt? Das Gericht beginnt am Hause Gottes. Den
gerichtlichen Gott miissen die zum Ziel dringenden Gotteskinder
an sich tragen, sonst kdnnen sie nicht gottgleich werden.

Erst durch solches Gericht hindurch, unter und nach demsel-
ben kann sich die ganze volle Gottesliebe und Gnade entfalten.

> Darum hat Thn auch Gott erh6ht und hat Thn mit
einem Namen begnadigt, der iiber alle Namen ist,

210 dass in dem Namen Jesu sich beugen sollen alle
Knie derer, die im Himmel und auf Erden und unter
der Erde sind,

211 ynd alle Zungen bekennen sollen, dass Jesus

Christus der Herr sei!” Phil. 2,9-11

Da ist Er nun zur Gottgleichheit erhoht. Nach solchem unter
Liebe und Gericht bewéhrten Gehorsam tiibergibt Ihm der Vater al-
les. Nun heifit Er im Vollsinn: ,,Herr, JHWH?”, genau wie der Vater
und in der gleichen Machtfiille wie der Vater. Und so ist Er und so
bleibt Er, bis der letzte Feind iiberwunden zu Seinen FiifSen liegt.

An dieser herrlichen Gottgleichheit des Sohnes haben nun alle
die teil, welche durch Ihn Versohnung und Erlosung angenommen
und sich in die Gleichheit Seiner Gesinnung durch den Heiligen
Geist haben hineingestalten lassen und welche den gleichen Weg
wie Er in der Eigenart ihrer Fithrung gegangen sind.

303



Der Weg zur Gottgleichheit tiber Golgatha (Phil. 2,5-11)

Sie werden Konige und Priester, gleichwie Er Konig und Pries-
ter ist; sie herrschen mit Ihm, {iber zehn oder finf Stadte gesetzt,
gleichwie Er herrscht; sie tragen Gericht und Gnade, Heiligkeit
und Liebe wunderbar in der triumphierenden Liebe vereint an
sich, gleichwie Vater und Sohn das auch an sich tragen. Das ist auf
ihrer Stufe und in ihrer Art ihre Gottgleiche.

Drum:

»Ein jeglicher sei gesinnt, wie Jesus Christus auch
war.” Phil. 2,5

Er sei aber auch gesinnt, wie Jesus Christus sein wird. Gewiss,
waren wir gesinnt, wie Er war, so werden wir auch gesinnt sein,
wie Er gesinnt sein wird. Wie ist das? All seine Gottgleichheit wird
der Sohn, wenn alles vollendet ist, dem Vater zu FiifSen legen, auf
dass Gott sei alles in allem. Das ist dann die hochste Ehrung Gottes
des Vaters. Darum heifst es in unserem Text zum Schluss:

.. zur Ehre Gottes des Vaters.” Phil. 2,11

So werfen auch die Glaubigen, gleich ihren ewigen Vorbildern
in Offb. 4, den 24 Altesten, ihre Kronen vor dem ewigen Gott einst
nieder und beten Ihn an und geben Ihm die Ehre.

Das wird das tiefste Gegenstiick alles Abfalls und aller Siinde
sein, dieses freiwillige Einriicken der Herrscher und Gottgleichen
mit dem Sohn an der Spitze in die Unterténigkeit. Alles haben wir
von Thm, alles durch Thn, so sei auch alles wieder zu Ihm hin:

Ihm sei Ehre in Ewigkeit!

13. April 1919

304



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)
Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

,>7 Aber was mir Gewinn war, das habe ich um Christi
willen fiir Schaden geachtet.

38 Ja, ich achte es noch alles fiir Schaden gegen die
iiberschwingliche Erkenntnis Christi Jesu, meines
Herrn, um welches willen ich alles habe fiir Schaden
gerechnet, und achte es fiir Kot, auf dass ich Christus
gewinne

39 und in ihm erfunden werde, dass ich nicht habe

meine Gerechtigkeit, die aus dem Gesetz, sondern die
durch den Glauben an Christus kommt, nimlich die
Gerechtigkeit, die von Gott dem Glauben zugerech-
net wird,

310 74 erkennen ihn und die Kraft seiner Auferste-

hung und die Gemeinschaft seiner Leiden, dass ich
seinem Tode dhnlich werde,

311 damit ich gelange zur Auferstehung der Toten.

312 Nicht, dass ich’s schon ergriffen habe oder schon
vollkommen sei; ich jage ihm aber nach, ob ich’s auch
ergreifen mochte, nachdem ich von Christus Jesus er-
griffen bin.

313 Meine Briider, ich schitze mich selbst noch nicht,
dass ich’s ergriffen habe. Eines aber sage ich: Ich ver-
gesse, was dahinten ist, und strecke mich zu dem, was
da vorne ist,

314 und jage nach dem vorgesteckten Ziel, nach dem

Kleinod, welches vorhilt die himmlische Berufung
Gottes in Christus Jesus.” Phil. 3,7-14

305



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

Erstauferstehung — was ist denn das? So werden vielleicht man-
che fragen, und gerade darum, weil wohl manche so fragen, ist es
notig, einmal auf Grund der Schrift davon zu sprechen. Himmel-
fahrt ist dazu die geeignetste Zeit, denn zur Zeit der Erstauferste-
hung tritt der Aufgefahrene Seine Konigsherrschaft auf Erden mit
Seiner zu koniglicher Herrlichkeit erhobenen Gemeinde an.

Der auferstandene und erhohte Herr ist der Biirge der Auferste-
hung aller Menschen. Gleichwie sie in Adam alle sterben, so wer-
den sie in Christus alle lebendig gemacht werden. Also alle, die
zum Leben und die zum Gericht Bestimmten. Uber die Art und
Weise dieser Auferstehung aber herrscht auch unter denen, die sie
glauben, oft noch eine grofie Unklarheit. Wie viele Christen gibt es,
und zwar Leute, die alles glauben, was die Bibel sagt, welche in
diesem Stiick ganz unbiblische Anschauungen haben.

Es sind nicht wenige, welche der Meinung sind, die Auferste-
hung geschehe gleich nach dem Tod, und wenn jemand im Glau-
ben an den Heiland gestorben sei, dann gehe er durch den Herrn
und in dem Herrn direkt zur ewigen Herrlichkeit ein, verklart nach
Leib und Seele. Vielmehr bezeugt die ganze Bibel klipp und Kklar,
dass vor der Wiederkunft Jesu Christi niemand auferstehe. Es ist
also aufler Christus, dem Erstling, bis jetzt noch niemand aufer-
standen. Das bezeugt die Schrift an vielen Stellen. Es sei hier nur
1. Kor. 15 erwdhnt, wo Paulus sagt:

»Der Erstling Christus, darnach die Christus angeho-
ren, wenn Er kommen wird.” 1. Kor. 15,23

oder die andere Stelle in 1. Thess. 4, wo Paulus sagt:

»Wir, die wir leben und iibrigbleiben auf die Zukunft
des Herrn, werden denen nicht zuvorkommen, die da
schlafen”, 1. Thess. 4,15

welche Stelle ganz deutlich sagt, dass die Auferstehung der To-
ten in der Wiederkunft des Herrn geschieht.

306



Phil. 3,7-14

Zwischen dem Tode der Gldubigen und der Wiederkunft des
Herrn liegt also eine Wartezeit, in welcher alle Toten warten auf
den kommenden Herrn. Gleichwie es die Aufgabe der Glaubigen
ist, die da leben, zu wachen und Herz und Sinn gerichtet zu haben
auf das Kommen des Erhohten, so ist auch Herz und Sinn der Ab-
geschiedenen auf Sein Kommen gerichtet. Darin ist die gldubige
Gemeinde, sie lebe oder sie sei schon gestorben, eins.

Das ist ja richtig, der Zustand nach dem Tod ist schon entweder
ein Zustand der Seligkeit oder der Unseligkeit. Von den einen sagt
die Schrift:

»Selig sind die Toten, die in dem Herrn sterben von
nun an; ja, der Geist spricht, dass sie ruhen von
ihrer Arbeit, denn ihre Werke folgen ihnen nach.”

Offb. 14,13

Die anderen haben ein schreckliches Warten des Gerichts vor
sich und in sich und haben darum keine Ruhe Tag und Nacht.
Aber dieser Wartezustand, bei den einen in grofier Seligkeit, bei
den anderen in grofler Angst, ist noch nicht der Zustand des Auf-
erstandenseins zur Herrlichkeit oder zum Gericht. So gehen wir
denn mit dem leiblichen Tod, wenn wir in Christus Jesus entschla-
fen sind, ein in das selige Warten auf das Kommen des Herrn und
das Erbe der Herrlichkeit. Wir sind gliicklich, wir sind selig, wir
sind im Frieden und in der Ruhe, haben aber das Erbe noch nicht
angetreten, auf das wir warten. So ist denn fiir die Auferstehung
der Tag des Herrn der Entscheidungstag.

Aber auch hier geht es nicht so, wie viele meinen. Es ist wie-
der eine durch und durch unbiblische Anschauung, wenn viele,
welche den Christen zuzurechnen sind, die Anschauung haben, in
der Wiederkunft des Herrn vollziehe sich sofort das Weltgericht,
und wenn der Herr wiederkdme, stiinden sofort alle Toten auf und
kdmen vor den Richterthron Christi, die einen zum ewigen Leben,
die anderen zur ewigen Verdammnis.

307



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

Dem ist nach der Heiligen Schrift nicht so. Die Bibel kennt eine
in sich abgestufte, in mannigfachen gottlichen Offenbarungen ab-
wechselnde Endoffenbarungszeit, sie kennt eine Erstauferstehung,
ein Tausendjdhriges Reich und dann erst die allgemeine Auferste-
hung und die Erneuerung der Erde.

Wenn der Heiland wiederkommt, gibt es zuerst eine Auferste-
hung eines kleineren Kreises zum Abendmahl des Lammes, zur
Herrschaft mit Christus in den tausend Jahren. Die Wiederkunft
des Herrn wird geschehen, wenn zwei grofse Offenbarungslinien
zu ihrem Ziel gelangt sein werden.

¢ Einmal wird das Evangelium gepredigt sein allen Heiden,
und jedermann auf Erden wird Gelegenheit haben, sich fiir
oder wider Christus zu entscheiden;

¢ zum anderen wird das jiidische Volk reif geworden sein fiir
den Herrn. Es wird nach grofien Schickungen und Fiihrun-
gen, nach dem Heiligen Lande zuriickgekehrt, seinen Messi-
as suchen.

Wenn diese beiden Linien zu ihrem Ziel gelaufen sind, wird
die letzte Fiille der Zeiten anbrechen und der erhohte Konig Je-
sus Christus herniederkommen auf diese Erde. Satan wird zu die-
ser Zeit gebunden werden; er wird mit seinen Engeln aus dem
Luftreich, wo er herrschte, entfernt werden, so dass also die Macht
des Bosen ganz bedeutend verringert sein wird und nur noch das
in den Menschen und unter den Menschen herrschende Bose da
sein wird, aber nicht mehr Satans List und Macht. In diesen Ta-
gen wird dann im wiederkommenden Christus das jiidische Volk
seinen Herrn sehen und unter grofler BufSe und Beugung Ihn an-
nehmen. Von Jerusalem aus wird auf der vom Satan befreiten Erde
die groffartigste Missionszeit anbrechen. Stinde und Tod sind noch
nicht weg, die alte Erde ist noch, alles Leben und Weben auf Erden
nimmt seinen Fortgang, aber Christus herrscht und das jiidische
Volk ist sein Werkzeug.

308



Phil. 3,7-14

Zu dieser gleichen Zeit wird dann auch die Erstlingsauferste-
hung geschehen. Das, was die Bibel die Auswahlgemeine oder
Erstlingsgemeine nennt, wird da aus den Gradbern hervorgehen.
Nur einige ganz klare Stellen fiir diese Erstauferstehung seien an-
gefiihrt. 1. Kor. 15:

12 Der Erstling der Auferstehung Christus, darnach
stehen auf, die Christus angehoren, wenn Er kommen
wird,

1524 darnach das Ende.” 1. Kor. 15,23-24

Hier sind also die Abstufungen ganz klar ausgesprochen. Eben-
so finden wir es in 1. Thess. 4:

,*1% Das sagen wir euch als ein Wort des Herrn, ...

416 . wenn Christus herniederkommen wird, werden

auferstehen die Toten in Christus zuerst.

417 Danach wir, die wir leben und iibrigbleiben, wer-
den zugleich mit ihnen hingeriickt werden in den
Wolken, dem Herrn entgegen in der Luft und werden
also bei dem Herrn sein allezeit.” 1. Thess. 4,15-17

Und noch klarer redetet die Offenbarung im Kapitel 20 davon,
wenn sie sagt:

,2%* Ich sah Stiihle, und sie setzten sich darauf, und ih-
nen ward gegeben das Gericht; und die Seelen derer,
die enthauptet sind um des Zeugnisses Jesu und um
des Wortes Gottes willen, und die nicht angebetet hat-
ten das Tier noch das Bild und nicht genommen hat-
ten das Malzeichen an ihre Stirn und auf ihre Hand,
diese lebten mit Christus 1’000 Jahre.

205 Die anderen Toten aber wurden nicht wieder le-
bendig, bis dass 1’000 Jahre vollendet wurden. Das ist
die erste Auferstehung.

309



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

206 Selig ist und heilig, der teilhat an der ersten Aufer-
stehung. Uber solche hat der andere Tod keine Macht,
sondern sie werden Priester Gottes und Christi sein
und mit Thm regieren 1’000 Jahre.” Offb. 20,4-6

Von dieser Auferstehung redet auch der Apostel Paulus im
Philipperbrief, wenn er sagt, er wolle entgegenkommen zur Auf-
erstehung der Toten, wo ausdriicklich im Urtext steht: ,, Ausauf-
erstehung aus den Toten”. So meint der Apostel Paulus, wenn er
in unserer Philipperstelle sagt: ,Nicht, dass ich’s schon ergriffen
habe oder schon vollkommen sei”, auch die Erstauferstehung. Er
meint nicht, er habe Christus noch nicht ergriffen oder die Versoh-
nung oder den Frieden oder die Seligkeit. Das hat er ergriffen, das
weifs er, und ist auch ergriffen von Christus Jesus; aber eins hat er
noch nicht gewiss, ob er hinankommt zur Erstauferstehung. Sie ist
das Kleinod, das vorgesteckte Ziel, von dem er sagt, dass er sich
nach ihm ausstrecke und ihm nachjage, soviel er konne.

Von diesen Erstlingen der Auferstehung, welche aus den Gra-
bern hervorgehen, wenn die grofse Menge der Menschen noch in
den Gribern bleibt, und wihrend noch Millionen Menschen auf
der alten Erde leben und auch noch Millionen sterben, sagt die
Schrift, dass sie mit dem wiederkommenden Christus herrschen
und regieren werden die tausend Jahre.

Wo sie wohnen, sagt die Schrift nirgends klar. Es ist aber wohl
anzunehmen, dass, wahrend vorher Satan mit seinen Engeln in
der Luft herrschte, nunmehr Christus mit Seinen Heiligen dort
herrscht, und dass die Erstlinge mit ihrem Herrn, so wie der Herr
in der Zeit der 40 Tage je und je erschien, so auch je und je erschei-
nen werden, dass sie aber vor allem ihren segensreichen Einfluss
von oben her auf die Menschen wirksam zur Geltung bringen und
so die Missionsarbeit des jiidischen Volkes an der Welt kraftig un-
terstiitzen werden.

310



Phil. 3,7-14

Diese Erstauferstehung ist gar nichts als ein Ausfluss der Ge-
rechtigkeit Gottes. Hat der ewige Sohn Gottes einst auf dieser Erde
seine tiefste Demiitigung erlebt, so darf er nun Seine grofste Er-
hohung zum Herrn und Koénig erleben. War die Gemeinde Christi
hienieden die verspottete, die verlachte, mit Kreuz und Hohn tiber-
schiittete, so darf sie nun die herrschende und regierende sein; sie
besitzt nach der Verheiffung des Herrn das Erdreich. Es wird das
eine Herrlichkeitszeit sein der Vergeltung und der Erstattung alles
dessen, was die einzelnen Seelen in Christus Jesus durchgelitten
und durchgemacht haben in ihrer Erdenzeit.

Zu gleicher Zeit wird die Erstauferstehung das Gericht am
Hause Gottes bedeuten. Deswegen sagt die Bibel, das Gericht be-
ginne am Hause Gottes. Es werden viele Hunderte und Tausende,
die hienieden fiir gldubig gegolten und mit in der glaubigen Ge-
meinde gestanden haben und innerlich die Hoffnung hatten, da-
zuzugehoren, nicht auferstehen, wenn sie ndmlich nicht treu wa-
ren bis in den Tod.

¢ Darauf geht das Gleichnis von den zehn Jungfrauen (Mt. 25,1-13),

welches nicht die ganze Menschheit im Auge hat, sondern
die Gemeine des Herrn.

¢ Darauf geht auch das Gleichnis vom Netz (Mt. 13,47-50), wel-
ches nicht die Gottlosen im Auge hat, sondern welches von
gefangenen Fischen redet, von denen viele faul sind und,
wenn der Herr kommt, hinausgetan werden.

* Deswegen werden die fiinf torichten Jungfrauen zu den Kra-
mern geschickt (Mt. 25,9), also nicht in die Verdammnis. Threr
wartet der Tag des Gerichts, wo eine gerechte Entscheidung
tiber sie gefallt wird.

So sehen wir denn, dass es etwas GrofSes und sehr Herrliches
und Kostliches ist, zur Erstlingsgemeine des Herrn zu gehoren und
zur Erstauferstehung durchzudringen.

311



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

Wer sind die, welche an dieser Auferstehung teilnehmen diir-
fen? Wer sind die Gliicklichen, von denen die Offenbarung des Jo-
hannes sagt: ,Selig ist und heilig, der teilhat an der ersten Aufer-
stehung” (Oftb. 20,6)?

¢ Nehmen wir zuerst die Stelle in 1. Kor. 15, so lautet die Ant-
wort ganz einfach: ,die Christus angehoren”.

¢ Und ganz dasselbe schreibt der Apostel im 1. Thessalonicher-
brief, wenn er dort sagt: ,Die Toten in Christus werden auf-
erstehen zuerst”.

Es miissen also Seelen sein, die eine vollige, klare Ubergabe an
den Heiland durch den Glauben vollzogen haben; Seelen, die wirk-
lich Glieder am Haupt sind, Reben am Weinstock, fest gemauerte
Steine auf dem Grundstein. Das, was die Schrift sonst Wiederge-
burt nennt, die Tatsache des neuen Lebens, das muss in solchen
Seelen seinen Anfang genommen haben, welche zur Erstauferste-
hung hindurchdringen wollen. Wo keine tiefe Bufie, wahrhaftige
Bekehrung stattgefunden hat, kann von einer Teilnahme an der
Erstauferstehung keine Rede sein; wo kein frei-offenes Bekenntnis
durch Wort und ganzes Wesen zum Herrn ist, ist Erstauferstehung
ausgeschlossen. Darauthin angesehen ist es allerdings eine kleine
Schar aus denen, die man heutzutage Christen heifst.

Doch fiigt diesem Bild der Apostel in seinem Philipperbrief
noch einige Ziige bei. Dort im 3. Kapitel des Philipperbriefes, wo
Paulus von der Erstauferstehung handelt und seine heilige Sehn-
sucht ausspricht, sie zu erlangen, sagt er zuerst, er ringe danach,
dass er in Christus erfunden werde und dass die Kraft Seiner Auf-
erstehung, das ist eben das neue Leben, an ihm sichtbar werde.
Soweit wéren es also die gleichen Merkmale wie im Korintherbrief
und im Thessalonicherbrief.

312



Phil. 3,7-14

Dann aber fahrt Paulus fort und redet von der Gemeinschaft
der Leiden Christi, dass er Seinem Tode dhnlich werde. Auch an
anderen Stellen hebt er diesen Zug hervor und sagt:

,S0 wir anders mitleiden, auf dass wir auch mit zur
Herrlichkeit erhoben werden.” Rom. 8,17

,Dulden wir, so werden wir mitherrschen.”2. Tim. 2,12

Das innere Sterben, sich-Verleugnen und -Entdufsern ist ein we-
sentlicher Zug im Bild derer, welche die Erhohung und Verherr-
lichung in der Erstauferstehung erlangen wollen. Aber auch die
Bereitwilligkeit, die Schmach und den Spott, das Kreuz und die
Leiden zu tragen, welche das Bekenntnis zum Namen des Herrn
in dieser Weltzeit mit sich bringt. Wer sich also fiirchtet vor der
Schmach Christi und Seiner Gemeine, wer nicht die und jene Zu-
riicksetzung, vielleicht auch Benachteiligung, das oder jenes Un-
recht tragen kann in Christus, der kann nicht teilnehmen an der
Gemeinde der Verherrlichten.

Die Offenbarung hebt ganz den gleichen Zug hervor, wenn sie
sagt, die jenigen, welche zu der Erstauferstehung hervorgegangen
sind, das seien die, welche enthauptet sind um des Lammes willen,
welche das Malzeichen des Tieres nicht angenommen haben und
das Tier selbst nicht angebetet haben. Auch hier tritt also das Mit-
leiden und Mitsterben, das Seinem Tode Ahnlichwerden als not-
wendiger Zug am Bild der Erstlinge Gottes heraus. Weiter aber das
innere und dufSere Geschiedensein vom Weltgeist und Weltmacht-
geist, das heifst ja das Malzeichen nicht annehmen und das Tier
nicht anbeten.

So haben wir denn die Erstlinge zu suchen unter den dem Welt-
wesen abgewandten, Christus durch den Glauben vollig zugekehr-
ten, das Kreuz Christi tragenden und in der Heiligung des Geistes
stehenden, treu bis in den Tod sich bewdhrenden Seelen.

313



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

Und hier erhebt sich nun die Frage: Stehen wir so zu Christus
und in Christus, dass wir diese Hoffnung auch fiir uns haben diir-
fen? Niemand wird ohne weiteres sagen konnen: ,Ja, das glaube
ich gewiss”; schon darum nicht, weil wir ja nicht wissen, welcher-
lei Leiden iiber uns zu verhdngen Gott wohlgefillig ist, und ob wir
dann in diesem Leiden bestehen und beharren. Auch der Apostel
Paulus, so gewiss er weifs, dass er von Christus ergriffen ist und
sich personlich zu Christus hingewender hat und sein ganzes Le-
ben ein Leben ist im Glauben des Sohnes Gottes, so sagt er doch in
Demut und Bescheidenheit im Blick auf die Erstauferstehung:

»Nicht, dass ich es schon ergriffen habe oder schon
vollkommen sei.” Phil. 3,12

Aber, und nun kommen wir auf den letzten Punkt, hier liegt
nun die grofie praktische Bedeutung fiir unser Christenleben, wel-
che der Glaube an die Erstauferstehung hat. Der Apostel sagt nam-
lich gleich danach:

»Ich jage ihm aber nach, dass ich es ergreifen méchte.”
Phil. 3,12

Es ist also durchaus keine miifiige Phantasie, es ist durchaus
nicht etwa eine Art Schwiérmerei, wenn wir von Erstauferstehung
reden oder gar ein Sttick Uberfrbmmigkeit, sondern dieser Glaube
hat eine tiberaus grofe, in das tdgliche Christenleben tief eingrei-
fende Bedeutung. Zundchst haben wir durch diesen Glauben eine
ganz sonderliche Klarheit {iber das, was uns bevorsteht in Chris-
tus Jesus. Wir leben nicht blofs in den allgemeinen Begriffen von
Auferstehung und ewigem Leben, wir haben nicht blof3 eine mehr
oder weniger unklare Zukunftshoffnung, sondern etwas ganz Kla-
res, Festes, Bestimmtes, Grofies und Schones. Das ist allein schon
viel wert, eine feste und bestimmte Hoffnung zu haben; das macht
auch das Glaubensleben fest und bestimmt.

314



Phil. 3,7-14

Die Aussicht auf Erstauferstehung treibt zundchst zu einer
ganz klaren inneren Stellungnahme zum Heiland, zu einer Ent-
schiedenheit fiir Thn und in Ihm. Wem die Hoffnung als Ziel auf-
gegangen ist, der bricht durch und stellt sich durch den Glauben
klipp und klar in seinen Herrn. Da hort die Verschwommenbheit,
die Doppelseitigkeit auf. Das ,Ich bin des Herrn” tritt an die Stel-
le. Wir hoffen, es wird auch manchen Lesern diese in Christus Jesu
vorgestellte Hoffnung einen Ruck gegeben haben und geben.

Dann aber macht diese Hoffnung treuer in der Heiligung.

»Wer solche Hoffnung hat”, 1.Joh. 3,3
sagt Johannes,
»der reinigt sich.” 1.Joh. 3,3

Will ich es haben, dann hort alles Paktieren mit der Siinde auf,
und der Kampf wird bis in das Innerste klar gekdmpft. Um ein
grofes Ziel lohnt sich’s, ernst zu kampfen.

Endlich aber ist die herrliche Aussicht der Erstauferstehung ei-
ne der gewaltigsten Starkungen in den Leiden und Triibsalen die-
ser Zeit, ganz besonders aber in denjenigen Leiden und Kreuzeser-
fahrungen, die der Glaubens- und Bekenntnisweg als solcher mit
sich bringt. Wir konnen die Leiden in Christus nur darum auf uns
nehmen und sogar mit Freudigkeit tragen, weil wir die Herrlich-
keit danach kennen. Diese Hoffnung war die Kraft, die nicht nur
den Aposteln, sondern auch Tausenden anderer Christen den Mut
gab, selbst in den Tod zu gehen fiir den Namen des Herrn.

Doch nicht nur fiir uns selbst und unser personliches Chris-
tenleben, sondern auch fiir unsere Arbeit am Reich Gottes und im
Hinblick auf die Welt ist diese Hoffnung der Erstauferstehung von
grofler Tragweite. Wer in Christus Jesus dieser Zukunft nachjagt,
der stellt sich schon in dieser Zeit nicht nur zu Christus, sondern
auch, wo er immer ist, zur Gemeine Seiner Glaubigen.

315



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

So durchsetzt und so vermengt mit Siinde die dufSere Erschei-
nung der gldubigen Gemeine auch tiberall noch ist, sie ist aber da;
und zum Hé&uflein derer, die da glauben, stellt sich der, der zur
Brautgemeine des Herrn dort einst gehoren will. Und dafiir arbei-
tet eine Seele dann auch. Das ist der tiefste und heiligste Sinn und
Zug ihres Wirkens, dass die Gemeine der Gldubigen mochte ge-
baut und fiir ihre grofie Hoffnung tiichtig gemacht werden, und
dass aus der Welt immer wieder Seelen heraustreten, welche mit
klarer Entschiedenheit dem Lamme nachfolgen. Wie viele Arbeit
in der Kirche hat gar keine Beziehung auf die Brautgemeine, auf
ihre Sammlung und Zubereitung auf den Tag des Herrn. Wo aber
die Erkenntnis der Erstauferstehung aufgegangen ist, werden wir
tiberall finden, dass die Arbeit in diesem Sinn getan wird.

Das ist oft und viel der tiefgehende Unterschied zwischen der
Arbeit der Gemeinschaftsleute und der nur kirchlichen Leute. Und
hier liegt der Keim zu manchem Missverstdandnis und zu mancher
Reibung. Wir mochten auch in unseren Jiinglings- und Jungfrau-
envereinen, ja in unseren Kinder- und Sonntagsschulen dahin wir-
ken, dass immer wenigstens einige Seelen herauswachsen, die sich
ganz und gar dem Herrn ergeben und mit uns dem grofen, vorge-
steckten Ziel zustreben, und wir mochten in unseren Jugendverei-
nen und Gemeinschaften die Seelen besonders pflegen, die mit uns
dieses Ziel in das Auge gefasst haben.

Doch auch im Blidk auf die Welt, die sich nicht fiir Christus ent-
schieden hat, quillt aus dem Glauben an die Erstauferstehung uns
ein neues Licht. Wie oft und viel beschiftigt doch gerade nachden-
kende Seelen die Frage, was aus so manchen Menschen wohl in der
Ewigkeit einst werden wird, welche sich in dieser Weltzeit nicht fiir
Christus haben entscheiden kénnen und welche man doch auch
nicht verloren glauben kann. Die Erstauferstehung sagt uns, dass
es in der Ewigkeit drei Kreise gibt: die Brautgemeine, dann die se-
lig werden, und schliefilich die, die verloren werden.

316



Phil. 3,7-14

Das gibt uns Licht; das ist ein neuer, grofler Ausblick. Es sind
also durchaus nicht alle, welche Christus in dieser Weltzeit nicht er-
kannt haben, verloren, sondern von ihnen kommen Tausende und
Abertausende am groflen Gerichtstag zur Rechten, wenn sie auch
die grofie Herrlichkeit der Erstlingsgemeine nicht erreichen kon-
nen.

¢ In diese Scharen, die im Gericht zur Rechten gestellt werden,
rechnen wir zundchst die Kinder, welche in einem Alter ge-
storben sind, wo ihnen die Entscheidung fiir Christus noch
nicht moglich war; und wir meinen, dass der treue Herr ge-
rade darum so viele Kinder nimmt, um moglichst viele selig
machen zu konnen.

¢ Auf die rechte Seite kommen dann aufierdem alle diejenigen
aus Juden, Heiden, Mohammedanern und auch allen christ-
lichen Konfessionen, denen es nicht moglich war, Christus
hienieden voll und ganz zu erfassen, die aber im tiefsten In-
nern ein Verlangen nach der Wahrheit hatten und, soweit sie
dieselbe erkannten, auch in der Wahrheit wandelten.

Dass es solcher Seelen viele gibt, lehrt die tdgliche Erfahrung
auch mitten in der Christenheit. Es ist infolge von Lebensfiihrun-
gen, infolge davon, dass in vielen Orten das volle Evangelium
nicht verkiindigt wird, und aus vielen anderen Griinden Tausen-
den nicht gegeben, Christus zu erfassen. Sind sie nun mit dem, was
sie erkannt haben, aufrichtig und treu gewesen, so konnen sie noch
zur Rechten kommen.

Alles dagegen, was innerlich aus der Liige und Unwahrheit
ist, alles, was gegen die erkannte gehorte Wahrheit sich innerlich
widerstrebend gestellt hat, alles, was unter das Licht des Evan-
geliums gekommen, ihm aber ausgewichen ist, das kommt zur Lin-
ken und in das Gericht.

317



Erstauferstehung (Phil. 3,7-14)

So haben wir also gerade durch die Lehre von der Erstauferste-
hung fiir Millionen noch einen grofsen Trost, wenn sie auch nicht in
die grofie Herrlichkeit der Erstlinge einriicken. Die Erstlinge wer-
den es dann sein, die sie weiter lehren diirfen in der Ewigkeit,
bis dass sie alle hinankommen zu einerlei Maf$ des Glaubens. Das
liegt wohl auch in den Worten des Herrn, dass Er von den Seinen
die einen tiber zehn, die anderen iiber fiinf Stadte setzt; sie haben
Herrscher- und Lehrgewalt, diese zurtickgebliebenen Seelen hin-
zufiihren zu der Erkenntnis des Herrn.

So ist es gar ein herrliches und grofies Kapitel, dieses Kapitel
von der Erstauferstehung. Und wir brauchen nicht zu beftirchten,
dass es irgend jemand gleichgiiltig oder lau machte, weil er etwa
déchte: Ei nun, komme ich nicht zur Erstauferstehung, so kann ich
doch noch selig werden. Es ist ja ganz natiirlich, dass, wer so den-
ken wiirde, ganz gewiss nicht nur nicht zur Erstauferstehung, son-
dern auch nicht zur Seligkeit kdime. Und das bleibt ja bestehen: Wo
das volle und reine Evangelium einer Seele gegeniibergetreten ist
und sie nimmt es nicht an, da hat sie sich selbst gerichtet und hat
keine Hoffnung, weder die grofsere noch die kleinere.

Moge denn dieses Nachdenken tiber das grofse Erbe, das in
Christus Jesus fiir die Seinigen ist, uns wacker machen zum Glau-
benskampf und treu bis in den Tod, damit Er uns dann diese Krone
des Lebens geben kann, die da ist die Erstauferstehung.

28. Mai 1911

Anmerkung: Als Beispiel fiir das im urspriinglichen Vorwort er-
wihnte Wachstum in der Erkenntnis des Autors folgt die zehn Jah-
re spater geschriebene Betrachtung ,,Der Weg zur ersten Auferste-
hung” iiber denselben Bibeltext.

318



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)
Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

,>7 Aber was mir Gewinn war, das habe ich um Christi
willen fiir Schaden geachtet.

38 Ja, ich achte es noch alles fiir Schaden gegen die
iiberschwingliche Erkenntnis Christi Jesu, meines
Herrn, um welches willen ich alles habe fiir Schaden
gerechnet, und achte es fiir Kot, auf dass ich Christus
gewinne

39 und in ihm erfunden werde, dass ich nicht habe

meine Gerechtigkeit, die aus dem Gesetz, sondern die
durch den Glauben an Christus kommt, nimlich die
Gerechtigkeit, die von Gott dem Glauben zugerech-
net wird,

310 74 erkennen ihn und die Kraft seiner Auferste-

hung und die Gemeinschaft seiner Leiden, dass ich
seinem Tode dhnlich werde,

311 damit ich gelange zur Auferstehung der Toten.

312 Nicht, dass ich’s schon ergriffen habe oder schon
vollkommen sei; ich jage ihm aber nach, ob ich’s auch
ergreifen mochte, nachdem ich von Christus Jesus er-
griffen bin.

313 Meine Briider, ich schitze mich selbst noch nicht,
dass ich’s ergriffen habe. Eines aber sage ich: Ich ver-
gesse, was dahinten ist, und strecke mich zu dem, was
da vorne ist,

314 und jage nach dem vorgesteckten Ziel, nach dem

Kleinod, welches vorhilt die himmlische Berufung
Gottes in Christus Jesus.” Phil. 3,7-14

319



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

Nach der klaren Lehre der Schrift gibt es eine erste Auferste-

hung.

* Die deutlichste Stelle ist Offb. 20,6, wo selig und heilig ge-

priesen werden die, welche teilhaben an der ersten Auferste-
hung.

Ebenso hell bezeugt sie aber der Heiland selbst in Stellen wie
Mt. 25, wo die Gleichnisse von den zehn Jungfrauen und von
den anvertrauten Pfunden dem Jiingsten Gericht vorangehen
oder in der groflen Zukunftsrede in Mt. 24, welche ausdriick-
lich eine Sammlung der Auserwéahlten kennt vor der allge-
meinen Auferstehung.

Im grofien Auferstehungskapitel 1. Kor. 15 ist’s auch unmiss-
verstandlich bezeugt:

»Der Erstling Christus, danach die Christus angehoren, da-
nach das Ende” (1. Kor. 15,23-24).

Im ersten Thessalonicherbrief (Kapitel 4,13ff.) ist sie ebenfalls
gar herzbeweglich beschrieben und bis in einzelne Ziige hin-
ein dargelegt.

Von ihr redet nun auch, neben vielen anderen Stellen, unser

heutiger Text. Von einem Entgegenkommen zur Ausauferstehung
der Toten spricht da Paulus im elften Vers.

Ausauferstehung ist aber offenbar Auswahlauferstehung. Dass

er diese besondere Auferstehung meint, geht auch daraus klar her-
vor, dass er sagt, er habe sie noch nicht ergriffen, und wiederum:

320

4. 0Ob ich wohl hinankommen mochte zur Ausauf-
erstehung der Toten.” Phil. 3,11



Phil. 3,7-14

Die allgemeine Auferstehung, auch die zum Leben, die hatte
er ja ganz gewiss, denn er war ja von Jesus Christus ergriffen. Die
Ausauferstehung hing aber noch von der Vollendung des Laufes in
Christus ab, wie wir weiter unten niher sehen werden; darum war
er dieser noch nicht ganz gewiss. So ist auch in unserem Text von
der Erstauferstehung die Rede. Und dieser Text ist von besonde-
rer Wichtigkeit fiir die Lebenswahrheit von der Erstauferstehung,
weil er in deutlichster Klarheit den Weg zur Erlangung derselben
zeichnet. Die Erstauferstehung muss ja Tatsache sein, denn wie
konnten sonst die Heiligen die Welt richten! Die Erstlinge Chris-
ti kommen ja nicht ins Gericht, sondern bilden den Gerichtshof,
also miissen sie doch schon vorher auferstanden sein. Der zwei-
te Thessalonicherbrief sagt ausdriicklich, wenn der Heiland zum
Gericht komme, werde Er herrlich erscheinen mit Seinen Heiligen
und wunderbar mit allen Gldaubigen (Kapitel 1,10); also muss Er
diese doch schon vorher angezogen haben. Ja, schon vor dem Tau-
sendjdhrigen Reich, also lange, lange vor dem Jiingsten Gericht,
ja schon vor dem endgiiltigen Sturz des Antichristen wird Er, die
Ihm angehoren, zu sich nehmen. Sie werden ja die tausend Jahre
mit Ihm herrschen.

Die Erstauferstehung hidngt aufs Engste zusammen mit der
groflen Grund- und Hauptanschauung des Neuen Testaments von
der Erstlingsgemeinde, welche wir aber auch im Alten Testament
schon in deutlichen Ziigen bezeugt finden. Es gibt eine Auswahl-
gemeinde aus allen Nationen, welche den Leib Christi bildet und
welche Offenbarungstragerin der Ewigkeiten sein wird. Es gibt ein
Priester- und Konigs-Volk, zum Miterben und Mitherrschen mit
Christus berufen, wohl zu unterscheiden von den Massen, wel-
che Thm untertan gemacht sein werden und iiber welche Er herr-
schen wird. Durch die Einfiihrung der Gemeinde in die Weltmacht
ist diese Grundanschauung der Bibel allmé&hlich verlorengegangen
und der ganze Rat Gottes verriickt worden. Aus dieser Verriickung
kommen auch die gegenwiértigen Vermischungen von Christenum
und Volkstum und die Vermengung mit Staats- und Kirchenpoli-
tik.

321



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

Andererseits fiihrt die Erkenntnis dieser Lebenswahrheit zum
bewussten, selbststandigen Gemeinschaftsleben. Nicht so, als ob
die Gemeinschaften eine reine Darstellung des Leibes Christi wi-
ren — die gibt’s nicht, ehe das Haupt offenbar wird. Und die Ge-
meinschaften sind es um so weniger, je mehr Glieder in ihnen
zu diesen groflen Grundanschauungen der Bibel selbst noch nicht
durchgedrungen sind. Denen es aber offenbart ist, die suchen ein-
ander und brauchen einander und bauen einander, und das fiihrt
zum rechten Gemeinschaftsleben. Es fiihrt nicht zu dem Zerrbild
von Gemeinschaft, wie wir es vielfach haben, wo die Gemeinschaf-
ten nichts anderes sind als neue Kirchlein mit anderen Predigern,
sondern zur wahren Lebensverbindung von Briidern und Schwes-
tern im Herrn, welche, nachdem sie von Christus ergriffen sind,
nachjagen dem grofien vorgesteckten Ziel der Erstauferstehung, ob
sie es wohl erlangen mochten.

Die Krone des Lebens kann man ja auch verlieren, und ein an-
derer kann sie nehmen, wie beim Wettlauf noch nahe am Ziel ein
anderer vorlaufen und den Kranz erlangen kann. Darum ist es so
wichtig, den Weg zur Erstauferstehung zu kennen, damit man ihn
energisch gehen kann. Und da ist unser heutiger Text Wegweiser.

Wir wollen dazu jetzt tibergehen, obwohl iiber die Erstauferste-
hung noch manche wichtige Frage wire, aber es kann ja im kurzen
Rahmen einer Predigt nicht alles eingerahmt werden.

Nur das sei noch gestreift, ob eine fortlaufende Erstauferste-
hung anzunehmen ist, die also jetzt schon geschihe. Dies scheint
nach der Schrift fast wahrscheinlich. Nach der Erstauferstehung
des Erstlings Christus standen ja auf viele Leiber der Heiligen und
erschienen vielen. Die werden doch kaum mehr zuriickgegangen
sein ins Totenreich. Das waren eben solche, welche in Christus
gleich zur Vollendung mit einrticken konnten. Da ist nun mehr als
wahrscheinlich, dass fortlaufend Seelen fertig werden und dann
einriicken in der Erstauferstehung in die Zahl der Vollkommenen.
Es ist ein fortwdhrendes Wachsen und Ausgewachsensein in Chris-
tus da.

322



Phil. 3,7-14

Welches ist nun der Weg zu diesem Ziel? Viele meinen, diese
Lehre von der Gemeine, von den Erstlingen und der Erstauferste-
hung sei sehr gefdhrlich und erzeuge geistlichen Hochmut. Wel-
che Lehre der Schrift kann nicht ins Fleisch gezogen werden? Dann
diirften wir gar nichts mehr lehren. Und sollen wir nur die Lehren
treiben, welche das Fleisch in die Tragheit ziehen kann, sollen wir
nicht auch die nehmen, welche aufstacheln und antreiben? Es tut
wahrlich not! Wenn wir aber nach des Apostels Worten den Weg
zur Erstauferstehung ins Auge fassen; noch mehr, wenn wir ihn in
der Kraft des Geistes gehen, wird der Hochmut bald dahinfallen.
Horst du die Klange von Leiden und Sterben in diesen Versen?

Die Gemeine der Erstgeborenen ist so recht die Gemeine Chris-
ti. Sie ist in allem und bei allem auf Christus geworfen. Es ist
die Gemeine derer, die Ihm angehoren, die mit Thm verwachsen
sind wie Haupt und Glieder, wie Reben am Weinstock. Die tiber-
schwingliche Erkenntnis Jesu Christi des Herrn (Vers 8) ist ihre Le-
bensgrundlage. Die in Ihm ergriffene Gnade ist Grund und Wesen
ihres Standes. Die erfahrene Rechtfertigung in Christus ist die erste
Stufe ihres Laufes. Sie sind zu der lebensvollen Erkenntnis durch-
gedrungen, dass nichts Eigenes, aber auch gar nichts, vor Gott ge-
recht und selig machen kann, dass nichts Eigenes, auch nicht das
Grofste, Stinde vergeben und Schuld wegnehmen kann, sondern al-
lein nur der eingeborene, fiir uns Mensch gewordene, gestorbene
und auferstandene Sohn. Zu einem Menschen, der zur Erstaufer-
stehung eingehen will, gehort als A vor allem, dass nur Christus,
der Erstling, dahin aus Gnaden bringen kann. Darum achtet eine
solche Seele alles fiir Schaden, ja fiir Kot, was sich als Heilsgrund-
lage und als Heilsursache zwischen Gott und sie schieben will.

Paulus war lange der Meinung, es trage ihm etwas aus und ein
vor Gott, dass er ein Jude war, ja vom Geschlecht Benjamin, dass
er am achten Tag beschnitten war, dass er ein Glied der Strengsten
im Gesetz, der Pharisier, war.

323



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

Er lernte einsehen, dass das alles lauter grofse, gottliche Gna-
denfiihrungen waren, aber seine Verantwortung und Schuld dar-
um nur um so grofler machten. Darauf liefs sich nichts bauen, dar-
tiber gab’s hochstens gebeugte Anbetung. Stindenvergebung, Heil
und Frieden floss daraus nicht. Das gab’s nur in Jesus Christus.
Wer auf diese Dinge Seligkeit bauen wollte, wére gottferner, weil
in sich selbst aufgerichteter, als der schlimmste Heide, denn alles
in sich selbst Aufgerichtete ist Gott ein Grauel. Darum hat Paulus
im Blick aufs Gerettet- und Selig-Werden alle diese Dinge fiir Scha-
den, ja fiir Kot geachtet und sich arm, elend, blind und blof$ allein
auf Christus geworfen.

Was wir aufler Christus zum Seligkeitsgrund legen, ist Scha-
den und Kot; es gilt nicht nur nichts, es schadet und hindert. Kein
Getauftsein, kein Christlich-Erzogensein, kein Elternhaben oder
Grofseltern-Gehabthaben voll Glaubens, kein Kirchlichsein, kein
Bravsein und Fleiffigsein, kein Gutestun in Werken der Liebe —
alles, alles nicht, wenn dein Ich darauf ruhen mdochte, kann dich
gerecht machen vor Gott. Gnadenmittel und Gnadengiiter sind es.
Wenn sie dich nicht beugen und in die Zerbrochenheit fiithren, sind
sie aber Schaden und Kot, denn sie richten dich selbst vor Gott auf,
welches die grofite der Siinden ist. Es will dich alles nur fithren zu
Christus; kann’s und darf’s das nicht, so bist du auf dem Fehlweg
des Eigenwesens und des Todes.

Das ist der Anfang des Erstlingswesens, ganz aus sich heraus-
geworfen und auf den Heiland hingeworfen sein; nicht die eige-
ne Gerechtigkeit haben, die aus dem Gesetz, welche im Tod lésst,
sondern die, welche dem Glauben in Christus zugerechnet wird.
Christus gewinnen und Thn zum einzigen Gewinn haben, das ist
der Gotteskinder Fundament. Selig, wen Wort und Geist zu dieser
seligmachenden Erkenntnis gefiihrt hat, die alle andere Erkenntnis
weit tibertrifft, also tiberschwinglich ist, weil sie allein zum Frie-
den und zum Besitz der Gnade und Liebe Gottes fiihrt.

324



Phil. 3,7-14

Hast du das: Selig, gerettet, im Frieden allein durch Jesu Blut
und Jesu Auferstehen? Hast du das: Gar nichts an dir und in dir,
was in die Waagschale gelegt werden kdnnte zu deiner Rettung?
Du hast nichts hineinzulegen als Stinde und Tod; aber Christus legt
sich und Versohnung und Erlésung und Freiheit und Frieden hin-
ein. Hast du gar keinen Hoffnungsgrund als diesen Jesus? Diese
begnadigten Stinder — ach, es sind ihrer nur wenige — die sind in
der ersten Schulklasse der Erstauferweckten. Und dieses Grund-
merkmal der armen Stinderschaft und des Eingehiilltseins in die
freie Gnade, das tragen sie an sich bis zum Ziel hin. Sie rticken
nie aus dieser Stellung heraus, sondern riicken immer tiefer und
griindlicher in sie hinein. Hier ist jeder Hochmut ausgeschlossen,
Christus ist allein alles Leben; sie selbst, ohne Thn, sind elend und
tot.

Darum wachsen sie auch immer mehr mit Jesus zusammen. Sie
wollen in Ihm erfunden werden (Vers 9). Das ist das weitere wach-
stimliche Merkmal der Erstlinge des Herrn, dass sie nicht stehen
bleiben bei dem Jesus, der alles fiir sie ist, sondern weiterschreiten
zu dem Jesus in ihnen. Durch den Heiligen Geist im Glauben neh-
men sie Jesus in sich auf, so dass sie aufier Ihm gar nichts mehr
tun kénnen, wie das so schon das 15. Kapitel des Johannesevan-
geliums am Anfang beschreibt. Jesus wird ihr inneres Wesen und
Sein. Von diesem In-Thm-Sein und Er in uns sind alle apostolischen
Biicher voll. Es ist die engste und innigste in Glauben und Liebe
vollzogene Lebensgemeinschaft. Bei dem Heiland fiir uns steht Er
immer noch aufler uns und kann immer wieder ferne riicken; bei
dem Heiland in uns ist der Lebensbund vollzogen, und das Leben
vollzieht sich in Ihm. Das ist das Gewurzelt- und Gegriindet-Sein
in Ihm. Hast du das auch, diese Geistes-Lebens-Verbindung und
damit eine Jesus-Verbundenheit, wo du gehst und stehst, wo du
arbeitest und ruhst, wo du wachst oder schléfst? Das ist der Weg
der Erstaufersteher, dass sie in Ihm erfunden werden.

325



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)

Durch dieses In-Ihm-Sein und Er in uns wirkt sich dann in
allen Lagen die Kraft Seiner Auferstehung an uns aus. Das ist die
weitere Stufe der Erstlinge, die Paulus nennt: ,,... zu erkennen
Thn und die Kraft Seiner Auferstehung” (Vers 10). Das Erken-
nen heifst hier soviel wie Sein Leben in sich haben, und zwar eben
Sein Auferstehungsleben. Die zum Glauben und Gemeinschaftsle-
ben Christi gekommenen Gotteskinder ziehen in allen Fillen des
Lebens Seine Auferstehungskréfte an. Sie bringen nicht Todesdu-
Berungen, sondern Lebensdufierungen Christi hervor. Das ist dann
schon ein Erstlings-Auferstehungsleben im inneren und auch im
dufleren taglichen Leben.

Also z. B. bei Widerwartigkeiten, die mich von Verhiltnissen
oder Personen treffen, bringe ich nicht Todesantworten des alten
Menschen, sondern Lebensantworten Christi hervor. Das ist dann
die Kraft Seiner Auferstehung. In meinem Beruf und Geschaft
handle ich nicht nach den Naturgrundsidtzen der Kinder dieser
Welt, sondern nach den Jesusgrundséatzen der Wiedergeburtswelt.
Da muss die Kraft Seiner Auferstehung offenbar werden. Und so
in allen Verhéltnissen. Das geht nur durch viel Verleugnungen der
Natur in uns; aber das ist eben Auferstehungsleben. Viele Gldaubige
stehen in vielen Stiicken noch im Todesleben und verleugnen die
Kraft Seiner Auferstehung. Sieh zu, dass du nicht dein Kronenrecht
versaumst! Du bist noch nicht am Ziel und ermattest schon?

Die Erstaufersteher miissen noch tiefer hinein, namlich in die
Gemeinschaft Seiner Leiden (Vers 10). Das ist nun so recht ein Haupt-
kennzeichen derer, die Ihm angehoren. Die Gemeinschaft Seiner
Leiden ist zunéchst, dass wir leiden wie Er, d. h. freiwillig.

¢ In der Gemeinschaft der Leiden Christi sein, das heifst dieje-
nigen Leiden, welche der Herr fiir gut ansieht, sie in unseren
Lebensweg hineinzutun, auch im Glauben nehmen, tragen
und iiberwinden. Da versagen viele!

326



Phil. 3,7-14

¢ In der Gemeinschaft der Leiden Christi sein heifst aber auch,
weder innerlich noch duflerlich ein Leiden scheuen, das aus
dem Bekenntnis und Wandel in Christus sich ergibt. Aus dem
Christenstand kommen gar mancherlei leidendliche Folgen,
familienmafige, berufliche, gesellschaftliche, kirchliche und
staatliche; diesen nicht aus dem Wege gehen, sondern in sie
eingehen, heifst in der Gemeinschaft Seiner Leiden stehen.

Diese Leidensfolgen sind in jedem Stand und Alter in verschie-
denster Weise vorhanden. Und hier heifst es nun: Leiden und dul-
den wir mit, dann werden wir auch mitherrschen und zur Herr-
lichkeit erhoben werden. Bist du bereit?

Dann hore auch noch den letzten Gang: dass ich Seinem Tode
dhnlich werde (Vers 10). Bei Paulus war das vollgiiltige Wirklich-
keit. Er stand vor dem Martyrertod. Nicht von allen verlangt das
der Herr. Bereitschaft dazu sollte allerdings vorhanden sein, das
gehort zur Gemeine des Herrn. Wenn Er’s verlangt, gibt Er auch
Kraft.

Nicht wahr, das ist ein ernster Weg, der Weg der Erstlinge? Da
istja wahrlich fiir Demiitigung gesorgt. Das Gleichgestaltetsein mit
Seinem Tode heifdt aber auf alle Fille, sein Leben einsetzen fiir die
anderen, gleichwie Er es eingesetzt hat. Es heifst, nicht sich selber
leben, sondern ein Hingabeleben fiihren, wo man steht und geht.

Das ist ein gewichtiges Stiick; da stranden die meisten. Seht nur
eine Menge Gldubiger an! Da ist kein freudiges Sich-Verzehren fiir
andere; im Gegenteil, ein tiefes Selbstleben! Dann ist auch keine
Erstlingsschaft da. Gleichgestaltet Seinem Tode heifst es da!

Das ist der Weg, auf welchem wir hingelangen konnen zur
Erstauferstehung. Es ist voll und ganz Sein Weg in der Niedrigkeit
und dann auch in der Erh6hung.

327



Der Weg zur ersten Auferstehung (Phil. 3,7-14)
Nicht wahr, da heifst es wohl:

»Nicht, dass ich’s schon ergriffen habe oder schon voll-
kommen sei,” Phil. 3,12

das begreifen wir jetzt wohl. Aber es soll auch heifsen:
s - ich jage ihm aber nach, ob ich’s auch ergreifen

mochte, nachdem ich von Christus Jesus ergriffen
bin.” Phil. 3,12

5. Juni 1921

328



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)
Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

4 Freuet euch in dem Herrn allewege! Und abermals
sage ich: Freuet euch!

45 Eure Lindigkeit lasset kund sein allen Menschen!
Der Herr ist nahe!

46 Sorget nichts! Sondern in allen Dingen lasset eure
Bitten im Gebet und Flehen mit Danksagung vor Gott
kund werden.

47 Und der Friede Gottes, welcher hoher ist denn alle
Vernunft, bewahre eure Herzen und Sinne in Chris-
tus Jesus!” Phil. 4,4-7

Unser heutiges apostolisches Gotteswort redet von dem Christ-
tag in uns und davon, wie es im Herzen eines Menschen aus-
sieht, in welchem es Christtag geworden ist. Wir pflegen sonst an
Weihnachten den Christtag fiir uns anzusehen. Wir freuen uns des
gottseligen, aber nun geoffenbarten Geheimnisses, dass das Wort
Fleisch geworden ist. Dass Gott also die Welt geliebt hat, dass Er
Seinen eingeborenen Sohn gab, das ist die anbetende Lust unse-
res Herzens. Aber die ganze, volle, rechte Weihnachtsfreude kann
doch nur ein Herz erfiillen, in welchem Christus geboren ist. Dar-
um ist es gewiss notwendig, auch einmal vom Christtag in uns zu
reden.

In unserer Philipperstelle begegnen wir am Anfang und am En-
de, als A und O, diesem gewichtigsten aller biblischen Wértlein:
»in”. Viele halten das ,fiir” als das gewichtigste Wort, und gewiss,
es hat ein voll geriittelt Mafs gottlichen Liebesgewichtes, aber das
,An” ist doch noch mehr, es ist das zum inneren Besitz, zum Leben
gewordene ,, fiir”.

329



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

Wir konnen die vier Advente, welche die Kirche von alters her
feiert, diese Vorlaufer des Weihnachtsfestes, auf verschiedene Art
deuten. Ziehen wir sie aufs Innenleben, so konnten wir sagen, es
gibt

* ecinen Advent an uns,
¢ einen Advent zu uns,
¢ einen Advent fiir uns und

* einen Advent in uns.

Wir meinen das so: Zuerst kommt das Wort Gottes mit seinem
teuren Evangelium an uns. Es wird uns bezeugt; das wire die Be-
rufung als erster Advent.

Durch die fortlaufende Berufung dringen Lichtstrahlen ins
Herz. Dies und jenes bezeugt sich dem Inneren als Wahrheit. Ist der
Mensch aufrichtig, dann werden diese Wahrheits-Licht-Strahlen
mehr und heller. Das ist die Zeit der Erleuchtung und Erweckung.
Das Evangelium kommt zu uns, der zweite Advent.

Nach langeren oder kiirzeren Zeitraumen kommt es bei vielen
zu einer Ganzbeleuchtung. Man sieht sich ganz in seiner Verloren-
heit, man kriegt einen Totalblick oder Gesamtblick in die im Hei-
land fiir uns erschienene Retterliebe Gottes. Das Herz kehrt sich
dieser zu, es freut sich des Gottes fiir uns, das ist die Bekehrung,
der dritte Advent.

Bleibt das Herz in einféltiger Hinkehr zu dem Herrn, der fiir
dasselbe kam, litt, starb, auferstand und wiederkommt, und lasst
es die fiir uns lebende, leidende und priesterlich waltende Liebe
Christi kraftig auf sich wirken, dann kommt’s zu einer inneren Ge-
burt. Nicht mehr blof8 von auf$en scheint das Licht herein, sondern
es wird innerlich zum Quell des Lichts. Das ist die Wiedergeburt
oder der vierte Advent oder auch das Weihnachten in uns.

330



Phil. 4,4-7

Wiéhrend in den drei ersten Adventen der Heilige Geist von
auflen her nach innen wirkt, so wird Er im vierten Advent ein-
wohnend und wirkt dann innerlich und von da nach aufsen. Das
ist der Stand, welchen der Heilige Geist in unserer Stelle und an
vielen anderen Stellen des Neuen Testamentes mit den Worten ,,in
Ihm” oder ,in Christus Jesus” bezeichnet. Von diesem Stand als
dem eigentlichen Grundstand derer, welche der Vater Ihm gegeben
hat, redet der Heiland auch in Seinen Abschiedsreden (Weinstock
und Rebe, Joh. 15,1-8) und sonderlich im hohepriesterlichen Gebet
(Joh. 17). Da gibt dann Gottes Geist Zeugnis unserem Geist, dass
wir Gottes Kinder sind; da wird der Heilige Geist zu der das ganze
Lebensrad treibenden Kraft; da schreit Er im Herzen: ,,Abba, lie-
ber Vater!”. Das ist die Stufe des eigentlichen Glaubenslebens, des
Gemeinschaftslebens mit dem Herrn und in Ihm mit dem Vater.

Haben die Berufenen noch Gott allein, geht den Erweckten und
Erleuchteten schon etwas von Jesus auf, aber in der verschiedens-
ten Weise, so sind die Bekehrten ganz auf Jesus bezogen, dieser ihr
Heiland ist ihr ein und alles. Das ist auch bei den Kindern Gottes
so; nur wachsen sie in Christus immer mehr zum Vater hin. Sie
sind eben Kinder. Die haben den Vater, freilich nur in Jesus, kraft
des Wiedergeburtsgeistes, der von Jesus ausgeht; aber je kraftiger
und maéannlicher dieses Geisteswesen in ihnen wird, um so mehr
wesen sie im Vater. Das sagt besonders der Heiland in Seinen Ab-
schiedsworten so deutlich.

Diese Weihnachtsmenschen nach der inneren Geburt haben,
was Paulus im Galaterbrief sagt:

,Ich lebe, doch nun nicht ich, sondern Christus lebt
in mir; denn was ich lebe im Fleisch, das lebe ich im
Glauben des Sohnes Gottes, der mich geliebt hat und
sich selbst fiir mich dargegeben.” Gal. 2,20

331



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

Wir sehen hier, wie die Glaubensanschauung und der Glau-
bensgenuss der fiir uns gekreuzigten Liebe immer notig ist zur
Mehrung und Starkung und Reinigung und Bewahrung des In-
nenlebens in Christus; aber auch, wie aus dem angenommenen
Heiland fiir uns der Heiland in uns wird. Das ist der Stand, von
welchem Paulus sagt:

»Wisset ihr nicht, dass euer Leib ein Tempel des Heili-
gen Geistes ist?” 1. Kor. 6,19

»Wir tragen diesen Schatz in irdenen Gefifien.”2. Kor. 4,7

Bei den drei ersten Adventen, wenn wir dieses Gleichnis brau-
chen wollen, ist der Heiland und der Mensch noch auseinander,
obwohl sie einander stufenweise niher riicken und in der Bekeh-
rung einander ganz zugekehrt sind. Bei der Wiedergeburt sind sie
ineinander. Im Heiligen Geist, der innerlich wohnt, verklart sich
Christus und der Vater im Herzen. Solche wiedergeborenen Geis-
ter konnen dann ohne Ihn nichts mehr tun. Handeln sie doch ohne
Ihn, ist es ihnen sofort ein Leid und Weh. Leben sie, so leben sie
dem Herrn; sterben sie, so sterben sie dem Herrn. Dieses Geburts-
leben und Geistesleben in Christus und durch Ihn im Vater ist das
Kostlichste und Herrlichste, was ein Mensch haben und besitzen
kann: Gotteinheit.

Durch Christi Menschwerdung ist es moglich geworden. In
Ihm, dem Menschgeborenen, war zum ersten Mal ein Fleischesleib
Tempel des Heiligen Geistes. Nach Seinem Hingang und nach Sei-
ner Auferstehung und Verherrlichung kénnen nun durch den von
Ihm gesandten Heiligen Geist auch andere Leiber armer, glaubiger
Siinder Tempel Gottes werden. Da ist dann Christtag eine innere
Tatsache, also nicht nur ein inneres Fiihlen von Freude und Gltick
und Frieden, sondern eine geburtsmafSige Tatsache. Es ist ein neues
Personleben vorhanden in Christus kraft des Heiligen Geistes.

332



Phil. 4,4-7

Das ist etwas GrofSes, wenn man sich nicht nur am Christkind,
sondern im Christkind freuen kann. Das sind die rechten Weih-
nachtsmenschen, bei welchen es dann heifst:

~Freuet euch in dem Herrn allewege! Und abermals sa-
ge ich: Freuet euch!” Phil. 4,4

Das konnen nur solche, die im Herrn stehen, fassen, den an-
deren ist das eine unbegreifliche Sache, wie man sich allewege,
d. h. in allen Lagen und unter allen Verhiltnissen, freuen konne.
Sie halten das fiir iibertriebene Schwéarmerei, und doch sagt es der
Apostel Paulus zu einer ganzen Gemeine glaubiger Menschenkin-
der: , Freuet euch in dem Herrn allewege! Und abermals sage ich:
Freuet euch!”. Und er sagt es zu solchen, welche gerade um des
Herrn willen schon sehr viel Leid und Triibsal erlitten hatten und
noch erlitten.

Da miissen wir zunichst festhalten, was fiir eine Freude die Ge-
burtsfreude ist. Das ist die grofste, die es in der Welt gibt. Am Neu-
geborenen freut sich jedermann mit heller, grofier Freude. Denken
wir nur an ein neugeborenes, gesundes Kind.

Nun ist aber gerade bei der Geburtsfreude das Eigentiimliche,
dass sie aus Schmerz, Leid, ja aus Todeswehen herauswéchst. So
ist es auch beim Wiedergeborenen. Er weif3, dass er vom Tode zum
Leben hindurchgedrungen ist. Er hat den inneren, ewigen Tod ge-
schmeckt und schmeckt ihn oft und viel in allerlei Gingen wieder,
und da hat er nun durch den Heiligen Geist das ewige Leben in
sich; das ist eine unaussprechliche Freude. Da hat man als inneren
Besitz

¢ {iiber aller Stinde und Schuld die Vergebung;
e {iber allem Tod und Gericht das Leben und die Herrlichkeit;

e {iber aller zitternden Furcht Gottes den liebenden Vater in
Christus Jesus.

333



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

Das ist Freude, die niemand und nichts von einem nehmen
kann. Das ist Freude, die tiefer und reicher wird, auf die sich un-
ser Herz um so fester zuriickzieht, je mehr dufserlich die Freuden
schwinden.

Und diese Freude erneuert sich stets mit jeder neu zuwachsen-
den Erkenntnis und Erfahrung, welche eben meist unter Kreuz ge-
macht werden. Darum ist sie ,,allewege”. Was haben solche inne-
ren Weihnachtsmenschen fiir einen Freudenschatz in sich, auch in
dieser trostlosen Zeit. Wie leuchtet uns jetzt der prophetische Rat,
dessen Erstlingserfiillung wir in uns tragen. Der Wiedergeborene
hat unter Tranen eine selige Grundfreude. Er ist in dem Herrn, der
alles in Handen hat und herrlich hinausfiihrt. Die grofie Freude,
welche der Engel an der Krippe verkiindigte, die ist den Gottes-
kindern ins Herz gefallen und lebt und wohnt da drinnen. Der
Vatergott ist eben Freude, und den hat ein Gldaubiger in Christus.
Und dieser Christtag in uns ist nicht nur am 25. Dezember, der ist
alle Tage, ja alle Nachte, der ist in Freud und Leid, im Leben und
im Sterben. Darum bittet den Herrn, dass Christtag in euch werde
und bleibe, dann werdet ihr es fassen: ,, Freuet euch in dem Herrn
allewege!”

Das Wunderbare am Leben im Herrn ist dann noch das, dass es
nicht blofs eine Freude tiber einen im Herzen getragenen Christtag
ist, sondern auch eine Freude iiber einen gewisslich kommenden,
noch grofieren und herrlicheren Christtag. Es ist ein rechtes Kenn-
zeichen der Kinder Gottes, dass sie im Wiederkunftsglanz Christi
leben. Sie drangen und treiben gewissermafsen auf eine neue, noch
grofiere Geburt, auf die Herrlichkeitsausgeburt der ganzen Gemei-
ne unter ihrem verherrlichten Haupt. Die Gldubigen in Christus
leben im Aufblick und Ausblick auf den Herrntag und haben in
ihrem Glauben und in ihrer Liebe und in ihrer Hoffnung diesen
Tag immer nahe. Darum konnte Paulus schon den Christtagsmen-
schen zu Philippi schreiben:

,Der Herr ist nahe!” Phil. 4,5

334



Phil. 4,4-7

Diese selige Gewissheit grofser sich nahender Herrlichkeit ver-
tieft nicht nur die innere Freude der Gotteskinder, sondern sie
prdagt ihnen noch einen ganz besonderen Zug auf, nidmlich den,
dass sie ihre Lindigkeit kund werden lassen allen Menschen. Wer
ohne jeden Glauben das Leid und den Jammer der Erde durch-
tragen muss, wird allméhlich bitter und hart. Darum sehen wir
auch die meisten Menschen, je &lter sie werden, vergramt, bitter
und hart werden, wenn sie nicht etwa leichtsinnig und oberflach-
lich werden. Darum sind die Menschen iibereinander so erbittert
und hart. Wir sehen auf der armen Erde im Grofsen und im Klei-
nen einen Kampf aller gegen alle.

Und dazwischen leben nun die Weihnachtsmenschen mit ih-
rem grofsen Gliick im Herzen und mit ihrem noch grofleren Gliick
vor sich, und die sollen nun — ach, dass wir’s besser kdonnten —
Weihnachtsglanz, Lindigkeit ausstrahlen auf alle Menschen. Wenn
die armen Erdenwaller auf Gotteskinder stofien, sollen sie dadurch
einen Eindruck von deren Christtagswesen bekommen, dass sie
auf Lindigkeit stoffen. Von der Lindigkeit Christi leben sie inner-
lich, sie geht darum auch von ihnen aus.

¢ Lindigkeit, das ist Nachgiebigkeit, das ist nicht wieder schel-
ten, wo man gescholten wird, nicht drohen, wenn man leidet.

¢ Lindigkeit heifft unverbittert sein, sich Unrecht tun lassen
konnen, Benachteiligung und Zuriicksetzung ertragen kon-
nen, tragen, leiden, dulden konnen, weil man doch so viel
hat und noch mehr erwartet; der Herr ist doch nahe!

Christtagsmenschen plagen keinen; Christtagsmenschen schla-
gen keinen; Christtagsmenschen neiden keinen; Christtagsmen-
schen rechnen Boses nicht zu; dazu sind sie viel zu fréhlich, dazu
haben sie viel zu reiche Hoffnung.

Merkst du, was fiir elende Christtagsleute wir sind? Komm,
zieh Freude an in Christus, dass du’s vermagst, Lindigkeit kund
werden lassen allen Menschen.

335



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

Das ist etwas, was der Fleischgeborene sicher nicht kann. Der
Geistgeborene sollte es konnen, und dadurch sollten wir mitten in
der Welt als Lichter auffallen. Ach, wie braucht doch unsere Zeit
mit ihrem Hass, Neid, Streit und Parteiungswesen solche Christ-
tagsmenschen. Komm, sei ihr einer!

Die Christtagsmenschen konnen aber noch mehr. Sie haben die
vollige Gewissheit der allerpersonlichsten Liebe Gottes zu ihnen
im Herzen. Sie leben mit dem allerreichsten Heiland in engster Per-
songemeinschaft. Sie sprechen alles, alles mit Ihm durch. In allen
Dingen beten, bitten, flehen sie zu Ihm. Und sie sind der steten, un-
weigerlichen Erhorung, wenn auch nach Vaterart Gottes, gewiss.
Sie kdonnen darum stets gleich danken, denn der Vater in Christus
schldgt Seinen Kindern nichts Gutes ab. Wie sorgenlos kénnen sol-
che Menschen sein! Gleichwie sie, von lauter Lindigkeit getragen,
Lindigkeit ausatmen, so von lauter tdglicher Fiirsorge des grofien
Gottes getragen, Sorgenlosigkeit. Sorgengeist ist fiir Gotteskinder
schwere Versiindigung an ihrem geistesinnewohnenden Herrn.

Zeigen wir der Welt, was es ist, ein Christtagsmensch sein zu
diirfen und auch in solchen Zeiten wie den gegenwirtigen, bei al-
ler drangenden Last der Verhiltnisse, sorgenlos gehen zu diirfen.
Wie mehrt das doch wieder die Freudigkeit und macht die Lin-
digkeit leichter. Und sieh: Wie viele Ihn aufnehmen, denen gibt Er
solche Macht der Gotteskindschaft. O wenn an jedem Ort nur ein
solcher Christtagsmensch stiinde, die ganze Welt miisste staunen!
Das wire mehr Evangelisation als alle organisatorische Massenar-
beit. Komm, evangelisiere so! Sei ein Licht in dem Herrn!

Und zeige auch kraft deines Christtagswesens das Grofite noch,
den Frieden Gottes. Die Welt wird immer komplizierter. Tausen-
derlei Dinge dringen tédglich auf allen Gebieten auf den Menschen
ein. Darum sind die Menschen auch so unruhig, so aufgeregt, so
nervos. Der innere Mensch, das Herz muss so viel verkraften, dass
es kaum mehr kann.

336



Phil. 4,4-7

Wie gut hat’s da wieder ein Gotteskind. Es ist in die Einheit
Christi und Gottes eingetreten; das ist der Friede. Friede ist Ein-
heit; Unfriede ist Zwiespalt, Zwietracht, Zerfahrenheit, Vielerlei-
heit. Ein Gotteskind steht in dem Einen, es ist gegriindet und ge-
wurzelt in seinem Herrn. Und es steht im Frieden. Zwischen ihm
und Gott steht nichts kraft des teuren Blutes Christi. Es darf Gott
seinen Vater nennen, es steht in der Einheit.

Und dieser Friede, diese Einheit regiert den inneren Sinn. Was
Luther ,Vernunft” nennt, das ist der innere Herzenssinn. Der
Mensch hat im innersten Herzen ein Organ, alles, was an ihn her-
ankommt, zu beurteilen. Und das Vielfdltige des tiaglichen Lebens
kommt an dieses Organ und verlangt ein Urteil. Die meisten geben
wir blitzschnell ab; manche sind schwerer, manche sehr schwer.
Kommt nun eine Unsumme der verschiedensten Dinge stiandig
vor diesen inneren Urteilsgerichtshof und verlangt Entscheid, so
kommt der Mensch schliefilich in grofie Erregung, Unruhe, Mat-
tigkeit, auch Ungewissheit, Unschliissigkeit, bis er fast aufser sich
kommt.

Da hat’s nun der Wiedergeborene gut. Er steht dort in jenem
innersten Urteilsorgan des Herzens nicht allein, dort steht er in Je-
sus im Frieden, in der Gotteinheit. Und aus dieser Gotteinheit her-
aus, aus diesem Frieden heraus, welcher den inneren Sinn regiert,
urteilt er. Da ist’s nun ganz anders, als wenn er selbst allein, der
arme, kurzsichtige, unweise, leicht zu ermiidende und zu verwir-
rende Mensch dastdnde. Der Herr steht da und er im Herrn, und
so gehen die Urteile in tiefem Frieden.

Sehr vieles, was den natiirlichen Menschen maichtig aufregt,
ficht den Friedensmenschen in Christus gar nicht an. Vieles wird
von diesem Einigkeitsfriedensstand aus kurzerhand abgewiesen
als unwichtig, was den natiirlichen Menschen méchtig umtreibt.
Alles wird im Gotteslicht durchsichtiger und klarer; alles bleibt in
der Einheit. So steht der Weihnachtsmensch im Frieden Gottes den
Dingen gegeniiber, und das Herz mit seinen vielen und vielerlei
Gedanken und Sinnen wird in Christus Jesus bewahrt.

337



Der Christtag ist in uns (Phil. 4,4-7)

Es darf sich nicht zerflattern und verlieren; der Friede, der Herr
halt alles zusammen. Dadurch bekommt unser Inneres und Aufe-
res etwas Ruhiges, Klares, Bestimmtes, einheitlich GleichmafSiges.
Harmonischer Friede kommt zur Erscheinung, wo Hast und Un-
ruhe den natiirlichen Menschen elend machen. O seliger Christtag
in uns. Sieh dir den rechten Weihnachtsmenschen an! Mochtest du
nicht auch einer sein? So bitte den Herrn: O mach doch durch Dei-
nen Heiligen Geist Christtag in mir!

24. Dez. 1922

338



Die Allversohnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

Die Allvers6hnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

1% Welcher ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes,
der Erstgeborene vor allen Kreaturen.

116 Denn durch ihn ist alles geschaffen, was im Him-

mel und auf Erden ist, das Sichtbare und das Unsicht-
bare, es seien Throne oder Herrschaften oder Fiirsten-
tiimer oder Obrigkeiten; es ist alles durch ihn und zu
ihm geschaffen.

117 Und er ist vor allem, und es besteht alles in ihm.

118 Und er ist das Haupt des Leibes, ndmlich der Ge-
meinde; er, welcher ist der Anfang und der Erstgebo-
rene von den Toten, auf dass er in allen Dingen den
Vorrang habe.

L1 Denn es ist das Wohlgefallen gewesen, dass in
ihm alle Fiille wohnen sollte

120 ynd alles durch ihn versohnt wiirde zu ihm selbst,

es sei auf Erden oder im Himmel, damit dass er Frie-
den machte durch das Blut an seinem Kreuz, durch
sich selbst.

121 Und euch, die ihr weiland Fremde und Feinde wa-
ret durch die Vernunft in bosen Werken,

122 hat er nun versohnt mit dem Leibe seines Flei-
sches durch den Tod, auf dass er euch darstellte heilig
und unstriflich und ohne Tadel vor ihm selbst;

123 50 ihr anders bleibet im Glauben, gegriindet und

fest und unbeweglich von der Hoffnung des Evan-
geliums, welches ihr gehort habt, welches gepredigt
ist unter aller Kreatur, die unter dem Himmel ist, des-
sen Diener ich, Paulus, geworden bin.”  Kol. 1,15-23

339



Die Allversohnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

Das ist ein gewaltiger Text, vor welchem wir heute stehen, ein
Text von einer Tiefe und einem Umfang, dass ein geschaffener
Geist seinen Inhalt niemals fassen noch erfassen konnte, wenn es
dem ewigen Erbarmer nicht wohlgefallen hatte, durch Offenba-
rung diese unsagbar grofien gottlichen Geheimnisse in menschli-
che Worte zu fassen. Es ist ein Text, vor dessen Tragweite und Um-
fang wir zuerst fast erschrecken, um so mehr als wir in den herge-
brachten Bahnen unseres christlichen Denkens nicht gewohnt sind,
diese ganze biblische Wahrheit zu erfassen.

Er redet von nicht mehr und von nicht weniger als von der All-
versohnung und ihrem Anfang. Viele, festgefahren in menschlichen
Anschauungsgeleisen, werden sich vielleicht sogar strduben, das
vorliegende Offenbarungswort in seiner ganzen Spannweite anzu-
nehmen. Aber wer darf, wenn er anders ein Bibelchrist sein will,
sich biblischer Offenbarung entgegenstemmen?

Alle unsere frommen Meinungen und christlichen Uberzeu-
gungen, selbst wenn sie durch geheiligte Uberlieferung uns gewor-
den sind, miissen unweigerlich fallen und darangegeben werden,
wenn ein klares, helles, richtig gefasstes Bibelwort ihnen entgegen-
steht. Wer um frommer und liebgewonnener Eigenmeinungen wil-
len Gottes Wort nicht folgt, der bringt sich um den Segen des in-
neren Wachstums. Unter diesem Gesichtspunkt gilt es, den Offen-
barungen unseres vorliegenden Textes zu folgen und sie im Geist
Gottes innerlich zu bewegen. Also von der Allversohnung und ih-
rem Anfang!

Der Heilige Geist malt uns in herrlichen Ziigen den Sohn Got-
tes vor Augen in unseren Versen. Er zeichnet Ihn uns als den, der
in allen Stufen des Offenbarungsganzen die grundlegende Stellung
zum All der Kreaturen hat. Eine alle Kreaturen tiiberragende Stel-
lung ist ihm wesenhaft von allen Ewigkeiten her eigen. Er ist das
Ebenbild des unsichtbaren, des nie gesehenen Gottes. Keine Krea-
tur sieht Gott selbst. Er wohnt in einem Licht, da niemand zukom-
men kann. Nur in Seinem eingeborenen Sohn wird Er sichtbar und
sehbar. Wer Thn sieht, der sieht den Vater.

340



Kol. 1,15-23

Er ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes (Vers 15). Wie nie-
mand die Sonne selbst sehen kann, sondern nur ihre Ausstrahlun-
gen, so kann niemand Gott selbst sehen, sondern nur Sein Eben-
bild, Seine Ausstrahlung, den Sohn. Und wie wir von den Aus-
strahlungen der Sonne auf ihr Wesen selbst Schliisse ziehen kon-
nen, so wird uns auch im Sohn und auf keinem anderen Weg das
Wesen des dreieinigen Gottes offenbar. Auch die Sterne sehen wir
ja nicht an ihnen selber, sondern nur ihr in ihren Ausstrahlungen
enthaltenes, oft schon Jahrtausende altes Bild. Das sind lauter in
die gegenwartigen Welten hineingelegte Gleichnisse.

So hat also der Sohn Gottes Seinem ewigen Wesen nach eine
einzigartige Stellung zu aller Kreatur, zu allem, was genannt mag
werden im Himmel und auf Erden und unter der Erde. Er ist der
einzige Offenbarungsquell und Mittler des lebendigen Gottes. Er
ist das, weil Er zu Gott eine ganz andere Stellung einnimmt als
alle anderen Geschopfe. Er ist der Erstgeborene vor allen Kreatu-
ren. Er allein ist nicht geschaffen, sondern geboren, und diese Seine
Geburt aus dem ewigen Gottvater fillt vor jede Schopfung. Es ist
nicht erwa irgendein Geschopf vor dem Sohn Gottes gewesen, sie
sind alle, alle nach Thm. So hat Er einen alles iiberragenden Vorzug.
Er hat ein ewiges, unendliches Geburts-, also Kindes-Verhiltnis.
Alles andere steht im Geschopfes-Verhdltnis. Und Er war, als noch
nichts von allem war. Darum ist Er der Erstgeborene vor allen
Kreaturen (Vers 15).

Zu diesen Kreaturen allen hat Er nun nach Gottes ewigem Rat
eine beherrschende, alles iiberragende Stellung;:

»,Denn durch Ihn (wortlich: in Ihm) ist alles geschaffen,
das im Himmel und auf Erden ist, das Sichtbare und
das Unsichtbare, es seien Throne oder Herrschaften
oder Fiirstentiimer oder Obrigkeiten.” Kol. 1,16

341



Die Allversohnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

Mit vielen Worten ist hier alles umfasst, was Erde und Himmel,
was aller Welten Welten fassen, und dies alles sei in Ihm geschaf-
fen. Das heifst: Ihn, den eingeborenen Sohn, hat Gott im Auge ge-
habt bei Seiner ganzen Schopfertitigkeit. Ihn zu begliicken und Ihn
zu lieben, Ihn zu erhéhen und Thn herrlicher zu machen ist Gottes
innerster Schopfungsgedanke. Und Er soll dann wieder Thn, den
Vater, in allen Kreaturen verherrlichen, und es soll so aller Krea-
tur die Liebe des Vaters und des Sohnes, das wunderbare innerste
Gottverhiltnis, im Heiligen Geist offenbar werden. Den Sohn hat
der Vater bei allem im Auge, was Er auch aus Seinem Schopfer-
grund hervorgehen ldsst, und den Vater hat der Sohn spéter bei
allem im Auge, was Er auch an den Kreaturen und fiir sie tut. So
ist das All im Sohn geschaffen. Damit hat Er also eine ganz einzig-
artige Stellung zu aller Kreatur.

Weil nun der Vater bei allem den Sohn im Auge hatte, darum
hat Er auch das All durch Ihn und zu Ihm geschaffen (Vers 16). Al-
le Dinge sind aus der Hand des Vaters gekommen und durch die
Hand des Sohnes in die Erscheinung getreten. Er ist der Schop-
fungsmittler eines jeden Wesens, das auf Erden oder im Himmel
ist, und zu Ihm und auf Thn hin hat jedes Wesen seine Bestimmung,.

Der Sohn soll aus allem, was durch Seine Hand gegangen ist,
etwas machen zu des Vaters Ehre. So hat der Sohn Seine gewal-
tige Lebensarbeit und Leidensarbeit und Herrlichkeitsarbeit an al-
len Kreaturen. Und immer und in allem geht Er das All an: also alle
Naturreiche und alle Geisterreiche und Menschen und Engel, Gute
und Bose ohne Ausnahme. Auch der Teufel und seine Engel sind
in Ihm geschaffen und durch Ihn und zu Ihm, nur eben nicht als
Teufel, wie auch die Menschen nicht als Siinder; das sind sie aus
sich selbst und durch sich selbst geworden. Aber gut und herrlich
geschaffen sind sie alle in Ihm, durch Thn und zu Ihm. Der Sohn
Gottes steht in diesem dreifachen Schopfungsverhdltnis zu allen
Kreaturen. Das sagt unser Text so klar und hell, dass fiir niemand,
der ihn liest, darin ein Zweifel sein kann.

342



Kol. 1,15-23

Dabei liegt aber nun in dem zu Ihm schon ein grofies geoffen-
bartes Endgeheimnis. Was heifst das naimlich Anderes, als dass alle
Kreatur ohne jede Ausnahme, wie sie in Ihm geschaffen und durch
Ihn gegangen ist, auch noch werde zu Ihm kommen. Es ist das doch
auch ganz klar: Sind alle Dinge in Ihm geschaffen, dann miissen sie
doch auch endlich zu Ihm kommen.

Welch einen Fehler hat da die Kirche gemacht, dass sie zwar
das ,,in Ihm alles” und das ,, durch Thn alles” hat stehen lassen,
dass sie aber das ,,zu Ihm alles” willkiirlich beschnitten hat, weil
sie den Rat Gottes in seinen Gerichtswegen tiiber die Stinde nicht
richtig verstand. Das ist auch wieder eine Folge der Einstellung der
Kirchen auf die Massen; dadurch sind fast alle biblischen Wahr-
heiten veridndert worden und werden immer mehr verandert, und
zwar so, dass sie schliefslich in ihr Gegenteil, ins Antichristentum
verkehrt werden. Wer dem Sohn Gottes etwas abtut an dem Ge-
waltigen zu Ihm das All, der ist wie der, welcher etwas abtut an
dem: in Ihm und durch Ihn das All.

Doch horen wir den Apostel noch deutlicher.

,Er ist vor allen (oder besser: vor allem), und es beste-
het alles (das All) in Thm.” Kol. 1,17

Wenn das All in Ihm allein seinen Bestand hat, dann ist Er auch
der All-Bewahrer. Es wire also keine Kreatur mehr da, nicht eine:
keine Pflanze, kein Tier, kein Mensch, kein Engel und kein Teufel,
wenn Er sie nicht bis heute bewahrt hitte. hm verdanken sie alle
ihren Bestand.

»Er tragt alle Dinge mit Seinem kriftigen Wort”,
Hebr. 1,3

so sagt im gleichen Sinn der Hebréerbrief.

343



Die Allversohnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

Warum aber hat der Sohn alle Kreatur, auch die gefallene, bis
heute bewahrt, warum darf sie in Ihm durch Jahrtausende ihren
Bestand haben? Heif3t das nicht das Bose pflegen und den Jammer
mehren?

Was hitte Er doch alles, so denken wir nach unserer Vernunft,
verhiiten konnen, wenn Er den Teufel und alle Bosen bis heute
nicht bewahrt hitte! Warum tragt und bewahrt Er auch sie? Etwa
blofs auf den kommenden Zorn und die kommenden Gerichte hin?
Diese kommen beide ganz gewiss nach der ganzen Schrift. Hier ist
kein Zweifel.

Aber sollte Er all die Millionen und Abermillionen nur auf un-
endliche Qual aufsparen und dahin bewahren? Tragt Er darum al-
le Dinge mit Seinem kréftigen Wort, besteht darum bis heute und
weiter alles in Thm, dass immer neue Millionen zu unendlichen
Qualen aufgespart werden? Die Welt wird doch immer finsternis-
mafiiger! Nicht wahr, das wére ein entsetzlicher Gedanke. Darauf
aber kamen wir, wenn wir nicht wiissten: Das All ist zu Thm ge-
schaffen und besteht in Thm. Sollte das Wort ,,bestehen” uns nicht
schon auf ein Anderes hinweisen? Was besteht und Bestand hat,
das ist doch nicht im Verderben.

Doch horen wir weiter und deutlicher! Er sollte nicht nur die
schopferische und erhaltende, sondern auch die versohnende und
erlosende Fiille haben.

119 Es ist das Wohlgefallen Gottes gewesen, dass alle
Fiille in Thm wohnte

120 ynd das All durch Ihn versshnt wiirde.“Kol. 1,19-20

Wir atmen auf! Und damit wir es ja nicht zu kurz fassen, muss
Paulus im Geist uns schreiben:

~Alles wird durch Thn verséhnt, durch Sein Blut und
Sein Kreuz, es sei auf der Erde oder in den Himmeln.”
Kol. 1,20

344



Kol. 1,15-23

Uberall im Sichtbaren und im Unsichtbaren hat Er Frieden ge-
macht. Achten wir wohl, genauso weit wie die Schopfungstatig-
keit und die Bewahrungstatigkeit des Sohnes Gottes, genau so weit
lasst der Apostel die Erloser- und Versohnertitigkeit des Sohnes
reichen, ndmlich iiber das All. Hier ist klipp und klar eine Allver-
sohnung geoffenbart, und es ist nicht die allergeringste Einschran-
kung nach irgendeiner Seite hin gemacht. Ausdriicklich sind auch
die Himmel versohnt, deren unterster doch die Wohnridume der
Geister der Finsternis sind. Das All der Kreaturen ist hier versohnt
und zum Frieden gebracht durch den Sohn am Kreuz (Vers 20), ge-
nauso wie es geschaffen und erhalten ist durch den Sohn der Herr-
lichkeit. Und stimmt hierzu nicht der Apostel Johannes in seinem
ersten Brief, wenn er sagt: Der Heiland ist nicht nur gestorben fiir
unsere Siinden, sondern auch fiir die der ganzen Welt (1. Joh. 2,2)?

Mancher mag hier befremdet den Kopf schiitteln. So hat
er’s nicht gelernt im Schulkatechismus. Aber lies und erfor-
sche nur einmal diese Stelle. Priife nur unsere gewaltigen Verse
(Kapitel 1,15-20); nimm sie, wie sie stehen, und sie geben dir ge-
waltiges Licht tiber den Rat Gottes.

* Du musst dabei bedenken, dass der Apostel hier nur den
Herrn als den Erstling aller Kreatur schildert und darum auf
den Weg, wie nun diese Allversohnung sich auswirke, nicht
ndher eingeht.

* Du musst aus anderen Stellen die entsetzlichen zeitlichen
und ewigen Strafen und Gerichte einftigen, durch welche es
leider bei so grofien Massen um ihrer eigenen Schuld und
Hartigkeit willen gehen muss.

¢ Du musst mit ganzem Ernst erwédgen, wie selig es ist, dass
wir jetzt Gnade ergreifen und allen diesen Gerichten entge-
hen diirfen.

345



Die Allversohnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

Das alles musst du erwégen — aber das grofie Gottesziel, dass
alles in IThm versohnt ist und wird, darfst du nicht verriicken, wenn
es Gott selbst aufgestellt hat.

Du sagst, das mache die Menschen leichtsinnig! Ich sage dir, die
Gnadenpredigt hat den Haufen bis heute auch nicht ernst gemacht.
Und wenn an dieser grofien, gottlichen All-Liebe sich ihrer etliche
verstocken sollten, so wirkt sie ja damit die Scheidung der Geister,
was alles Evangelium soll. Ich sage dir aber, es werden sich auch
viele daran aufrichten.

Und dann noch eins. Ich meine, es sei die allerernsteste Pre-
digt, wenn ich den Menschen sage: Sieh, jetzt kannst du aus Gna-
den gerettet werden aus allem Gericht, ja du kannst ein Erstling
Gottes werden durch Jesus. Verwirfst du es aber jetzt, so musst du
zunéchst furchtbare Strafe und Pein leiden Aonen lang, und end-
lich, endlich, willst du in Ewigkeiten einmal doch auch gliicklich
werden, dann musst du doch noch zum Gekreuzigten und Erstan-
denen, denn es ist in keinem anderen Heil! Ist das nicht geradezu
niederschmetternd? Kann etwas mehr zum sofortigen Heilsergrei-
fen treiben als dies? Erwége!

Es ist aber noch ein anderes, warum viele diese so herrlich
und klar bezeugte Allversohnung nicht begreifen. Die Anschau-
ung der meisten Christen ist die, dass jetzt in dieser Zeit die Ver-
sohnung angeboten werde und dann sei das ganze Versohnungs-
werk durchgefiihrt, etwa in der Wiederkunft Christi. Das ist eine
viel zu kurze und unbiblische Anschauung. Was jetzt geschieht bis
zur nédchsten und ersten Wiederkunft Christi, ist der Anfang der
ausgefiihrten Versohnung. Die groflen, gewaltigen Ausfiihrungs-
zeiten der Versohnung des Alls kommen erst nach der Wiederkunft
Christi. Diese falsche Anschauung, dass mit dem gegenwértigen
Aon und vollends mit dem Jiingsten Gericht alles vollendet sei,
kommt mit daher, dass der jetzige Plan der Erstlingsgemeine nicht
gefasst wird. Wir vergessen immer ganz, dass ja das Organ, das
Werkzeug zur Durchfithrung der Versohnung, noch gar nicht fer-
tig ist.

346



Kol. 1,15-23

Es ist doch erst das Haupt vollendet, wie unser Text sagt
(Vers 18). Nun muss erst der Leib versohnt, erlost und geheiligt
werden, dann kann die Allversdhnung angehen.

Ihre erste Stufe, aber lange nicht die letzte, wird das Tausend-
jahrige Reich sein. Eben deswegen kann es jetzt noch nicht auf das
All gehen, also auch nicht auf ganze Volker, weil der Leib, das Or-
gan, noch nicht fertig ist. Das ist aber der Gegenstand des jetzigen
Zeitalters: die Gemeine, den Leib herauszubilden. Sie ist die Ge-
meine der Geborenen, fiir welche der grofie Allschopfer, Allerhal-
ter und Allversohner das Haupt ist. Sie wird jetzt aus der Stinder-
welt durchs Wort vom Kreuz herauserwéhlt. Gott entfremdet und
darum in ihrem Denken selbstisch und in ihrem Wirken bose Ge-
wordene werden neu geboren durch den Geist und erneuert durch
die Geistesheiligung, bis sie dargestellt werden kdnnen heilig und
unstraflich und ohne Tadel vor ihrem Herrn und Haupt (Vers 22).
Welche das an sich tun lassen, die sind der Anfang oder Anbruch
der Versohnung.

Fiir sie gilt jetzt der reine Glaubensweg, der nicht sieht, der alles
in der lebendigen, geistgewirkten Hoffnung hat (Vers 23). Spiter,
in den kommenden Aonen der Allversohnung, wird das anders.
Da gibt es nur erst Sehen und dann Glauben. Das gilt schon vom
Tausendjdhrigen Reich. Das ist ein leichterer Weg, aber darum gibt
das auch keine Erstlinge mehr.

Fiir diese gilt es jetzt in dem Glauben, der eine gewisse Zuver-
sicht ist des, das man hofft, , gegriindet und fest und unbeweg-
lich” zu stehen (Vers 23). Und es gilt besonders durch die grofse
Hoffnung des Evangeliums, welche ist die Erstlingschaft und Erb-
schaft in Christus, sich festigen und griinden zu lassen.

Diese grofie Hoffnung kriegt und hat nur die , Kreatur, die un-
ter dem Himmel ist” (Vers 23), also nur die Menschheit und was
aus ihr durchs Evangelium sich herausrufen ldsst. Bis ans Ende der
Erde ergeht der Ruf; Paulus ist der Erstlingsrufer an die Heiden ge-
wesen.

347



Die Allversohnung und ihr Anfang (Kol. 1,15-23)

In unseren Tagen geht’s sichtbar zum Ziel. Ist die Erstlingsge-
meine voll, dann holt sie ihr Herr. Nach der Vollendung des Lei-
bes kommt in der Nationenherrschaft Christi der ndchste gewalti-
ge Schritt der Allversohnung. Die Ewigkeiten werden dann noch
manches Zeitalter herauffiihren, bis endlich alle Knie gebeugt und
alle Zungen bekennend sind.

Wir aber wollen ans Haupt uns gliedern und uns durch alle
Kéampfe hindurch im Glauben befestigen und griinden lassen. Wir
wollen unbeweglich halten an unserer groffen Hoffnung und ge-
heiligte Glieder werden, die vor IThm einst unstriflich dargestellt
werden konnen. Dann diirfen wir dem wunderbaren Anfang der
Auswirkung der Versbhnung des Lammes zugehtren und in Thm
Werkzeuge werden in den kommenden Aonen bei der stufenmafi-
gen Weiterfithrung der Allversbhnung, die da ist im Blut des Lam-
mes und im Erstling der Auferstehung.

Es muss ja nach Offenbarung Kapitel 5 noch dahin kommen,
dass alle Kreatur, die im Himmel ist und auf Erden und unter der
Erde und im Meer, und alles, was darinnen ist, sagen muss:

,Dem, der auf dem Stuhl sitzt, und dem Lamm sei
Lob und Ehre und Preis und Gewalt von Ewigkeit zu
Ewigkeit!” Offb. 5,13

19. Juni 1921

348



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)
Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

,>1 Von den Zeiten aber und Stunden, liebe Briider, ist
nicht not euch zu schreiben;

52 denn ihr selbst wisset gewiss, dass der Tag des
Herrn wird kommen wie ein Dieb in der Nacht.

53 Denn sie werden sagen: Es ist Friede, es hat kei-
ne Gefahr, so wird sie das Verderben schnell iiber-
fallen, gleichwie der Schmerz ein schwangeres Weib,
und werden nicht entfliehen.

54 Thr aber, liebe Briider, seid nicht in der Finsternis,
dass euch der Tag wie ein Dieb ergreife.

55 Thr seid allzumal Kinder des Lichtes und Kinder
des Tages; wir sind nicht von der Nacht noch von der
Finsternis.

56 So lasset uns nun nicht schlafen wie die andern,
sondern lasset uns wachen und niichtern sein.

57 Denn die da schlafen, die schlafen des Nachts, und
die da trunken sind, die sind des Nachts trunken;

58 wir aber, die wir des Tages sind, sollen niichtern

sein, angetan mit dem Panzer des Glaubens und der
Liebe und mit dem Helm der Hoffnung zur Seligkeit.

59 Denn Gott hat uns nicht gesetzt zum Zorn, sondern
die Seligkeit zu besitzen durch unseren Herrn Jesus
Christus,

510 der fiir uns alle gestorben ist, auf dass, wir wa-
chen oder schlafen, wir zugleich mit ihm leben sol-
len.” 1. Thess. 5,1-10

349



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

Die Gldubigen in Christus sind Kinder des Tages. Ein Tag, ein
grofier, ein herrlicher, ein kostlicher Tag ist das Ziel all ihres Glau-
bens, Hoffens und Liebens. Das war von Anfang so und wird so
sein bis zum letzten Gottgeborenen: Sie harren des Tags. Auf den
verschiedenen Stufen der Offenbarung verklart sich natiirlich die-
se Hoffnung in wachstiimlicher Geistesfiille, aber ihr Grundinhalt
ist immer derselbe: das Kommen des Herrn zu denen, welche Sei-
ne Erscheinung liebhaben. Das Leben ist ein Kreislauf, und zwar
ist es, wie bei allen Gestirnen, ein elliptischer Kreislauf mit zwei
Brennpunkten. Der eine Brennpunkt ist das Kreuz und die Aufer-
stehung Christi; der andere Brennpunkt ist die Wiederkunft Chris-
ti. In kraftvoller Weise hat sich das Geistesleben der ersten Christen
um diese beiden Brennpunkte bewegt. Auf jeder Seite der apos-
tolischen Briefe finden wir sie beide, das Kreuz und den Tag des
Herrn. Beides war auch Kern und Stern der apostolischen Predigt.

Wie kurz war der Apostel Paulus in Thessalonich. Wie bald
wurde er von den Juden vertrieben. Und doch kann er nach kurzer
Zeit den Thessalonichern schreiben:

,>1 Von den Zeiten und Stunden aber (der Erscheinung
des Herrn) ist nicht not euch zu schreiben,

52 denn ihr selbst wisset gewiss.” 1. Thess. 5,1-2

Die ersten Gemeinden hatten das ganz klar, dass sie zu gar kei-
nem anderen Hauptzweck da seien in dieser Welt als zu dem, zu-
bereitet zu werden auf den Tag des Herrn, und zwar sonderlich
durch ihre Leiden.

Leider hat sich die Gemeinde Christi aus dieser inneren Haupt-
aufgabe je langer, je mehr in eine Fiille von Aufienaufgaben hinein-
reiflen lassen und hat dadurch ihr Ziel sich verriicken lassen, ganz
eingestellt zu sein auf den Tag des Herrn. Je mehr Aktion nach au-
en, um so weniger Warten auf die neue, grofie Gottaktion in der
Wiederkunft des Herrn.

350



1. Thess. 5,1-10

Sehen wir doch zu, wie schon in den sieben Sendschreiben der
Offenbarung diese Neigung heraustritt, in Wirken und Werken die
Hauptsache zu sehen, und sehen wir doch zu, mit welchem Ernst
der Heiland die Gemeinden herumzureifSen sucht in die erste Lie-
be, in die innere Lebensgemeinschaft mit Ihm und damit in das
Warten auf Thn. ,Siehe, Ich komme”, muss Er den Gemeinden
immer wieder sagen. Es ist ein rechtes Zeichen der Geburt aus
dem Geist und des Wachstums in der Wiedergeburtsgnade, wenn
das Erscheinen des Herrn zu den Seinen einer Seele zum anderen
Brennpunkt wird. Wie kann der elliptische Lauf einer Seele um ihre
Sonne Jesus richtig gehen, wenn sie nicht die richtigen Brennpunk-
te hat?

Gldubige in Christus sind in Christi Tod und Auferstehung hin-
eingebunden und harren Seiner Erscheinung. Sie bringt ihre Fiille-
hoffnung; sie versetzt sie erst in die Moglichkeit, nun, nachdem
der Leib ausgebildet ist, die grofie Lichtestatigkeit gegeniiber der
ganzen Welt aufzunehmen.

Bist du ein Kind des Tages? Damit wir es recht klar und in der
Wahrheit seien, redet der Apostel trotz des Wissens der Thessa-
lonicher doch etwas ndher von den Zeiten und Stunden. Das sind
schon zwei sehr bemerkenswerte Worte fiir unsere lebendige Hoff-
nung und ihre Klarmachung, die Worte: ,Zeiten und Stunden”.

Unter Zeiten wird der gewohnliche, geschichtliche Zeitenver-
lauf verstanden, in welchem wir stehen. Damit sagt uns also Pau-
lus im Geist, dass die Erscheinung des Herrn noch in den histori-
schen, geschichtlichen Zeitenverlauf falle. Genau wie die erste An-
kunft des Herrn im Fleisch in den geschichtlichen Zeitenverlauf
fiel, also vorher und nachher Zeiten waren, so wird es auch mit
der Erscheinung des Herrn sein, es werden vorher und nachher
noch geschichtliche Erdenzeiten sein. Die Erscheinung des Herrn
zu den Seinen ist also nicht der Abschluss der Zeiten, sondern ge-
schieht mitten in die Zeiten hinein.

351



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

Mitten im Zeitenverlauf kommt eine Stunde, da der Herr Seine
Gemeine zu sich versammelt. Nicht einmal der gegenwirtige Aon
oder das gegenwairtige Zeitalter ist mit der Erscheinung des Herrn
beendet, und aulerdem kommt noch ein Zeitalter danach. Aber
Eines ist, wenn der Herr zu den Seinen erscheint, es ist eine Stunde
Gottes. Die Zeiten sind in eine Fiille eingelaufen, sie sind reif fiir
ein direktes Eingreifen Gottes in Christus: das ist die Stunde.

Dass es aber in unserem Gotteswort heifst: Zeiten und Stunden,
also in der Mehrzahl, das weist darauf hin, dass das Kommen des
Herrn verschiedene Akte hat.

¢ Er kommt zunédchst zu den Erstgeborenen;

¢ dann erscheint Er von Zion aus mit den Erstgeborenen der
ganzen Welt;

¢ und dann erscheint Er im Zeitalter der Nationen-Beherrschung
je und je, &hnlich wie in der Zeit der 40 Tage nach der Aufer-
stehung.

So hat der Tag des Herrn Zeiten und Stunden.

Ihre Art charakterisiert uns nun der Apostel noch nédher. Er
schreibt:

,Ihr wisset gewiss, dass der Tag des Herrn kommt wie
ein Dieb in einer Nacht.” 1. Thess. 5,2

Der Apostel bleibt bei dem ersten Akt des Kommens des Herrn,
bei Seiner Erscheinung zu Seinen Gldaubigen, stehen. Diese Zu-
kunft war ja fiir die Thessalonicher nicht nur die nédchste, sondern
auch die sie sonderlich angehende. So kommt also die Stunde der
Verherrlichung der Gemeine, welche man auch im Blick darauf,
dass die noch Lebenden dem Herrn entgegengeriickt werden, die
Entriickung nennt, in einer Nachtzeit. Das ist Allgemeinlehre der
Schrift.

352



1. Thess. 5,1-10

Die erste Ankunft des Herrn, die im Fleisch, geschah auch in
einer Nachtzeit. Ebenso wird es sein in Seiner Wiederkunft. Wir se-
hen hier das grofie Gottes-Grundgesetz sich wieder erfiillen, wel-
ches schon in den Neuschopfungsdonen von 1. Mo. 1 sich kund-
gibt:

»~Es ward Abend und es ward Morgen, ein neuer Tag.”
1. Mo. 1,5.8.13.19.23.31

Der neue Tag kommt immer aus der Nacht hervor. Satan legt
immer wieder Nacht auf die gottlichen Epochen; aber jedesmal,
wenn es ihm gelungen ist, Nacht heraufzufiihren als Finsternis,
dann erscheint der Herr und fiihrt aus der Nacht eine neue, gro-
Bere Lichtesepoche herauf; es wird Morgen, ein neuer Tag.

So wird es auch bei der Erscheinung des Herrn zu den Seinen
Nacht auf Erden sein. Was heifst das: ,Nacht“? Alles Gottleben ist
nach der Bibel , Licht”, alles Eigenleben der Kreatur in seinen ver-
schiedenen Stufungen ist ,Nacht”. Die Zeit bei der Erscheinung
des Herrn zu den Seinen wird die ausgesprochenste, grofste und
gewaltigste Ich-Zeit der Menschen sein.

Wie zur Zeit der Sintflut werden die Menschen grof$ sein und
herrlich sein und gewaltig sein und Riesenmaéfiges ausrichten. Auf
allen Gebieten, auf dem religiosen, auf dem geistigen jeder Art und
auf dem materiellen werden sie hervorragende Eigenerzeugnisse
hervorbringen. So ergldnzte die griechisch-romische Kultur in ih-
rem dufleren Hochglanz zu Christi Geburtszeit. Augustus, ,,der Er-
habene”, der Herrliche, herrschte. So wird ein noch viel grofierer
Augustus an der Spitze des letzten Weltkulturreiches stehen, wenn
der Herr die Seinen zu sich nimmt.

Und diese Zeit heifst die Bibel Nacht, sie heifst sie Finsternis.
Die Welt wird von lauter Licht und Grofle faseln und fabeln, die
Glaubigen aber werden den Ich-Untergrund und damit das Todes-
wesen sehen und die letzte Zeit bezeugen.

353



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

Dann wird sich die Nacht auf sie legen, wie sie sich einst auf
den Heiland legte. Die Gldubigen werden furchtbare Nachtzeiten
durchmachen. Alle irdischen Lebensbetatigungen, kaufen, verkau-
fen, werden ihnen je linger, je mehr unmoglich werden. Martyrer-
tum wird ihr Teil sein. Da in dieser Nachtzeit und Todeszeit fiir die
Glaubigen erscheint der Herr. Es ist also klar, dass Er jetzt im Au-
genblick nicht kommt; wir Glaubigen haben es ja noch namenlos
gut.

In dieser Nachtzeit wird Er kommen als ein Dieb. Ja, was will Er
denn stehlen? Fiirwahr, Er wird tatsichlich der Welt ihr Bestes und
Schonstes, was sie in sich hat, stehlen; Er wird ihr Licht und ihr
Salz ihr nehmen, eben die Glaubigen. Und das wird um so dieb-
mafliger geschehen, je weniger die Welt bei der Verachtung und
elenden Leidensniedrigkeit der Glaubigen in jenen Tagen an eine
Bedeutung dieser Glaubigen glauben wird. Wir diirfen bei diesem
Bilde vom Dieb in der Nacht gewiss auch an die alte, bei vielen
Volkern tibliche Sitte des Brautraubes denken. Es war friiher Sitte,
dass dem Brautigam die Braut streitig gemacht wurde, wenn er sie
zur Hochzeit holen wollte. Er musste sie mit List zu erobern su-
chen und in sein Haus tragen. So macht Satan in den letzten Zeiten
vor der Hochzeit dem Herrn die Braut streitig. Der Herr aber holt
sie wie ein Dieb in der Nacht.

Und Er wird den Augenblick beniitzen, wo die Menschen in
der grofiten Trunkenheit und im grofiten Taumel {iber ihre gewal-
tigen Selbsterrungenschaften sein werden. Darum kommt auch im
folgenden in unserem Text so oft das Wort ,schlafen” und ,trun-
ken sein” vor. Die Zeit der Entriickung oder, aufs Ganze geblickt,
besser gesagt, die Zeit der Versammlung der Gemeine in der ver-
klarten Geistleiblichkeit wird die Zeit der grofsten Herrlichkeits-
Entfaltung des antichristlichen Reiches sein.

»~Sie werden sagen, es ist Friede und hat keine Ge-
fahr”, 1. Thess. 5,3

d. h. es ist absolute Sicherheit.

354



1. Thess. 5,1-10

Wir miissen also noch einmal auf eine grofie Herrlichkeits-
zeit menschlich-irdischen Aufschwungs warten. Wir diirfen nicht
denken, dass die dufseren Zeiten immer schlimmer und schlim-
mer werden. Nein, die Menschen werden sich unter Fithrung des
selbstgrofien Judentums, aus welchem ja der Antichrist kommen
wird, noch einmal zu einer wunderbaren Kulturhéhe aufschwin-
gen, gegen welche selbst der einstige Glanz des Hohenzollern-
schen Kaiserreiches auf seiner Hohe verbleichen wird. Wir sehen
ja alle Ansdtze zu einem solchen Neuaufschwung aus Eigenkraft
schon vorhanden.

Je tiefer nun die Not der gegenwartigen Tage war, um so be-
rauschter und trunkener wird der Umschwung die Menschen ma-
chen. Alles wird wie befreit von einem furchtbaren Alpdruck auf-
atmen, alles wird den preisen, der eine solche Zeit wieder herauf-
gefiihrt hat. Die Menschen, die in seinem Machtgebiet wohnen,
werden alle seine Sklavenketten, die er ihnen anlegt in entsetzli-
chem Organisationszwang, kiissen als Ketten der Freiheit und der
Gliickseligkeit.

Sie werden ihn fiir einen Gott halten, der solches fertig gebracht
hat und die Menschen aus der furchtbarsten Elendszeit wieder in
,Frieden und Sicherheit” gefiihrt hat. Die antichristliche Zeit wird
alle Wiinsche und Gliickseligkeit erfiillen und jedem das volle Ich-
Ausleben gonnen in taumelnder Trunkenheit. Und alle, auch die
Kirchen, welche sicher in jenen Tagen zu einer grofsen, christlichen
Einheitskirche unter pépstlicher, weitherziger Fiihrung vereinigt
sein werden, werden vom Taumelkelch trinken. Religios-sittlich,
kulturell-geistig, materiell-wirtschaftlich hat die Menschheit ihren
hochsten Babel-Turm gebaut. Staunend wird die Menschheit vor
ihrem eigenen Konnen stehen und sich anbeten.

Aber der Tod ist im Topf, wie in allen je gewesenen dhnlichen
Lichtgebilden der Eigenkraft der Menschen. Die Wiedergeborenen,
die Kinder Gottes, werden es sehen und werden die satanische Of-
fenbarung mit ihrem Zeugnis kennzeichnen. Der Zeugengeist wird
mit Macht erwachen.

355



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

Das wird die Menschenkinder storen und quilen; sie werden
die Zeugen toten. Am prophetischen Wort werden die Lichtgebo-
renen ihr Licht sich holen. Sie werden aber einen schweren Stand
haben. Selbst die besten religios-christlichen Menschen, besonders
alle kirchlichen, werden sich gegen diese Zeugen wenden und sa-
gen: Was wollt ihr denn! Es ist doch alles so schon, so religits;
man kann’s doch so gut haben, wenn man nur das Malzeichen an-
nimmt. Das ist doch nichts, das kann man doch tun und doch dabei
innerlich christlich sein.

Aber die Kinder Gottes konnen’s nicht, sie konnen sich nicht
,JFrieden und Sicherheit” erkaufen durch Annahme der antichrist-
lichen Weltprinzipien. Das wird ihr Kreuz und Tod sein. Und da,
eben da, auf diesem blendenden Hohepunkt menschlichen Eigen-
lebens, aber auch an diesem Tiefpunkt der Leiden der Glaubigen,
wird der Herr die Seinen verklaren.

Also tduschen wir uns nicht, nicht in einer Triibsalszeit der
Welt werden wir die Hochzeit des Lammes erleben, sondern in
der hochsten Glanzzeit der Welt. Gewissermafien aus der Hoch-
Zeit des Teufels werden wir zur Hochzeit des Lammes eingeholt
werden. Darin liegt eben das furchtbar Verfiihrerische dieser letz-
ten Zeit: Alle religidsen, aber auch christlich-religiosen, alle staatli-
chen und wirtschaftlichen Eigenkréfte der Menschen werden ihre
hochste Stufe, ihre hohe Zeit, erreichen.

Da stehen dann die Auserwihlten und rufen: Kinder, es ist die
Nacht und die Stunde der Finsternis. Schmeichelnd lockt von allen
Seiten die Welt, drohend hebt sie die Mérderhand gegen die Wider-
stehenden. Wer wird stehen bleiben? Das ist der Hohepunkt des
Antichrists. Auf diesem Gipfel der Menschheit werden die Glaubi-
gen weggenommen.

Aber dann wird sich das Verderben schnell offenbaren, wie un-
ser Text sagt. Nach der Entriickung der Glaubigen kommt der ra-
sche Zusammenbruch der ganzen Liigen- und Todes-Herrlichkeit
dieses letzten Erdenherrlichkeitsreiches.

356



1. Thess. 5,1-10

Gerichte iiber Gerichte werden {iber die arme Menschheit her-
einbrechen; Zusammenstiirze jeglicher Art werden erfolgen. Die
Offenbarung schildert dieses tiberfallende Verderben in grausigen
Ziigen. Die Glaubigen werden in diesen Gerichten nicht mehr sein.
Ihr Leidensmafs und Durchrichtungsmaf ist in der antichristlichen
Hoch-Zeit, welche ihre Passions-Zeit war, vollgelaufen.

Den Abschluss der Weltgerichte wird das personliche Erschei-
nen des Herrn mit Seinen Heiligen bilden und der personliche Ge-
richtsvollzug am Antichrist und am falschen Propheten.

Aber wunderbar:

,Es wird das Verderben sie schnell iiberfallen wie der
Schmerz ein schwangeres Weib.” 1. Thess. 5,3

Also geht es doch wieder zu einer Geburt. Ja, aus diesen ent-
setzlichen Gerichten bricht hervor die Zeit, welche der Heiland in
Mt. 19,28 ,,die Wiedergeburt” nennt. Da geht der Segen der Wie-
dergeborenen hinein in alle Nationen-Kanile von Zion aus. Wun-
derbarer Gottesrat — durch alle Gerichte hindurch immer wieder
eine neue Gnade fiir BufSe und Glauben. , Es ward Abend und es
ward Morgen, ein neuer Tag”.

Wenn es sich aber so verhilt mit den Zeiten und Stunden, dann
verstehen wir wohl, dass der Apostel sagt: Liebe Briider, seid ihr
doch nicht von der Finsternis, lasst euch nicht sicher machen von
der blendenden Aufienseite der letzten Tage, dass euch nicht auch
der Tag wie ein Dieb ergreife, ohne dass ihr vorbereitet seid. Thr
sollt ihm klaren Geistes entgegensehen, erleuchtet vom propheti-
schen Wort. Ihr seid doch Kinder des Lichts; in euch wohnt ge-
burtsméfsig der Geist des Lichts, der in alle Wahrheit leitet, darum
seid nun auch Kinder des Tages, welche auf den Tag warten. Wir
sind der Finsternis und der Nacht, dem Eigenwesen, in Christus
entronnen, so lasst uns auch darinnen beharren. Die grofie Kultur-
zeit des Antichristen wird einschlifernd wirken und trunken ma-
chen. Da lasst uns nun nicht schlafen wie die anderen und nicht
trunken sein, sondern wachend und niichtern.

357



Die Kinder des Tages (1. Thess. 5,1-10)

Was sicher wird, das gehort zur Nacht; was mittaumelt, gehort
zur Nacht. Die Kinder des Tages bleiben niichtern, sie sehen hell
und klar.

Aber es ist schwere Versuchungszeit iiber dem ganzen Kreis
der Erde. Es heift fest gepanzert sein im Glauben, denn von Chris-
tus und Seiner Schone ist nichts zu sehen, hier ist lauter Elend.
Und es heifit fest gepanzert sein in der Liebe. Liebe zum Herrn
und zu den Briidern kann in jenen Tagen augenblicklich das Leben
kosten. Da heifst’s in Wahrheit, dass ein jeder fiir die Briider auch
das Leben lassen kann. Und da heif$t es, sich festmachen lassen
durch prophetisches Wort und Geist in der Hoffnung der Durchret-
tung (Luther: Seligkeit). Sie kommt. Die furchtbaren Zornesgerich-
te beim Zerbruch des antichristlichen Erden-Herrlichkeitsreiches
machen die Kinder Gottes nicht mehr durch. Wir sind nicht gesetzt
zum Zorn. Wir sind berufen zur geistlichen Verkldrung, zu dieser
Vollrettung, und die wird eben geschehen, wenn die antichristliche
Welt in ihre Gerichte marschiert. Kreuz, tiefes Kreuz steht der Ge-
meine noch bevor, aber die Zornes-Gerichts-Offenbarungen gelten
ihr nicht.

Welch ein Trost fiir Gldubige; welch eine Ermunterung, zu be-
harren bis ans Ende. Darum schreibt der Geist zum Schluss unseres
Textes:

,Ermahnet euch nun und bauet einer den anderen.”
1. Thess. 5,1

Es moge wahr sein unter uns, was der Apostel von den Thessa-
lonichern voraussagt: ,wie ihr denn tut”! O selige Kinder des Ta-
ges, seid Kinder des Lichts und des Tages, damit, ,,ob wir wachen
oder schlafen”, d. h. ob wir noch vorher sterben, ehe Er kommt,
oder ob wir noch leben, wenn Er kommt, wir auf alle Falle mit Ihm
leben diirfen.

2. Sept. 1923

358



Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16)

Das Geheimnis der Gottseligkeit — der geoffenbarte Got-
tesrat (1. Tim. 3,16)

,Und kiindlich grof3 ist das gottselige Geheimnis: Gott
ist offenbart im Fleisch, gerechtfertigt im Geist, er-
schienen den Engeln, gepredigt den Heiden, geglaubt
von der Welt, aufgenommen in die Herrlichkeit.”

1. Tim. 3,16

Die Gottseligkeit, die einféltige Herzensfrommigkeit, welche
an den Namen des eingeborenen Sohnes Gottes glaubt, tragt ein
gar herrliches, ihr geoffenbartes Geheimnis in sich, ndmlich: den
Gottesrat in Christus Jesus. In sieben gewaltigen Geistesanldufen
stellt der Apostel Paulus, des Geistes voll, uns heute dieses Gott-
seligkeitsgeheimnis vor Augen. Sieben ist die Zahl, in welcher die
Gemeinschaft Gottes und der Kreatur weset. Wunderbare Richt-
linien sind es, welche im vorliegenden Vers uns enthiillt werden.
Die nacheinander und nebeneinander verlaufenden Tatsachen zur
Durchfiihrung des Konigreiches Gottes erstehen vor uns.

Zuerst stellt uns der Geist vor das Mysterium oder das Geheim-
nis selbst:

~Anerkannt grof$ ist das Geheimnis der Gottseligkeit.”
1. Tim. 3,16

In den Ewigkeiten vor Grundlegung der Welten weset ein Ge-
heimnis der Gottseligkeit, welches in den Zeiten herausgetreten
und offenbar geworden ist, in gottlichen Aonen sich auswirkt und
in die Ewigkeiten vollendet zurtickkehrt. Von Ewigkeiten zu Ewig-
keiten geht dieses Geheimnis der Gottseligkeit, in welchem Gott
selig ist und durch welches er alle Kreatur selig macht. Uber allem
Geschaffenen, das genannt mag werden, schwebt ein Rat und Plan
des ewigen Gottes, der in dem eingeborenen Sohn kund wird und
im Heiligen Geiste sich auswirkt. Wir stehen anbetend vor diesem
Gottseligkeitsgeheimnis, dieser Urmutter alles Geschehens.

359



Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16)

Wir freuen uns, dass ein in den Tiefen der Gottheit, im ewigen
Liebesgeheimnis gefasster Plan allem Weltengeschehen zugrunde
liegt und zum Ziel gesteckt ist. Nicht wahllos und planlos, sondern
nach ewigem Rat lduft alles zum ewigen Ziel. Wir freuen uns aber
noch mehr, dass dieser Rat so geoffenbart ist, dass man ihn verkiin-
digen und bekennen kann; dass er so auseinandergelegt und in die
Gemeinde der Glaubigen hineingelegt ist, dass er bezeugt werden
kann in der Wahrheit vor aller Welt. Die Gottseligen diirfen von
Geschlecht zu Geschlecht die Heroldstréger dieses Rates sein. Die
Gottseligkeit schliefit dieses Geheimnis ein und breitet es aus.

So hat auch der gottselige Paulus durch den Geist einen tiefen
Blick tun diirfen beim Schreiben seines ersten Timotheusbriefes in
diesen Rat Gottes und breitet ihn nun in dem Siebengang seines
Zeugnisses vor uns aus. Wie ein Lied im hoheren Chor klingen die
einzelnen Reihen unseres Verses zusammen, und mancher Knecht
Gottes hat schon gemeint, es sei auch ein Lied der ersten Gemei-
ne gewesen. So stehen wir im ersten Glied des Siebenzeilers vor
dem ewigen Geheimnis selbst, gewissermafien vor dem Mutter-
schofs der Gottheit, welchem das herrliche Gottgeheimnis als Of-
fenbarung entsteigt.

»Gott ist geoffenbart im Fleisch”, 1. Tim. 3,16

so ergeht an uns der erste Posaunenstofs der gottlichen Rats-
enthiillung. Gott tritt heraus in Sichtbarkeit und Fassbarkeit in der
Materie, im Stoff. Die wunderbaren, ewigen Geistesgedanken Got-
tes verleiblichen sich und treten hervor. Der Sohn tragt sie hinaus,
und der Geist formiert sie. In den herrlichen, mannigfaltigen und
zahlreichen Schopfungen ist es zuerst Wahrheit geworden, dieses
»~Gott ist geoffenbart im Fleisch”. In jedem Geschopf ist ein Strahl
der Herrlichkeit Gottes Fleisch geworden. Am wunderbarsten ist
Er natiirlich verkorpert dargestellt in den Geistespersonlichkeiten
der Engel, Fiirsten und Gewaltigen, und endlich am ebenbildlichs-
ten im Menschen, der Krone aller Kreaturen.

360



1. Tim. 3,16

Gott ist geoffenbart im Fleisch — tiefer, herablassender und
schon in grofler Selbstentduflerung ist dieser erste Zug weiter wahr
geworden, als Gott die wiiste und leer gewordene Satanswelt nicht
in ihrer Finsternistiefe liegen liefs, sondern im gewaltigen Sechsta-
gewerk die Neuschdpfung begann und eben als Kronung dieses
Neuschopfungswerkes den Menschen machte.

Und tiefer herab ging die Fleischwerdung Gottes bei seinem
Verkehr mit den ersten Menschen im Paradies. Da ist der Sohn
schon in echt menschlicher Weise in die Erde eingegangen. Und
tiefer und tiefer ging’s nach dem Fall. Im Wort der Verheifsung, im
Opfervorbild senkte Er sich ein in die stindige Welt, sie zu erlosen.
Und dieses Eingehen wurde immer tiberwéltigender in der Erwéh-
lung des jtidischen Volkes und in dem Wohnen des Sohnes Gottes
unter ihm tiber dem Gnadenstuhl.

Endlich erreichte es seinen dufleren Tiefpunkt in der Mensch-
werdung des Sohnes Gottes:

,Das Wort ward Fleisch.” Joh. 1,14

Den Stindenleib mit all seinem Fluch bis in den Tod nahm Er
an. Diese Fiille des gottseligen Geheimnisses lobt und preist die
Gemeine laut.

Doch weiter ging’s: Gott geoffenbart im Fleisch. Der Heilige
Geist macht Vater und Sohn sogar innewohnend im Leib der Gldu-
bigen. Ihr Leib darf ein Tempel Gottes sein. Wie tief anbetungswiir-
dig ist dieses gottselige Geheimnis: Gott ist geoffenbart im Fleisch.
Und in der vollendeten Gemeine am Tag des Herrn, wenn sie die
Fiille des ist, der alles in allen erfiillt, ist Er wunderbar geoffenbart
im Fleisch.

Im neuen Jerusalem wird diese Offenbarung ihre Verklarung
erhalten, wenn'’s heifden wird:

,Siehe da, eine Hiitte Gottes bei den Menschen! Und
Gott wird bei ihnen wohnen.” Offb. 21,3

361



Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16)

Wenn aber erst nach dem Endsieg des Sohnes iiber all Seine
Feinde und nach der Aufhebung des letzten Feindes, des Todes,
Gott sein wird alles in allen, dann wird es wunderbar vollendet
sein: Gott ist geoffenbart im Fleisch. Das ist die erste Linie des ge-
waltigen Offenbarungsplanes Gottes, wie sie lduft von Ewigkeiten
zu Ewigkeiten.

Zu ihr gehort notwendig die zweite Linie:

ooy gerechtfertigt im Geist, ...” 1. Tim. 3,16

Alle Kreatur Gottes, in welcher Gott sich geoffenbart hat im
Fleisch, tragt auch in sich eine Rechtfertigung im Geist. Aber vor
wem hat sich Gott zu rechtfertigen? Ist nicht an sich schon alles
recht, was Er macht und tut? Gewiss! Aber die Geistespersonlich-
keiten sollen Ihn geoffenbart sehen in allem Fleisch, auch in ihrem
eigenen. Und ganz besonders gegeniiber den gefallenen Geistes-
personlichkeiten, welche sich in sich selbst gestellt haben, bedarf
es einer Rechtfertigung Gottes, und die geschieht im Geist.

Alle Geistespersonlichkeiten, die gefallenen wie die nichtgefal-
lenen, tragen in sich ein Wissen um Gott. Das ist das Gewissen. In
diesem Gewissen ist Gott gerechtfertigt im Geist.

Und aus allen Geschopfen Gottes, aus den niedrigsten wie aus
den hochsten, leuchtet ein Strahl Gottes und Seiner Herrlichkeit
heraus, vom Heiligen Geist hineingeschaffen. Dieser Strahl ist das
Geisteszeugnis der Kreatur, welches im Gewissen des Menschen
einen Widerhall findet, und so wird Gott gerechtfertigt im Geist.
Die Himmel erzidhlen die Ehre Gottes, und die Feste verkiindet Sei-
ner Hande Werk. Gottes unsichtbares Wesen, das ist Seine ewige
Kraft und Gottheit, ist geoffenbart in Seinen Werken. Es ist nach
Rom. 1 der Menschen tiefe Schuld, wenn sie diese Rechtfertigung
Gottes durch den Geist in ihrem Geist nicht vernehmen.

Doch damit nicht genug. Gott hat zu all seinen Werken noch
das geoffenbarte Geisteswort gegeben, und dieses rechtfertigt Gott
in allen aufrichtigen Herzen {iber allen Seinen Wegen und Werken.

362



1. Tim. 3,16

Und je hoher oder tiefer, wie wir sagen wollen, die Offenba-
rung im Fleisch, um so stdrker auch die Rechtfertigung im Geis-
te. Darum ist der eingeborene Sohn schon als Mensch auf Erden
durch Wort und Werk machtvoll gerechtfertigt im Geist; vor allem
aber nach Tod, Auferstehung und Himmelfahrt durch die Ausgie-
ffung des Heiligen Geistes in die Herzen der Glaubigen. Und dieser
Heilige Geist, wo Er wohnen und wirken darf, rechtfertigt Gott in
Christus allewege aufs herrlichste. Er fiihrt in alle Wahrheit.

Einst aber wird der Herr in Seiner Wiederkunft mit den Seini-
gen sich in den Geistern aller Volker rechtfertigen, und das Ende
der Wege Gottes wird auch die Rechtfertigung Gottes im Geiste
sein. Dartiber wird dann alles, was Odem hat, den Herrn loben.

Diese Rechtfertigung im Geist beginnt bei den Engeln. Diese
haben ja alles sichtbar, darum ist bei ihnen die Rechtfertigung Got-
tes im Geist tiber allen seinen Schopfungs- und Erlosungs-Werken
eine viel tiefere und friihere. Die Engel, und zwar die guten wie
die bosen — denn die Teufel glauben auch und zittern — haben ei-
ne tiefe Einsicht in alle Gedanken Gottes. Denn von vielem sind sie
Augenzeugen gewesen, wovon die Menschen durch Schauen noch
keinen Einblick haben. Darum heif3t die nédchste Linie:

s €rschienen den Engeln, ...” 1. Tim. 3,16

So waren sie schon Augenzeugen des gewaltigen Sechstage-
werks, bei welchem ja der Mensch noch gar nicht da war. Sie aber
waren gewiss zuvor schon geschaffen, ja ein guter Teil von ihnen
zuvor schon gefallen. Jene ganzen, jedenfalls riesenméfiigen Sechs-
Tagewerks-Kampfe wurden geschaut von den Engeln. Von all den
kommenden grofsen Erlosungswegen und -werken waren sie auch
Augenzeugen und zum Teil Trager und Dienstleute Gottes. Beden-
ken wir ihren Dienst bei Abraham und Lot, bei Jakob und dann
sonderlich bei der Gesetzgebung.

»Ihr habt das Gesetz empfangen durch der Engel Ge-
schafte”, Apg. 7,53

sagt die Schrift. 363



Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16)
Auch im Leben unseres Heilands heif3t es:
»or €schaut von den Engeln, ...” 1. Tim. 3,16

Gedenket an Bethlehem; gedenket an die Versuchung in der
Wiiste; gedenket an Gethsemane, an Ostern und Himmelfahrt. An
Himmelfahrt ging’s hindurch durch die Reiche der gefallenen und
nichtgefallenen Engel; da hieff es wahrlich: ,geschaut von den
Engeln”. Und seitdem sind sie in sonderlichem Sinn ausgesandt
zum Dienst der Heiligen im Leben und im Sterben. Sie haben ih-
re Dienste in der Wiederkunft Christi, am Jiingsten Gericht und in
alle Aonen hinein. Die guten Engel schauen und freuen sich am
Siinder, der Bufle tut, und sie schauen und lernen an der Gemeine
die mannigfaltige Weisheit Gottes. Die gefallenen Engel schauen
bei all ihrem Machtgewinn auf Erden doch ihr immer rascher sich
vollziehendes Gericht. Das ist: ,,geschaut von den Engeln”.

Unter den Menschen geht der Rat des Herrn wihrend dieser
Schauenszeit der Engel seinen stufenweisen Gang. Zuerst wird der
in Christus erfiillte Rat Gottes, soweit er in Seiner Menschwerdung
und Erhohung, in der GeistesausgieSfung und im Engelschauen
hinausgefiihrt ist, gepredigt unter den Heiden. Dass es heif3t:

»oor gepredigt unter den Heiden, ...”, 1. Tim. 3,16

zeigt deutlich die auserwéahlte Gemeinde aus allen Nationen
an. Unter den Nationen hin und her fahrt das Wort. Die Gemeine
des Glaubens, die nicht schaut; die Gemeine, die am kommenden
Herrn hingt und wartet, spielt von Anfang an eine grofie Rolle.
Schon in Abel, Seth, Henoch hat sie ihre Vertreter; dann wachsen
ihr aus Israel viele Glieder zu, und nun ist sie durch Predigt unter
den Nationen auf dem Wege zu ihrer Fiille. In ihrer Zeit stehen wir
jetzt noch, doch geht sie offenbar ihrer Vollendung nach Zahl und
Zubereitung entgegen. Dies zeigt schon die grofie, neue Wendung
mit dem jiidischen Volk. Die Gemeinde wird eine Erlosungstrage-
rin als Leibesorgan Christi in allen kommenden Aonen sein.

364



1. Tim. 3,16

Zunichst steht ihr allerdings, der kampfesreichen und leiden-
serprobten, eine Ruhezeit bevor. Sie darf eingehen zum grofien
Abendmahl, zur Hochzeit des Lammes die tausend Jahre.

Waéhrend dieser Zeit hebt sich’s dann an, das grofie

s geglaubt von der Welt, ...” 1. Tim. 3,16

Das sagt ja der Herr auch in Seinem hohepriesterlichen Gebet,
wenn die Seinen vollkommen sein werden in Thm, dann werde
auch die Welt glauben, dass der Vater Ihn gesandt habe. Geglaubt
von der Welt, das wird anheben, wenn das bekehrte Israel seine
Arbeit antritt und die Gemeine bei ihrem Herrn ist.

Dieses ,,geglaubt von der Welt” wird weitergehen am Jiingsten
Gericht. Da haben sie Thn alle gesehen, die zur Rechten und die zur
Linken. Ja auch in den Gerichtshollen wird geglaubt, mit Zittern
und Zagen, mit Heulen und Zdhneklappen. Aber durch sie hin-
durch geht die Erziehung Gottes, und endlich wird der Sohn Got-
tes in freiwilliger Anerkennung geglaubt von der ganzen Welt. Das
ist das tiefste Gericht, welches wir der widerstrebenden, gerichts-
verfallenen Welt verkiindigen, dass sie endlich doch noch glauben
wird.

Dann, wenn es im Vollsinn heifst: ,geglaubt von der Welt”,
kann der letzte, wunderbare Akt sich vollziehen:

sy aufgenommen in die Herrlichkeit.” 1. Tim. 3,16

Es ist doch ganz deutlich, wenn zuvor steht, ,geglaubt von der
Welt”, dass das ,,aufgenommen in die Herrlichkeit” sich auch auf
diese glaubende Welt beziehen muss.

Auf die Himmelfahrt des Heilandes kann es nicht gehen, denn
diese ist doch vor der Predigt unter den Heiden und vor dem ,ge-
glaubt von der Welt”. Es kann nur gehen auf den mit Seiner gldu-
bigen Gemeine und der glaubenden Welt eins gewordenen Herrn.

365



Das Geheimnis der Gottseligkeit (1. Tim. 3,16)

Das ,aufgenommen in die Herrlichkeit” ist eine stufenformi-
ge Sache, wie alles in der Offenbarung.

¢ Erst das verklarte Haupt und die Himmelfahrt;
¢ dann die Gemeine am Tag des Herrn;

¢ dann die Seligen zur Rechten am Gerichtstag und auf der
neuen, danach kommenden Erde;

¢ dann die ganze Welt, wenn Thm alles untergetan sein wird.

Dann wird ja der Sohn mit allen sich untertan machen dem Va-
ter, und Gott wird sein alles in allem. Dann ist das All aufgenom-
men in die Herrlichkeit. Das grofie Geheimnis hat seinen Kreislauf
vollendet. Es ist dann anerkannt grofs im Schofs von lauter Gottseli-
gen. Wie unbegreiflich sind des Herrn Gerichte, wie unerforschlich
Seine Wege. Von Ihm, durch Ihn und zu Ihm sind alle Dinge, Thm
sei Ehre in Ewigkeiten!

24.Juli 1921

366



Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10)
Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10)

,7 Aber der ungeistlichen Altweiberfabeln entschla-
ge dich; iibe dich selbst aber in der Gottseligkeit.

48 Denn die leibliche Ubung ist wenig niitz; aber die
Gottseligkeit ist zu allen Dingen niitz und hat die
Verheifsung dieses und des zukiinftigen Lebens.

49 Das ist gewisslich wahr und ein teuer wertes Wort.

410 Denn dahin arbeiten wir auch und werden ge-
schmiht, dass wir auf den lebendigen Gott gehofft
haben, welcher ist der Heiland aller Menschen, son-
derlich der Gldubigen.” 1. Tim. 4,7-10

Weifst du, was das ist, Heilsgymnastik? Vielleicht weifst du es
besser, wenn wir das ,s” weglassen und schreiben , Heilgymnas-
tik”. Das ist etwas vom dufSeren Gebiet, und davon verstehen wir
Menschen unserer Tage allewege mehr als vom inneren. Bei der
Heilgymnastik treten wir in einen groéfleren oder kleineren Saal. Er
enthilt allerlei wunderliche Gerite; viele arme Menschen, krank an
den verschiedensten Gliedern, machen daran Ubungen. Thre Kor-
per sollen wieder eingerenkt, Arme und Fiif’e wieder gelenkig ge-
macht werden, der ganze Mensch soll wiederhergestellt werden.

Was nun auf dem &dufSerlichen, blof3 leiblichen Gebiet die Heil-
gymnastik, das ist fiir den ganzen Menschen nach Geist, Seele und
Leib die Heilsgymnastik. Sie ist auch eine Ubung mit den vom
himmlischen Arzt gegebenen Mitteln zur Wiederherstellung un-
seres ganzen, siindezerstorten Wesens. Von dieser Heilsgymnastik
und ihrer hohen Bedeutung fiir unser gegenwirtiges und zukiinf-
tiges Leben redet der Apostel Paulus in unserem heutigen Text.

367



Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10)

Das Grundwort unserer Verse heifst ,iiben” und ,,flbung”.
Vom griechischen Wort fiir ,,Ubung” kommt unser Wort ,Gym-
nastik”. Paulus will uns ermuntern, im inneren, geistlichen Leben
geordnete Ubungen zu machen, dass die wahre Frémmigkeit und
Gottseligkeit in uns wachse und zunehme. Des Apostels Gymnas-
tik hat es auf unsere Gesamtrettung, auf unser volliges Heil abge-
sehen; darum heifsen wir sie mit Recht eine Heilsgymnastik.

,Ube dich selbst auf die Gottseligkeit hin”, 1. Tim. 4,7

sagt er am Anfang unserer Verse. Alles in der Welt, wenn es
etwas werden soll, verlangt Ubung. Ein wahres Sprichwort sagt:
, Ubung macht den Meister”. Was fiir die Welt gilt, das gilt auch fiir
den Himmel. Das geistliche Leben bedarf der Ubung. Die katholi-
sche Kirche hat das langst erkannt, darum hat sie fiir ihre Pries-
ter wie fiir ihre Laien regelmiflige Exerzitien, d. h. Ubungen, ein
richtiges Exerzieren im Geistlichen eingerichtet. Das meint nun der
Apostel nicht. Von solchen allgemeinen Gesetzeseinrichtungen ist
er griindlich kuriert. Er ist durch das Gesetz dem Gesetz gestorben.
Er weif, die duBeren Ubungen tun es nicht; er weif aber ebensogut:
Ubungen sind notwendig fiir das geistliche Wachstum. Sie miissen
aber aus dem Geistesleben selbst entspringen. Darum schreibt er
seinem Timotheus: ,, Ube dich selbst zur Gottseligkeit hin”.

Er will ihm sagen: Aus deinem Glaubensleben, das dir Gott ge-
geben hat, miissen heilige Ubungen geboren werden, die du dir
selber geistesmifig auferlegst; solche Ubungen, wie gerade du sie
brauchst. Und diese Ubungen miissen den geistlichen Kreislauf be-
fordern, miissen den Heiligen Geist in alle Fugen und Gelenke trei-
ben und so einen gelenkigen, zu allem guten Werk geschickten, ge-
kréftigten und gesunden Geistesmenschen herstellen helfen. Wer
ein gldubiger Mensch sein will, muss sich auch selbst in Ordnun-
gen und Ubungen stellen, sonst wird sein Ewigkeitsleben nicht ge-
deihen.

368



1. Tim. 4,7-10

Weil das Wort Gottes als Geistestrdger das neue Leben schafft
und nihrt, brauchen wir schon mit dem Wort Gottes und in dem
Wort Gottes eine heilige Ubung. Wir miissen hier frei-gesetzlich
sein, d. h. im Namen und in der Kraft des Herrn uns selbst Geset-
ze stellen. In dem Freien liegt das Evangelische. Ohne Zucht und
Ordnungstibung verwahrlost auch unsere Stellung zum Wort und
im Wort.

,Ube dich selbst zur Gottseligkeit hin“. Habe tiglich regel-
méflige Wort-Stunden, d. h. Stunden oder Zeiten, welche du dem
Wort schenkst. Und halte sie piinktlich fest. Die Leute der dufSeren
Heilgymnastik miissen taglich zur piinktlich festgesetzten Stunde
antreten. So tut es auch not bei der Heilsgymnastik. Hast du feste
Zeiten fiir die Bibel? Und zwar fiirs einsame und fiirs gemeinsame
Lesen, fiir das in Familie und Gemeinschaft? Man darf nicht nur so
triebweise und schluckweise an die Bibel kommen. Du hast ja fiir
deinen Leib auch deine Zeiten. Sag nicht, ich habe keine Zeit. Du
musst sie haben, oder du verwahrlost geistlich und gehst zugrun-
de. Ube dich, und wenn dir da und dort durch Veranstaltungen
Ubungszeiten geboten werden, nutze sie!

So braucht auch das Gebetsleben seine Ubung. Du kannst nicht
ohne ernste und geregelte Gebetsiibungen ein Beter ohne Unter-
lass werden und noch weniger einer bleiben. Der starkste Geistes-
und Gebetsmensch braucht seine Ubungsstunden. Und er tibt sich,
auch wenn er geistesmédfiig beten kann, doch immer wieder an
Psalmen, an Liedern und an Gebeten grofser Geistes- und Gebets-
Mainner. Stehst du einsam und gemeinsam auch in Gebetstibun-
gen? Ohne feste Gebetszeiten wirst du auch vieles verlieren aus
deinem Gebetskreis; nur mit festen Ubungszeiten kommt man her-
um.

So verlangt auch die Bufle und Selbsterkenntnis ihre Ubung.
Ohne Zeiten der Einkehr und Selbstpriifung wirst du nicht wach-
sen in der Siindenerkenntnis. Du musst dir Ubungszeiten nehmen,
in dich einkehren vor Gott, nur so kann allméahlich der stille, ein-
gekehrte, tief gebeugte Mensch entstehen.

369



Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10)

Und so braucht es Ubung in allem und zu allem. Auch Glau-
be und Liebe wollen getiibt sein, sonderlich aber noch die Uber-
windung von Sitinde, Not und Triibsal. Da heifit es im Widerste-
hen gegeniiber dem Bosen, im Auf-sich-Nehmen und Tragen des
Kreuzes wie im Sterben des natiirlichen Ich-Wesens immer wieder
sich {iben, sonst sind wir nicht imstande, die wachstiimlich schwe-
reren Proben zu bestehen. Wir wissen doch, dass die Ziichtigung
nur denen eine friedsame Frucht der Gerechtigkeit bringt, die da-
durch geiibt sind. Und nur durch solche Ubungen kénnen wir die
geiibten Sinne bekommen, welche Gutes und Boses immer tiefer
unterscheiden konnen (Hebr. 5,14). Schlecht exerzierte Truppen ge-
winnen keine Kriege. Zum Uberwinder, der alles ererbt, gehort ein
Sich-Uben bis ins Kleinste hinein.

Treibst du solche Heilsgymnastik? Dir wird angst, weil das
Glaubensleben auch so viel Zeit und Kraft verlangt. Ja, wisse nur,
es verlangt’s. Jedes Glaubensleben ohne Fleiff und Ubung ver-
kommt. Wir kriegen ja alles, was zum Leben und gottlichen Wan-
del dient, geschenkt durch die teure Gnade unseres Herrn Jesu
Christi; aber diese geschenkten Giiter wollen eben durch Ubung
angenommen und eingenommen sein. Darum sagt Petrus im glei-
chen Kapitel, wo er von diesem grofien Geschenken spricht, auch
dazu: ,Wendet allen euren Fleifs daran; tut desto mehr Fleif3, eu-
re Berufung und Erwdhlung festzumachen” (2. Petr. 1,5.10). Um-
sonst sind wir gerettet und vollendet, aber ein Fauler begehrt und
kriegt nichts. Darum Ernst zur Heilsgymnastik!

Wie nun der Apostel Paulus vom Geist gefiihrt auf diese Gym-
nastik zu reden kommt, da steigt vor seinem Auge die ganze grie-
chische Sportwelt auf. Die Griechen, unter welchen der Apostel
Paulus wirkte, waren ausgesprochene Sportsleute. Der Sport war
dort zum Teil eine staatliche Einrichtung. Gymnastik auf den ver-
schiedensten Gebieten, Laufen, Boxen, Kdmpfen, Fechten, Rudern
war fiir jene Griechen ein Stiick Lebenselement. Viel Zeit, Fleifs und
Kraft wurde darauf verwendet.

370



1. Tim. 4,7-10

Oft kommt darum der Apostel darauf zu sprechen und ver-
wendet’s im Bild. Der geistliche Mensch ist ihm ein geistlicher
Sportsmann, ein Laufer, der dem Ziel nachjagt, ein Fechter, der
nicht Luftstreiche tut. Auch heute in unserem Texte steigen diese
Sportsleute vor ihm auf. Er sieht ihr Verzichten und Miihen und
ihren grofsen Fleifs, welchen sie fiir rein Irdisches und rein Leibli-
ches aufwenden. Und da gibt ihm der Heilige Geist das Wort: ,,Die
leibliche Ubung ist wenig niitze”. Wir miissen uns fast einen Geis-
tesseufzer zwischenhinein denken. Ach, wie plagen, wie miithen
sie sich! Und doch, die leibliche Ubung, die Fleisches-Gymnastik,
ist nur so wenig niitze. Sie dressiert einen Todesleib und kommt
oft genug gerade bei ihrem Uben zu Tode.

Unsere Zeit wird der heidnisch-griechischen immer dhnlicher,
sie wird immer ausgesprochener und ausgepragter eine Leibes-
Sport-Zeit. Es ist sehr bezeichnend, dass das Wort Gymnastik, das
im Urtext steht, mit , nackt” zusammenhangt. Aller leibliche Sport
entblofst den Leib und stellt ihn zur Schau; darum geht mit aller
Sportiibung auch die Korper-Entbloffung Hand in Hand. Das ist
vollig widerbiblisch und sollte in christlichen Kreisen, auch in der
alltaglichen Kleidung, nicht gefunden werden. Der Gldubige be-
deckt seinen Leib; die Sport-Kultur deckt ihn auf.

Die leibliche Ubung ist wenig niitze. Sie befordert den Aus-
wartsgeist, und wo sie als Weltsport gepflegt wird, ist sie aufs engs-
te verkntipft mit allen feineren und groberen Auswiichsen der Sin-
ne. Den Dienst am Leib tut uns die Gottseligkeit voll und ganz,
s denn die Gottseligkeit ist zu allen Dingen - ist fiirs Volle
und Ganze niitze — und hat die VerheifSfung dieses und des zu-
kiinftigen Lebens”. Wir Christen erstreben nicht einen wohlgetib-
ten Fleisches- und Todes-Leib, sondern wir erstreben einen neuen
Leib. Der kommende Leib ist uns die Hauptsache. Driiben mit ei-
nem Leib der Schmach und der Schande in Ewigkeiten bekleidet
zu sein, wére uns entsetzlich. Auf die Erneuerung unseres Leibes
ist darum unser Sinn gerichtet. Darum {iben wir uns in der Gott-
seligkeit und treiben Heilsgymnastik. Damit tun wir dem jetzigen
Leib das Beste, was man ihm tun kann.

371



Heilsgymnastik (1. Tim. 4,7-10)

Die Ubung in der Gottseligkeit schafft eine heilsame Zucht in
Essen und Trinken, in Wachen und Schlafen, in Arbeit und Ruhe, in
Ziichtigung der Leidenschaften, und schenkt und erhélt so schon
diesem Leib so viele Krafte, dass er wunderbar gestahlt und ge-
starkt ist. Sportleben ruiniert vielfach, indem es vor allem auch
noch die Sonntage zu angestrengten Arbeitstagen macht; Glau-
bensleben erhilt und stiarkt auch schon den jetzigen Leib. Und die
geistliche Ubung zieht Krifte an, die auch in kranken Tagen hei-
lend und segnend wirken.

Dann aber wird der Leib vom Geist und von der Seele aus ge-
lenkt. Und gerade wenn die hochsten Anforderungen an den Leib
gestellt werden, muss ein starker Geist und eine starke Seele da
sein. Wir leisten auch das Korperliche von innen heraus. Da wird
zu allen Zeiten ein getibter Geistesmensch leistungsfahiger sein als
der starkste Sportsmensch: Ein geistlicher Wille leistet und leidet
vor allen Dingen mehr als ein natiirlicher. So hat die durch geistli-
che Ubung erlangte Gottseligkeit schon die Verheifung dieses Le-
bens.

Vor allem aber baut sich beim geistesgetibten Menschen unter
dem Fleischesleib der Geistesleib aus. Hier ist der dufiere Sports-
mann am Ende. Die Ewigkeitleiber gestalten sich nach dem in-
neren Geistesstand. Da werden wohl die meisten Sportler weiter-
hin Todesleiber tragen; ihr Sinnen und Denken war ja auf den To-
desleib gerichtet. Der geistlich Getibte aber hat die Verheifsung ei-
nes verkldrten Herrlichkeitsleibes. So erreichen gerade die geist-
lich Getibten des Leibes hochste Vollendung, um welche aller Sport
umsonst sich miiht.

Das ist ein gewisses Wort und aller Annahme wert. Das konnen
wir mit voller Geistesgewissheit bezeugen und miissen jedermann
ernstlich bitten, es fiir sich und die Angehorigen ernstlich zu be-
herzigen. Und weil es uns so ganz gewiss ist, darum miihen wir
uns auch, kdmpfen wir auch in der geistlichen Ubung (,,Wir wer-
den geschmédht” steht nicht im Urtext, sondern: ,,wir kampfen”).

372



1. Tim. 4,7-10

Unsere Hoffnung ist der in Jesus Christus, unserem Retterhei-
land, geoffenbarte lebendige Gott. Und auf Grund Seiner Offenba-
rung kennen wir das Sonderliche, was Er Seinen Glaubigen ver-
heifien hat, ndamlich die geistlich verklarte Erstauferstehung. Wir
wissen, dass Er ein Heiland aller Menschen ist, sonderlich aber der
Gldaubigen. Und das geistleibliche Herrlichkeitslos der Glaubigen
mochten wir erlangen.

Darum befleiffigen wir uns unter volliger Hintanstellung
der wenig niitzenden leiblichen Ubung, die uns Zeit und Kraft
wegndhme, und treiben Heilsgymnastik zur Forderung der Gott-
seligkeit. Wohlan, du geistliche Sport-Gemeine, lass dich besché-
men von der Leibes-Sport-Gemeinde! Sie gibt um weniges so viel
hin. Gib du um alles alles hin!

Um jenen ewigen Kranz
dies arme Leben ganz!

28. Sept. 1924

373



Ein grofser Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

Ein grofier Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

374

1 Die Knechte, so unter dem Joch sind, sollen ihre
Herren aller Ehre wert halten, auf dass nicht der Na-
me Gottes und die Lehre verlistert werde.

62 Welche aber gliubige Herren haben, sollen sie
nicht verachten, weil sie Briider sind, sondern sollen
viel mehr dienstbar sein, dieweil sie gliubig und ge-
liebt und der Wohltat teilhaftig sind. Solches lehre
und ermahne.

63 So jemand anders lehrt und bleibt nicht bei den
heilsamen Worten unsers Herrn Jesu Christi und bei
der Lehre, die gemif3 ist der Gottseligkeit,

64 der ist aufgeblasen und weifl nichts, sondern hat
die Seuche der Fragen und Wortkriege, aus welchen
entspringt Neid, Hader, Lasterung, boser Argwohn,

65 Schulgezinke solcher Menschen, die zerriittete
Sinne haben und der Wahrheit beraubt sind, die da
meinen, Gottseligkeit sei ein Gewerbe. Tue dich von
solchen!

66 Es ist aber ein groSer Gewinn, wer gottselig ist und
lasset sich geniigen.

67 Denn wir haben nichts in die Welt gebracht; darum
offenbar ist, wir werden auch nichts hinausbringen.

68 Wenn wir aber Nahrung und Kleider haben, so las-
set uns geniigen.

69 Denn die da reich werden wollen, die fallen in Ver-
suchung und Stricke und viel torichte und schidliche
Liiste, welche versenken die Menschen ins Verderben
und Verdammnis.



1. Tim. 6,1-11

610 Denn Geiz ist eine Wurzel alles Ubels; das hat etli-
che geliistet und sind vom Glauben irregegangen und
machen sich selbst viel Schmerzen.

611 Aber du, Gottesmensch, fliehe solches! Jage
aber nach der Gerechtigkeit, der Gottseligkeit, dem
Glauben, der Liebe, der Geduld, der Sanftmut.”

1. Tim. 6,1-11

In wessen Leben die Gottseligkeit hineingebunden ist, der hat
einen grofien Erwerb gemacht, oder, wie Luther sagt, einen grofien
Gewinn. Zwar sagt der Apostel im fiinften Vers unserer Stelle, es
gebe nichts Hasslicheres, als wenn jemand die Gottseligkeit zu ei-
nem Gewerbe und zu einer Erwerbsquelle mache, aber, so setzt er
plotzlich um: Ein grofser Erwerb ist die Gottseligkeit doch, wo sie
gefunden wird. Die Welt meint zwar, Beten und Frommsein nit-
ze nichts. Aber sie ist in einem groflen Irrtum. Die Gottseligkeit
ist zu allen Dingen niitze und hat die Verheiffung dieses und des
zukiinftigen Lebens. Gottseligkeit ist tatsdchlich ein Erwerb, sie ist
ein Reichtum, ein wahrhaftiger, wertvoller Besitz.

Die Gottseligkeit ist der Stand, wo einer die rechte Stellung zu
Gott und Menschen in Christus Jesus erlangt hat. Ein im Blut Chris-
ti geretteter Stinder, ein mit dem Heiligen Geist Begabter, ein zum
Frieden mit Gott gekommener Mensch, der ewiges Leben hat, das
ist ein Gottseliger.

Die Gottseligkeit steht unter der Gnade und in der Gnade und
fiihrt mit den Briidern und nach der Welt hin ein Leben der Gnade.

Der Gottselige steht im Glaubensstand und Lebensstand Got-
tes. Er ist ein Geliebter Gottes in Christus und lebt in der Kraft des
Geistes. Die Gottseligkeit bezeichnet die ganze neue Kreatur nach
ihrem ewigen Wesen Gott und Menschen gegentiber.

In dieser Gottseligkeit besitzt der Glaubige einen unermessli-
chen Reichtum. Man ist teilhaftig des lebendigen Gottes. Man hat
die ewigen Giiter in Gerechtigkeit, Friede und Freude im Heiligen
Geist. Man lebt und webt in der ewigen Welt.

375



Ein grofser Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

Man bekommt Einblicke in Gottes Wesen und Wirken. Der Got-
tesrat 6ffnet sich den Augen und dem Herzen. Der Gldubige zieht
Gotteskrifte an zur Uberwindung alles Widrigen. Kurz, ein grofles,
reiches Innenleben mit einem neuen, gottregierten Aufienleben ist
Besitz der Gottseligkeit.

Diese Gottseligkeit ist natiirlich kein Eigenwerk und stammt
nicht von unten. Sie ist ein Gotteswerk des Heiligen Geistes. Sie
kostet nichts, und es bedarf fiir sie keiner Anstrengungen. Gerade
in die armen, zerbrochenen Herzen, gerade in die zur Erkenntnis
der Siinde und des Todes-Wesens gekommenen Geister giefdt aus
freier Gnade der Heilige Geist Jesu Christi sie hinein. Gott schenkt
sie im Heiland jedem, der sie will und braucht. Hier bin ich nur
ein Annehmender und Aufnehmender. Und so wéchst auch die
Gottseligkeit in uns. Ich darf nehmen aus der Fiille Christi Gnade
um Gnade. Wo nun dieser innerste Reichtum wohnt und wéchst,
da hat der Mensch das hochste Gut im Anfangs- und Fortsetzungs-
Besitz. Es kann uns nichts werden auf Erden, was so grofs, so schon,
so reich und herrlich wére. Gott besitzen in Christus heifst alles
in Einem besitzen. Und dieser Reichtum ist ein wahrhaftiger und
wirklicher und wirkt sich nach allen Seiten hin aus.

Vor allen Dingen macht er nach aufSen hin, nach der Erde und
ihren Giitern hin immer bed{irfnisloser und einfacher. Wer so viel
Himmel hat, braucht nicht mehr so viel Erde. Je mehr einer Him-
mel hat, um so weniger Erde braucht er. Wahre Gottseligkeit, wo
sie echt ist, ist verbunden mit der Gentigsamkeit. Gottseligkeit ist
ein inneres Genug-Haben. Da heifst es: Gott und genug! Da singt
Tersteegen:

Allgenugsam Wesen,
das ich hab erlesen
mir zum hochsten Gut.
Du vergniigst alleine,
vollig, innig, reine,
Seele, Geist und Mut.

376



1. Tim. 6,1-11

Das ist das Grofse. Wahrend die Erde dem ewigen Geist nie ge-
niigt, auf keiner Stufe, ist Gott in Christus stets genug auf jeder
Stufe. Haben wir nun diese innere Vollgeniige in unserem Herrn,
so kommt sie in einem Genug-Haben nach auflen zur Wirkung. Ein
gottseliger Mensch braucht wenig und immer weniger Erde. Thr
gegeniiber hat er eine grofle Gentigsamkeit. Solange wir im Fleisch
leben, brauchen wir sie noch, aber wir brauchen sie nur zur Not-
durft. Der Gottselige ldsst sich nie weiter in Irdisches ein als no-
tig. Darin ist er treu, aber tibers Muss hinaus nicht. Der Gottselige
hat Durchblick. Er kennt das Wesen und damit den grundmaéfiigen
Unwert des Irdischen. Wer Erde isst, kennt den Himmel nicht; wer
aber Himmel hat, der kennt die Erde.

Der Gottselige weifs: ,Wir haben nichts in die Welt gebracht,
darum offenbar ist, wir werden auch nichts hinausbringen”.
Nackt sind wir gekommen, nackt gehen wir. Das Irdische hat
keinen Bleibe-Charakter. Wir leben in einer Durchgangs- und
Ubergangs-Welt. In ihr kann sich niemand festsetzen; an ihr kann
sich niemand halten. Wenn der Gottselige Nahrung und Kleidung
hat, so lasst er sich gentigen. Kein Gottseliger sammelt oder hauft
an. Er ist mit der taglichen Notdurft ein glticklicher Mensch. Nah-
rung und Kleidung rechnet der eine sehr viel, ein anderer sehr we-
nig. Der Gottselige rechnet nach der Fiille der Gottseligkeit, die in
ihm ist. Hat er viel Ewiges, dann ist Nahrung und Kleidung sehr
einfach; hat er noch nicht so viel Ewiges, dann nehmen Nahrung
und Kleidung einen breiten Raum ein. Nahrung und Kleidung
nehmen am Wachstum der Gottseligkeit teil. Wenn diese wéchst,
nehmen die dufieren Anspriiche ab.

Was ist aber das nun fiir ein grofser Erwerb? Je mehr Irdisches
jemand braucht, um so mehr Sorgen, Kummer und Miihe hat er.
Je weniger einer braucht, um so weniger kompliziert, um so ein-
facher ist sein Leben. Mit leichtem Gepéack marschiert man leicht.
Alles Irdische muss erkdmpft, erjagt, ersprungen, ersorgt sein, al-
les Ewige darf genommen und angeeignet werden aus der freien
Fiille Christi.

377



Ein grofser Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

Wie braucht ein Zufriedener so wenig Geld. Wie ist er unabhén-
gig von dem ganzen Mammons-Gejage. Wie kann er auch verlieren
und fahrenlassen. Wo Zufriedenheit ist, da ist auch Friede; und wo
Friede ist, da ist Zufriedenheit. Der Gottselige ruht im Willen Got-
tes. Darum kann er sich schicken in alles, was ihm zugeschickt ist.
Vieles, um das du mit Sorgen ringst und kdmpfst, das brauche ich
gar nicht. Und wie viele Sach- und Personen-Konflikte werden ge-
spart, wo Geniigsamkeit ist. Ein Gentigsamer ist reicher als ein Mil-
liondr. Der Milliondr hat nicht genug, der Geniigsame hat genug.
So ist’s ein grofler Erwerb: Gottseligkeit mit Gentigsamkeit. Der
meiste Jammer der Menschen kommt vom Nicht-Genug-Haben.
Auch viele Gldubige sind durchaus nicht zufrieden mit Nahrung
und Kleidung. Sie haben eben nicht genug Heiland. Nur der Frie-
de Gottes im Herzen macht gentigsam. Mochte der Heilige Geist in
unser aller Herzen Gottseligkeit mit Geniigsamkeit wirken, dann
hitten wir den Haupterwerb unseres Lebens gemacht.

Der Apostel schildert uns in der Kraft des Geistes, wie armse-
lig und elend es da zugeht, wo die gottselige Geniigsamkeit nicht
ist. ,Denn die da reich werden wollen”, sagt er. Wo Gottseligkeit
nicht in der Wahrheit und Kraft ist, da will der Mensch eine andere
Fille. Fiille sucht und verlangt das Herz. Hat es die Fiille nicht im
Ewigen, sucht es sie im Irdischen. Das aber heifit umsonst gesucht;
das ist Jammer und Elend. Das Reich-werden-Wollen bezieht sich
nicht nur auf Geld und Gut, auf Acker und Giiter; es bezieht sich
auch auf Ansehen und Ehre, auf Wissen und Konnen, auf Stellun-
gen und Amter. Es bezieht sich auf materielle und auch auf geistige
Dinge, soweit sie diesseitig sind.

Bei diesem Suchen nach diesseitiger Fiille geht es zunédchst oh-
ne ,, Versuchungen” nicht ab. Bei dem Jagen nach irdischer Fiil-
le kommt man ins untere Prinzip. Die ganze Erde ist durchtrankt
vom Bosen. Liige und Mord in der Selbstsucht sind ihre Grund-
prinzipien. Wer irdisch reich werden will, kommt um diese nicht
herum.

378



1. Tim. 6,1-11

In der Wahrheit, Gerechtigkeit und Liebe, in der Geduld und
Selbstentdufserung, welches sind Friichte der Gottseligkeit, kommt
man irdisch weder zu Reichtum noch Ehre. Da muss man mehr
oder weniger Liige und Unrecht schlucken. Da sind der Versu-
chungen viele.

Und da liegen ,Schlingen” (Luther: ,Stricke”). Da strauchelt
und fillt der Fuf3, ehe man es sich versieht. Da wachen auch un-
verniinftige und schéddliche Begierden auf. Da wiinscht man dies
und das, um schneller vorwiarts zu kommen. Die torichtesten und
stindigsten Mittel bieten sich da einem an, und man ergreift sie
auch, wenn man einmal vom Haben-Wollen entziindet ist. Wenn
man in den irdischen Jagd-Kampf als ein Reich-werden-Wollender
eintritt, kommt man ohne bose Wunden nicht durch.

Damit haben wir aber dann die Todeslinie betreten. Reich-
werden-Wollen in irdischen Dingen liegt nicht auf der Lebens- und
Herrlichkeits-Bahn, das liegt auf der Verderbens- und Verdammnis-
Bahn. Wo man irdisch hoch sein will, da geht es in Wahrheit
nicht in die Hohe, sondern in die Tiefe. Das ist ein Versenken und
Versenkt-Werden. Beim Reich-werden-Wollen gibt es Hollengase:
Verderben und Verdammnis.

In der Lust zu viel Hab und Gut liegen alle bosen Keime.
Wer auf dem Ich-Weg haben will, wie kann er glauben? Er will
ja Irdisches sehen und schmecken. Wie kann er lieben? Er denkt
ja nur an sich. Kein Wunder, dass Paulus sagt, etliche, welche
die Geldliebe im Herzen gehabt hitten, seien abgeirrt vom Glau-
ben. Geiz, Haben-Wollen ist Auswuchs des Ich-Wesens, und zwar
Pfahlwurzel-Auswuchs.

Mit all diesem Jagen macht man aber sich selbst viel Schmer-
zen. Der Weltreichrumsweg ist ein harter Passionsweg ohne Trost.
Doch aus jedem Kreuz, wenn es uns im Glauben zu Thm treibt,
wdchst neue Kraft und neue Erfahrung. Der Geizesweg, der Hab-
suchtsweg ist ein Wiistenweg ohne Wasser. Was man nicht erlangt,
das gibt getduschte Hoffnung, Verbitterung, Neid, Hass und Zorn;
und was man erlangt, das langt nicht.

379



Ein grofser Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

Die Welt ist noch nie gliicklich gewesen; deswegen braucht
sie so viel Spafs, Theater, Fest und Unterhaltung, um ihren Jam-
mer zuzudecken. Doch auch dieser Deckel hilt nicht dicht, das
Elend bricht immer wieder aus. ,,Auf dem Welt- und Prunkgertis-
te”, singt einer, ,man nur glanzend Elend findt”. Aller Erdenge-
winn wird Verlust. Sowie er vergeht, ist die Ode da, der Schmerz.
Erden-Hascher machen sich selbst viel Schmerzen.

Welch ein grofier Erwerb ist da die Gottseligkeit. Man be-
kommt, und das Bekommene bleibt, ja wachst sich aus von Se-
gen zu Segen. Darum, du Gottesmensch, fliehe den Erden- und
Habsuchts-Sinn. Frei und immer freier zugewandt dem ewigen
Gut, den grofsen Erwerb vergrofsert!

Jage nach, du Gottesmensch, nicht leeren, Schmerzen schaf-
fenden Schein- und Sachwerten, jage nach den bleibenden, ewi-
gen Personenwerten. Jage nach der Gerechtigkeit, der Gottselig-
keit, dem Glauben, der Geduld, der Sanftmut. Alles irdische Reich-
werden-Wollen geht auf Sach- und Ding-Werte; alle Gottseligkeit
geht auf Personenwerte. Der Habgierige will haben, der Gottselige
will sein. Der Reichtumsgierige ist herabgesunken zu den Dingen
und ist ihr Knecht; der Gottselige geht ein in Gott und will dem
Sohn gleich werden, und alle Dinge miissen ihm dazu dienen. Ja,
das ist der grofie Erwerb der Gottseligkeit — sie schafft Personen-
werte fiir zeitliche und ewige Herrlichkeit; die Habgier hascht nach
Sachwerten, die verschwinden, und da bleibt Verderben und Tod.

Was nach Sachwerten geht, ist im Grunde irdisch und weset im
Erschiitterlichen; was in Christus nach Personenwerten geht, das
weset im Ewigen und Unerschiitterlichen. Darum geht auch das
nattirlich religiose Leben auf viele Dinge und Sachen; der Wieder-
geburtsglaube sorgt, dass er etwas werde. Gottselige drangen nicht
auf Tun, sondern auf Werden.

380



1. Tim. 6,1-11

Darum ist es Sache der Gottseligkeit, nachzujagen der Gerech-
tigkeit. Die Gottseligkeit will immer in der rechten Grundstellung
vor Gott stehen. Man wird ein geretteter Siinder im Blut Jesu, der
aus Dankbarkeit Jesus gehort und IThn verherrlichen will in Seinem
Geist in allem. Dem jagen wir nach, immer mehr in Thm erfunden
zu werden.

Das ist die Gerechtigkeit, das ist die rechte Stellung vor Gott
und Menschen. Und das wirkt dann die Gottseligkeit, das macht
Leben vor Gott und Menschen in Thm, aus Ihm!

Und dieses Leben geht aus Glauben. Im Glauben halten wir
uns an Ihm fest und werden bewahrt in Ihm. Und sind wir in IThm,
dann ist die Liebe in uns. Geliebt und liebend, so leben wir. Und so
leiden und dulden wir. Getragen von Liebe kann man tragen. Nur
Getragene sind tragfahig. Und nur von der Liebe Getragene kon-
nen auf Eigenvergeltung im Eigenwesen verzichten und konnen in
Sanftmut still sein und alles dem Herrn anheimstellen.

Solche Menschen mochten wir als Gottselige sein und werden:
So gerecht, so ewiges Leben lebend oder gottselig, so glaubensvoll
im Herrn, so im Liebesleben stehend, so tragend und auf uns neh-
mend, so verzichtend und uns selbst sterbend in der Sanftmut. Das
sind Gottseligkeits-Werte. Das ist ein grofier Erwerb.

Solche gottseligen Leute sind Lichter und Salzfelsen. Da kann
die Welt sich Licht- und Salzkraft holen.

¢ Nicht ununterbrochen Springende und Laufende, Sachwerte
Treibende — das ist kein grofler Gewinn —, sondern Werdende;

e mitten in der Hast Stehende;
e mitten in der Finsternis Leuchtende;
¢ nicht Fackeltrdger, sondern Lichter;

¢ nicht verschmolzene Salzkdrnchen, sondern Salzsteine, an
denen viele Herzukommende lecken konnen,

so stehen die Gottseligen da.
381



Ein grofser Erwerb (1. Tim. 6,1-11)

Es ist ein grofler Erwerb, wenn einer gottselig unter allem, un-
ter Freud und Leid, in Christus wird und wiéchst. Das sind die Se-
gensmenschen. Das sind die werdenden Konigsgeister und Herr-
lichkeitsmenschen. Gottselige werden nicht im Sachwert-Treiben
gerieben und elend, sondern im Personenwert-Wachsen stehend
und stark. Ja, die geistgewirkte Gottseligkeit, sie ist ein grofier Er-
werb. Wer Ihn hat, dem wird gegeben, und er wird die Fiille haben.

26. Juli 1925

382



Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!
Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!

,%12 Kimpfe den guten Kampf des Glaubens; ergreife
das ewige Leben, dazu du auch berufen bist und be-
kannt hast ein gutes Bekenntnis vor vielen Zeugen.

613 Ich gebiete dir vor Gott, der alle Dinge lebendig
macht, und vor Christus Jesus, der unter Pontius Pila-
tus bezeugt hat ein gutes Bekenntnis,

614 dass du haltest das Gebot ohne Flecken, untadelig,
bis auf die Erscheinung unsers Herrn, Jesu Christi,

615 welche wird zeigen zu seiner Zeit der Selige und

allein Gewaltige, der Konig aller Konige und Herr al-
ler Herren.

616 der allein Unsterblichkeit hat, der da wohnt in
einem Licht, da niemand zukommen kann, welchen

kein Mensch gesehen hat noch sehen kann; dem sei
Ehre und ewiges Reich! Amen.” 1. Tim. 6,12-16

Wir stehen am Tor der Karwoche. Der Heiland schreitet in den
tiefsten Glaubenskampf. Die Vollendung des Glaubenslaufes des
eingeborenen Sohnes sehen wir vor uns. Er glaubte hindurch durch
die grausigen Tiefen des Kreuzestodes und der Holle. Sein Glaube
erzitterte, der ganze Gottmensch erbebte. Blut drang aus den Po-
ren, aber Er glaubte.

Angesichts dieses Vollenders des Glaubens, den Er auch fiir
uns vollendete, ruft uns Paulus heute auf zum Glaubenskampf. Er
fiihrt seinem geistlichen Sohn Timotheus alles vor Augen, was ihn
nur zum Glaubenskampf erwecken kann, von der ersten Berufung
an bis hinaus zur Vollendung. Machtvoll dringt er auf Timotheus
ein, dass dieser auf der Glaubensbahn verharre bis zum unbefleck-
ten Ziel hin. Machtvoll dringt er auch auf uns ein und mochte uns
eine kraftige Anregung zu neuem Glaubenslauf geben.

383



Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!

In den Glaubenskampf will Paulus den Timotheus hineintrei-
ben. Leben ist Kampf, man mag’s ansehen, von welcher Seite man
auch will. Im Grunde ist es entweder ein Kampf des Lichtes gegen
die Finsternis oder ein Kampf der Finsternis gegen das Licht. In ei-
nem Kampf stehst du auf einer Seite, und auf dieser Seite kampfst
du auch.

Der Glaubenskampf ist ein schoner Kampf.

»Kdmpfe den schonen Kampf des Glaubens”,1. Tim. 6,12

ruft Paulus dem Timotheus zu.

Der Kampf auf der Finsternisseite gegen das Licht ist ein un-
schoner Kampf. Unschon wegen seiner Waffen, die dem Ich-Wesen
entnommen sind; unschon um seines Zieles willen, welches der
Tod ist. Wer im Ich und ums Ich kdmpft, kimpft unschén und wird
unschon bekdmpft. Wer nur diesseitig ringt und kampft, kampft
auch unschon. Es ist hédsslich, nur um Alltagliches, Vergéangliches,
Unbefriedigendes kdmpfen zu miissen. Da wird die Seele miider
und miider, der Geist leerer und leerer. Unzufriedenheit, Verbit-
tertheit, Verwundetsein und Sterben-Miissen ist das Ziel. Im Ich-
Wesen und Welt-Wesen kdmpfen ist unserem Kampf im Weltkrieg
dhnlich, wo viele schliefSlich fragten: Wozu haben wir eigentlich
gekdampft? Ja, wozu? Fiir ein Elends-Ziel? Darum kdmpfen die
meisten Menschen. Unschon ist der Menschheitskampf; hassliche
Formen nimmt das Diesseitsringen an auf allen Gebieten; und
hisslich ist sein Ziel, der Tod.

Schon ist der Kampf des Glaubens. Um die herrlichen, gottli-
chen Dinge geht er; mit des Heiligen Geistes Waffen wird er ge-
fiihrt; Leben und Lebenskrone ist sein wunderbares Ziel. Und Je-
sus, der schone Sohn des lebendigen Gottes, der gekreuzigt und
erstanden ist, ist dieses Kampfes Grund, Kraft und Hoffnung.

Ehrgeiz, Zorn, Neid, Streit, Hass sind des irdischen Kampfes
unschone Krifte; Liebe, Freude, Friede, Geduld sind des Glaubens-
kampfes ewige Méchte.

384



1. Tim. 6,12-16

Glaubenskdampfer sein heifst um ewige, unsichtbare Giiter
kdampfen; Glaubenskdmpfer sein heifst gegen alles Eigene und Siin-
dige angehen und Gott und Christus und Seligkeit und Herrlich-
keit meinen. Erdenkdampfer sein heifst in eigener Kraft streiten und
sich zu Tode zehren. Glaubenskampfer sein heifst im unsichtbaren,
aber wahrhaftigen Heiland kdmpfen und im Glauben alle Krifte
und Siege aus Seinem siegvollendeten Wesen ziehen. Im Glauben
kdampfen heifst von sich absehen, auf Jesus sehen und Ihn machen
lassen und Thn anziehen und in Ihm tiberwinden. Das ist auch ein
Sterben, aber nur nach dem, was schidlich und unniitz ist, es ist
aber ein Aufstehen in Christus, in allem, was bleibt und ewig herr-
lich ist. Ein Glaubenskdampfer sieht alles in Christus an und will in
allem Ihn und Seinen Weg.

Ein Glaubenskdampfer steht immer im Unsichtbaren und lauft
von da aus siegend durch das Sichtbare. Ein Erdenkampfer steht
im Sichtbaren. Er erreicht dieses Vergiangliche nicht, eben weil es
nur zeitlich ist, und hat das Bleibende nicht, weil er es nicht wollte.
Das ist ein unschoner Kampf. Der Glaubenskdmpfer hat das Un-
sichtbare, und das Sichtbare dient ihm zum Wachstum im Unsicht-
baren. Das ist ein schoner Kampf. Der Christ sieht nichts nur na-
tiirlich an, sondern alles geistlich und ewig in Christus. Er urteilt
glaubensmafiig, und so kiampft er dann. Freud und Leid, Erde und
Tod, Menschen und Dinge sieht er im Ewigkeitsmantel in Chris-
tus, und so nimmt er sie und durchdringt sie in der Kraft Gottes.
So hat der Heiland den Gethsemane- und Golgatha-Weg im Vater
gesehen und gldubig gekdmpft, daher der geoffnete Segensquell.
Ein schoner Kampf, dieser Kreuzes-Glaubens-Kampf Christi. Zu
solchem Kdampfen ruft uns Paulus auf.

Er bezeichnet es ndher als ein , Ergreifen des ewigen Lebens”.
Der Glaubenskdmpfer lebt und webt im Ewigen, obwohl er mit-
ten im Zeitlichen steht. Das ewige Leben, Christus der Heiland, ist
sein Teil und Erbe; in Ihm stehend kampft und iiberwindet er. Der
Glaubenskdampfer steht im Geist, er hat die Ewigkeit in sich und
vor sich. Und dieses ewige Leben ergreift er in jeder Lage neu. Oh-
ne Ewigkeitslicht und -kraft kann er nirgends sein.

385



Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!

Maichtig rumort der alte Mensch von innen, gewaltig zieht das
Erdengewicht ringsum; aber der Glaube gibt immer dem Ewigen
recht und ergreift das ewige Leben im irdischen Kémpfen und Rin-
gen.

Es ist nicht leicht, so zu stehen, darum ruft Paulus: ,Ergrei-
fe das ewige Leben”, und fahrt fort zu gebieten, dieses Gebot
zu halten ohne Flecken und untadelig bis zum Ziel hin. Das Ge-
bot, welches Paulus hier meint, ist der ganze geistliche Lebensver-
lag. Er meint, in diesem Stande des Ewigkeitsmenschen und des
Glaubenskampfers sollten wir immer tadelloser und unbefleckter
werden und das Ziel der Vollendung nicht aus dem Auge lassen.
Der Ewigkeitsmensch und Glaubenskdampfer hat ein vollkomme-
nes, untadeliges und unbeflecktes Ziel im Auge.

Gleichwie der Heiland vor dem letzten Glaubenskampf flehte:

,Vater, verklare Mich bei Dir mit der Klarheit, welche
Ich hatte, ehe die Welt war”, Joh. 17,5

so streckt sich ein Glaubensmensch in seinem Kampf nach dem
Vollkommenbheitsziel aus. Er will etwas werden zum Lob der herr-
lichen Gnade Christi. Und dieses Gebot, diese Lebenslinie des
Glaubenslebens, sollten wir festhalten bis zum Ziel der volligen
Unbeflecktheit hin. Noch ist unser Geistesbesitz in den irdenen Ge-
fafsen; noch sind wir elend und arm, siindig und schwach, aber
der Glaube fiihrt durch zur Vollkommenbheit, will sie und hat sie in
Christus. Der Glaubenskdmpfer und Ewigkeitsmensch ist ein Fort-
schreiter in einer Lebenslinie (Gebot), welche in ihm in Christus
angefangen hat.

386



1. Tim. 6,12-16

Damit wir nun im Glauben verharren, im ewigen Leben ver-
bleiben und die Linie (das Gebot) zielméafiig innehalten, ermuntert
der Apostel Timotheus und uns auf die verschiedenste Weise. Er
sagt zuerst:

... dazu du auch berufen bist.” 1. Tim. 6,12

Ja, wie oft ist das Wort gottlicher Berufung zu einem Glaubens-
leben und Ewigkeitsleben, zu einem Leben nach dem vorgesteck-
ten, vollkommenen Herrlichkeitsziel, schon an uns ergangen. Wir
sind unter das Wort gestellte Leute. Und im Wort hat Gott, hat
Christus gerufen. Wir haben diese Rufe auch in Herz und Gewis-
sen ordentlich und aufierordentlich vernommen. Wir kennen Zei-
ten sonderlichen Ergriffenseins. Wir sind auch durch Fithrungen
schon machtvoll gerufen worden. Wir waren schon bange und wa-
ren schon selig.

Sollen so viele Rufe umsonst sein? Sollen sie uns alle zum Ge-
richt werden? Das sei ferne. Wir wollen sein, wie ein Abraham und
wie alle Heiligen je gewesen sind; wir wollen antworten: , Hier bin
ich, Herr!” Gedenke deiner vielfachen Berufung und kdmpfe den
guten Kampf des Glaubens; ergreife das ewige Leben und bewéh-
re die Lebenslinie, welche dir geoffenbart ist. Es wéare doch eine
Schmach, wenn so vielfach Berufene, solche tief und tiefer Beru-
fene nicht im Kampf des Glaubens und im Ewigkeitsleben ihren
Mann stiinden.

Dazu haben wir auch schon bekannt ein schones Bekenntnis
vor vielen Zeugen. Paulus stellt seinen Timotheus nach Lystra, in
die alte Heimat. Er erinnert ihn daran, wie er dort zum Glauben
gekommen ist und sich der Gemeine angeschlossen hat. Er erin-
nert ihn an die Stunde, wo die Gemeine ihn zum Apostelbegleiter
segnete und er sich dazu bekannte. Er erinnert ihn aber auch an all
die Zeugnisse, die er hin und her abgelegt hat. So soll er nun die
angetretene Glaubenslinie bis zum Ende festhalten.

387



Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!

Die meisten unserer Leser werden auch als Glaubige bekannt
sein. Du hast dich auch gewiss den Gldaubigen schon angeschlos-
sen und damit offentlich bekannt, wohin dein Gott dich zog und
zieht. Viele von uns haben so oder so sich schon zu Jesus bekennt-
nismaflig gestellt; wohlan denn: weiter bekannt. Wenn, wie es im
Glaubenskampf geht, die Schlachten schwerer werden, wenn die
Aufgaben gewichtiger werden: fortgekdmpft im Glauben, weiter
gegangen den Ewigkeitsweg, hinan bis zum makellosen Ziel! Die
Bekenntnisse miissen reifer und schoner werden. Eins muss das
andere an Klarheit und Wahrheit tibertreffen. Darum kdampfe den
guten Kampf des Glaubens!

Bedenke auch, dass Gott dich trdgt. Paulus beschwort den Ti-
motheus bei dem Gott, der das Ganze noch zum Leben hindurch-
gebdre. Ja, wenn Gott das All, das Ganze, oder wie Luther sagt,
»alle Dinge”, noch zum Leben hindurchgebiert, wird Er dann Sei-
ne Erstlings-Glaubens-Kampfer stecken lassen? Wie, wenn Er den
Anfang nicht durchfiihrte, wie konnte Er dann je zum Ziel gelan-
gen? Gott lasst niemand stecken, bei dem Er einmal angefangen
hat. Und der alles zum Ziele bringt, der bringt auch dich durch.
Wohlan, denke an den alles neugebdrenden Gott und kampfe ge-
trost weiter den schonen Glaubenskampf. Ergreife das ewige Le-
ben und bleibe fest auf der Ziellinie.

Sieh doch, wie der alles neugebédrende Gott Seinen eingebore-
nen Sohn durchgebracht hat, und denke, wie Jesus im Glauben
durchbekannt hat. Als der Heiland dort vor Pontius Pilatus stand,
da hitte Er durch ein Wort frei werden konnen. Der stolze Welt-
machtvertreter war so innerlich betreten und voller Furcht, dass er
Ihn am liebsten freigelassen hitte. Aber der Heiland bekannte ein
solch schones Bekenntnis zu Seiner ewigen Gottessohnschaft und
zu Seinem Leidensberuf, dass der Romer Ihn nicht freilassen konn-
te. Der Heiland hat den Glaubensweg beschritten. Er hat bis zum
Kreuzestod den Vaterweg, das, was Ihm Gebot war, bewahrt.

388



1. Tim. 6,12-16

Wairen wir dieses Heilandes, dessen Tod doch unser Leben ist,
wert, wenn wir in Seiner Kraft nicht auch weitermachten? Wir ha-
ben einen herrlichen Herzog und einen kraftvollen, uns stiarken-
den Vorldufer. Denken wir an Ihn, der ganz leicht hétte konnen frei
werden, der aber ein schones Bekenntnis bekannte und glaubens-
maflig in den Tod ging. Kdimpfen wollen wir den schonen Glau-
benskampf, auch wenn er duflerlich in Schmach fiihrt; ergreifen
wollen wir das ewige Leben, auch wenn'’s in Sterbenswege fiihrt;
untadelig wollen wir werden, welche Feuer auch der Vater fiir no-
tig halt. Wie wéren wir sonst dessen wert, der ein solch schones
Bekenntnis vor Pilatus bekannte, wiewohl es zum Tod fiihrte!

Und wir wissen doch, dieser Jesus kommt wieder. Wir wis-
sen, Er wird mit den Seinen von driiben bei den Seinen von hii-
ben erscheinen. Wir kennen doch den Tag des Herrn. Das ist unser
grofes, erwartetes Ziel. Wie konnten wir dort bestehen, wenn wir
nicht durchgehalten hétten! Wie konnten wir bestehen vor Thm,
dem Anfanger und Vollender des Glaubens; wie konnten wir be-
stehen vor all den Glaubens- und Leidens-Vollendeten, wenn wir
selbst nicht durchgehalten hitten! Denke an den Tag der vollen-
deten Glaubensgemeine und dann: Auf, kdmpfe den guten Kampf
des Glaubens, ergreife das ewige Leben, halte aus auf der Lebensli-
nie bis zum Vollkommenbheitsziel! Einer Glaubens -und Ewigkeits-
Gemeine gehoren wir an. Thren Charakter wollen wir jetzt im
Kampf nicht verleugnen, damit wir ihren Charakter auch in der
Herrlichkeit tragen diirfen. Was wird doch der ewige Gott dort
offenbaren! Paulus sagt, die Erscheinung Christi werde Gott zei-
gen zu geeigneten Zeiten. Wir wissen, wenn das Judentum bufsreif,
wenn die Nationen gerichtsreif, wenn die Gldubigen in Christus
durch Leiden herrlichkeitsreif sind, dann sind die geeigneten Zei-
ten. Und dann wird Gott zeigen Seinen herrlichen Sohn mit den
verherrlichten S6hnen. Und was wird das werden! Uberlegen wir
im Geist die Herrlichkeit Gottes des Vaters, soweit wir einen stiick-
weisen Blick in sie haben! Wie wird es sein, wenn diese verborgene
Gottherrlichkeit wieder um ein Stiick weiter herauskommt.

389



Auf zum Glaubenskampf (1. Tim. 6,12-16)!

Paulus gibt uns im Geist einen Einblick in diese Gottes-
Wunderherrlichkeit. Er nennt Gott zuerst den Gliickseligen. Da
ist nur Wohlsein, kein Ubelsein, keine Trianen, kein Leid, kein Ge-
schrei. Bei Gott ist lauter Gliick. Vor Ihm ist Freude die Fiille und
liebliches Wesen zu Seiner Rechten ewiglich. Und Er ist, der al-
les ganz allein kann. Gott braucht niemand. Alle Macht und Kraft
ist in Ihm selbst. Was Er will, geschieht. Da braucht niemand und
nichts nachzuhelfen. Er ist dem Gewaltigsten allein gewachsen. Es
ist alle Gewalt in Thm. Darum ist Er auch der Machtige aller Méach-
tigen: Konig aller Konige, Herr aller Herren. Uber Thm ist nichts
und niemand. Alles ist und bleibt unter Ihm. Ja, es bleibt, hier ist
kein Wechsel. Er hat allein Unsterblichkeit.

An alles kommt kann der Tod heran. Selbst der eingeborene
Sohn musste sterben. An Gott selbst kommt kein Tod heran. Das
konnen wir Todverfallenen gar nicht fassen. Und das alles hat Gott
in unzuganglichem Licht. Da ist alles Liebe, alles Wahrheit, alles
Gerechtigkeit, aber so rein, so ungemischt, so vollig, dass niemand
und nichts in das Licht kann, der eingeborene Sohn ausgeschlos-
sen. Es wiirde fiir alles verzehrendes Feuer sein. Ihn kann kein
Mensch sehen; es wire aus mit Ihm. Da kann man nur anbetend
von ferne sagen: ,Ihm sei Ehre und ewige Kraft! Amen”.

Und dieser wunderbare Gott wird Seinen Sohn samt den ver-
herrlichten S6hnen in wunderbarer Verklarung senden. Er wird ein
weiteres Stiick Seiner verborgenen Herrlichkeit in ihnen kundtun.
Und da dabeisein zu diirfen, ist das nicht des Kampfes und der
Miihen wert? Gedenken wir anbetend dieses Gottes und Seiner
schon geschehenen und noch kommenden Offenbarung in Chris-
tus und wissen wir, dass die glaubigen Uberwinder da mit hinein
diirfen in Christus, dann wird’s uns innerlich treffen: Kimpfe den
schonen Kampf des Glaubens, ergreife das ewige Leben und be-
wahre die Linie unbefleckt und untadelig! Flirwahr, es ist der Mii-
he und des Schweifses wert. Herr, stiarke uns den Glauben! Lass es
bei uns aus Glauben in Glauben gehen!

390



1. Tim. 6,12-16

Die Zeugen Jesu,
die vordem auch Glaubenshelden waren,
Hat man in Armut wandeln sehn,
in Triibsal und Gefahren;
Und des die Welt nicht wiirdig war,
der ist im Elend gangen;
Den Fiirsten tiber Gottes Schar
hat man ans Kreuz gehangen.

Drum wolln wir unter Seinem Schutz,
den Satan zu vertreiben

Und seinem Hohngeschrei zum Trutz,
mit unseren Véatern glauben.

Wenn man den Herrn zum Beistand hat
und’s Herz voll Seiner Freuden,

So lasst sich’s auch durch Seine Gnad
um Seinetwillen leiden®.

5. April 1925

6Zweite und vierte Strophe des Liedes ,Der Glaube bricht durch Stahl und
Stein” von Nikolaus Ludwig Graf von Zinzendorf (1700-1760).

391



Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

392

»7 Denn Gott hat uns nicht gegeben den Geist der
Furcht, sondern der Kraft und der Liebe und der
Zucht.

18 Darum, so schime dich nicht des Zeugnisses un-
sers Herrn noch meiner, der ich sein Gebundener bin,
sondern leide mit fiir das Evangelium wie ich, nach
der Kraft Gottes,

19 der uns hat selig gemacht und berufen mit einem
heiligen Ruf, nicht nach unseren Werken, sondern
nach dem Vorsatz und der Gnade, die uns gegeben
ist in Christus Jesus vor der Zeit der Welt,

L10 jetzt aber offenbart durch die Erscheinung un-

sers Heilandes Jesu Christi, der dem Tode die Macht
hat genommen und das Leben und ein unvergianglich
Wesen ans Licht gebracht durch das Evangelium,

111 fiir welches ich gesetzt bin als Prediger und Apos-
tel der Heiden.

112 Um dieser Ursache willen leide ich auch solches;
aber ich schime mich dessen nicht; denn ich weifs, an
wen ich glaube, und bin gewiss, er kann mir bewah-
ren, was mir beigelegt ist, bis an jenen Tag.

113 Halte an dem Vorbilde der heilsamen Worte, die
du von mir gehort hast, im Glauben und in der Liebe
in Christus Jesus.

114 Dies beigelegte Gut bewahre durch den heiligen

Geist, der in uns wohnt.” 2. Tim. 1,7-14



2. Tim. 1,7-14

Wir haben einen gekreuzigten Heiland! Und obwohl Er erhtht
ist, so ist Er auf Erden immer noch der Niedrige. Nirgends entfaltet
der Herr bis zur Stunde dufere Hoheit und Herrlichkeit. In den
Seinen ist Er freilich der Uberwinder, aber immer durch Kreuz und
im Kreuz. Glauben heifst einen Kreuzes- und Sterbens-Weg gehen,
allerdings beim inneren Besitz der herrlichen Erlosungsgaben und
Erlosungskréfte. Die Gemeine Gottes erscheint in dieser Welt nur
als die Leidende, aber immer auch Uberwindende.

Es geht aber immer noch wie zur Zeit des Herrn: Das Kreuz
stand vor allen und offen da, Auferstehung und Himmelfahrt ge-
schahen in der Stille und im Verborgenen und mussten, abgese-
hen von den wenigen Augenzeugen, geglaubt werden. Noch ist
nicht die Konigszeit Christi, noch ist nicht die Zeit Seiner Welt-
herrschaft und Weltdurchdringung. Wer sich Jesus anschlief3t, der
schliefst sich einer leidenden, duldenden und tragenden Minder-
heit an, welche aber, wenn sie tiberwunden hat, zur Herrschaft in
Christus bestimmt ist. Zu diesem Leidensweg und zu seiner frei-
willigen Ubernahme ruft nun heute der Apostel Paulus den Timo-
theus und in Timotheus uns alle auf. ,Leide dich!” heifst die Parole
unserer Verse.

Timotheus war, wie wir das aus manchen Bibelstellen ersehen,
von Natur aus zaghaft und schiichtern. Nun stand er allein, der
gewohnt war, meist um den Apostel zu sein. Und offenbar harr-
ten Leiden auf ihn. Offenbar war auch Paulus, der in Ketten lag,
bei ihm oder vor ihm herabgesetzt worden. Da ruft ihn nun Paulus
zum freudigen Leiden und Kreuz-Tragen auf. Er sagt ihm: Lieber
Timotheus, wir haben nicht einen Geist der Furcht, d. h. der Feig-
heit und der Angst. Schame dich doch nicht, wenn das Evangeli-
um dir Triibsale bringt. Argere dich auch nicht an mir, der ich so oft
und viel und auch jetzt wieder ein Gefangener Christi bin. Ich weif3
wohl, es gibt immer und iiberall Leute, welche meinen Banden ein
Argernis anhingen wollen, als wiren sie nicht rein um Christi wil-
len. Du aber wirst dich doch nicht daran stofien. Du weifst doch,
dass der Weg des gekreuzigten, gebundenen Jesus in solche Lagen
fiihrt.

393



Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

Auf, lieber Timotheus, leide selbst solches Kreuz und solche
Triibsal mit. Kreuz und Evangelium gehoren sonderlich in die-
ser Erstlings- und Gemeine-Zeit unweigerlich zusammen. So mun-
tert Paulus seinen Timotheus auf, die leidenden und gefangenen
Briider liebzuhaben, ohne Scham in ihre Gemeinschaft einzutreten
und freudig und frei sein Teil Leiden auf sich zu nehmen.

Das gilt auch uns! ,Leide dich als ein guter Streiter Jesu Chris-
ti”, ruft Paulus. Weifst du auch etwas vom Kreuz Christi und von
Seinen Leiden? Stehst du drin? Wir reden nicht von den allgemei-
nen Menschheitsleiden, welche auch auf der unglaubigen Welt las-
ten; wir reden von den sonderlichen, aus dem lebendigen Glau-
ben an den Heiland kommenden Leiden. Da sind vor allem die in-
neren Leiden der Bufle, der wachstiimlichen Sinnesdnderung. In
Jesus gilt es tdglich Dingen innerlich unter Wehen abzusterben,
welche der natiirliche Mensch und das Fleisch gerne hitten und
gerne titen. Das Geistesleben ist der Widerpart des Fleischesle-
bens. Wer im Geist leben will, kreuzigt in Christus das Fleisch.
Das geht nicht ohne tiefes Weh bis zu Tranen hin. Selbstentdufle-
rung, Selbsterniedrigung, Selbstverleugnung sind dem Fleisch kei-
ne Freuden. Im wachstiimlichen Glaubensleben geht es zwar in-
nerlich von Klarheit zu Klarheit, aber der Natur geht es gar sauer
ein, sich immerdar in Christi Tod zu geben.

Dann bringt die Bindung an den Heiland Lésungen vom hei-
landslosen Leben und von heilandslosen Menschen. Das gibt bei
jung und alt in den Freundschaften, Gesellschaften, Vereinen, oft
bei den Eigenen bittere Kdmpfe. Dazu tragen solche Losungen
Spott und Hohn, ja auch Benachteiligungen mancherlei Art ein.
Und der Weg des Unrecht-Tragens und des Unrecht-Leidens ist ein
rechter Sterbensweg. Und Jesu Bahnen gehen tiberall! In Geschift
und Beruf, in Stellung und Umgang wird alles anders, aber nicht
ohne manches Weh, manchen Nachteil und Verlust.

394



2. Tim. 1,7-14

Wie viele kommen zu keiner Entscheidung fiir den Heiland,
welil sie solche Leiden fiirchten und scheuen. Wie viele kommen
von gewissen Stationen an nicht mehr weiter, weil sie die Kamp-
fe, die Nachteile, das Kreuz nicht iibernehmen wollen, innerlich
und dufSerlich nicht. Und wenn erst das Kreuz unter den frommen
Leuten kommt, dann schrecken viele zurtick, die Bahn des Glau-
benslebens mutig weiter zu beschreiten. Und wie vielen ist die Ge-
meinschaft der Glaubigen das Anstoflige. Diese Glaubensgemeine
ist eine gar niedrige Gemeine.

Da ruft Paulus dazwischen:

,Schime dich nicht meiner, der ich Sein Gebundener
bin.” 2. Tim. 1,8

Leide dich und nimm das Schwere und Ubel des Glaubenslau-
fes getrost auf. Was sind denn deine augenblicklichen Glaubenslei-
den? Oder vor welchen dufieren oder inneren Folgen deines Glau-
benslebens schreckst du zuriick? O tue es nicht, du bringst dich
um viel, um sehr viel, Leide dich! Das ist das rechte Kennzeichen
der Wahrheit, wenn es aus Leiden in Leiden geht. Jede geistliche
Wahrheit und Kraft muss versucht und bewahrt werden, und das
geschieht im Kreuz. Wundert euch nicht, meine Lieben, wenn ihr
in mancherlei Anfechtungen fallet! Leidet euch! Christenart ist frei-
willig tibernommenes Leiden.

Der natiirliche Mensch leidet seine Leiden knechtisch. Er muss,
er kann nicht anders. Wenn er konnte, wiirde er die Leiden seines
Weges weit wegstofien. Und er geht allem aus dem Weg, dem er
ausweichen kann.

Der Glaube hat nicht diesen Geist des feigen Ausweichens. Der
Glaube nimmt die in den Glaubensweg fallenden Passionen frei
auf und lauft tragend in den Kampf, der ihm verordnet ist.

395



Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

Hast du die Gnade dieses Frei-Aufnehmens der eintretenden
Kreuzes-Wege? Sieh, wir konnen das, denn wir haben den Geist
der Kraft, der Liebe und der Zucht (Vers 7). Das tut der Heiland
nicht anders, als dass Er zu jedem vorkommenden Kreuz auch die
Kraft, die Liebe und die Zucht gibt, und zwar immer in dem Grad
und Maf3, wie der Glaubenskdmpfer es braucht. Fiir den Glauben
gibt es in den gottverordneten Kampfen kein , Unmoglich” und
kein ,Ich kann nicht”. Das sind beides Unglaubensworte. Zu jedem
Glaubenskreuz bekommst du den Geist der Kraft. Und das ist die
tiberwindende Siegeskraft Christi, denn der Heilige Geist hat in
Jesus in allen Versuchungen tiberwunden. Es kann dir also gewiss
nichts fehlen, du musst nur den Geist der Kraft anziehen und in
ihm kampfen. An Kraft des Sieges fehlt’s dem Glauben nie, denn
er ist der Sieg, der die Welt iiberwunden hat.

Dazu bekommen wir den Geist der Liebe. Wo Menschenkinder
in Christus leiden und tragen, da bleibt der Geist nicht aus, der
ihnen sagt, dass sie von Gott geliebt sind. Welche der Herr lieb
hat, die ziichtigt Er. Unter den Glaubens-Kreuzeswegen giefdt der
Geist die Liebe Christi in uns aus. Wir sehen Sein Kreuz und wie
Er uns geliebt hat; und wir wissen, dass alles Kreuz lauter Liebe
ist, unser Bestes zu schaffen. Als Geliebte des Vaters in Christus
leiden, tragen, sterben wir. Da ist tiefe Seligkeit im Kreuz.

Und dazu kommt der Geist der Zucht oder besser gesagt: der in-
neren Gleichmiitigkeit und Gelassenheit. Die Glaubigen kommen
durch ihr Kreuz nicht in innere Verwirrung und Erregung, sondern
in eine freudige Gelassenheit und Stille. Schau sie alle an, welche
das Kreuz des Herrn getragen haben, ob nicht diese freudige Stille
in ihnen war. Wer so ausgeriistet wird, der kann auch Kreuz tra-
gen und der spiegelt dann in seinem Kreuz ein Stiick der Klarheit
Christi wider. Durch den Geist der Kraft, der Liebe und der Gelas-
senheit wachst er unter dem Kreuz und wird bewédhrt unter dem
Kreuz. Es dient ihm zum Guten.

396



2. Tim. 1,7-14

Sieh, darum fiirchte dich nicht; leide dich und wachse! Ohne
Leiden, die tiberwunden sind im Geist, wachst du nicht. Die geist-
geriisteten Kampfer des Herrn sind reiche Kreuzestréager. Sie sind
aber auch reiche Kreuzestrager um der grofsen Sache willen, fiir
die sie leiden. Das hilt Paulus seinem Timotheus kréftig vor, um
ihn zu ermuntern zum: ,, Leide dich!”

Ach, um welcher Erbarmlichkeiten und Niedrigkeiten willen
leidet doch die Welt. Ihr meistes ist Bauch-Kreuz. Ihr alles ist
Verganglichkeits-Kreuz. Ja, selbst wenn sie ums Hochste leiden,
etwa fur Vaterland oder Wissenschaft, so ist’s doch immer ein
Vergingliches. Unterschiede sind ja hier auch. Wenn ein Zeppelin
um des Luftfahrens willen aller Welt Freuden Jahrzehnte entsagt;
wenn er drum sein ganzes Vermogen hergibt und arm wird; wenn
er sich einen Toren und Narren schelten ldsst, so hat er es doch um
einer grofsen und edlen Sache willen getan. Und doch, auch Luft-
fahren ist irdisch.

Wie unendlich hoher ist die Gottessache, um deretwillen Kin-
der Gottes leiden! Kann es etwas Hoheres geben, als Gottes Kreuz
auf Erden zu tragen; kann es etwas Gewaltigeres geben, als fiir
den und um deswillen zu leiden, welcher als ewiger Sohn Gottes
sich zuerst dahingegeben hat und uns durch Seinen Tod errette-
te und berief zur Seligkeit? Wir sollten wahrhaftig stolz sein, um
des Namens Jesu willen leiden zu diirfen. Wir sollten es als eine
Wiirde ohnegleichen ansehen, die Schmach Christi zu tragen. Mo-
se schon, wiewohl er noch keinen fiir ihn gestorbenen Heiland hat-
te, hielt die Schmach Christi fiir etwas Hoheres als alle dgyptische
Kulturmacht-Grofse. Heute wissen selbst viele Fromme das rechte
Grofienverhiltnis zwischen Welt-Kultur-Pracht und Christi Kreu-
zesschone nicht. Leide dich, du Glaubensmensch, du leidest um
etwas unsagbar Grofses.

Es ist, wie Paulus in unseren Versen sagt, der ewige Gottesrat-
schluss, welcher schon vor Grundlegung der Welten gefasst war
und welcher jetzt ausgefiihrt wird, um dessentwillen wir leiden.

397



Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

Der ewige Gottesrat ging in seiner innersten Grofie und Schone
von allen Ewigkeiten her auf eine durch Kreuz und Tod hindurch
verkldrte Sohne-Gemeine, welche in allem dem eingeborenen Sohn
gleich sein sollte und durch welche der Welt und aller Kreatur Heil,
Frieden und Segen vermittelt werden sollte. Wer glaubt, ist in die-
sen ewigen Gottesrat eingetreten.

Wer glaubt, ist in dieses ewige Kreuzes-, Todes- und Lebens-
Geheimnis hineinverflochten und bekommt sein Teil Kreuz und
sein Teil Herrlichkeit. In Jesus Christus, dem Gekreuzigten, Ge-
storbenen und Erstandenen, ist dieses grofie Geheimnis Gottes zur
Durchfiithrung gekommen. Er ist als Siindloser in den Tod ge-
gangen, hat ihn durchbrochen und hat Leben und unvergangli-
ches Wesen ans Licht gebracht. Und nun holt das leidensverklarte
Haupt Seine Glieder und vollendet sie auf dem gleichen Weg, den
Er selbst gegangen ist.

In diesen Weg, sagt Paulus zu Timotheus, bin ich eingegangen;
ja, ich bin Apostel, Prediger und Lehrer desselben geworden, und
deshalb leide ich mein Leidensteil und sterbe ich mein Sterbens-
teil, um diesen wunderbaren Rettungsrat mitvollenden zu helfen,
der nach Vollendung der Gemeine der ganzen Welt zugute kommt.
Sieh, an diesem GrofSen schaffst du mit, wenn du eingehst in die
Leiden Christi. Du wirst als Glied am Haupt unter Leiden vollen-
det als einer der konig-priesterlichen Sohne Gottes, welche der
ganzen Kreatur das Heil bringen diirfen.

Erst, wenn die Glaubens- und Leidensgemeine vollendet ist,
kann der grofse Rettungsrat Gottes die ganze Kreatur umfassen.
Jetzt wartet diese Kreatur noch auf die herrliche Freiheit der Kin-
der Gottes. Willst du fiir diese grofse Sache nicht dein Teil leiden
und sterben? Ist’s nicht etwas Grofles, fiir dieses zu offenbarende
Seligkeitsgeheimnis der Welt sich ganz einsetzen zu diirfen? Wer
jetzt im Glauben an Christus den ihm verordneten Kreuzesweg frei
iibernimmt und im Geist iiberwindet, der tut der Welt das Grofite,
was er ihr tun kann, er arbeitet an ihrer Gesamtrettung in Christus.
O suche die Herrlichkeit dieser Leiden und leide dich!

398



2. Tim. 1,7-14

Du darfst aber auch deine eigene Herrlichkeit sehen. Die Herr-
lichkeit der vollendeten Gldubigen wéchst aus ihren frei {ibernom-
menen und in Christi Geist tiberwundenen Triibsalen. Paulus sagt:

~Ich weif, an welchen ich glaube”, 2. Tim. 1,12
das heifst wortlich:
,Ich weifs, welchem ich mich anvertraut habe.”2. Tim. 1,12

Paulus weif3, dass er dem Gekreuzigten, aber auch dem Erhoh-
ten und Verherrlichten gehort. Er weif3, dass sein Heiland, wel-
chem er dient in der Niedrigkeit, der wahrhaftige Herr ist, wel-
chem noch alle Knie sich beugen miissen. Er weif3, welchem er sich
vertraut hat, dem namlich, der all die Seinen zu sich ziehen kann
und wird. Paulus weif5, was er am Tag des Herrn sicher bekommen
wird. Paulus leidet und kdmpft und tiberwindet auf einen Tag hin,
auf den Tag der Ankunft des Herrn Jesus Christus zu Seinen Glau-
bigen. Und auf diesen Tag weifs Paulus sich etwas GrofSes beigelegt
oder hinterlegt.

,Ich habe einen guten Kampf gekimpft”, 2.Tim.4,7
sagt er an anderer Stelle;

»Ich habe Glauben gehalten”, 2. Tim. 4,7
eben im Kreuz;

,Hinfort ist mir beigelegt die Krone der Gerechtigkeit,
welche mir der Herr, der gerechte Richter, geben wird,
nicht mir aber allein, sondern auch allen, die Seine
Erscheinung liebhaben.” 2. Tim. 4,8

399



Leide dich (2. Tim. 1,7-14)!

Paulus erwartet einen Kronen-Stand und des Konigs-Priesters
Gleiche. Und dieser Stand wichst mit seiner Herrlichkeit aus den
im Geist iibernommenen und im Geist iiberwundenen Leiden.

Hore auf diese heilsamen Worte, sagt er zu Timotheus, und
nimm sie auf im Glauben und in der Liebe in Christus. Verscher-
ze nicht durch Leidensscheu die Kleinods-Krone, den Siegeskranz.
Bewahre dir das, wofiir du das Angeld schon im Herzen tragst im
Heiligen Geist. Der Heilige Geist, wo Er wohnt, redet deutlich von
solcher grofien und schonen Herrlichkeit. Sie wachst aber ganz aus
dem Leidenslauf. Wer den Leiden Christi aus dem Wege geht, hat
kein hinterlegtes, unverwelktes Erbe. Und jedes innere und dufle-
re Sterben, vor dem du furchtsam abbiegst, verringert dieses Erbe.
Wie werden sich einst schamen, welche sich hier geschamt haben.
Bitte um den Geist der Kraft, der Liebe und der Zucht, und dann
gehe hin, und was der Herr an Kreuz dir vorlegt, das nimm aus
Seiner Hand.

22. Febr. 1925

400



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)
Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

28 Halte im Gedichtnis Jesus Christus, der auferstan-
den ist von den Toten, aus dem Samen Davids, nach
meinem Evangelium,

29 fiir welches ich leide bis zu den Banden wie ein
Ubeltiter; aber Gottes Wort ist nicht gebunden.

210 Darum erdulde ich alles um der Auserwihlten

willen, auf dass auch sie die Seligkeit erlangen in
Christus Jesus mit ewiger Herrlichkeit.

211 Dag ist gewisslich wahr: Sterben wir mit, so wer-
den wir mitleben;

212 dulden wir, so werden wir mitherrschen; verleug-
nen wir, so wird er uns auch verleugnen;

213 glauben wir nicht, so bleibt er treu; er kann sich

selbst nicht verleugnen.” 2. Tim. 2,8-13

Die Leiden Christi, welche wir meinen, sind die um des Na-
mens Christi willen auf uns fallenden und von uns tibernommenen
Leiden.

Der Name Christi geht in der Welt immer noch unter dem
Kreuz. Eine dufiere Herrlichkeit gibt es noch nicht. Wo man sie
aufzurichten versucht, geht es nur mit starker Weltmischung und
mit Einschlag des Todesgesetzes. Die dufiere Herrlichkeit Christi
beginnt erst nach Seiner Wiederkunft. Alles Glaubenswesen geht
durchs Kreuz. Aber das Kreuz Christi und die Leiden im Herrn
haben eine solche innere Herrlichkeit, dass ihre verborgene Scho-
ne und Grofe herrlicher ist als aller Welt Lustherrlichkeit.

Von dieser wahrhaftigen Herrlichkeit der Leiden Christi moch-
te Paulus seinem schiichternen Timotheus, der es manchmal auch
mit der Furcht zu tun bekam, einen Begriff geben, und damit auch
uns.

401



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

Die Leiden Christi sind herrlich, weil sie um des grofsen, wun-
derbaren Herrn willen gelitten werden. Wie haben sich schon im
Irdischen oft Tausende mit Leib und Leben in Leiden und Tod be-
geben um eines grofien Fiihrers willen. Wie viele hat ein Alexander,
ein César, ein Napoleon in Leiden und Tod gefiihrt, und sie sind ih-
nen willig gefolgt. Wie viele haben schon ihr irdisches Leben nicht
liebgehabt um grofier wissenschaftlicher Errungenschaften willen,
und ein grofer Erfinderfiihrer hat sie durch Not und Elend hin-
durch an sich ketten konnen. Wer Christus gehort, der gehort aber
dem Allergrofiten an, dem Konig aller Konige.

Er gehort dem, von welchem Gerok singt:

Viel Namen glanzten in der Welt,
Sie funkelten am Sternenzelt,
Und mussten doch zerstieben.
Erst prangten sie im Heldenbuch,
Dann sanken sie ins Leichentuch,
Und keiner ist geblieben. —
Keiner?

Einer!

Einer funkelt

Unverdunkelt

Durch die Zeiten,

Ja durch tiefe Ewigkeiten:

Jesus.”

Um Seinetwillen Schmach zu tragen war schon einem Mose
grofier als alle Ergotzlichkeit der Welt und Siinde am dgyptischen
Hof.

"Zweite Strophe des Gedichts ,Es ist in keinem Andern Heil” aus der Samm-
lung , Pfingstrosen” von Karl Gerok (1815-1890).

402



2. Tim. 2,8-13
Darum sagt auch Paulus zu Timotheus, um ihn aufzumuntern:

,Gedenke an Jesus Christus, an den aus den Toten
Erweckten; gedenke an den Samen Davids, wel-
chen ich in meiner Evangeliumspredigt verkiindi-
ge.” 2. Tim. 2,8

Als auferweckter Heiland ist Er der Durchbrecher von Siin-
de, Tod und Gericht, der wahrhaftige Retter und Seligmacher, das
Haupt der herrlichen Leibes-Gemeine. Als auferweckter Christus
vom Samen Davids ist Er der wahrhaftige, verheiflene Konig der
Juden, der zu Seiner Zeit die Konigsherrschaft antreten und von
Zion aus die Nationen unter Seine seligen Reichsgesetze bringen
wird. Der auferweckte Jesus Christus vom Samen Davids ist der
wahrhaftige Retter und Neuschopfer der Erde und der Nationen
in Gemeine und Konigreich. Er ist das alleinige Heil der Welt. Thm
angehoren heifst dem Leben angehoren; Ihm eigen sein heifst dem
Wahrhaftigen und Unverginglichen dienen. Einen Grofseren gibt
es nirgends und nimmer als Jesus, der die Schliissel der Holle und
des Todes hat. In Seiner Gemeinschaft leiden ist die hochste Ehre.
Mit Ihm werden wir nie zuschanden, wenn Sein Weg auch durch
Tiefen geht.

Das miissen wir uns in den Kampfen und Noten dieser Tage
immer wieder sagen: Wir stehen beim Herrn des Lebens und der
Ewigkeiten, beim wahrhaftigen Konig aller Welt. Wir stehen bei
dem, der den Sieg schon errungen hat, denn Er hat den Tod durch-
brochen. Wir stehen bei dem, des Konigtum kein Ende hat, denn
Er ist der ewige Davidsspross. Wer in Christus ist durch Glauben,
hat das Hochste erlangt, was es gibt: sein eigenes Heil und den
Heiland der Welt. Gedenke immer, durch was hindurch auch dein
Glaubensleben dich fiihrt, an den vom Tod erstandenen Herrn, an
den Samen Davids. Es ist eine Ehre ohnegleichen, auch durch Lei-
den hindurch eintreten zu diirfen fiir den, der selbst die tiefsten
Leiden um meinetwillen trug.

403



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

Ach, um wessentwillen leiden die Menschen auf Erden! Um
ihrer und anderer Siinden willen tragen sie Schmach. Sie leiden
und sterben um der Kinder willen, um grofien Gewinns, um Ehre
unter den Menschen willen. Und das alles verzehrt sich doch. Wie
ist es doch anders, um des ewigen Gottes und Seines Rates willen,
um Christi Erlosungs-Durchfithrung willen im Kreuz zu stehen.

Freilich ja, der Name Jesu und der Glaube an Ihn bringt Leiden:

,In welchem ich Ubles leide bis zu den Banden hin als
Ubeltiter”, 2. Tim. 2,9

sagt Paulus. Ja, gerade diese Botschaft, dass ein Jude vom Sa-
men Davids sollte der Weltenretter sein, passte den Heiden nicht,
denn sie hassten die Juden. Und dass der Auferstandene, der
am Kreuz Gehangene, der von ihnen, den Juden, Getotete, sollte
der wahrhaftige Messias-Konig sein, das passte den Juden nicht!
Mit einem gekreuzigten und auferstandenen, im Judengewand er-
schienenen Gottessohn stiefs man iiberall an.

Auch heute stofSen sich die Nationen am Juden, und sie wollen
nicht unter einen gekreuzigten und erstandenen Juden sich beu-
gen und noch weniger die Nationengliickseligkeit von Zion aus
nehmen. Und die Juden stofien sich am Gekreuzigten und wollen
nicht wahrhaben, dass Er der erstandene, wahrhaftige Messias und
Herr sei. Wie Ubeltiter werden die behandelt, welche Jesus allein
fiir den einzelnen wie fiir das Ganze als Heiland wollen gelten las-
sen und welche alles andere und alle anderen als dem Gericht ver-
fallen erkldren. Wenn auch korperliche Bande bei uns in Deutsch-
land zur Zeit nicht auf dem Glauben stehen, Leiden genug in jeder
Lebensbeziehung bringt er mit sich.

404



2. Tim. 2,8-13

Aber darin, dass wir’s tragen und Jesus gleich werden, liegt die
hohe Ehre.

Des Christen Schmuck und Ordensband,
das ist das Kreuz des Herrn;

und wer erst seinen Wert erkannt,

der tragt es froh und gern.

Man nimmt’s mit Demut, trdgt’s mit Lust
und achtet’s fiir Gewinn;

doch trdgt man es nicht auf der Brust;

0 nein, man trigt es drin!®

Ja, man trdgt’s mit Gewinn. Es ist etwas Wunderbares, wie die
Glaubigen unter den Heilands-Triibsalen auf allerlei Art reich wer-
den.

Paulus sagt: Bin ich auch gebunden, das Wort Gottes ist nicht
gebunden. Des Paulus Fesseln waren tiberaus fruchtbar, denken
wir an Césarea oder an Rom. Das Blut der Mértyrer war stets der
Same der Kirche. Die grofiten Zeiten der Christenheit sind ihre Ver-
folgungszeiten. Gerade durch seine Verfolgungen ist Paulus im-
mer recht gefiihrt worden von Ort zu Ort. Durch seine Leiden hin-
durch, die er ertrug, hat er die Auserwihlten herausrufen diirfen,
und in seiner Triibsal hat er ihnen als ein Vorgidnger den Weg zei-
gen diirfen zur ewigen Herrlichkeit in Christus. Leidende Zeugen
konnen immer am besten die Gemeinen der Erwéhlten herausru-
fen und sie auf ihren Weg stellen. Darum haben wir auch einen
leidenden Heiland als Herzog der Seligkeiten.

Dass wir heutzutage oft so viele religivse Menschen noch un-
ter den Glaubigen haben, kommt aus der Leidenslosigkeit vieler
Prediger und aus der Leidenslosigkeit des Weges, der heutzutage
vielfach fiir christlich gehalten wird. Der wahre Weg hat seine Lei-
den, nur der religiose Durchschnittsweg hat sie nicht.

8Erste und zweite Strophe des Lieds ,Des Christen Schmuck und Ordens-
band” von Carl Johann Philipp Spitta (1801-1859).

405



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

Der leidende Paulus ist iiberall das Werkzeug zur Rettung
der Auserwéhlten Seines Herrn gewesen. Es ist doch verwunder-
lich, dass der Herr den gebundenen Paulus in die Welthauptstadt
schickte und der Gebundene die Auserwihlten herauszog und ih-
nen diente. Im Philipperbrief bezeugt es Paulus hell: Das Evange-
lium ist durch meine Leiden nicht gehindert. Nein, nur mehr zu
seiner Forderung haben sie gedient. Noch nie haben Triibsale der
Gemeinde Gottes geschadet, stets aber ihr sehr geniitzt, innerlich
und duflerlich. Zu allen Zeiten sind leidenslose Tage ein Schaden
tiir das Glaubensleben gewesen und vollends geméchliche, welt-
selige und weltgrofie Tage.

Das ist die Herrlichkeit der Leiden Christi: Je geringer nach
auflen die Werkzeuge sind und dementsprechend auch innerlich
klein, um so gesegneter sind sie. Durch das Nichtige macht der
Herr sich grofs und durch das Verachtete sich herrlich. Darum
braucht die Gemeine Gottes weder Macht noch Zahl noch Einfluss.
Sie braucht nur Leidenstreue, dann geht’s vorwarts bei ihr trotz
Ohnmacht und Einflusslosigkeit.

Wenige Gldubige haben den Sinn fiir das Leidendliche in der
Gemeine und darum fiir ihre wahre Herrlichkeit. Auere Grof3-
mannssucht steckt uns allen in den Naturgliedern. Uns erscheint
immer nur das Erscheinende etwas zu sein. Der Herr aber hatte
und hat keine Gestalt noch Schone. Er war so verachtet, dass man
das Angesicht vor IThm verbarg; darum haben wir Thn fiir nichts
geachtet. Das geht mit manchem leidendlichen, geschméhten und
zuriickgesetzten Gldubigen so. Aber das ist die Herrlichkeit der
Leiden Christi, dass aus ihrem Elend die Segensstrome fliefien. Sie
kommen aus der grofSen Triibsal!

Doch nicht nur in dieser Zeit, noch mehr auf den Tag des Herrn
hin offenbart sich die Herrlichkeit der Leiden Christi.

406



2. Tim. 2,8-13

~Zuverldssig ist das Wort”, 2. Tim. 2,11
sagt Paulus,

,>1 Wenn wir mitgestorben sind, so werden wir auch
mitleben;

212 und wenn wir Leiden iibernehmen, werden wir

auch mitherrschen.” 2. Tim. 2,11-12

Zum Christusbild gehort die Passion. Passionelle Kraft ist die
tiefste Sittlichkeit der Glaubigen. Aus den Wunden wachsen die
Ehrenmale. Zum Mitleben und zum Mitherrschen sind die Erwé&hl-
ten des Herrn bestimmt. Wir haben hier wieder die Krone des
Lebens der herausgerufenen Erstlinge. Die gottgeborenen Glieder
des Leibes Christi, die Geistesgemeine gehort, wenn sie vollendet
ist, auf Gottes und Christi Seite. Das ist unglaublich grof.

Damit aber solche Hoffnung niemanden grofd und tiberheblich
mache, fithrt der Weg zu ihrer Erlangung durch die Triibsale bis
hin zum Martyrertod. Den ersten Christen war auch das leibli-
che Sterben in der Nachfolge Jesu etwas Selbstverstiandliches. Da-
von hat die Menge der heutigen Christen gar keinen Begriff mehr.
Wenn Leiden dieser oder jener Art iiber einzelne oder eine ganze
Gemeinschaft hereinbrechen, dann erregt das oft Verwunderung,
wihrend es doch das Nattirlichste ist. Der Weg des Glaubens ist ein
solch anderer als der natiirliche Weg und besonders auch als der
religios-natiirliche Weg, dass er immer Feindschaft auslost, Feind-
schaft ist aber Todeswurzel.

Wenn wir nun sie auf uns nehmend eingehen in die Sterbens-
wege Christi und unter ihnen verharren bei Ihm, so wird Er uns
zieren mit sonderlicher Herrlichkeit des Lebens und des Herr-
schens. Das wird offenbar werden schon bei der Erstauferstehung
der Seinen, noch mehr aber im Konigreich Christi. Es wird eine
herrliche Stufe erreicht, wenn wir mitrichten diirfen am Jiingsten
Tage und wenn wir bei Ihm im Allerheiligsten sind auf der neuen
Erde.

407



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

Die Herrlichkeitsstellung der Glaubigen in der vollendeten Ge-
meine geht nach der Ubernahme und Uberwindung in dem einem
jeden verordneten Leiden. Ohne Leiden Christi kann man in der
Gemeine Christi nicht in Herrlichkeit erscheinen. Wie freudig soll-
ten wir angesichts all dieser Herrlichkeiten im Ubernehmen von
Triibsalen sein, welche aus unserer Glaubensstellung und aus un-
serem Glaubensweg kommen.

Der Apostel fiigt noch einen ernsten Schluss aus dem Gegenteil
an, um uns leidensstark zu machen. Er sagt:

»Verleugnen wir, so wird Er uns auch verleugnen.”
2. Tim. 2,12

Hier ist verleugnen nicht im allgemeinen Sinn zu nehmen, son-
dern es ist auf die Leidenslinie zu ziehen, wenn wir, wo es Leiden
gdbe, auskneifen. Wie mancher mag in seiner Familie die Leiden
nicht haben, welche eine klare Glaubensstellung mit sich brachte.
Wie mancher mag im Beruf und unter Kollegen nicht die Nachtei-
le auf sich nehmen, welche ein Gang in Christus verursachte. Wie
viele wollen in Kirche oder Staat nicht als die Einspanner oder Ein-
seitigen dastehen, zu welchen lebendiger Glaube einen macht. Wie
manche suchen sogar nach Ehre und Einfluss bei Nicht-Glaubigen,
wo wir eigentlich die Hinausgetanen sein sollten. Vor allem aber
sucht man oft Unannehmlichkeiten aus dem Wege zu gehen, wel-
che um Christi willen uns eigentlich treffen wiirden, und macht
Kompromisse mit der Welt. Das sind Verleugnungen. Stehen wir
in solchen, dann wird Er uns auch verleugnen.

Das heifst nun nicht, wie es oft ausgelegt wird, dass wir im
Jiingsten Gericht verdammt werden. Davon ist bei den Glaubigen
in Christus keine Rede.

408



2. Tim. 2,8-13

Der Herr wird uns zunéchst verleugnen, indem Er uns Kraft
und Einfluss bei Gldubigen und Ungldubigen nimmt. Soviel Lei-
den du scheust, soviel Kraftherrlichkeit verlierst du. Du wirst fiir
den Herrn nicht mehr sein, was du sein konntest. Du konntest ein
Segen sein, aber du bist es nicht, weil du Leiden meidest. Und was
hier schon geschieht, geschieht driiben noch mehr. Deine Herrlich-
keit wird eine geringe sein, und du wirst tief gedemiitigt sein. M6-
ge dich das beizeiten aufmuntern, nichts und niemand aus dem
Weg zu gehen, um Leiden zu vermeiden.

Sieh, die Sache ist ernst:

»~Wenn wir nicht glauben, so bleibt der Herr treu; Er
kann sich selbst nicht verleugnen.” 2. Tim. 2,13

Unsere Vernunft macht uns oft Einwiirfe, als ob man dies und
das wohl vermeiden diirfte, als ob dieser oder jener Sterbensweg
nicht notig ware fiir uns, als ob der Nachteil an Herrlichkeit in der
Ewigkeit kein so schmerzlicher wire. Tdusche dich nicht. Der Herr
bleibt sich selbst treu. Er macht nur das herrlich, was auch den
Bekenner- und Leidensweg ging. Darin gibt es keine Anderung
des Gottgrundsatzes. Die gottlichen Wahrheiten und Wege miissen
durchgestorben und durchgelitten sein. Der Herr wird mit grofier
Treue die Niedrigsten und Bewéhrtesten im Tiegel hervorziehen.
Und Er wird zurtickstellen, was nicht in die Sterbenslinie einging.
Hiite dich! Ist die Herrlichkeit der tibernommenen Leiden in Chris-
tus grof3, so ist der Herrlichkeitsverlust bei nicht tibernommenen
Leidenswegen noch grofser.

Wir reden mit Glaubigen. Paulus redet mit einem glaubigen Ti-
motheus. Es wird hier nicht geredet mit solchen, denen ein solcher
Herrlichkeitsverlust einerlei wire, wenn sie nur hier nicht leiden
miissen. Glaubige wollen herrlich werden. Gldubige wollen Sei-
nem Bild gleich werden. Dies Gleichsein wéchst allermeist aus den
Uberwindungen.

409



Die Herrlichkeit der Leiden Christi (2. Tim. 2,8-13)

So lass dich warnen! Geh keine Verleugnungs- und Untreue-
Wege! Es ist ein festes und gewisses Wort, es ist ein ewiges Wegge-
setz der Erwihlten:

211 Sterben wir mit, so werden wir mitleben;

212 {ibernehmen wir mit, so werden wir mitherr-

schen.” 2. Tim. 2,11-12

Leide dich! Leide dich!

Zion, leide ohne Scheu

Triibsal, Angst mit Spott und Hohne;
Sei bis in den Tod getreu,

Siehe auf die Lebenskrone!”

26. April 1925

°Aus der zweiten Strophe des Liedes , Fahre fort, fahre fort!” von Johann Eu-
sebius Schmidt (1670-1745).

410



Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)
Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)

»1% Du aber bist nachgefolgt meiner Lehre, meiner
Weise, meiner Meinung, meinem Glauben, meiner
Langmut, meiner Liebe, meiner Geduld,

311 meinen Verfolgungen, meinen Leiden, welche

mir widerfahren sind zu Antiochien, zu Ikonien, zu
Lystra. Welche Verfolgungen ich da ertrug! Und aus
allen hat mich der Herr erlost.

%12 Und alle, die gottselig leben wollen in Christus
Jesus, miissen Verfolgung leiden.

313 Mit den bdsen Menschen aber und verfiihreri-
schen wird’s je linger, je drger: Sie verfithren und
werden verfiihrt.

314 Dy aber bleibe in dem, was du gelernt hast und dir
vertrauet ist, sintemal du weifst, von wem du gelernt
hast.

315 Und weil du von Kind auf die heilige Schrift
weifst, kann dich dieselbe unterweisen zur Seligkeit
durch den Glauben an Christus Jesus.

316 Denn alle Schrift, von Gott eingegeben, ist niitze
zur Lehre, zur Strafe, zur Besserung, zur Ziichtigung
in der Gerechtigkeit,

317 dass ein Mensch Gottes sei vollkommen, zu allem
guten Werk geschickt.

41 S0 bezeuge ich nun vor Gott und dem Herrn Jesus
Christus, der da zukiinftig ist, zu richten die Leben-
digen und die Toten mit seiner Erscheinung und mit
seinem Reich:

42 Predige das Wort, halte an, es sei zu rechter Zeit
oder zur Unzeit; strafe, drohe, ermahne mit aller Ge-
duld und Lehre.” 2. Tim. 3,10-4,2

411



Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)

Timotheus heifst der Mann. Der Apostel Paulus fiihrt ihn uns
heute vor Augen. Die erste grofse Gnade, welche schon an seiner
Wiege sich auswirkte, ja schon zuvor, war die, dass ihn von Kin-
desbeinen an das Wort Gottes umgab. Schon in Kapitel 1 unseres
Briefes redet der Apostel von der Mutter und der Groffmutter des
Timotheus und sagt uns, dass sie beide einen ungefiarbten, d. h.
durch und durch lauteren Glauben hatten. Und heute halt er in der
Mitte unseres Textes Timotheus vor, dass er von Kind auf die Hei-
lige Schrift wisse. Sein Vater war nach der Apostelgeschichte ein
griechischer Heide, aber Mutter und Grofimutter haben offenbar
um so treuer den Knaben mit dem Zaun der Schrift umgeben.

Wie aber die beiden Frauen selbst in der Schrift lebten und
webten, sehen wir daraus, dass sie beide, von Haus aus Jiidinnen,
den Glauben an den Herrn Jesus Christus angenommen haben. Ti-
motheus lernte von ihnen schon in friithester Jugend die Heilige
Schrift nach ihrem Kerninhalt erkennen und verstehen, namlich
nach ihrer Kraft, weise zu machen zur Seligkeit oder zur Rettung;
er lernte von friih auf die Heilige Schrift nach ihrem Grundziel und
Grundzweck kennen, hinzufiihren zum Glauben an den Herrn Je-
sus Christus (Vers 15). So stand er unter dem lebendigen Wort als
unter dem ersten und bleibenden Haupteindruck seines Lebens.
Und es waren die beiden Allernédchsten, welche es ihm einpflanz-
ten, Mutter und GrofSmutter.

Das ist eine ganz unaussprechliche Gnade Gottes, wenn in ein
Leben vom ersten Denken und Wissen, vom ersten Fiihlen und
Wollen, vom ersten Lallen und Reden an das Wort Gottes hin-
einstrahlt, und zwar lebendig, kraftig und keimfiahig. Ein solches
Kind wéchst in sonderlicher Weise im Rettungselement auf, und
der Name, der Heil und Friede ist, der alle Finsternis tiberwunden
hat und tiberwindet, umgibt es, der Name Jesus Christus. Herrlich
ist es und kostlich, wenn es gar die Eigenen sind, die Blutnéchsten,
welche durchs Wort Gotes zu Geistesnédchsten werden.

412



2. Tim. 3,10-4,2

Jedenfalls sind Timotheus in der glaubigen Gemeinde, welcher
er durch seine Mutter zugehorte, auch noch andere Ubermittler des
heiligen Wortes entgegengetreten, aber der Haupteinfluss ist doch
der des Hauses, wo gewissermafsen die Alltagsluft gereinigt und
geheiligt wird durch die Geistesluft der Offenbarung Gottes. Da
wird das Wort friih so recht zum Lebenselement.

Ein glaubiges Elternhaus, durchwebt von Wort und Geist, kann
nichts anderes ersetzen. Wenn in unseren Tagen Kinderschulen,
Sonntagsschulen, zum Teil auch noch die Schulen das lebendige
Wort dem Kinderherzen nahebringen, so ist das auch unter die
sonderlichen Gnaden des Herrn zu rechnen, wenn’s einem Kind
widerfahrt; um vieles grofser und kostlicher ist aber eine wort-
durchwaltete Kinderstube.

Alle diese Stitten des Wortes, von der Kinderschule an, haben
es schwer, wenn daheim das Wort nicht ist oder wenn daheim gar
ein dem Wort widerstrebender Geist ist. Was vom Mutterherzen
und Vaterherzen in frithester Jugend an ins Kinderherz einfliefst,
das haftet doch am tiefsten, sonderlich das vom Mutterherzen, weil
diese das Kind doch am néchsten am Herzen hat. Und wenn ein
solches Mutterherz gar aus eigenem, lebendigem Heilandsglauben
heraus das Wort ins Kinderherz legt, wie grofs ist das. Und diese
Gnade hatte Timotheus. Ein gliicklich zu preisender Mensch!

Was ist nattirliche Liebe, und wenn sie iibervoll vom Mutter-
herzen einem Kind zustromte, wenn sie nicht geheiligt und ver-
ewigt ist durch den Geistesgehalt des Wortes Gottes, durch die
Kréfte der zukiinftigen Welt. Natiirliche Liebe ist Fleisch, aller-
hochstens Seele; sie hat, und wenn sie voller Hingabe ware, keine
rettenden Krifte in sich, welche das Kind aus der Welt der Siin-
de, des Todes und der Finsternis herausreifien konnten. Natiirli-
che Liebe, auch die allerstarkste, unterliegt selbst dem Gesetz der
Siinde und des Todes. Sie ist in vielen Fillen selbst Stinde, ndamlich
selbstisch durch und durch, und tut Siinde, indem sie die Siinde im
Kinderherzen weder sieht noch bricht, weil sie beides nicht kann.

413



Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)

Mit dem Wort Gottes gehen die Kréfte des Evangeliums ins
Kinderherz, welche das nattirlich geborene Kind ins Ewigkeitswe-
sen fiihren wollen und kénnen. Mag ein Kinderherz und eine Kin-
desjugend umgeben, was es auch sein mag, das Allergrofite und
Wichtiggeachtetste dieser Erde ist nicht imstande, dem heranwach-
senden Menschenkind das wahre Gliick zu verbiirgen. Dieses ent-
stromt der anderen Welt und stromt aus in der Heiligen Schrift und
dem Heiland. Ihr Eltern, ihr Miitter, um was bringt ihr eure Kinder,
wenn ihr ihnen nicht von Kind auf die Heilige Schrift gebt. Ihr habt
sie in eine Welt des Todes geboren und sie nicht daraus gerettet! Ihr
Eltern und sonderlich ihr Miitter, wie arm seid ihr, wenn ihr dieses
Krongut der anderen Welt nicht euer nennt: das Wort.

Ihr Kinder, welche grofie, unverdiente Gnade umgibt und um-
gab euch, wenn ihr vom ersten Lallen an auch Wort Gottes lallen
diirft und durftet! Man kann ja auch spéter noch auf den verschie-
densten Wegen zum Wort kommen und durchs Wort gerettet wer-
den, aber es ist doch ein Schaden, wenn eine ganze Reihe Jugend-
jahre fehlen; es braucht eben zum Ausreifen des neuen Menschen
eigentlich das ganze Leben. Was daran verloren ist, muss spéter
durch vertiefte Leiden nachgeholt werden. Darum selig, wem an
seiner Wiege auch die Heilige Schrift stand. Allerdings, doppelt
elend, wer von Kind auf die Heilige Schrift weif3, und achtet die-
se Gnade nicht. Solche Seelen miissen durch tiefe Gerichte, um je
wieder den Weg des Lebens zu erlangen. Darum, wer die Gnade
des Wortes in der Kinderstube genossen, achte sie fiir die hochste
Liebe Gottes, die ihm widerfahren ist. Alle Geistesgaben und Er-
dengiiter, welche du ererbt hast, sind wie nichts dagegen. Das war
die erste Gnade des Timotheus.

414



2. Tim. 3,10-4,2

Die andere Gnade war die, dass von Jugend an das Wort Got-
tes nicht nur in der Heiligen Schrift an ihn herantrat, sondern in
glaubigen, geheiligten Personlichkeiten. Persongewordenes Wort
Gottes umgab ihn. Grof ist die lebensvolle Uberlieferung des geist-
gefiillten Gottessamens an uns von Jugend an, ebenso grof3 ist das
Wort, das Gestalt gewonnen hat in glaubigen Menschen und in ih-
nen uns gegeniibertritt.

Da hatte Timotheus zuerst seine Mutter und Grofsmutter, bei-
de voll ungefdarbten Glaubens. Er sah den Glauben und die Lie-
be Christi taglich im Haus umherwandeln. In den kleinsten und
grofiten Dingen des tdglichen Lebens sprach Jesus mit, war Sein
Wort mafigebend und richtunggebend. Lebendiges Wort in leben-
digen Menschen umgab ihn. Schlimm, sehr schlimm, wenn zwar
hergebrachterweise in einem Haus gebetet wird und Wort Gottes
getrieben wird, wenn aber das Leben derer, die es darbieten, nicht
in Christus ist. Unserem Timotheus trat da eine kostliche Harmo-
nie entgegen: Das ihm von Groffmutter und Mutter gegebene Wort
lebte vor ihm im Wesen und Wandel der beiden Frauen.

Es war gewiss nicht so, als ob die beiden nie eine Siinde getan
hétten, als ob in ihrem Leben gar nichts gewesen wére, woran man
sich hitte stofsen konnen. Sie werden wohl dieselben Ubungen und
Triibungen gehabt haben wie wir auch. Aber wo lebendiger Glau-
ben ist, da ist Bufe {iber die Siinde, und an der Gebeugtheit tiber
die Siinde kann das wahre Christusleben noch am allermeisten er-
kannt werden.

Zu Mutter und Grofimutter kamen gewiss noch manche Glau-
bige aus den Gemeinden zu Lystra und Ikonion. Friih hat ja offen-
bar die Mutter den Sohn in die Gemeinschaft der Glaubigen mitge-
nommen. Die Apostelgeschichte erzdhlt uns, der junge Timotheus
habe als Jiingling schon ein gut Geriicht gehabt bei den Glaubigen
zu Lystra und Ikonion. Da mag er manche ausgepragte Glaubens-
gestalt gesehen haben, in welcher und an welcher das Wort Gottes
lebte.

415



Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)

Wie wichtig ist das, die Kinder friih mit glaubigen Seelen in
der Gemeinschaft der Kinder Gottes in Bertihrung zu bringen, da-
mit sie ausgeprégtes und persongestaltetes Wort Gottes sehen. Das
ist vom nachhaltigsten Einfluss fiirs zukiinftige Leben, und jeder
Glaubige weifs aus seiner Jugend von solchen Eindriicken. Das ist
aber auch fiir die erwachsenen Glaubigen eine grofie Verantwor-
tung, welcher sie sich stets bewusst sein miissen, dass sie Trager
des Gestalt gewordenen Gotteswortes an die Jungen sein mdiis-
sen. Das ist die beste und nachhaltigste Jugendarbeit, welche in
Gemeinschaften und von Gemeinschaften getrieben werden kann
und welche vielleicht manche andere tiberfliissig machen konnte.
Offenbar ist zu des Timotheus Zeiten eine andere gar nicht getrie-
ben worden.

Der Kreis dieser glaubigen Jiinger und Jiingerinnen, an wel-
chen Timotheus das lebendige Wort Gottes sehen konnte, war
durch den Apostel Paulus ins Leben gerufen. Der war in aufSeror-
dentlichem Sinn korperlich gewordenes Wort Gottes. Gesetz und
Evangelium in ihrer Gerichts- und Gnaden-Fiille waren in diesem
Mann gewissermafien Fleisch geworden. Timotheus war von ihm
tiberwaltigt. Er schloss sich ihm an und folgte ihm als der treueste
unter seinen Schiilern. Und auf den vielen gemeinsamen Wande-
rungen durfte nun Timotheus Blicke tun in ein Leben im Angesicht
des Herrn von ergreifendster Kraft und Macht. Paulus erinnert Ti-
motheus in unserem heutigen Text selbst daran, was derselbe alles
mit ihm erlebt habe.

»~Du bist nachgefolgt meiner Lehre.” 2. Tim. 3,10

Welche Erkenntnisse konnte Paulus dem jungen Schiiler tiber-
mitteln!

,Und nachgefolgt meiner Weise”, 2. Tim. 3,10

meinem Wandel. Du bist mit mir gegangen besonders in dem
Wanderleben, in welches mich das Evangelium trieb, und bist mit-
gewandert.

416



2. Tim. 3,10-4,2

Du bist auch nach gefolgt meiner Meinung; du warst Zeuge,
wie sich das Leben in Christus in Vorsitzen und Entschliissen aus-
wirkt, wie man im Heiland Vorsitze und Entschliisse fasst und an
der Hand des Heilands sie ausfiihrt. Du warst Zeuge meines Glau-
bens, wie alles aus Glauben und in Glauben, in der Gemeinschaft
des Herrn, unter der Zucht des Heiligen Geistes entschieden wur-
de. Du hast auch erlebt meine Langmut, wie ich warten konnte auf
den Herrn, wenn etwas nicht gleich sich 16sen wollte. Du hast ge-
sehen, wie mich die Liebe Christi trieb; was ich alles trug in Geduld
um Christi willen. Du hast auch mitgelitten in meinen Verfolgun-
gen und Triibsalen. Du hast das Wort Gottes in Lehre und Leben, in
Dulden und Leiden in mir lebendig gesehen. Du hast es miterlebt,
was ich in Antiochien, Lystra und Ikonion ertrug. Du hast es aber
auch geschaut, wie der Herr mich aus allem erldste. Du weifdt nun,
dass das Leben in Christus und Seinem Wort jedem sein Kreuz und
seine Verfolgung bringt.

So hat Timotheus die unaussprechliche Gnade gehabt, den
rechten Glaubensweg in Lehre, Leben und Leiden zu sehen. Das
hat ihn auch bewahrt, verfiihrerischen Menschen ins Netz zu ge-
hen. Er kannte die Linie des lebendigen Glaubens (Verse 10-12).
Sag, wen hat dir der Heiland in den Weg gefiihrt? Hast du auch
die Gnade gehabt, mit Gottesmenschen in Beriihrung zu kommen,
vielleicht gar mit aufSerordentlichen? Das achte fiir eine besondere
Gnade!

Timotheus hatte nun zu diesen beiden noch eine dritte. Er hatte
die Gnade, das alles, was ihm auf diese Weise vom Herrn wider-
fuhr, innerlich anzunehmen. Das ist das GrofSte von den Dreien.
Man kann ja alle diese Dinge, Gotteswort und Gottesmenschen,
sich zum Gericht brauchen. Ach, wie viele sind schon unter dem
frith empfangenen Wort und unter dem Umgang mit den liebs-
ten Glaubigen von Verhdrtung zu Verhdrtung geschritten. Bist du
vielleicht auch einer von denen, die, je ndher ihnen das Wort riick-
te, sonderlich auch das persongewordene, um so mehr abriickten,
einen Uberdruss, ja Ekel gewannen?

417



Ein vierfach begnadeter Mensch (2. Tim. 3,10-4,2)

Schieb’s nicht auf die Glaubigen und ihre Fehler; du waérest
auch abgertickt, wenn sie keine Fehler gemacht hitten. Priife dich!
Dein Innerstes war auf anderes gerichtet, auf dich, auf Welt oder
gar auf Siinde. Dein Wille wollte anderes! Grofie Schuld! Da halt
die Umkehr hart, weil die Verhdrtung so grofs ist. Da ist BufSe
schwer, weil die Abkehr so bewusst ist.

Timotheus nahm von friihester Jugend auf an. Wir sehen das
deutlich an seinem guten Gerticht, das er, noch jung, doch schon
bei allen Glaubigen hatte; wir sehen das besonders an der Treue,
mit welcher er an Paulus hingen blieb. Deshalb konnte ihm aber
auch der Herr Grofseres anvertrauen. Er durfte zunidchst selbst
ein Wortausgestalteter werden. Die geisterfiillte, gotteingegebene
Schrift konnte in ihm Leben werden und Leben wirken. Er erfuhr
die Schrift selbst innerlich.

Ja, wer die tiberlieferte Schrift anninmmt, wer die gottgebore-
nen Menschen liebhat, in dem gewinnt der Herr durchs Wort auch
Gestalt. Timotheus wurde je ldnger, je mehr ein innerlich von Gott
Gelehrter. Die Lehre der Mutter, der Jiinger und des Apostels, de-
nen er folgte, schloss ihn so auf, dass die Schrift je langer, je mehr
ihn selbst lehrte, Wenn nun die Mutter und Grofsmutter starben,
wenn ein Paulus gefangen fern von ihm war — Paulus wusste: Mein
Timotheus fillt nicht den Verfiihrern anheim (Vers 13), er ist ein
Schriftgelehrter vom Geist des Wortes, er steht und wéchst. Das
Wort selbst wurde ihm Lehrer, als die Lehrer ferne waren.

Das ist eine grofie Gnade, dass die Menschen, welche das tiber-
lieferte und vor ihnen gelebte Wort annehmen, schliefSlich vom
Wort selbst gelehrt werden. Der Heilige Geist, von dem das Wort
gefiillt ist, tritt in Sein inneres Lehramt ein. Ein solcher wortgelehr-
ter Mensch ldsst sich vom Wort strafen, aber auch vom Wort auf-
richten. Er ldsst sich vom Wort erziehen. Wen das von Menschen
gegebene Wort und wen das Leben der Gldubigen ziehen durfte,
den erzieht dann das Wort selbst weiter. Er ist ein Geistlicher, wel-
chen die Salbung lehren kann und darf, d. h. der innewohnende
Geist durchs Wort.

418



2. Tim. 3,10-4,2

So wird er dann wachstiimlich ein in der Gerechtigkeit zuneh-
mender, der Vollkommenheit entgegengehender, zu allem guten
Werk geschickter Gottesmensch (Verse 16-17).

So hatte Timotheus die dritte Gnade eines innerlich durchs
Wort gelehrten und gezogenen Menschen, der selbst nun dastand
als ein Stiick ausgestaltetes Gotteswort. Gehorst du auch nach lan-
gem Arbeiten des Wortes durch Menschen an dir zu den Wortge-
salbten und Wortgebildeten, an welchen das geistgeborene Gottes-
wort seinen Heils- und Lebenszweck erfiillen darf?

Dann wird die vierte Gnade gar bald als Frucht erschei-
nen, ndmlich dass du ein Zeuge wirst. Diesem wortgeborenen
und wortgeleiteten Timotheus kann nun der Apostel zurufen
(2. Tim. 4,1-2): ,*! Ich beschwore dich im Namen des Herrn Je-
sus Christus, des Weltenrichters und wiederkommenden Him-
melreichskonigs: 42 Predige das Wort, halte an, zur Zeit und zur
Unzeit, strafe, drohe und ermahne mit der Geduld und Lehre”

Nun kann der Apostel ruhig alt werden und ans Hintibergehen
denken: Ein neuer, gottbegnadeter, wortgegriindeter Zeuge steht
da. So wéchst aus tiberliefertem Wort, aus ausgelebtem Glauben
in der Gemeinschaft der Glaubigen ein selbst im Wort gelehrtes
Geschlecht und das neue Zeugenvolk heran. Und die alten Zeugen
rufen die neuen auf den Plan.

Komm, tritt du jetzt vor! Es ist ein langer Geduldsweg! Die ers-
ten Glaubigen haben nicht so schnell gepredigt wie manche heu-
te! Vom Kindheitsleben im Wort zum Gemeinschaftsleben mit den
Gldubigen, zum selbstdndigen Erzogenwerden im Wort, hin zum
selbstindigen Zeugen in der Gemeine. Mochte der Herr heute noch
durch solche vierfache Gnade sich viele erziehen, dass der Gemei-
ne nicht mangle in einer Zeit vielen Verfiithrens und Verfiihrtwer-
dens ein geisteswahres, wortklares Zeugenvolk in der Wahrheit
und in der Gerechtigkeit Christi!

18. Sept. 1921

419






Phil. 2,6-7
Gedicht: Er ward leer um meinetwillen (Phil. 2,6-7)

Einst war ich so voll von der Welt und von mir,
Von irdischem Wiinschen und Hoffen;

Da war in der ganzen Herberge Dir

Zur Geburt kein Plitzlein offen.

Doch die Welt verging mir und ich ihr,
Ihr Hoffen war auch mir verloren;

Ich schrie! Da wurdest in Gnaden Du mir
In der leeren Krippe geboren.

Du warst in der Fiille der Ewigkeit

Und entleertest Dich mir zugute,
Vertauschtest des Vaters Frei-Herrlichkeit
Mit dem knechtischen Fleisch und Blute.

Und wenn ich Dein Licht-Leben in mir trag,
Zieht's mir von der Welt die Hiille;

Ich werde weltleerer von Tag zu Tag
Und reicher in Deiner Fiille!

Th. Bohmerle

421






Literaturverzeichnis
Literatur

[Ben53] Johann Albrecht Bengel. Gnomon oder Zeiger des Neuen Tes-
tamentes. W. Paulus, Stuttgart, 1853.

423






Bibelstellenverzeichnis

1. Mose
1.Mo.1 ............ 353
1.Mo.12 ........... 203
1.Mo.15 ........... 353
1.Mo.1,8 ........... 353
1.Mo.1,13 .......... 353
1.Mo.1,19 .......... 353
1.Mo.123 .......... 353
1.Mo.1,31 .......... 353
1.Mo.2 ... 203,249, 253
1.Mo.221 ........... 34
1.Mo.3 ............ 254
1.Mo.35 ........... 296
1.Mo.39 ........... 188
1.Mo.5.............. 33
2. Mose
2.Mo.3,14 .......... 155
1. Samuel
1.Sam.24,18 ........ 169
1.Sam. 26,21 ........ 169
Psalmen
Ps.22 ...l 14
Ps.4423 ............. 62
Ps.622 ........ 126, 273
Ps.925 .............. 76
Ps.103 ............ ... 92
Ps. 1151 ............ 174

Bibelstellenverzeichnis

Spriiche

Spr.23,26 ............ 66
Jesaja

Jes. 40,31 ........... 174

Jes.53 ...l 14

Jes. 53,1 ...l 71

Jes.59,2 ... .. ... 192
Jeremia

Jer.9,22-23 ......... 166
Micha

Mi.d8 ... 201

Mi.68 ... 52
Matthdus

Mt.621 ...l 66

Mt.723 ..., 188

Mt. 1347-50 ........ 311

Mt. 19,28 ........... 357

Mt. 2026 ........... 301

Mt.24 ...l 320

Mt.25 .......... 311, 320

Mt. 25,1-13 ......... 311

Mt. 2521 ........... 125

Mt. 26,31 ........... 232
Markus

Mk. 13,13 ............ 89

425



Bibelstellenverzeichnis

Johannes
Joh.1,14 ............ 361
Joh.545 ............ 100
Joh.6,37 ............ 273
Joh.645 ............. 79
Joh.15 .............. 325
Joh.151-8 .......... 331
Joh.17 .............. 331
Joh.173 ............ 191
Joh.175 ............ 386

Apostelgeschichte
Apg. 420 ........... 171
Apg. 753 ........... 363
Apg. 12 ... ... ... 140

Romer
Rom.1 ............. 362
Rom. 1,1-17 ......... 10
Rom. 15 ............. 10
Rom. 1,14 ............ 10
Rom. 1,17 ............ 10
Rom. 1,18 ............ 10
Rom. 1,18-3,20 ....... 10
Rom. 3,21-31 ........ 10
Rom. 331 ............ 10
Rom.4 .............. 11
Rom.4-7 ............ 11
Rom. 4,13 ........... 320
Rom. 425 ............ 14
Rom.5 .............. 11
Rom. 5,6-11 ......... 21
Rom.5,7 ............. 25
Rom.58 ............. 26
Rom.59 ............. 27

426

Rom. 510 ............ 29
Ro6m. 511 ............ 29
Rom.518 ............ 33
R6m. 5,18-21 ........ 31
Rém. 5,19 ..... 33, 36-37
Rom.521 ............ 37
Rom.6 ........... 11, 40
Rom.6,1-2 ........... 41
Rom. 6,1-11 ......... 39
Rom.63 ............. 43
Rom.64 ............. 44
Rom.66 ......... 42-43
Rom. 68 ............. 43
Rom.69 ............. 44
Rom. 6,10 ............ 43
Rom. 6,11 ........ 44-45
Rom. 6,23 ........... 302
Rom.7 .............. 11
Rom. 8 .. 12,47,112, 280
Rom. 8,1 ............. 12
Rom. 8,14 ....... 12,47
Ré6m.83 ............ 301
Rom. 85-11 ......... 12
Rém. §,12-17 ........ 12
Rom. 8,15 ........... 237
R6m. 8,17 ...... 280, 313
Rom. 8,18 ........... 113
R6m. §,18-23 ........ 12
Roém. 8,24-30 ........ 12
Rom. 830 ........... 280
Roém. 8,31-39 ..... 12,55
Rom. 837 ........ 12, 62
Rom.9 .............. 13
Rom.9-11 ........ 10, 13



Bibelstellenverzeichnis

Rom.10 ............. 13 1.Kor. 3,18 ..... 114, 116
Rom. 106 ............ 23 1. Kor. 3,18-23 ...... 112
Rom.10,8 ............ 23 1.Kor. 3,19 ..... 114-115
Rom. 10,10 ........... 23 1.Kor. 3,21 ..... 116, 118
Rém. 10,10-17 ....... 65 1.Kor. 3,22 ......... 120
Rom. 10,14-15 ....... 70 1.Kor. 3,23 ......... 120
Rom. 11 ............. 13 1.Kor. 4,1-5 ........ 122
Rom. 11,33-36 ....... 73 1.Kor.4,3 ........... 125
Rém. 11,34-35 ....... 78 1.Kor. 44 ........... 124
Rom. 11,36 ....... 79-80 1.Kor. 4,5 ........... 127
Rom.12 ............. 13 1.Kor. 6,7 ............ 92
Rom.12-15 .......... 13 1.Kor. 6,19 ......... 332
Rom. 123 ............ 85 1.Kor.7 ............ 256
Ré6m.12,3-8 ......... 81 1. Kor. 9,24-27 . 129,151
Rom. 12,7 ............ 86 1.Kor.9,26 ..... 134, 279
Réom. 12,17 ........... 90 1.Kor. 9,27 ..... 134-135
Rom. 12,17-21 ....... 89 1.Kor. 13 ....... 137, 298
Ré6m. 12,19 ........... 91 1. Kor. 13,1-13 ...... 138
Rom.13 ............. 13 1.Kor. 13,11 ........ 167
Rom.14 ............. 13 1.Kor. 13,12 ........ 298
Rom.14,7-9 ......... 96 1. Kor. 15 . 149, 306, 309,
Rom.14,8 ........... 104 312, 320
Rom.15 ............. 13 1.Kor. 151 ......... 146
Rom. 154-13 ....... 105 1. Kor. 15,1-11 ...... 145
Rom.159 ........... 106 1.Kor. 152 ..... 146-147
ROom. 15,10 ......... 106 1.Kor. 1534 ....... 152
Réom. 15,11 ......... 106 1.Kor. 159 ......... 155
ROom. 15,12 ......... 106 1. Kor. 15,10 .... 146, 155
Réom. 1513 ......... 108 1. Kor. 15,12-28 157-158
Rom.16 ............. 13 1.Kor. 15,13 ........ 161
1.Kor. 1523 ........ 306
1. Korinther 1. Kor. 15,23-24 309, 320
1. Kor. 2,10 ........... 75 1. Kor. 16,13 ... 166-167
1.Kor.3,34 ........ 126

427



Bibelstellenverzeichnis

2. Korinther

2.Kor. 1,34 ........ 181
2.Kor.1,3-7 ........ 175
2.Kor. 4,7 ........... 332
2.Kor. 48 ........... 178
2.Kor. 4,10 ......... 153
2.Kor. 129 ......... 267
2.Kor. 12,10 ........ 267
2.Kor. 12,14 .... 183,185
2.Kor. 13,8 ......... 172
2. Kor. 13,13 ... 191, 195,
198
Galater
Gal.220 ............ 331
Gal.221 ............ 151
Gal.34 ............. 151
Gal.411 ............ 151
Gal. 4,21-31 ........ 199
Gal.427 ............ 207
Gal. 5,25-6,10 ....... 210
Gal. 526 ............ 212
Gal.61 ............. 213
Gal.6,2 ............. 214
Gal.63 ............. 214
Gal.64 ............. 214
Gal. 6,7-8 ........... 215
Gal. 610 ............ 189
Epheser
Eph.1,3 ........ 220, 222

428

Eph.1,3-14 .... 218-219
Eph. 1,4 ... 220,223,236
Eph.1,5 ............ 220

Eph.16 ............ 220
Eph.19 ........ 220, 226
Eph.1,10 ........... 219
Eph. 1,11 ....... 220, 226
Eph.1,11-12 ........ 227
Eph. 1,13 ........... 220
Eph.1,14 ....... 220, 226
Eph.1,22-23 ........ 222
Eph.123 ........... 223
Eph.4 ............... 83
Eph.41 ............ 234
Eph.4,1-7 .......... 229
Eph.4,6 ............ 237
Eph.4,13-14 ........ 167
Eph.51 ............ 240
Eph.51-10 ......... 239
Eph. 5,22-33 ... 245-246
Eph.528-29 ........ 249
Eph.530 ........... 249
Eph.531 ........... 249
Eph.532 ........... 248
Eph.6 ............... 45
Eph. 6,1 ............ 258
Eph.61-4 .......... 256
Eph.62-3 .......... 260
Eph.6,10 ........... 265
Eph. 6,10-20 ... 264-265
Eph.6,11 ........... 271
Eph.6,11-12 ........ 268
Eph.6,12 ........... 272
Eph.6,13 ....... 268,271
Eph. 6,14 ........... 271
Eph.6,15 ........... 274



Bibelstellenverzeichnis

Philipper Kol. 1,15-23 ........ 339
Phil.1 ..., 289 Kol. 1,16 ....... 341-342
Phil. 1,34 .......... 285 Kol. 1,17 ... 343
Phil. 1,3-5 .......... 281 Kol 1,18 .....o...... 347
Phil. 1,3-11 ......... 277 Kol. 1,19-20 ........ 344
Phil. 1,6 ............ 282 Kol. 1,20 ....... 344-345
Phil. 1,7 ....oonn.. .. 283 Kol.122 ............ 347
Phil. 1,9 ............ 284 Kol.123 ............ 347
Phil. 1,15-24 ........ 287
Phil. 1,18 ........... 291 1. Thessalonicher
Phil. 2/5 . 297, 300-304 1. Thess. 1,10 ....... 321
Phil. 2’5_11 ......... 295 1. Thess. 4 ...... 306, 309
Phil. 2,6 """" 298-299 1. Thess. 4.,15 ....... 306
Phil. 2,6-7 .......... 421 1. Thess. 4,15-17 .... 309
Phil.2,7 .......... .. 300 1. Thess. 51 ........ 358
Phil.2,8 ............ 302 1. Thess. 51-2 ...... 350
Phil. 2,9-11 ......... 303 1. Thess. 5,1-10 ..... 349
Phil. 2,11 ........... 304 1. Thess. 52 ........ 352
Phil.3 ... 312 1. Thess. 53 .... 354,357
Phil. 3,7_14 o 305, 319 1. Thess. 5,24 ....... 282
Phil. 38 ............ 323 L Timotheus
Phil.3,9 ............ 325 )

: 1.Tim. 1,15 ......... 302
Phil. 3,10 ....... 326-327 :
PRl 311 200 1. Tim. 3,16 . ... 359-360,
Phil. 3,12 .. 278,314, 328 362-365
: 1.Tim. 47 .......... 368
Phil. 3,12-14 ........ 173 :
: 1. Tim. 4,7-10 ....... 367
Phil. 3,15 ........... 135 :
ol 44 233 1. Tim. 6,1-11 .. 374-375
LR e 1.Tim. 6,7 .......... 129
Phil. 44-7 .......... 329 :
Phil 45 221 1. Tim. 6,12 .. ... 384, 387
PED e 1. Tim. 6,12-16 ...... 383
Kolosser .
Kol.115 ....vovo. .. 341 2. Timotheus
Kol 11520 o 2.Tm. 1 ..., 412
OL LAomell vvennns 2.Tim. 1,7 ... ... 396



Bibelstellenverzeichnis

2. Tim.1,7-14 ....... 392
2.Tim. 1,8 .......... 395
2. Tim. 1,12 ......... 399
2.Tim. 25 .......... 131
2. Tim.28 .......... 403
2. Tim.2,8-13 ....... 401
2. Tim.29 .......... 404
2. Tim. 211 ......... 407
2. Tim. 2,11-12 . 407,410
2. Tim. 2,12 ..... 313, 408
2. Tim. 213 ......... 409
2. Tim. 3,10 ......... 416
2. Tim. 3,10-12 ...... 417
2. Tim. 3,10-4,2 ..... 411
2. Tim. 3,13 ......... 418
2. Tim. 3,15 ......... 412
2. Tim. 3,16-17 ...... 419
2. Tim. 412 ........ 419
2.Tim. 4,7 .......... 399
2. Tim.4,7-8 ........ 130
2.Tim. 48 .......... 399
Hebrier
Hebr. 1,3 ....... 298, 343
Hebr. 514 .......... 370
Hebr. 12,22 ......... 201
1. Petrus
1.Petr. 124 ......... 266
2. Petrus
2.Petr. 1,5 .......... 370
2. Petr. 1,10 ......... 370

430

1. Johannes

1.Joh.22 ........... 345
1.Joh.2,27 ........... 79
1.Joh.3,1 ........... 112
1.Joh.3,2 ........... 297
1.Joh.33 ........... 315
1.Joh.3,20 .......... 127
1.Joh.44 ........... 271
Offenbarung
Offb. 1 .............. 133
Offb.1,5-6 .......... 133
Offb. 2,10 ........... 130
Offb. 3,11 ........... 130
Offb. 3,17 ........... 266
Offb. 4 .............. 304
Offb.5 .............. 348
Offb. 512 ........... 144
Offb. 513 ........... 348
Offb. 14,13 .......... 307
Offb.20 ............ 309
Offb.20,4-6 ........ 310
Offb. 20,6 . 132-133, 312,
320
Offb.21 ............ 201
Offb. 21,3 ........... 361



