
Philipp Matthäus Hahn

Erbauungsstunden
über den Brief an die Kolosser



Philipp Matthäus Hahn (1739-1790)



Philipp Matthäus Hahn

Erbauungsstunden
über den Brief an die Kolosser

Neuausgabe 2026 kahal.de

Grundlage der Neuausgabe:
Steiners und Compagnie, Winterthur 1780
(Digitalisat: https://www.e-rara.ch/)

Überarbeitungshinweise 2025: https://data.kahal.de/pdf/ocrLaTeX.pdf





INHALTSVERZEICHNIS

Inhaltsverzeichnis

Vorbericht 7

Erbauungsstunden über den Kolosserbrief 9

Kurzer Auszug der christlichen Lehre 193

Bibelstellenverzeichnis 203

5





Vorbericht

Vorbericht

Dies ist ein Teil des vierten Bandes der vermischten theolo-
gischen Schriften des ungenannten Schriftforschers. Um die ge-
wöhnliche Bogenzahl eines Bandes von 4 bis 25 Bogen zu erfüllen,
wird noch eine kleine Schrift beigefügt werden.

Diese Erbauungsreden sind, wie die über die Epheser, wö-
chentlich an einem Dienstagabend in einer Zusammenkunft vor
Frauenspersonen gehalten worden, welches gegenwärtig über den
Brief an die Hebräer fortwähret. Da sie, ohne vorher darüber nach-
zudenken, sogleich nach Ablesung der vorhergehenden Rede und
des folgenden Texts in die Feder diktiert worden sind, so wird ein
billiger Leser es zu entschuldigen wissen, wenn manches gründli-
cher hätte ausgeführt und ausgesprochen werden sollen.

Da aber diese Unterhaltung, da über das diktierte und vorgele-
sene Manches geredet und gefragt worden ist, nicht ohne Nutzen
war, so hofft man, dass auch noch mehrere, die einen Geschmack
an der Wahrheit haben, einigen Nutzen daraus schöpfen werden;
um so mehr, da oft das Einfältige, Herzliche und zum Teil auch Un-
vollkommene mehr Wirkung hat als das Gelehrte und Vollkomme-
nere. Das Halbe erfreut oft mehr als das Ganze, und die aufgehen-
de Sonne verspricht mehr als der volle Mittag. Im Leser selbst soll
es erst Mittag werden, und das Lesen eines Buches soll ihm nicht
das völlige Licht, sondern nur Blicke und Anregungen dazu geben,
um selbst das volle Licht zu finden.

Kornwestheim, den 2. September 1780

7





Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Erste Rede: Kol. 1,1

„Paulus, Gesandter Jesu, des Gesalbten, durch den
Willen Gottes ...“ Kol. 1,1

Der Inhalt des ganzen Briefes ist eine Anleitung für die Gläu-
bigen zu Kolossä zur völligeren Erkenntnis Jesu, als des erhöhten
Herrn, und zum würdigen Wandel nach dieser Erkenntnis, zu ihrer
Befestigung gegen diejenigen Verführer, welche die jüdische und
heidnische Weltweisheit mit der lauteren Lehre der guten Botschaft
vermischen wollten.

Der Brief selbst hat vier Hauptteile:

1. die Überschrift und den Gruß (Kapitel 1,1-2);

2. den Eingang (Kapitel 1,3-14);

3. die Abhandlung oder die Sache selbst, die er sie lehren will
(Kapitel 1,15-4,6) und endlich

4. den Schluss (Kapitel 4,7-18).

Die Überschrift und der Gruß sind in den zwei ersten Versen
enthalten, von denen wir diesmal nur die ersten Worte betrachten.

Gleichwie man in den heutigen Briefen die Unterschrift und
den Gruß zuletzt setzt, so hat man ehedessen die Unterschrift zur
Überschrift gemacht. Nämlich in der Unterschrift schreibt jetzt der
Schreiber des Briefes seinen Namen und seinen Stand oder Titel;
den setzt Paulus zuerst, und auch wer er seinem Amt nach sei;
nämlich ein Gesandter Jesu, des Gesalbten, durch den Willen Got-
tes.

9



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Durch diesen Titel sucht er keinen weltlichen Ruhm, sondern
seinen Lehren und Ermahnungen ein desto größeres Gewicht zu
geben. Er schreibe nämlich dieses nicht von seinetwegen, sondern
von Jesu des Gesalbten wegen, der sein Herr oder Prinzipal1 sei.

Das musste die Kolosser schon aufmerksam machen. Dann das
Wort Gesalbter, nach der griechischen Sprache, ist so viel als Messi-
as, der verheißene König, weil die Könige allemal gesalbt worden
sind, wenn sie Könige wurden. So ist Jesus mit dem heiligen Geist
und mit der Kraft Gottes gesalbt worden.

Wenn er sich nun einen Gesandten Jesu nennt, so zielt er damit
auf die Erscheinung Jesu, die ihm auf dem Wege nach Damas-
kus widerfahren ist (Apg. 9). Denn Jesus ließ ihm nach drei Tagen
durch den Ananias sagen, er sei ihm ein auserwähltes Gefäß, er
werde seinen Namen vor Nationen und Könige und vor die Kin-
der Israel tragen. Da hat er ihn zu einem Gesandten an Juden und
Heiden berufen.

Er sagt aber auch, er sei ein Gesandter Jesu nach dem Willen
Gottes; Gott ist nach dem Plan der göttlichen Haushaltung höher
als Jesus. Dadurch gibt er seinen Worten noch ein größeres Ge-
wicht. Denn Gott ist es, der auch den Messias sendet.

Woraus erkennt er aber, dass es der Wille Gottes gewesen sei,
ihn zu diesem Dienst zu berufen? Antwort: Weil das, was Jesus tut,
der Wille Gottes ist; der nichts tut, als was der Wille seines höchs-
ten Herrn und und Vaters ist, nämlich Gottes. Dieses Angedenken
an seinen Beruf2 und Sendung hat dem Paulus oft zu seiner Glau-
bensstärkung gedient.

1Meister, Lehrherr
2= Berufung, so auch weiter unten

10



Erste Rede: Kol. 1,1

Wir können zwei Stücke daraus lernen:

1. dass wir diese Worte Pauli in seinem Brief als Worte Gottes
und Jesu, die auch einen jeden unter uns insonderheit ange-
hen, anzusehen haben;

2. dass auch ein jeder unter uns wissen soll, zu was er von Gott
und Jesus berufen und gesendet sei.

Wenn wir schon keine Erscheinungen haben wie Paulus, so
kann Jesus uns doch oft durch einen anderen, wie dem Paulus
durch den Ananias, sagen, zu was wir berufen sind und was der
Wille Gottes an uns sei. Ein jeder hat einen Dienst von Gott emp-
fangen: Ist es schon nicht im Lehren, so ist es doch in anderen Arten
des Dienstes.

Hat es schon keinen nahen Bezug auf das Reich Gottes, so hat
es doch einen entfernten Bezug. Wenn schon ein Schulmeister kein
Lehrer auf einer hohen Schule ist, so könnte doch der höhere Leh-
rer seine Zuhörer nichts lehren, wenn solche nicht vorher bei den
unteren Schullehrern Lesen und Schreiben gelernt hätten.

Ein jeder soll also alles, was er tut, im Blick auf Gott und Jesus
tun und Treue beweisen in seinem Dienst, er sei hernach klein oder
groß. Ein jeder solle glauben lernen, Gott habe ihm diese Arbeit
auferlegt, in welcher er steht. Gott wird schon einmal zeigen, was
ein jedes Werk, obwohl es gering ist, aber im Glauben und Treue
ausgeübt wird, für einen Bezug auf sein Königreich gehabt hat. Ist
doch den treuen Knechten und Mägden die Vergeltung des Erbes
zugesagt (Kol. 3,24).

11



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Zweite Rede: Kol. 1,1-2

„1,1 ... und Timotheus, der Bruder,
1,2 den zu Kolossä befindlichen Heiligen ...“ Kol. 1,1-2

Paulus setzt auch den Timotheus diesem Brief vor. Timotheus
hat meistens die Briefe Pauli geschrieben, denn er war sein echter
Sohn im Glauben und sein Mitarbeiter, der den Sinn Pauli vollkom-
men und lauter in sich hatte. Paulus hat ihm entweder mündlich
und kurz gesagt, was er dieser und jener Gemeine schreiben solle
in seinem Namen, oder er hat ihm den Brief in die Feder diktiert.

Den Schluss aber eines jeden Briefes, nämlich den Wunsch:
„Die Gnade Jesu sei mit euch allen“, hat er mit seiner eigenen
Hand geschrieben. Das war das Zeichen in allen seinen Briefen, an
welchem man die wahren Briefe von den falschen unterscheiden
konnte. Denn es sind durch die falschen Apostel allerlei Betrüge-
reien damit vorgegangen.

Timotheus nennt sich nur einen Bruder der Gläubigen, an die er
schreibt, woraus seine Demut zu erkennen ist, dass er sich auf seine
große Erleuchtung und Mitarbeiterstelle nichts eingebildet hat, da
er beinahe dem Paulus gleich und nur ein wenig furchtsamer als
er war, wovon entweder eine natürliche Anlage oder seine Jugend
Ursache war.

Paulus lässt deswegen des Timotheus Namen diesem Brief
auch vorsetzen, weil er nicht wusste, wann er ums Leben kommen
würde; denn er war damals in Rom in der Gefangenschaft. Da hat
er denn dem Timotheus ein Ansehen machen wollen, damit die
Gläubigen nach seinem Tod ihn als seinen Nachfolger erkennen
und einen Glauben an ihn haben möchten. Dazu trieb den Paulus
die Liebe Jesu, damit dessen Reich fortwachsen möchte, und damit
der Teufel und die falschen Apostel in diese gepflanzten Gemeinen
nicht einbrechen möchten.

12



Zweite Rede: Kol. 1,1-2

Denn wenn die Gläubigen kein Haupt und keinen Vorgesetzten
haben, der mit seinem Licht und seinem Eifer ihnen vorleuchtet,
so werden sie bald schläfrig, wenn sie selbst noch kein genugsa-
mes Licht haben. Darum soll ein jeder auch ein Licht für andere zu
werden suchen und glauben, dass dieses dem höchsten König sehr
wohlgefällig sei, wenn man, wie er, nicht nur für sich, sondern für
die ganze Sache Gottes besorgt ist.

Jetzt kommt er auf die eigentliche Überschrift, welche heißt:
„Den zu Kolossä befindlichen Heiligen“. Kolossä war eine Stadt
in Kleinasien, und eigentlich die Hauptstadt in Phrygien, nahe bei
Galatien und Ephesus.

Paulus war zweimal da. Erstlich mit Silas im Jahr 47 (Apg. 16,6),
da er diese Gemeine gepflanzt hat durch die Verkündigung der gu-
ten Botschaft; hernach, da er sie nach ein paar Jahren (im Jahre 49,
Apg. 18,23) wieder besucht und gestärkt hat. Epaphras war aber
vermutlich sein Mitgehilfe (Vers 7). Ihr nachmaliger Vorsteher hieß
Archippus (Apg. 14,14). Die Gläubigen bestanden aus Juden und
Heiden.

Er nennt sie aber alle Heilige, obwohl er sie in diesem Brief zur
Heiligung anmahnt. Wer einmal die Lehre Jesu angenommen hat
mit dem ernstlichen Sinn und Willen, danach zu wandeln und sein
Ziel nicht mehr auf diese Welt, sondern auf das Königreich Got-
tes zu setzen, der ist schon ein Heiliger, auch wenn er schon noch
manche unheilige Gewohnheit ablegen muss.

Übrigens ist es bemerkenswert, dass Paulus seine Briefe nicht
an die Vorsteher, sondern an die Gemeinen geschrieben hat: Ein
Vorsteher ist nur ein Diener der Gemeine und kein Herr der Ge-
meine. Jesus ist der Herr seiner Gemeine. Dieses alles soll uns groß
und wichtig sein, weil wir die Ehre haben, auch Glieder seiner Ge-
meine zu sein.

13



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Dritte Rede: Kol. 1,2

„... und gläubigen Brüdern im Gesalbten. Gnade wi-
derfahre euch, und Friede von Gott unserem Vater,
und dem Herrn Jesus, dem Gesalbten.“ Kol. 1,2

Warum macht Paulus einen Unterschied zwischen „Heiligen“
und „Gläubigen“? Erstlich meint er vornehmlich mit den Heiligen
die gläubigen Juden, und unter den gläubigen Brüdern versteht er
die gläubigen Heiden.

Heilig heißt so viel wie abgesondert zu einem besonderen
Dienst und Eigentum Gottes. Die Heiden waren von jeher für un-
rein geachtet worden, und dieser Unterschied schreibt sich nicht
nur aus dem Plan der Haushaltung her, sondern auch aus der Na-
tur dieser beiden Völker, wie solches aus Röm. 11 zu beweisen ist,
da die Juden ein zahmer Ölbaum und die Heiden ein wilder Öl-
baum genannt werden. Doch kann durch den Glauben auch die
wilde Natur zahm gemacht werden, wenn man nur in Christus ist,
nämlich von seinem Geist entzündet und aus ihm wachsend.

Übrigens kann Paulus auch unter den „Gläubigen“ die Stär-
keren im Glauben gemeint haben. Denn das sind die Früchte des
Glaubens, wenn man von seinen natürlichen Ungezogenheiten
nachlässt und andere Gewohnheiten nach dem Ebenbilde Gottes
angenommen hat. Im Glauben steckt schon die Wurzel der Heili-
gung. Denn wenn einer einmal das Wort Jesu lieb hat und dasselbe
gern hört und gern verstehen lernt, so ist einer gläubig, und die
Wahrheit wird ihn frei machen (Joh. 8,32).

Dieses Wort, „im Gesalbten“, ist auch ein bedenkenswertes
Wort. Paulus bringt es sehr oft. Es deutet so viel an, dass wir in
ihm ersehen seien vor Grundlegung der Welt, da uns der Vater in
ihm zuvor erkannte und daher auch liebte und erwählte und zur
Kindschaft und Erbschaft verordnete.

14



Dritte Rede: Kol. 1,2

Wie Eva in Adam lag, noch ungebildet zwar, doch wesentlich
und in den Augen Gottes sichtbar, Fleisch von seinem Fleisch, und
Bein von seinen Beinen, und Geist von seinem Geist, so waren wir
im Gesalbten. Es liegt viel an diesem. Wer dieses nicht versteht, der
versteht nicht, wie er am Kreuz versöhnt worden sei. Dem Paulus
war dies sehr gegenwärtig; darum sagt er:

„Ist einer gestorben, so sind sie alle gestorben.“
2. Kor. 5,14

und:

„Gott hat uns mit ihm lebendig gemacht und aufer-
weckt.“ Eph. 2,5-6

Und so ist es auch noch in Ansehung unserer weiteren Verherr-
lichung: Wir sind von Gott als schon verherrlicht in Jesu geachtet.
Gott könnte keine Geduld mit uns haben, wenn wir nicht im Ge-
salbten wären; das ist, wenn wir im Gesalbten nicht vor Gottes Au-
gen – die das Künftige wie das Gegenwärtige sehen – schon wirk-
lich verherrlicht wären. Denn unser Fleisch und unsere Finsternis
sind seinen reinen Augen ein Abscheu.

Wir sind schon im Himmel, wenn wir in Christus sind. Wir sind
schon gestorben, begraben und auferstanden und im Überhimmli-
schen gesetzt (Eph. 2,6).

Jetzt wünscht er ihnen Gnade und Frieden von Gott, unserem
Vater, und von dem Herrn Jesu, dem Gesalbten. Man sollte meinen,
einer, der in der Gnade steht, dem sollte man keine Gnade zu wün-
schen nötig haben, aber die Gnadenausflüsse Gottes sind unzählig,
und ein jeder neuer Gnadenausfluss gibt auch neuen Frieden ins
Herz.

15



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Es muss einer sehr satt sein, wenn er meint, keine Gnade mehr
nötig zu haben. Wir haben täglich Vergebung der Sünden nötig,
wir haben täglich das Zeugnis des Geistes nötig, dass wir Gottes
Kinder seien; wir haben täglich mehr Licht und Lebenskraft aus
dem Wort nötig. Außer dieser Gnade ist der Friede ein Traum. Gott
ist die Quelle der Gnade und des Friedens als Vater; Jesus ist die
Quelle als Haupt. Bei dieser Quelle sollen wir immer Gnade und
Frieden suchen und uns nie so reich ansehen, als ob wir keine Gna-
de und keinen Frieden mehr nötig hätten.

Vierte Rede: Kol. 1,3

„Wir danken dem Gott und Vater unseres Herrn Jesu,
des Gesalbten, indem wir allezeit eurethalben beten,
...“ Kol. 1,3

Jetzt kommt der Eingang des Briefes, welcher eine Danksagung
und Gebet für die Kolosser ist. Wir sehen daraus, wohin sich der
Apostel in seinem Gebet wendet, nämlich zu Gott und dem Vater
unseres Herrn Jesu. Sie haben also die Gewohnheit nicht gehabt,
zu Jesu zu beten, sondern zu dem Gott Jesu: Wie nämlich ehedes-
sen Gott ein Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs genannt wurde, so
nennt ihn hier Paulus den Gott Jesu.

Wir kennen den unsichtbaren Gott nicht anders als aus seinen
Werken und Beweisungen.

Was war denn das größte Werk, das er an Jesu bewiesen? Ant-
wort: Dass er ihn von den Toten auferweckt hat. Da hat er seine
Verheißung erfüllt und sich als der höchste Gott bewiesen; da hat
er ihn neu gezeugt und geboren; darum er auch sein Vater heißt.

16



Vierte Rede: Kol. 1,3

Was hat dann dieses für einen Bezug auf die Kolosser? Ant-
wort: Dass Gott sie durch eben diese Erweckung Jesu auch leben-
dig gemacht und durch ihre geistliche Aufweckung und Bekeh-
rung seine höchste Gotteskraft und Vaterliebe an ihnen bewiesen
hat.

Paulus sah es also als etwas Großes an, dass die Kolosser be-
kehrt worden sind, und dankt Gott deswegen in ihrem Namen da-
für. Vielleicht sind viele darunter gewesen, die das nicht so verstan-
den und so hoch angesehen haben wie Paulus, wie viel das auf sich
habe. Darum ist es gut, wenn solche unter den Gläubigen sind, die
im Namen der Schwächeren Gott für ihre Bekehrung, was doch ein
jeder selbst öfters tun sollte, danken können. Er sagt, er danke al-
lemal, so oft er ihrethalben bete, und das geschehe öfters; es gehe
kein Tag vorüber, da er nicht ihrer vor Gott gedenke.

Aus dem allen sollen wir lernen, wie wir uns im Gebet und
Dank, für uns selbst und für andere, üben sollen. Es ist besser,
wenn wir es selbst tun, als dass wir es anderen überlassen. Un-
ser geistliches Leben, das wir durch Gott bekommen haben, sollen
wir als die größte Wohltat und als den größten Beweis der Liebe
Gottes gegen uns ansehen. Denn indem Gott der Gott und Vater
Jesu Christi geworden ist, so ist er auch unser Gott und Vater ge-
worden, weil Jesus unser erstgeborener Bruder ist und das Haupt
seines Leibes. Wir müssen Jesus und seine Gemeine für eine einige3

Person ansehen, so können wir Gott gegen uns alles das zutrauen,
was er an Jesu bewiesen hat.

Wenn wir das höchste Wesen Gottes verstünden, so würde uns
dessen Freundschaft und Gemeinschaft, zu denen wir durch die
Fleischwerdung und darauf erfolgte Auferstehung Jesu gelangt
sind, über alles groß und wichtig sein. Denn er ist nun bei dem
Varer im Heiligtum und hat uns den Weg zu ihm eröffnet.

3zu einer Einheit verbunden, geeint; einzig (Gott) – so auch weiter unten

17



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Fünfte Rede: Kol. 1,4

„... nachdem wir gehört haben von eurem Glauben im
Gesalbten Jesu, und von der Liebe, die ihr gegen alle
Heiligen habt.“ Kol. 1,4

Dies gehört eigentlich vor den dritten Vers als der Grund,
warum er dem Gott und Vater dankt. Nämlich die Nachricht von
ihrem Glauben und von ihrer Liebe habe ihn zum Dank gegen
Gott erweckt. Paulus war zwar selbst in Kolossä gewesen, aber
Epaphras hat auch an ihnen gearbeitet und blieb vermutlich nach
der Abreise Pauli bei ihnen. Durch diesen wird er alsdann weite-
re Nachrichten von ihrem guten Zustand bekommen haben. Denn
er kam zu Paulus nach Rom. Dasjenige, woraus er also ihren gu-
ten Zustand erkannte, war ihr Glaube im Gesalbten Jesu und ihre
Liebe gegen alle Heiligen.

Es ist ein eigenartiger Ausdruck, dass er sagt, ihr Glaube sei
im Gesalbten Jesu. Da meint er also nicht ihren ersten Glauben,
mit dem sie die gute Botschaft angenommen hatten, sondern ihren
fortgehenden, immer weiter wachsenden Glauben. Denn in Jesu
sein heißt an ihn glauben, mit ihm Gemeinschaft haben, ein Glied
an dem Haupt sein.

Hingegen der Glaube in Jesu ist der immer weiter aus ihm her-
vorwachsende Glaube, welcher sich aus der Liebe zu seinem Wort,
aus dem Fleiß der Heiligung und der Liebe gegen alle Heiligen of-
fenbart. Besonders, wenn man Proben in der Geduld und im Aus-
harren unter den Versuchungen und Leiden ablegt.

Denn sobald man gläubig wird, fängt der Glaubenskampf an,
da man Widerstände und Versuchungen von außen und innen zu
überwinden hat, und da man auch seine äußerlichen Umstände
im Glauben anzusehen und aufzunehmen hat. Das ist alsdann der
Glaube in Jesu dem Gesalbten.

18



Fünfte Rede: Kol. 1,4

Wohl dem, von welchem man dieses sagen kann, er wandle
im Glauben! Denn viele fangen an, oder, besser gesagt, an vielen
fängt Gott sein Werk an, aber sie lassen sich durch den Geist des
Gesalbten nicht in den rechten Glaubenskampf und Glaubenslauf
hineinführen; da geht es dann weder hinter sich noch für sich; und
die Heiligung, auf welche es angesehen ist, wird nicht vollendet.

Fürnehmlich ist die Liebe gegen alle Heiligen eine Folge und
Beweis des wachsenden Glaubens; welche Liebe nicht ohne Selbst-
erniedrigung unter alle herab sein kann. Je mehr man im Glauben
wächst, desto mehr liebt man, wie Jesus seine Jünger geliebt hat;
je mehr man nämlich Verständnis und Geschmack der Liebe Got-
tes und Glauben an die wirkende und siegende Kraft Gottes be-
kommt. Auch das schwächste Glied Jesu ist einem teuer, wo man
nur etwas vom Geist Jesu erblickt, auch, wenn es unter der Decke
des Fleisches noch sehr verborgen liege, wie bei den Jüngern Jesu.

Diese Liebe bei den Kolossern war aber nicht nur in Gedan-
ken oder liebreichen Gesinnungen, sondern auch im Werk, durch
Aufnehmen und Berherbergen der fremden Brüder. Und das heißt
schon etwas, sich offentlich zu dem Haufen der Verachteten beken-
nen und es für ein Glück achten, in der Gemeinschaft der Glieder
Jesu und der von oben geborenen Kinder Gottes zu sein. Da muss
man eine lebendige Hofnung aus der guten Botschaft haben, sonst
kann man es nicht.

19



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Sechste Rede: Kol. 1,5

„So danken wir um der Hoffnung willen, die euch hin-
terlegt ist in den Himmeln, von welcher ihr gehört
habt in dem Wort der Wahrheit der guten Botschaft,
...“ Kol. 1,5

Hier zeigt er also an, warum er Gott danke, weil er nämlich aus
ihrem Glauben und ihrer Liebe sehe, dass eine große Herrlichkeit
auf sie warte in den Himmeln, die ihnen als ein sicheres Pfand hin-
terlegt sei. Und diese Herrlichkeit nennt er eine Hoffnung, denn
wenn man eine gewisse Hoffnung hat, so ist es ebensoviel, als
wenn man schon die Sache selbst hätte.

Hier ist aber keine Hoffnung gemeint, die man sich selbst
macht, ohne Grund, sondern eine solche, die durch Taten bewiesen
wird. Denn ein Mensch kann sich durch Meinungen sehr betrügen.
Hingegen durch Taten kann man sich nicht betrügen. Wo ein wach-
sender Glaube und eine wahre tätige Liebe gegen alle Heiligen ist,
da ist es ein Anzeigen, dass einem die Hoffnung hinterlegt ist in
den Himmeln.

Warum dankt er aber Gott dafür? Antwort: Weil sie keine Hoff-
nung hätten haben können, wenn sie das Wort der guten Botschaft
nicht gehört hätten. Dass ihnen also Gott das Wort der guten Bot-
schaft hat zukommen lassen und ihnen solche Gesandten zuge-
schickt hat und bei dem Hören der guten Botschaft Glauben und
Liebe in ihnen gewirkt hat, deswegen dankt Paulus Gott dafür,
weil er es als eine höhere Sache angesehen hat, als es die Kolosser
wegen ihres schwächeren Verständnisses haben ansehen können.

Wir sollen daraus lernen, dass Gottes väterliche Vorsorge es sei,
wenn Lehrer zu uns kommen, die uns die gute Botschaft mit Kraft
verkündigen.

20



Siebente Rede: Kol. 1,6

Und wenn ein wahres Glaubensfünklein und ein wahres Lie-
besfünklein in uns kommt, so ist dieses von Gott in uns angezündet
worden und ein handgreiflicher Beweis, dass Gott uns zu Miterben
Jesu bestimmt habe, in den großen Himmelsbezirken mit ihm zu
regieren. Für dieses sollen wir also Gott danken, als für das größte
Geschenk, das ein Mensch zu erlangen fähig ist.

Wir sollen auch nicht ruhen in einer eingebildeten Hoffnung,
bis wir die sichtbaren Beweise eines wachsenden Glaubens und
einer herzlichen Liebe zu den Heiligen haben.

Und es mag auch noch so viel zu überstehen sein, so sollen wir
denken, unsere Hoffnung sei auf ein Wort der Wahrheit, das aus
Gottes Mund gegangen ist, gebaut; und die gute Botschaft, aus der
wir unsere Hoffnung geschöpft haben, sei es wert, dass man al-
les darüber aufopfere. Leider aber sehen viele die gute Botschaft
für nichts Gutes an. Den meisten wäre dieses eine erwünschtere
Botschaft, wenn ihre irdischen Herzenswünsche bis morgen erfüllt
würden.

Siebente Rede: Kol. 1,6

„... das bei euch zugegen ist, wie auch in aller Welt,
und ist fruchtbringend und wachsend, wie auch in
euch; von dem Tage an, da ihr die Gnade Gottes in
der Wahrheit gehört und erkannt habt.“ Kol. 1,6

Hier meint er das Wort der Wahrheit der guten Botschaft, das
auch bei ihnen verkündigt worden sei, wie in aller Welt, welches
Paulus für keine geringe Sache hält. Denn es heißt bei ihm:

„Welche er berufen hat, die hat er auch verordnet, dass
sie gleich sein sollen dem Ebenbild seines Sohnes.“

Röm. 8,29

21



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Gott beruft durch das Wort der Wahrheit die Auserwählten.
Mithin, wenn das Wort der guten Botschaft an uns kommt, so wer-
den wir die Berufung Gottes wohl spüren.

Aber wohl dem, der diesem Ruf folgt und sich nicht hindern
lässt. Paulus sagt, dieses Wort sei in aller Welt zugegen und sei
auch fruchtbringend und wachsend, wie bei ihnen. Damit will er
die Wahrheit der guten Botschaft beweisen. Sie seien nämlich nicht
die einzigen, die die Kraft dieser Botschaft erfahren haben; Gott
habe seine Auserwählten in aller Welt, und es bringe Früchte und
wachse, wie auch in ihnen, da sie von dem Tage an – da sie die
Gnade Gottes in der Wahrheit gehört und erkannt haben – Frucht
gebracht hätten und gewachsen seien.

Das war teils eine Stärkung für die Kolosser, teils eine Er-
weckung zu weiterem Ernst. Denn einem fruchtbringenden und
wachsenden Menschen, der von oben ist, ist nichts so erfreulich
und stärkend, als wenn er hört, dass auch andere Menschen wach-
sen am inwendigen Menschen und Frucht bringen. Hingegen,
wenn man meint, man sei allein der Fruchtbringende und Wach-
sende, so macht einen das leicht stolz und hochmütig, und folglich
auch lau und träge.

Darum ist es sehr gut, wenn man auch andere kennenlernt, die
eifriger sind als wir; sonst meinen wir, es gäbe keine höhere Stufe
als die, in der wir stehen. Aber das ist schön, wenn man, wie die
Kolosser, von dem Tage an, da man die Botschaft der Gnade Gottes
in der Wahrheit, das ist, im rechten Geistessinn und in der rechten
Geisteskraft gehört und erkannt, nämlich innerlich verstanden hat,
ohne Aussetzen und Nachlassen Frucht gebracht hat und darin ge-
wachsen ist.

22



Achte Rede: Kol. 1,7-8

Was ist denn eigentlich dieses Fruchtbringen? Antwort: Nicht
nur der eigene Glaube und die lebendige Hoffnung in einem selbst
und die Liebe gegen alle Heiligen nach dem vierten Vers, sondern
vornehmlich, wenn man so weit im Geist wächst, dass man mit im-
mer mehr Verständnis und Überzeugung, folglich auch mit feste-
rer Freimütigkeit und Freudigkeit davon redet, und dadurch auch
andere in Bewegung setzt und also das Wort Gottes auch selbst
wachsend macht als ein brennendes und scheinendes Licht, das
auch andere anzündet, wozu auch noch die Früchte der Heiligung
und das Ausharren im Leiden und in den Versuchungen gehören.

Achte Rede: Kol. 1,7-8

„Wie ihr auch von Epaphras, unserem geliebten Mit-
knecht gelernt habt, welcher ein getreuer Diener des
Gesalbten für euch ist, der uns auch eure Liebe im
Geist eröffnet hat.“ Kol. 1,7-8

Hier gedenkt Paulus seines getreuen Mitgehilfen in Ehren,
durch welchen sie in der Lehre der guten Botschaft noch weiter
befestigt und unterrichtet worden sind, nachdem sie Gott zum Kö-
nigreich und zur Herrlichkeit seines Sohnes durch den Paulus be-
rufen hatte.

Denn Paulus hat ihnen vermutlich auf seiner Reise durch Phry-
gien selbst die gute Botschaft gepredigt, aber sich nicht lange bei
ihnen aufgehalten, sondern den Epaphras, als seinen Mitarbeiter,
bei ihnen gelassen. Er sagt zwar von einigen, an die dieser Brief
kam, sie hätten sein Angesicht nicht gesehen (Kol. 2,1). Es ist aber
ein allgemeiner Brief, der an mehrere kam, und vielleicht waren
es nur die zu Hierapolis, die sein Angesicht nicht gesehen hatten
(Kol. 4,13).

23



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Epaphras war aus Kolossä gebürtig (Kol. 4,12). Desto mehr
muste sein Ansehen unter seinen Landsleuten von dem angesehe-
nen Paulus und Timotheus gehoben werden. Und eben dadurch,
dass er den Epaphras lobt und seinen geliebten Mitknecht nennt,
bestätigt er die Lauterkeit seiner Lehre und folglich auch ihres
Glaubens und die Gewissheit ihrer Hoffnung. Denn es liegt viel
daran, dass wir den ersten Unterricht der himmlischen Lehre von
einem lauteren Lehrer bekommen.

Wenn man ein Gleichnis geben soll, so ist es wie mit einem
Gemälde: Wenn der Grundriss ungeschickt gemacht ist, so kann
ein rechter Maler dem Bild seine rechte Zeichnung und Gestalt
schwerlich mehr geben. Das sieht man auch an vielen Gläubigen,
in welche das Bild Jesu nicht nach dem lauteren und ganzen Sinn
der Wahrheit in ihre Herzen gemalt ist: Diese behalten die Unför-
migkeit meistens bis an ihr Ende, wenn nicht das erste Bild wie-
der ganz ausgestrichen und ein neuer Grund gelegt wird. Welches
Ausstreichen aber sehr schwer hält. Ich will lieber ein verhältnis-
mäßiges Bild nur mit Tinte gezeichnet, als ein unförmliches Bild,
das nicht einmal einem rechten Menschen gleich sieht, und mit den
schönsten Farben bemalt ist. Mithin hat man Gott zu danken, wie
hier Paulus den Kolossern fürhält, wenn man von einem wahren
Mitknecht der Gesandten und getreuen Diener des Gesalbten die
ersten Geisteslehren empfangen hat.

24



Neunte Rede: Kol. 1,9

Und bei einem solchen Gläubigen, wenn er auch noch so viele
sichtbare Unvollkommenheiten an sich hat, ist ein viel schöneres
Bild im Herzen verborgen als in einem anderen, der aus einer un-
reinen Lehre erzeuget wurde und ansonsten noch so tugendhaft
ist. Deswegen die Jünger Jesu vor der Auferstehung ihres Herrn
ein viel schöneres Bild in sich hatten, als man von außen noch an
ihnen wahrnahm und als die Pharisäer bei all ihrer Frömmigkeit
hatten.

Paulus sagt, der Epaphras sei sehr für sie besorgt; sie liegen
ihm am Herzen, und er habe ihm und dem Timotheus auch ihre
Liebe im Geist eröffnet, als er nach Rom zu ihnen kam. Und das
ist das rechte Zeichen eines lauteren Geistes, wenn Christen Liebe
gegeneinander haben, und nicht widereinander, sondern füreinan-
der sind und wenn man auch wahre Geistesliebe zu den lauteren
Lehrern hat, die an Jesu statt auf Erden sind.

Daran wird jedermann erkennen, sagt Jesus, dass ihr meine
Lehrschüler seid, wenn ihr Liebe gegeneinander habt (Joh. 13).

Neunte Rede: Kol. 1,9

„Derhalben wir auch, von dem Tage an, da wirs ge-
hört haben, nicht aufhören für euch zu beten; und
bitten, dass ihr mit Erkenntnis seines Willens erfüllt
werdet in aller geistlichen Weisheit und Verständnis,
...“ Kol. 1,9

Hier schreibt Paulus, was diese gute Nachricht von ihrem geist-
lichen Wohlstand für eine Wirkung bei ihm und dem Timotheus
gehabt habe: Nämlich von dem Tage an, da er von dem Epaphras
ihr schönes Wachstum im Glauben und in der Liebe gehört habe,
habe er angefangen, für sie zu bitten, und habe auch bisher noch
nicht aufgehört, ihrer in seinem Gebet ausdrücklich zu gedenken.

25



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Er sagt nun, um was er für sie bitte, und gibt ihnen dadurch
eine Lehre, aus der sie erkennen konnten, was ihnen noch abge-
he und um was sie selbst noch zu bitten haben, nämlich um Er-
kenntnis des Willens Gottes, dass sie damit erfüllt werden in aller
geistlichen Weisheit und Verständnis.

Und in den folgenden Versen zeigt er noch weiter, um was er
für sie bitte. Wir können also aus diesem Vers Verschiedenes ler-
nen:

• Erstlich: Was die Nachrichten von anderer Bekehrung und
Wachstum in uns wirken sollen. Unser ganzes Herz soll in
Bewegung gesetzt werden, wenn wir hören, dass das Wort
Gottes auch bei anderen Menschen Licht und Leben wird
und in der Welt fruchtbar ist. Wenn wir gleichgültig dabei
sein können, wenn in dem Herzen anderer Menschen der-
gleichen Gnadenwirkungen Gottes sich offenbaren, so haben
wir den rechten Sinn noch nicht. Es soll uns freuen aus pa-
triotischem Sinn für die Sache Jesu, und wir sollen auch für
solche beten, wenn wir anders ein priesterliches Herz haben
wie Paulus. Denn alle Christen sollen geistliche Priester sein.
Ja, wir sollen nicht aufhören zu beten. Denn man fängt oft et-
was an, das Gott wohlgefällt, und lässt wieder nach. Warum
soll man aber bitten für sich und andere? „Wird es denn auch
etwas helfen?“, möchte man denken. Wer das nicht glaubt,
der wird freilich nichts ausrichten. Paulus hat geglaubt, er
könne durch sein Gebet machen, dass die Kolosser wachsen
in Erkenntnis des Willens Gottes.

• Wir können aber zweitens auch sehen, wie nötig das Gebet
für uns und andere sei, solches unablässig zu treiben, weil
so große Verheißungen der Erhörung da liegen und unse-
re Schwachheit und Mangel es immer erfordert, sodass man
von einem Menschen, der nicht ernstlich im Gebet für sich
und andere ist, sagen kann, er kennt Gott nicht und sich
selbst nicht.

26



Zehnte Rede: Kol. 1,10

• Wir können aber auch drittens lernen, was das Notwendigs-
te sei, um was wir für uns und andere zu bitten haben, dass
wir nämlich erfüllt werden mit der Erkenntnis des Willens
Gottes, in aller geistlichen Weisheit und Verständnis. Das ist,
dass wir den ganzen Plan der Haushaltung Gottes und dar-
aus die besten, der Haushaltung Gottes gemäßen Taten ver-
stehen lernen. Denn nicht alle guten Werke sind gut. Wenn
eine Magd spinnen will, wenn sie ins Gras gehen sollte, so
dankt man ihr das Spinnen nicht, wenn es schon zu anderer
Zeit recht wäre. Darum liegt viel an geistlicher Weisheit und
Verständnis der Haushaltung Gottes, dass man wisse, was
das Beste und für die Haushaltung Gottes das Nützlichste zu
dieser oder jener Zeit zu tun sei. Ein verständiger Haushalter,
der selbst weiß, was er zu tun hat, und was das Nutzbarste
und Nötigste zu dieser und jener Zeit ist, ist besser als ein
unwissender Knecht und eine unwissende Magd, die immer
Anweisungen und Ermahnungen nötig haben.

Zehnte Rede: Kol. 1,10

„... dass ihr des Herrn würdiglich wandelt zu allem Ge-
fallen, als solche, die in allem guten Werk fruchtbar
sind.“ Kol. 1,10

Das ist ein Teil des Gebets Pauli für die gläubigen Kolosser, dass
sie nämlich des Herrn würdiglich wandeln mögen zu allem Gefal-
len. Was heißt des Herrn würdiglich wandeln? Antwort:

• So wandeln, dass unser Herr Ehre von uns hat, dass er sich
nicht schämen darf, solche Glieder und Jünger zu haben.

• Oder: So wandeln, dass er in allen Stücken ein wahres Wohl-
gefallen an unserem Tun und Lassen hat, so, dass er es selbst
täte, was wir tun, wenn er an unserer Stelle wäre.

27



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Wir sollen also wandeln, wie er gewandelt hat, vorzüglich nach
seiner Bergpredigt; und da sollen wir insbesondere das große Ziel
des Ebenbildes Gottes in all unserem Tun vor Augen haben und
auch in Leiden Demut, Gehorsam und Ausharren beweisen wie er
und alles als von Gott annehmen. Wir sollen in guten Tagen eif-
rig auf das Tun des Willens Gottes sein und, wo wir Gelegenheit
haben, etwas Gutes zu wirken, solche Gelegenheiten nicht versäu-
men, sondern als eine Berufung Gottes ansehen.

Das ist, was Paulus sagt: In allem guten Werk fruchtbar sein.
Nicht nur in großen guten Werken, sondern auch in kleinen gu-
ten Werken, die vor Gott dennoch groß sind. Das soll also unser
täglicher Zweck in unserem Lauf sein. Um dieses sollen wir bit-
ten; nach diesem sollen wir streben. So wird in jedem Tag ein Same
ausgestreut, der unvergängliche Früchte bringt in der zukünftigen
Welt.

Dazu gehört, dass man sein gegenwärtiges Leben als einen kur-
zen Augenblick ansehe, dass man die Wichtigkeit der zukünftigen
Herrlichkeit erkenne und dass man den Sinn Jesu, unseres Herrn,
verstehe und liebe, denn aus diesem Blick redete und betete Pau-
lus. Und wenn ein Gläubiger das nicht tut, so wächst er auch nicht
im Geist. Wir müssen lernen, alles, was wir tun, wenn es auch leib-
liche Geschäfte wären, im Glauben zu tun; so hat Jesus an allem,
was wir tun, ein Wohlgefallen.

Das heißt aber im Glauben wandeln, wenn wir den Zustand, in
dem wir sind, ansehen, als ob uns Gott, der Alles regiert und auch
im Kleinen Alles nach seiner Weisheit ordnet, darein gesetzt habe,
sodass wir unseren Fleiß, Eifer, Leiden, auch in unseren leiblichen
Verrichtungen, Gott aufopfern, vor Gott tun, ihm dienen, unser
leibliches Tun und Leiden, Glück und Unglück, Leben, Gesund-
heit, Fortgang und Hindernisse unseres Tuns, ins Gebet führen; so
wird all unser Tun ein Gottesdienst und ein fruchtbarer Same auf
die Ewigkeit.

28



Elfte Rede: Kol. 1,11

So wandeln wir des Herrn würdiglich zu allem Wohlgefallen.
Und auch die Menschen, mit welchen wir umgehen, werden es
spüren, dass wir im Glauben vor Gott wandeln und unter allem
auf ihn sehen.

Elfte Rede: Kol. 1,11

„Und dass ihr zur Erkenntnis Gottes wachset und in
aller Kraft kräftig werden möget nach der Macht sei-
ner Herrlichkeit, zu aller Geduld und Langmut mit
Freude.“ Kol. 1,11

Das ist noch ein Teil des Gebets Pauli für die Kolosser, woraus
sie erkennen lernen sollten, und woraus auch wir erkennen lernen
können, was unsere hauptsächlichsten Bitten und Angelegenhei-
ten vor Gott sein sollen, nämlich, dass wir zur Erkenntnis Gottes
wachsen. Gott ist eine unergründliche Tiefe, aber lauter Genuss für
den Geist. Je mehr Gott in uns offenbar wird, desto mehr kommen
wir dem Ziel unserer Bestimmung nahe, wozu wir erschaffen sind.
Welches ist: Gott zu erkennen, und in seiner Erkenntnis ihn zu ge-
nießen.

Die Erkenntnis Gottes hat ihre wachstümlichen Stufen. Da wird
man nie fertig. Aber bei jeder Stufe bekommt man neuen Genuss
und neue Kraft. Und wenn man in dieser wächst, so wird man kräf-
tig in aller Kraft nach dem Allvermögen seiner Herrlichkeit. Dieses
Allvermögen seiner Herrlichkeit ist die Kraft, durch die Gott Tote
auferweckt; diese wird in uns mächtig durch die Erkenntnis Gottes
zu aller Geduld und Ausharren unter dem Leiden,

• dass man sich durch anhaltende widrige Umstände in der
Hoffnung nicht schwach machen lässt und einen langen Mut
fassen kann, wenn auch die Hoffnung des Tages Jesu sich im-
mer weiter hinauszieht und noch so viel über der Hoffnung
zu dulden ist;

29



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

• dass man doch immer Freude des Geistes unter dem langen
Warten und unter allem Drang und Zwang beibehalten kann.

Das wirkt das Wachstum in der Erkenntnis Gottes; darum ist es
so nötig, dass wir darum bitten und ihn suchen.

Zwölfte Rede: Kol. 1,12

„Wobei wir dem Vater danksagen, der uns zu dem
Erbteil der Heiligen im Licht tüchtig gemacht hat.“

Kol. 1,12

Das ist wieder ein Teil des Gebets Pauli für die Kolosser. Er dan-
ke nämlich in seinem Gebet öfters für sie, dass Gott sie zu dem Erb-
teil der Heiligen in dem Licht tüchtig gemacht habe. Das müssen
wir verstehen lernen, denn es geht uns auch an. Das sind Worte
und Sachen, die uns ungewohnt sind. Gott hat die Kolosser tüch-
tig gemacht durch Anzündung des Glaubens in ihnen, oder durch
die Wiedergeburt aus dem Wort. Das ist eben das Allvermögen sei-
ner Herrlichkeit, das er an ihnen bewiesen hat. Denn die Anzün-
dung des Glaubens ist eine Lebendigmachung aus dem Tod. Dar-
um nennt auch Paulus Gott einen Vater wegen dieser neuen Zeu-
gung aus dem himmlischen höheren Leben, welche eine andere
und höhere Zeugung als die Fleischeszeugung ist. Fleisch ist Fins-
ternis und Tod im Verhältnis gegen den Geist, der Licht und Leben
ist. Wer ein Lichtskind ist, hat Ursache, dem Vater des Lichts zu
danken für seine Zeugung, denn wir haben uns den Glauben und
die Lichtsgeburt nicht selbst geben können.

Was ist nun das Erbteil der Heiligen im Licht? Das ist etwas
sehr Großes. Es heißt in Röm. 8,17: „Sind wir Kinder, so sind wir
auch Erben, nämlich Gottes Erben“. Hat uns Gott gezeugt, so er-
ben wir auch seinen Reichtum und seine göttliche Macht und wer-
den also Miterben des Gesalbten. Aber jetzt sind wir noch minder-
jährig.

30



Dreizehnte Rede: Kol. 1,13

Ja, wir sind eigentlich noch nicht einmal geboren, sondern nur
gezeugt; die eigentliche Geburt ist die Auferstehung. Der innerli-
che Lichtsmensch ist noch im Fleisch verborgen wie ein Kind in
Mutterleib. Doch haben wir ein Leben aus Gott, und in diesem
Leben liegt alle Kraft Gottes, uns durch alle Hindernisse durch-
zureißen, und auch aus den Toten aufzustehen, wo erst die rechte
Gottähnlichkeit angeht in der Unverweslichkeit (Lk. 20,36).

Insofern hat uns Gott zum Erbteil der Heiligen im Licht tüch-
tig gemacht. Und weil das mehr sagen will als ein irdisches Kaiser-
tum, so ist es ja wohl eines großen Dankes wert, insbesondere, weil
es so viele gibt, die zu diesem Erbteil nicht tüchtig werden.

Dreizehnte Rede: Kol. 1,13

„Welcher uns aus der Gewalt der Finsternis herausge-
rissen und in das Königreich des Sohnes seiner Liebe
versetzt hat.“ Kol. 1,13

Das ist noch ein Teil des Gebets Pauli, da er für sich und für die
Kolosser Gott dankt, dass er dieses an ihm und den Kolossern ge-
tan habe. Die Menschen sind also so lange in der Finsternis, bis sie
Gott herausreißt. Diese Gewalt der Finsternis ist des Teufels Ge-
walt, da der Teufel den Menschen im Unverstand, im Fleisches-
sinn und Weltsinn gefangen hält. Man sollte nicht meinen, dass der
Teufel bei einem jeden Menschen so viele Gewalt im Verborgenen
ausübe, um einen Menschen an der Bekehrung und am Wachstum
des Glaubens zu hindern. Da gehört Gottes Macht dazu, das All-
vermögen seiner Herrlichkeit, um einen Menschen aus der Gewalt
des Teufels herauszureißen.

31



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Und das geschieht teils bei der Erweckung und Bekehrung,
teils so oft uns die Augen auf das Neue aufgehen, dass wir einen
ungöttlichen Sinn in uns merken, der abgelegt werden muss, oder
ein neues Licht sehen, dem wir entgegenzuringen angetrieben wer-
den und aus der Trägheit uns wieder aufschwingen.

Denn wenn wir schon einmal aus der Gewalt der Finsternis
herausgerissen sind, so sucht der Teufel doch uns wieder hineinzu-
ziehen oder uns doch wenigstens an der Vollendung unserer Hei-
ligung zu hindern, sodass unser Glaube kein vollkommenes Werk
wird.

Das Gegenteil aber der Gewalt der Finsternis ist das König-
reich des Sohnes seiner Liebe. Paulus will sagen: Anstatt dass der
Teufel vorher über uns Herr war, ist nun der geliebte Sohn Gottes
unser König. Der ist nun unser Herr und unser Haupt; ohne des-
sen Willen kann uns der Teufel kein Haar krümmen. Wir sind also
jetzt schon im Verborgenen wohl verwahrt und von einer anderen
Luft gleichsam umgeben, in seinem Königreich, und unter seinem
Schutz. An diese Sache sollten wir auch fleißiger gedenken und es
Gott öfters danken, wenn er uns diese Gnade erwiesen hat. Denn
das ist mehr als alles, was die Welt geben kann; das soll uns alle-
zeit heiter und vergnügt machen, dass wir schon wirklich mit Leib
und Seele unter einem solchen Herrn stehen, der der höchstgelieb-
te Sohn Gottes ist, dem alle Macht des Todes und des Totenschlun-
des übergeben ist.

32



Vierzehnte Rede: Kol. 1,14

Vierzehnte Rede: Kol. 1,14

„In welchem wir die Loskaufung haben durch sein
Blut, nämlich die Erlassung der Sünden.“ Kol. 1,14

Hier redet Paulus von dem Sohn Gottes, in dessen Königreich
uns Gott versetzt hat, und zeigt, was wir für Vorteile in diesem
Königreich haben. Nämlich, wir haben die Loskaufung durch sein
Blut. Dieses Wort hat seinen Bezug auf die Gewalt des Teufels, in
der wir vorher um unserer Sünden willen gelegen hatten. Durch
die Sünde bekommt der Teufel ein Recht an uns. Deswegen hat ei-
ne Loskaufung geschehen müssen. Ohne diese Loskaufung wären
wir nicht aus der Gewalt der Finsternis errettet worden. Denn Gott
handelt rechtlich. Gott hätte uns die Sünde nicht erlassen können,
wenn das Blut Jesu nicht vergossen worden wäre. Sein vergossenes
Blut ist ein Beweis seines höchsten Glaubens an Gott, seinen Vater,
da er für uns Menschen, seine Brüder, die höchste Probe abgelegt
hat, von der tiefsten Unterwerfung unter Gott, von der höchsten
Liebe zu Gott, von dem höchsten Glauben an sein wahres Wort,
da er geglaubt hat, Gott könne Tote auferwecken und seine Ver-
heißungen dennoch erfüllen, wenn schon der Mensch keinen Weg
und keine Möglichkeit einsehe. Er hat das Widrigste als von Gott
angenommen und fest geglaubt, Gott führe und leite ihn in allen
seinen Wegen, auch dass er sein Führer sei, bis an das Kreuz.

So hat er also das Wohlgefallen Gottes auf das Vollkommens-
te erfüllt, sodass der Teufel selbst nichts wider ihn einzuwenden
imstande war. Denn einen solchen Glaubenshelden hat es nie ge-
geben, der Gott so hoch geehrt hat. Dadurch hat Gott ein Recht
bekommen, ihn durch seine höchste Gotteskraft wieder zu erhö-
hen, und um dieses Lösegelds und Opfertodes willen hat Gott ihm
eine gewisse Anzahl von Menschen geschenkt, die sein erstes Ei-
gentum sein sollen, über die er königlich herrschen und regieren
soll.

33



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Und zwar schon in dieser Welt, da er als Oberherr im Verborge-
nen uns regieren und leiten soll, sodass der Teufel kein Recht mehr
an uns hat, weil wir um des vergossenen Blutes Jesu willen ihm,
dem großen Glaubenshelden, zum Eigentum geschenkt sind.

Davon haben diese Losgekauften diesen Vorteil, dass sie unmit-
telbar unter Jesus, ihrem Haupt, stehen und von ihm durch seine
Engel gedeckt werden gegen die Macht der bösen Engel. Da sonst
der Teufel, um unserer Glaubensfehler und Schwachheiten willen
manches Recht hätte, uns an Leib und Seele zu schaden, insbeson-
dere in solchen Umständen, da wir nicht bei uns selbst sind und
in manchen Finsternissen nicht beten und glauben können. Nun
aber haben wir Vergebung der Sünden, und der feindliche Engel
weiß vielleicht nicht, wie er mit uns daran ist. Auch gibt diese Los-
kaufung uns den Vorteil, dass der Teufel in und nach dem Tod uns
nicht antasten kann, sondern Jesu Engel uns, wie den Lazarus und
Moses, nach dem Tod schützen und in höhere Reviere tragen. Wer
nun diese glückseligen Menschen seien, welche Gott aus anderen
herausgelesen und Jesu zu Erstlingen geschenkt hat, die kennen
wir so lange nicht, bis Gott den Glauben in ihnen angezündet hat
wie in den Kolossern.

Fünfzehnte Rede: Kol. 1,15

„Welcher des unsichtbaren Gottes Ebenbild ist, Erstge-
borener alles Geschöpfs.“ Kol. 1,15

Jetzt kommt die Abhandlung des Briefes, davon der erste
Hauptteil dieser ist: Jesus ist der höchste Herr.

Paulus musste den Kolossern dieses beweisen, teils, weil sie in
der Erkenntnis Jesu noch schwach waren, teils, weil sie verschiede-
nen Versuchungen ausgesetzt waren, da sie von jüdischen Lehrern
angewiesen worden waren, die Engel höher als Jesus zu achten.

34



Fünfzehnte Rede: Kol. 1,15

Darum zeigt er ihnen die höchste Hoheit Jesu, dass er höher
sei als alles Geschöpf, weil er der Erstgeborene vor allem Geschöpf
sei, indem er des unsichtbaren Gottes Ebenbild sei. Wir sehen al-
so, dass Jesus als Mensch des unsichtbaren Gottes Ebenbild und
Erstgeborener alles Geschöpfs ist. Denn er verbindet diese Worte
mit den vorhergehenden, da er gesagt hat, wir haben in ihm die
Loskaufung durch sein Blut.

Das ist also schwer zu verstehen. Denn als Mensch, von Maria
geboren, war er eingekleidet wie ein anderes Geschöpf und hat-
te ein irdisches tierisches Blut wie alle Menschen. Wie kann er also
Erstgeborener alles Geschöpfs sein, wie kann sein Blut so einen ho-
hen Wert und Kraft haben? Antwort: Das Wort wurde Fleisch. Sein
Fleisch und Blut, sein Leib und Seele, war ein Tempel des leben-
digen Gottes (Joh. 2,19.21). Durch diese Vereinigung wurde sein
Fleisch und Blut gesalbt mit dem göttlichen Geist aus dem Him-
mel. Insofern er nun aus dem Geist gezeugt war, so war ein Grund-
anfang zur himmlischen und göttlichen Geburt seines Fleisches
in ihm, welche bei der Auferstehung und Himmelfahrt vollendet
wurde. Insofern war er die erste Geburt Gottes, in Ansehung seiner
wiedergeborenen Menschheit, wovon schon ein Anfang auf Erden
in ihm grünte. Er war also, da er noch im zerbrechlichen Fleisch
war, ein wahrer aus Gott geborener Sohn, der seiner Vollendung
und Verherrlichung entgegenging.

Diese Begriffe benehmen seiner wahren Gottheit nichts, denn
er war und blieb allezeit das fleischgewordene Wort. Nur wird
hier gezeigt, dass er Erstgeborener alles Geschöpfs in Bezug auf
die wiedergeborene Menschheit war:

• als vom Vater aus dem Geist gezeugter Mensch;

• als ein von den Toten auferweckter und verherrlichter Sohn
Gottes nach der Menschheit.

Denn das Wort war Gott, oder die zweite Gestalt und Person
der Gottheit, ohne Mensch zu sein.

35



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Aber durch seine Menschwerdung bekam er den Namen Sohn
oder Erstgeborener alles Geschöpfs und wurde sichtbares Ebenbild
des unsichtbaren Gottes. Das ist, er war der erste von denen, wel-
che aus dem Fleisch in den Geist erhöht werden, welchen Zweck
Gott mit der ganzen Schöpfung vorhatte; nämlich, sie unverwes-
lich und himmlisch zu machen. Denn der Zweck der Schöpfung
der Menschen war:

„Lasst uns Menschen machen in unserem Bilde, nach
unserem Gleichnis.“ 1. Mo. 1,26

„Und wie wir getragen haben das Bild des irdischen
Adam, so werden wir auch tragen das Bild des himm-
lischen Adam.“ 1. Kor. 15,49

Nicht, als ob Jesu Menschheit nicht höher wäre als diejenige
anderer Menschen: Kein Mensch ist so unmittelbar nahe mit Gott
verwandt wie Jesus von Nazareth. Kein Mensch ist der Grund der
Wiedergeburt der übrigen Menschen, wie Jesus von Nazareth, der
allein Gott und Mensch war, und durch den erst andere zur gott-
menschlichen Natur der verklärten Menschheit Jesu erhoben wer-
den. Als Erstgeborener ist er Vater aller neugeborenen Menschen,
und wegen dieser zweiten Vaterschaft und Erstgeburt König und
Priester und oberster Herr aller neugeborenen Menschen und der
ganzen Kreatur.

Weil nun seine Menschheit schon auf Erden in der innigsten
Vereinigung mit Gott stand, so war sein Fleisch und Blut ein himm-
lisches und göttliches Fleisch und Blut, das Gott nämlich für sein
eigenes hielt, weil Jesus sein eigener eingeborener Sohn war. Des-
wegen konnten wir durch sein Blut losgekauft werden aus der Ge-
walt des Satans und des Todes und Vergebung der Sünden erlan-
gen.

36



Fünfzehnte Rede: Kol. 1,15

So kann man begreifen, wie des Menschen Sohn vom Himmel
herabgestiegen ist (Joh. 3). Er ist nämlich aus dem Geist gezeugt.
Gott ist Vater seiner Menschheit, und die Kraft des Höchsten hat
die Maria überschattet. Es war also der Geist dasjenige, was er
bei dieser Zeugung von seinem Vater empfing, und die irdische
Menschheit empfing er aus Maria, nach welcher David und Abra-
ham seine Väter nach dem Fleisch waren.

Aber weil alles von Gott ist, auch Maria, seine Mutter, und
Abraham, David und Adam, so war er auch nach dem Fleisch Got-
tes Sohn (Lk. 3,38). Er war im Himmel als das Wort, das bei Gott
war und kam auf die Erde durch seine Fleischwerdung und Ge-
burt aus Maria, da er menschliches Fleisch und Blut zur Hülle und
zum Tempel anzog.

So kann man das Niedere, Menschliche und das Hohe, Über-
menschliche verstehen, das Paulus hier von ihm sagt. Von seiner
Gottheit kann man gar nicht sagen, dass er der Erstgeborene alles
Geschöpfs vor der Schöpfung gewesen sei, sonst wäre das Wort,
das bei Gott war und Fleisch wurde, nicht so ewig wie der verbor-
gene Gott, weil es wider allen Menschenverstand anstößt, wenn
man sagt, dass der Sohn so alt wie sein Vater sei. Auch wären
alle Geschöpfe alsdann nicht erschaffen, sondern geboren, weil
er der Erstgeborene alles Geschöpfs heißt. Als das Wort, durch
welches alle Dinge geschaffen sind, ist er Anfang des Geschöpfs
(Offb. 3,14), aber nicht Erstgeborener. Also geht dieses Wort auf sei-
ne Menschwerdung, Auferstehung und Erhöhung zum Herrn und
Haupt aller Dinge.

37



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Sechzehnte Rede: Kol. 1,16

„Weil in ihm alle Dinge erschaffen sind, die in den
Himmeln und auf der Erde sind, das Sichtbare und
das Unsichtbare, es seien Throne oder Herrschaf-
ten oder Fürstentümer oder Mächte, alle Dinge sind
durch und auf ihn erschaffen.“ Kol. 1,16

Hier muss man zuvörderst auf das Verbindungswörtlein
„Weil“ merken, denn dieses zeigt an, dass dieser Vers der Beweis
des vorhergehenden sei, weil nämlich alle Dinge in ihm, durch ihn
und auf ihn oder zu ihm geschaffen sind.

Darum ist er Erstgeborener alles Geschöpfs, nämlich der Fürst
und König über alle Geschöpfe im Himmel und auf Erden. Denn
das Wort „Erstgeborener“ deutet ohnehin die Oberherrschaft an.

Was heißt also, in ihm sind alle Dinge erschaffen? Das heißt:
Gott hat schon vor der Schöpfung sein Absehen dahin gehabt, dass
in ihm alles sein solle, wie er von seinen Jüngern im Johannesevan-
gelium sagt:

„Ich in ihnen, und du in mir.“ Joh. 17,23

Oder:

„Ich im Vater, ihr in mir, ich in euch.“ Joh. 14,20

Gott hat also bei der Schöpfung sein Augenmerk schon auf die
Verherrlichung aller Geschöpfe gehabt, dass sie in dem Sohn und
durch denselben in dem Vater sein sollen. Darum ist er der Erstge-
borene, damit nun durch ihn die Verherrlichung seiner Brüder und
aller Geschöpfe, nämlich der Endzweck Gottes, erhalten werden
möchte. Darum war er der Anfang der Verherrlichung, der erste
Mensch, der verherrlicht worden ist und durch den nun alle ver-
herrlicht werden sollen. Er soll das Haupt der Schöpfung werden
und sogar auch der höchsten Engel.

38



Sechzehnte Rede: Kol. 1,16

Alles hat Gott in ihm gesehen, ehe er die Welt erschaffen hat;
und da ihm in demselben, d. i. in der Gemeinschaft und Verbin-
dung mit ihm, alle Geschöpfe gefallen, hat er sie also erschaf-
fen. Wir sollen also alles Geschaffene hochachten und nicht den-
ken, dass Gott unüberlegt so viel tausend Geschöpfe nur zum Tod
und Verderben zum Wesen gebracht hat. Was auf Erden und im
Himmel ist, alles, was Odem hat, auch die Engel, haben noch hö-
here Vollkommenheit in Christus zu erwarten. Auch sie müssen
durch die verherrlichte Menschheit Jesu, nämlich durch den heili-
gen Geist, wiedergeboren werden und zu weiterer Veredlung ihrer
Natur gelangen, d. i. aus ihm alle Ausflüsse Gottes empfangen, die
sie vorher noch nicht so nahe und so reichlich gehabt haben.

Es heißt aber auch, es sei alles durch ihn erschaffen worden,
nämlich durch den Erstgeborenen. Wie das? Antwort: Als das Wort
vor seiner Fleischwerdung war er ja bei Gott, als das himmlische
Ebenbild seines Wesens, als die himmlische ursprüngliche Men-
schengestalt, als der sich offenbarende Gott und Engel seines An-
gesichts. Dieser sprach: „Es werde!“, und es wurde.

Darum ist er auch Erstgeborener alles Geschöpfs, nämlich Herr
über alles, weil durch ihn alles geschaffen worden ist; darum hat-
te auch seine Menschheit ein Recht dazu, weil das Wort Fleisch
wurde; denn von seiner irdischen Menschheit ist immer die Rede,
dass nämlich Jesus von Nazareth der große Erstgeborene Gottes
sein solle. Es wird also auch von Jesus gesagt, dass durch ihn al-
les geschaffen sei, weil das Wort, das alles schuf, sich mit seiner
Menschheit vereinigt hatte. Wiewohl er nicht als Mariensohn, son-
dern als das Wort, das bei Gott war, alles geschaffen hat.

Endlich sagt er auch, auf ihn sei alles geschaffen, auf ihm, als
auf der Wurzel der Entstehung aller Geschöpfe, zu stehen. Alles
soll seine Erhaltung und ewige Dauer in der Verbindung mit ihm
haben. Denn wenn ein Bau fest stehen und nicht umstürzen soll,
so muss er einen guten Grund haben.

39



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Gott, der ohne Anfang, Form und Zeit ist und an seinem be-
sonderen Ort wohnt, auch weder spricht noch ratschlägt, weil er
alles ohne Grenzen durchsieht und mit seinem bloßen inneren Wil-
len hervorbringen kann, indem er selbst keine Grenzen hat und al-
les erfüllt, hätte mit der Schöpfung keine Gemeinschaft haben und
nicht in die irdischen Dinge wirken können ohne die äußerliche
Gestalt seines verborgenen Wesens, ohne die Fleischwerdung des
sprechenden Wortes, welches nun an das Untere wie an das Obe-
re angrenzt. Denn auf keine andere Art wäre eine Gemeinschaft
mit Gott und eine ewige Dauer oder Unsterblichkeit der Geschöp-
fe möglich gewesen.

O elende Toren, die die Unsterblichkeit aus der Natur der Seele
und eines Geistes herleiten wollen! Auf ihn, den Erstgeborenen,
ist alles geschaffen. Er wird es und soll es erhalten, als Versöh-
ner und Auferstehungsursprung. Engel, die gegen uns wie Götter
sind, Throne, Herrschaften, Fürstentümer und Mächte und folglich
unzählige Scharen niedrigerer Engel, welche unter diesen hohen
Ordnungen stehen, sollen unter dem Erstgeborenen stehen und
ihre Schöpfung und Vervollkommnung und Gottes Nähe ihm zu
danken haben.

Die erschaffene Welt ist größer, als wir denken. Wir werden uns
einmal verwundern, wenn wir durch die Stadt Gottes als durch
die Pforte des Himmels in diese höheren himmlischen Wohnungen
hinsehen und hinreisen können.

40



Siebzehnte Rede: Kol. 1,17

Über alles dieses ist Jesus unser Haupt, als der Erstgeborene
und Fürst aller Kreatur, der höchste Herr; und wir, als sein Leib,
sind der nächste an ihm, wie es in einem Gesang heißt:

Wenn Jehova man genennet,
wird nichts Höhers mehr gekennet

als die Herrlichkeit der Braut.
Drum wer fasset ihre Würde,

die in ihrer Leibesbürde
sich in ihnen schon befindt.

Siebzehnte Rede: Kol. 1,17

„Und er ist vor allen Dingen, und alle Dinge sind in
ihm zusammengestellt gewesen.“ Kol. 1,17

Dieses geht auch auf das Ebenbild des unsichtbaren Gottes,
nämlich auf den Erstgeborenen alles Geschöpfs und zeigt an, dass
er der erste und der letzte der ganzen Schöpfung sei; denn es deu-
tet seinen höchsten Vorzug an. Es ist nicht also gemeint, dass er das
erste und vornehmste Geschöpf gewesen sei, sondern das Haupt
der zukünftigen Geschöpfe, das vorher gewesen ist, ehe etwas ge-
schaffen worden ist. Man weiß aber fast nicht, ob die Geschöpfe
um seinetwillen erschaffen worden sind oder ob der unsichtbare
Gott um der Geschöpfe willen sich durch die Zeugung des Erstge-
borenen habe sichtbar machen wollen.

So viel scheint indessen klar zu sein, dass der Erstgeborene und
die geschaffenen Dinge in dem Plan und Bauriss seines Hauses,
nach welchem Gott alles Zukünftige als gegenwärtig und wirklich
vor Augen stand, in einem solchen genauen Zusammenhang ge-
standen haben, dass sie zusammen ein einiges Ganzes ausgemacht
haben wie Haupt und Leib.

41



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Also sind alle Geschöpfe ohne Ausnahme, Engel, Menschen,
Tiere, und alles, was geschaffen ist, lebendige und leblose Dinge,
ein einiger Kreis geworden, der durch unzählige Strahlen von ei-
nem einigen Mittelpunkt aus, welcher das Wort oder der Engel des
Angesichts Gottes war, mit einem gemeinschaftlichen Mittel- oder
Kraftpunkt verbunden war, welcher war Jesus von Nazareth, das
fleischgewordene Wort.

Darum auch Gott ein Gott der Geister alles Fleisches heißt, der
seinem Sohn Macht gegeben hat über alles Fleisch, allem, was er
ihm gegeben hat, ewiges Leben zu geben (Joh. 17,1), nämlich zuerst
den Erstlingen, danach dem Ganzen: So zielt dieser Vers gerade
auf das Wort in Eph. 1,9-10, wo es heißt, das sei das Geheimnis des
Willens Gottes, welches er sich in ihm (nämlich im Erstgeborenen)
vorgesetzt hat, alle Dinge im Gesalbten wieder zusammenzufassen
oder unter ein Haupt zu bringen, sowohl das, was in den Himmeln
ist als auch das, was auf Erden ist, was sich nämlich vom Gesalbten
als seinem rechtmäßigen Haupt abgerissen hat. Zu welchem Gan-
zen die guten und bösen Engel, die guten und bösen Menschen,
mitgehören, welche eigene Mittelpunkte und Sonnen haben sein
wollen, ohne von dem Erstgeborenen abzuhängen und unter ihm
zu stehen. Jesus soll aber alles wieder mit seiner Herrlichkeit erfül-
len (Eph. 4,10). Alles Abgerissene soll wieder angekettet werden.

Dieser Zusammenhang mit Gott durch den erstgeborenen vor-
weltlichen himmlischen Menschen, welcher in der Voraussehung
Gottes Jesus von Nazareth war, ist durch den Fall des Teufels und
der Menschen zerrissen worden. Aber dieses herrliche Haupt hat
den Leib seiner Geschöpfe angenommen und in solchem wieder
den verschlossenen Weg zu Gott eröffnet, sodass er jetzt Schöpfer,
Versöhner und Arzt ist.

42



Achtzehnte Rede: Kol. 1,18

Aus seinem verklärten Leib fließen nunmehr Ströme aus, wo-
durch alles heil werden wird, wodurch alles zu Gott gezogen wer-
den wird. Denn in ihm hat Gott alles, was werden soll, erblickt: Als
welcher an das Ende der Verherrlichung aller Dinge hinausgese-
hen und die ganze Welt als einen sichtbaren Himmel schon im Vor-
aus vor Augen gehabt hat. Wie es nun (in der himmlischen Weis-
heit) in seinem Herzen und Gedanken Gott vor Augen gestanden
hat, so wird es ausgeführt werden. Wohl uns, wenn wir die Ersten
sind, die mit Gott durch Jesus wieder vereinigt werden, wenn wir
Mithelfer Jesu werden, das noch Abgetrennte zu Gott zu führen,
das Finstere zu erleuchten und das Tote lebendig zu machen.

Achtzehnte Rede: Kol. 1,18

„Und er ist das Haupt des Leibes, nämlich der Gemei-
ne, welcher Fürst (Anfang) ist als Erstgeborener aus
den Toten, damit er unter allen Dingen den Vorzug
bekäme.“ Kol. 1,18

Gleichwie Paulus vom fünfzehnten bis zum siebzehnten Vers
gezeigt hat, dass Jesus der höchste Herr und Erstgeborene alles
Geschöpfs sei, nach seiner vorweltlichen Herrlichkeit, deswegen,
weil er auf der einen Seite das Wort war, so zeigt er nun vom acht-
zehnten bis zwanzigsten Vers, dass er auch der höchste Herr und
Erstgeborene alles Geschöpfs als Erstgeborener von den Toten sei,
nach der irdischen fleischlichen Menschheit, nach welcher er das
Haupt des Leibes, nämlich das Haupt seiner Gemeine, geworden
ist, und das um seines Leidens und Todes willen. Also, dass die-
ses jetzt seiner angenommenen Menschheit, neben dem, dass das
schöpferische Wort mit seiner Menschheit verbunden war, noch ein
weiteres Recht gibt, über alles als Mensch zu herrschen. Wie Pau-
lus in Hebr. 2,9 sagt: „... damit er um alles außer Gott den Tod
schmecken möchte“.

43



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Hier weiß man wiederum nicht, ob Jesus gestorben ist allein
um der Menschen willen oder um seiner selbst willen, weil es
heißt, er sei deswegen der Erstgeborene aus den Toten geworden,
damit er unter allen Dingen den Vorzug bekäme, wiewohl das, was
das Haupt des Leibes angeht, auch den Leib selbst angeht.

Die ganze Schöpfung ist ein einiges Haus und Tempel Gottes,
in dem Jesus Hoherpriester ist, ein einiges Reich, in dem Jesus Kö-
nig ist; die Gemeine aber ist sein Leib, der mit dem Haupt am
nächsten zusammenhängt. Sein Vorzug über alles ist also auch un-
ser Vorzug über alles.

Der Mensch ist geadelt über alles durch die Fleischwerdung
des schöpferischen Wortes, und er musste deswegen um der Men-
schen willen sterben, weil er nach dem Vorsatz und Wohlgefallen
Gottes vor Grundlegung der Welt zum Haupt des Leibes verordnet
war und weil Gott die irdische Menschheit unter allen Geschöpfen
in nächster Vereinigung mit sich selbst zum Thron und Tempel der
Offenbarung Gottes erwählt hatte.

Mit diesem Plan der Offenbarung Gottes war der große Engel,
der jetzt Widersacher ist, nicht zufrieden und wollte dieser künfti-
gen irdischen Menschheit nicht untertänig werden, weswegen die
irdische Menschheit, in Verbindung mit der Gottheit, nicht nur um
der Menschen willen, sondern auch um der Ehre Gottes willen, das
Haupt seiner Gemeine werden, sterben und auferstehen und durch
seinen Todeskampf und seine Auferstehung die höchste Ehrenstel-
le vor aller Kreatur erlangen musste.

Jesus ist also der erste Mensch, der aus den Toten auferstanden
ist, und heißt deswegen der Erstgeborene. Und weil er der Erst-
geborene heißt, so sieht man, dass er sich nicht selber auferweckt
hat, sondern eine neue Zeugung vom Vater geschehen sei, da er
ihn nach Eph. 1,19 durch die überschwängliche Größe seiner Kraft,
nämlich durch die Wirkung der Macht seiner Stärke, auferweckt
oder ezeugt hat (Apg. 13,33; Hebr. 5,5).

44



Neunzehnte Rede: Kol. 1,19

Dadurch ist er Fürst geworden über Fürstentum und Macht
und Kraft und Herrschaft und jeden Namen, der nicht nur in die-
sem Zeitlauf, sondern auch im künftigen genannt wird (Eph. 1,21).

Und das um deswillen, weil er sich unter Gott erniedrigt hat
bis zum Tode, ja zum Tode am Kreuz (Phil. 2,8-9). Wir sehen al-
so, dass im irdischen verweslichen Fleisch, ohne Wiedergeburt und
neue Zeugung desselben, keine Herrlichkeit möglich ist. Wir müs-
sen uns also diesen Weg zum Fürstentum gefallen lassen und uns
in Verbindung mit dem höchsten Fürstengeist Jesu unter das Wort
und den Willen Gottes demütigen und durch Leiden und Gehor-
sam bis in den Tod ein Recht bekommen, Erstgeborene aus den
Toten zu werden (Röm. 8,29). Wozu Gott einem jeden seinen Weg
und Schicksal auf dieser Welt bereits angewiesen hat, da jeder sein
eigenes Leidensmaß und seinen eigenen Leidensweg hat, um in
demselben zur Herrlichkeit aufzusteigen.

Neunzehnte Rede: Kol. 1,19

„Weil es sein Wohlgefallen gewesen ist, dass in ihm
alle Erfüllung wohne.“ Kol. 1,19

Hier bringt Paulus die Ursache vor, warum er der Erstgeborene
aus den Toten hat werden müssen; nämlich, weil es Gottes Wohl-
gefallen gewesen ist, dass in der Menschheit Jesu alle Erfüllung
wohne. Dieses Wohlgefallen hat Gott gefasst vor Grundlegung der
Welt, dass nämlich die Gottheit in der Menschheit wohnen soll.

Und eben dieses ist alle Erfüllung, nämlich, was in und vor Gott
ist:

• In Gott ist der unsichtbare Abgrund der Gottheit;

• vor Gott ist seine Herrlichkeit, oder sein sichtbares Teil.

45



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Das Innere ist sein Angesicht, das kein Mensch sehen kann
und sein hoher Name, den kein Mensch aussprechen kann
(2. Mo. 33,20-23).

Das Äußere ist seine Hinterseite, die Mose gesehen hat, oder der
Raum, der bei Gott ist.

In diesem Glanz der Herrlichkeit Gottes ist nicht nur das
himmlisch-göttliche Menschenbild oder der Engel des Angesichts
Gottes, nach dessen Bild die Menschen erschaffen worden sind
und die vier Lebewesen (siehe Offb. 4-7;14-16;19) als der Ursprung
aller Tiere und alles fleischlichen Lebens und der ganzen Schöp-
fung. Das ist also die Fülle Gottes. Und weil der ganze Raum des
Himmels und der Erde von Gott erfüllt ist, in welchem auch wir
leben und uns bewegen und sind, so gehört auch dieses zu der Er-
füllung, mit der Gott Jesus erfüllt hat und erfüllen wird, dass, weil
er alles mit seinem Geist erfüllen soll (Eph. 4,10), sodann diese Er-
füllung Gottes, in seinem gottmenschlichen Wirkungskreis, nach
dem ewigen Wohlgefallen Gottes, wohnen solle.

Der Grund ist der:

1. Weil die himmlische Menschheit, als die ewige Weisheit, in
der vorbildlichen vorweltlichen Welt, im lebendigen Plan
Gottes, ehe Gott die Welt schuf, alles erfüllt hat. D. i. weil
es dem Plan und Vorsatz Gottes gemäß ist. Denn das ist das
Wohlgefallen Gottes gewesen vor Grundlegung der Welt. Al-
le Gestalten der Dinge, ehe sie geschaffen worden sind, hat
Gott in der ewigen Weisheit gesehen, ehe sie zum Wesen ka-
men. Wie ein jeder Künstler sein Werk vorher in sich sieht,
geistlich, bildlich, so ist etwas in Gott, das der menschlichen
Einbildungskraft ähnlich ist; denn der Mensch ist innerlich
und äußerlich nach dem Bilde Gottes gemacht. Die Bilder,
die der Mensch in sich sieht, sind nichts Leeres, sondern et-
was Wesentliches; folglich sind sie noch viel mehr wesentlich
in Gott, der die stärkste bildende Kraft hat.

46



Neunzehnte Rede: Kol. 1,19

Weil also schon da der Erstgezeugte verborgen in Gott exis-
tierte, da Gott das Künftige in seinem Plan als gegenwärtig
sah, so war auch ein Bild von dem gekreuzigten und auf-
erstandenen Jesus in ihm; in welchem und durch welchen
er alles Geschaffene zusammengeordnet sah. Darum muss-
te auch in der Zeit, bei wirklicher Darstellung des innerli-
chen Offenbarungsplans Gottes, alles auf dieses hinauslau-
fen; und kein Feind konnte es hindern oder ändern, denn es
war nach dem Wohlgefallen Gottes. Den Jesus von Nazareth,
und keinen anderen, hat er nach seinem freien oberherrlichen
Wohlgefallen dazu bestimmt und erwählt, Haupt über alles
zu sein. Sein Wohlgefallen war, den Erstgeborenen aus Ma-
ria, auf eine außerordentliche Art selbst zu zeugen, durch die
niedrigen Kreuzeswege und durch den Tod hindurchzufüh-
ren und zu dem Zweck ihm einen Fleischesleib wie anderen
Menschen zu geben; und zwar nicht durch neue Schöpfung,
sondern durch Fortpflanzung aus dem Leib der Maria, so-
dass er von David, Abraham und Adam abstammen sollte;
dass er durch die Zeugung von oben Sohn Gottes und durch
die Abstammung aus Maria ein wahrer Menschensohn sein
und in verborgener Vereinigung mit der Gottheit durch Tod
und Hölle gehen und alsdann Erstgeborener aus den Toten
und Herr über alles werden solle.

2. Der zweite Grund ist der, weil er gestorben ist, und eben
durch sein Kreuz und seinen Tod den Vorzug bekommen hat,
nach seiner angenommenen irdischen Menschheit der Vor-
nehmste und Erste zu sein unter allen Geschöpfen. Nach dem
göttlichen Wesen, das mit ihm verbunden war, hat er die-
sen Vorzug nicht erkämpfen dürfen, sondern wegen der ir-
dischen Fleischesnatur, die er in die Einzigkeit seiner Person
aufgenommen hat.

47



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Das Wohlgefallen Gottes ist also, dass in unserer Menschheit al-
le Erfüllung Gottes wohnen soll, dass unsere Menschheit das Ober-
haupt der ganzen Schöpfung sein und also der erhöhte und gesalb-
te Menschengeist sich in alle Weite ausbreiten und das Haus des
dreieinigen Gottes werden soll. Diese Sache ist noch nicht ausge-
führt. Alsdann wird erst alle Erfüllung in ihm wohnen, wenn alle
Geschöpfe mit seiner Herrlichkeit erfüllt sind und alles, was lebt,
ihn als Herrn erkennen wird.

Zwanzigste Rede: Kol. 1,20

„Und dass er durch ihn alle Dinge gegen sich versöh-
ne, da er Frieden gemacht durch das Blut seines Kreu-
zes, nämlich durch ihn, es sei das auf der Erde oder
das in den Himmeln.“ Kol. 1,20

Dieser Vers enthält die Ursache, warum der Erstgeborene alles
Geschöpfs, ehe er dieses wirklich wurde, zuvor, durch die Fleisch-
werdung, das Haupt der Gemeine und der Erstgeborene aus den
Toten werden musste. Nämlich, weil es Gottes Wohlgefallen gewe-
sen ist, dass alle geschaffenen Dinge durch ihn gegen Gott versöhnt
werden möchten. Gott ist der Versöhner, denn er hat durch ihn alle
Dinge gegen sich versöhnt.

Die Friedensgedanken Gottes über alles Geschaffene sind also die
Ursache, warum der Lebendige, in welchem die Lebensquelle aller
Lebendigen war (Joh. 1,4) zu den Toten herabgekommen und ein
Sterblicher wie wir geworden ist.

Da möchte man fragen: Wie hat dann Gott alles gegen sich
durch Jesus versöhnen können? Wie ist sein Tod das Leben aller
Geschöpfe geworden?

48



Zwanzigste Rede: Kol. 1,20

Antwort: Weil

1. in dem Erstgeborenen, nämlich in Jesus, nach dem Wohlge-
fallen Gottes in dem Plan der Schöpfung, alle Dinge zusam-
men gestellt gewesen sind (Kol. 1,17);

2. weil Gott den Leib seines Geschöpfs, durch die Fleischwer-
dung des sprechenden und schöpferischen Wortes, so nahe
mit sich vereinigt und gleichsam zum Kleid angezogen hat;

3. weil durch die tiefste Unterwerfung Jesu die höchste Majestät
Gottes Genugtuung empfangen und ihm als dem Erstgebore-
nen aus den Toten alles übergeben hat, als König und Priester
alles zu Gott zu führen.

So ist durch den Erstgeborenen ein Band zwischen Gott und
dem Geschöpf geknüpft worden, um den Zweck der Schöpfung zu
erhalten, welcher war, dass die Finsternis Licht und die sündigen
Menschen Gottes Söhne werden möchten. Denn auch die Sünde
und der freiwillige Verfall der Menschen gehörte zur Offenbarung
Gottes.

Diese Wiedervereinigung des gefallenen Geschöpfs geschah al-
so durch das Blut des Erstgeborenen, da er starb am Kreuz, da der
Vorhang des Fleisches vor dem Allerheiligsten zerriss. Die Sünde
bestand in einem eigenen, von Gott abgerissenen Leben, da der
Mensch ohne Unterwerfung und unabhängig von Gott sein woll-
te. Da musste sich Gott in seiner Majestät gegen ihn zeigen. Da
musste der Mensch auf das Äußerste gedemütigt werden und Got-
tes Hoheitsrechte erkennen. Darum musste die Versöhnung durch
Blutvergießen und Tod am Kreuz geschehen.

Damit es aber für Alle gelte und Allen der Weg zur Wiederver-
einigung aufgetan werden möchte, so musste der Erstgeborene das
Opfer werden: Das Blut, der Sitz des eigenen Lebens, musste vom
Leib gesondert werden.

49



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Ein neues, göttliches Leben aus der Auferstehung musste so-
dann den Tod und das eigene Leben verschlingen, die Menschheit
erhöhen und zum Eingang ins Allerheiligste tüchtig machen.

So geschah die Versöhnung des ganzen Geschöpfs, nämlich
durch den Erstling der Auferstehung. So ist das entfernteste, das
sündigste, das unreinste Geschöpf und alles, was sein Dasein
durch das sprechende Wort hat, das Lebendige und Leblose, das,
was sündigen kann und das, was nicht sündigen kann, vom Staub
an bis zum Thronengel, das Sichtbare und das Unsichtbare, was im
Himmel und auf Erden ist, und wenn es auch noch Millionen Pla-
netenwelten in dem großen Himmelsraum geben sollte, mit Gott
versöhnt; ausgesöhnt, was Aussöhnung nötig hatte; vereinigt mit
Gott, was getrennt war; und was auch durch keinen Sündenfall ge-
trennt war, sondern nur als Geschöpf in geschöpflicher Entfernung
stand, der Gottheit näher geworden durch einen Mittler oder eine
Mittelsperson, welche Schöpfer und Geschöpf ist, welche als das
fleischgewordene Wort den Reigen der Geschöpfe anführt und für
alle und um alles sein Blut vergossen und den Tod geschmeckt hat.

Nun scheint die himmlische Sonne durch seine verklärte
Menschheit alle Geschöpfe an, und sein himmlisches Blut wird
alle Geschöpfe reinigen und erneuern und zu höheren Lebens-
stufen führen. Großes, wichtiges Opfer, das, zum süßen Geruch
Gottes, am Kreuz geschlachtet und durch die Auferstehung ihm
dargebracht worden ist! Wer hätte geglaubt, dass vom Kreuzesgal-
gen, von einem Ort des Fluchs, solcher Segen kommen sollte? Wie
wohl hat Jesus getan, dass er seinem Vater gehorsam wurde bis
zum Tod am Kreuz und sich an dem dunk1en Weg, den ihn Gott
führte, nicht ärgerte. Solche unglaublichen Folgen hat der Glau-
bensgehorsam, von welchem der erste Mensch abwich und von
welchem noch so viele Menschen abweichen. O dass wir doch in
allen unseren Lebensumständen und Begebenheiten glaubten, wir
werden nicht durchs blinde Schicksal, sondern durch eine weise
Hand Gottes geführt.

50



Zwanzigste Rede: Kol. 1,20

Hieraus versteht sich aber von selbst, dass zwar Gott, in Jesu
Wiedergeburt, da er tot und wieder lebendig wurde, alles für ver-
söhnt ansehe, weil er das Haupt war, und weil Gott ans Ende hin-
aussieht, wo alles mit der Gottheit erfüllt werden wird.

Indessen tritt aber alsdann erst ein jeder in diesen Frieden mit
Gott ein, wenn er teils schon jetzt den Geist Jesu bekommt und sich
unter Gott zu demütigen anfängt, teils, wenn er auch für seinen Teil
zur Auferstehung des Lebens gelangt. Denn da geschieht erst die
völlige Vereinigung, da ist man erst ein vollkommenes Opfer zum
süßen Geruch.

Wie aber die guten Engel an dieser Versöhnung Teil haben, ist
also zu verstehen: Weil Gott ihnen durch die Menschwerdung sei-
nes Sohnes viel näher und offenbarer wird und sie erst durch ihn
aus der geschöpflichen Linie in die Sohnschaftslinie und in Ver-
wandtschaft mit Gott hineinkommen.

Zum Verständnis der Versöhnung gehört auch noch dieses:
Dass das verzehrende Feuer in Gott, das durch die Sünde erregt
worden ist, durch die verklärte Menschheit teils umgeben, teils
gemildert worden ist, weil Blut und Fleisch, aus welchen Jesu
Menschheit besteht, aus dem Wasser, wie alle irdische Dinge, sei-
nen Ursprung hat (2. Petr. 3,5). So dämpft und sättigt nun dieses
himmlische Wasser der verklärten Menschheit Jesu das entbrannte
Feuer des Zorns Gottes. Darum hat Gott bei den Fleisch-Opfern im
Alten Testament den lieblichen Geruch gerochen und also selbst
eine liebliche Empfindung aus dem Schatten des Geschöpfs genos-
sen. Und so riecht er auch den lieblichen Geruch, wenn wir in dem
Geist Jesu uns vor ihm demütigen und mit Gebet und Flehen im
neuen Geistessinn zu ihm eindringen.

Nichts Wunderbareres gibt es, als dass auch die guten Engel ei-
ne Versöhnung nötig hatten. Denn alles musste nach unserem Text
versöhnt werden.

51



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Die Ursache ist: Weil durch den Sündenfall eines einzigen
Glieds der ganzen Kette der Geschöpfe die ganze Schöpfung von
Gott mehr entfernt worden ist; wie wenn ein Vater sich über ein
einziges böses Kind erzürnt und sich deswegen die anderen alle
fürchten müssen. Denn Gottes Zorn wäre nicht offenbar gewor-
den, wenn kein Geschöpf gesündigt hätte. Denn das verzehrende
Zornfeuer Gottes ist etwas Erschreckliches, wenn sich es erhebt.

Einundzwanzigste Rede: Kol. 1,21

„Und auch euch, die ihr ehemals entfremdet und Fein-
de waret mit dem Verstand in den argen Werken, hat
er nun versöhnt ...“ Kol. 1,21

Hier fängt ein neuer Teil des Kapitels an. Nachdem er vom
fünfzehnten bis zum zwanzigsten Vers gezeigt hatte, wie Jesus der
höchste Herr sei, teils als der Erstgeborene alles Geschöpfs oder
als Sohn Gottes, in der genauesten Verbindung mit dem schöpfe-
rischen Wort, teils als der Erstgeborene aus den Toten wegen des
Vorzugs, den er als Mensch durch seinen Tod erlangt hat, so zeigt
Paulus nun vom einundzwanzigsten bis zum dreiundzwanzigsten
Vers, wie auch sie, die gläubigen Kolosser, obwohl sie Heiden wa-
ren, Teil an dessen Herrlichkeit haben.

Nämlich auch sie gehören zum Ganzen, das Gott durch den
Erstgeborenen gegen sich selbst versöhnt hat. Und da zeigt er ih-
nen, wie weit sie ehedem entfernt waren, damit sie auch die Ver-
söhnung verstehen können und sich verwundern möchten, wie
auch die am weitesten Entfernten so nahe und die Niedrigen so
hoch erhaben werden können. Er sagt nämlich, sie seien ehemals
entfremdet gewesen mit dem Verstand, und Feinde in den argen
Werken.

52



Einundzwanzigste Rede: Kol. 1,21

Entfremdet mit dem Verstand heißt: Sie haben nichts von Gott
erkannt, und wenn sie auch gleich verständig gewesen seien in an-
deren Sachen, so sei doch ihr Verstand weggerückt gewesen, wie
es auch heutigentags viele gelehrte und verständige Leute gibt, die
an göttlichen Dingen kein Vergnügen finden und im Unglauben
Feinde Gottes sind. Alles achten sie höher, alle Künste und Wis-
senschaften, nur Gottes Wort und göttliche Sachen verachten sie
und finden keine Lust daran. Daran kann ein jeder seine Entfer-
nung und Annäherung gegen Gott erkennen: Wenn einer Freude
und Lust am Wort Gottes und göttlichen Dingen hat.

Die Unwissenheit der guten Botschaft ist die Ursache dieser
Entfernung (Eph. 4,18). Denn durch die gute Botschaft wird uns
die Herzensgesinnung Gottes von Ewigkeit, die auf unsere höchs-
te Herrlichkeit abzweckte, und der ganze Plan seiner Haushaltung
offenbar. Da sieht man alsdann die größte Weisheit Gottes und hat
davon die größte Sättigung, weil alles unser ist, es sei Gott oder
die Welt. Das macht, dass unser Verstand wieder gern mit göttli-
chen Dingen umgeht, weil wir etwas davon verstehen, und Zu-
sammenhang und Wahrheit erblicken. Also wird das Herz anstatt
der Entfernung wieder nach und nach vom göttlichen Licht voll.

Er sagt aber auch, sie seien Feinde gewesen in den argen Wer-
ken; nämlich durch ihre argen Werke, die ganz wider den gött-
lichen Sinn waren, haben sie offenbar angezeigt, dass sie Feinde
Gottes seien; und indem sie ihr eigenes Gewissen darüber bestraft,
haben sie notwendigerweise Gott als ihren Feind ansehen müssen,
weil sie sein Todesurteil in sich gespürt haben. Aus diesem Zu-
stand, sagt Paulus, habe ihnen Gott herausgeholfen durch die Ver-
söhnung. Aus Feinden habe er Freunde gemacht, aus bösen Bäu-
men gute Bäume; als Entfremdete und Entfernte seien sie zuerst
durch die Versöhnung Jesu am Kreuz und sodann durch das Ver-
ständnis der guten Botschaft und der daraus fließenden Erleuch-
tung und Wiedergeburt Gott nahe worden, sodass sie jetzt in guten
Werken seine Freunde seien.

53



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Zweiundzwanzigste Rede: Kol. 1,22

„... mit dem Leibe seines Fleisches durch den Tod, da-
mit er euch heilig und ohne Tadel und ohne Anklage
vor seinem Angesicht darstelle, ...“ Kol. 1,22

Hier zeigt Paulus, womit Gott die Kolosser als Feinde versöhnt
habe, nämlich mit dem Leibe des Fleisches Jesu, durch den Tod.

Deswegen habe der Erstgeborene einen Leib des Fleisches an
sich genommen, damit er alles gegen Gott versöhnen könne. Gott
hat den Abfall seiner Geschöpfe vorausgesehen, aber auch, um das
Wunder seiner Weisheit und Liebe zu offenbaren, die Anstalt ge-
macht, dass der abgefallene und im Tod liegende Leib des Fleisches
zur höchsten Gottesherrlichkeit aufsteigen soll.

Er selbst wollte durch das Wort, das im Anfang sprach, ins
menschliche Fleisch als in seinen Tempel einkehren und durch den
Tod des sündlichen Fleisches Sünde und Tod zunichte machen,
durch die Auferstehung aber den unreinen, tadelhaften und an-
klagbaren Leib seines Fleisches heilig, ohne Tadel und ohne An-
klage vor ihm darstellen. Obwohl also Jesus keine Sünde getan
hat, so war doch sein Leib ein Leib des Fleisches und der Sün-
de (Kapitel 2,11), teils, weil er in der Person aller Sünder und also
auch der Kolosser dastand; teils, weil er auch wirklich nicht so rein
und heilig war, wie er durch die Auferstehung wurde. Gott musste
sich in ihm noch zurückziehen, so lange er im sterblichen irdischen
Fleisch war; er hätte keine ganze Gemeinschaft mit dem Leib sei-
nes Fleisches haben können, wenn der niedere Fleischeswille der
Menschheit am Kreuz durch den Tod nicht vernichtet worden wä-
re.

Vorher hatte er zweierlei Willen, einen Fleischeswillen und
einen Geisteswillen, obwohl er nicht nach dem Fleischeswillen leb-
te, sondern denselben aufopferte; nach der Auferstehung aber hat-
te er nur einen einigen Willen; da war er kein Erdenmensch mehr,
sondern ein himmlischer Mensch. Alles war heilig an ihm; er war
ohne Tadel und Anklage.

54



Zweiundzwanzigste Rede: Kol. 1,22

Weil er im Glaubensgehorsam ausgehalten hat bis ans Ende
und man ihm keine Sünde und Unglauben vorwerfen konnte, so
war keine Anklage möglich. Und ebenso war auch kein Tadel mög-
lich, weil in seinem neuen Lebensstand der Leib seines Fleisches
ganz mit dem Leben Gottes durchdrungen war. Denn alles, was in
und an ihm war, lebte nun Gott (Röm. 6,10).

Oder, wenn man es anders ausdrücken will: Seine innere gött-
liche Herrlichkeit, das höchst geistliche himmlische Wesen, durch-
drang den geschöpflichen finsteren Leib seines Fleisches, sodass
die entgegengesetzten Dinge, das Oberste und das Unterste, Geist
und Fleisch, Licht und Finsternis, das Zeitliche und das Ewige, ein
Einiges wurden. Das ist die Versöhnung.

Weil nun dies der Leib des Fleisches seiner Gemeine war und
seine Gemeine der Kraft nach in ihm war wie Eva in Adam, ehe sie
geschaffen wurde, so kann man daraus die Versöhnung seiner Ge-
meine mit Gott begreifen, denn seine Gemeine war ehemals eine
Feindin Gottes und von Gott entfremdet; nun ist sie in Jesus Gott
nahe. Alle Sünden seiner Gemeine hatte er auf sich liegen, weil er
ihren Fleischesleib angenommen hat. Da stand er als ein Unheili-
ger, Tadelhafter, Schuldhafter vor Gottes Gericht und musste auch
Gottes Zorn über sich ergehen lassen, dass er am Ölberg fast ver-
zagte; aber eben deswegen, weil er das höchste Recht über sich er-
gehen ließ, wurde er nach ausgestandenem Gericht losgesprochen,
auferweckt und vor Gott im Allerheiligsten unklagbar dargestellt.
Nun hat Gott in ihm seine Gemeine, nämlich den Erstling der gan-
zen Menschheit, und folglich auch die Welt, nämlich das nachfol-
gende Ganze, als heilig und untadelhaft erkannt. Wer nun seinen
Geist hat und durch solchen mit ihm verbunden ist, der hat das
Pfand der Versöhnung, der Auswahl und der Erstlingschaft. Wo-
bei dennoch aber unser Fleisch auch durch viele Gerichte durchge-
hen und nun auch für sich selbst durch seinen Beistand heilig und
untadelhaft in Jesus werden muss.

55



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Dreiundzwanzigste Rede: Kol. 1,23

„... wenn ihr anders im Glauben gegründet und fest
bleibt und euch nicht wegbewegen lasst von der
Hoffnung der guten Botschaft, welche ihr gehört
habt, welche gepredigt worden ist bei allem Ge-
schöpf, das unter dem Himmel ist, deren Diener ich,
Paulus, geworden bin.“ Kol. 1,23

Dieser Vers hängt an dem vorhergehenden, nämlich Gott wird
euch heilig und ohne Tadel und ohne Anklage darstellen, wenn
ihr anders im Glauben gegründet und fest bleibt. Das ist die ein-
zige Bedingung auch bei uns und heißt so viel wie: Wir sollen die
Lehre von der guten Botschaft immer gründlicher verstehen ler-
nen und zu diesem Zweck die Betrachtung und Übung der Worte
Jesu nicht aussetzen, so werde im Wachstum der Erkenntnis Jesu,
immer mehr Geist und himmlischer Sinn und Kraft zur Überwin-
dung der Welt in unser Herz kommen. Das ist, was Jesus sagt:

„Bleibt in mir, so bleibe ich in euch.“ Joh. 15,4

Oder:

„Wenn ihr an meiner Rede bleiben werdet, so werdet
ihr die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird
euch frei machen.“ Joh. 8,31

Zwar ist es Gott, der uns im Glauben gründet und fest be-
hält, aber wir müssen doch auch die Mittel gebrauchen und in
Versuchungen und Verfolgungen unseren Glaubensgrund als Hel-
den zu behaupten suchen. Denn es geht nicht immer leicht und
süß; es gibt auch harte Glaubensproben, wo wir in der Dunkelheit
auf das Licht warten müssen, wo man in äußerlichen Nöten seine
Schwachheit fühlt.

56



Dreiundzwanzigste Rede: Kol. 1,23

Da müssen wir mit Paulus sagen lernen:

„Ich habe einen guten Kampf gekämpft, ich habe
den Lauf vollbracht, ich habe Glauben gehalten.“

2. Tim. 4,7

Da kann uns oft eine geringe Sache viel zu schaffen machen,
dass wir den Weltsinn und den Fleischessinn sehr überwinden
müssen, wenn die Finsternis auf uns eindringt.

Da kann man also leicht wegbewegt werden von der Hoffnung
der guten Botschaft, dass wir anstatt himmlischer Augen wieder ir-
dische bekommen. Paulus macht ihnen deswegen diese Botschaft
groß und sagt: Diese Botschaft, welche bei allem Geschöpf unter
dem Himmel ausgerufen worden ist, haben auch sie gehört; und
sie sollen sich um deswegen nicht wegbewegen lassen, weil das
Königreich, an dem sie Teil genommen haben, ein solch großes Kö-
nigreich sei, da alles Geschöpf im Himmel und auf Erden unter ein
Haupt kommen werde. Denn er sei deswegen von Gott berufen,
alle Menschen, Juden und Heiden, dazu einzuladen. Diesen Glau-
ben, dass Jesus der höchste Herr sei und dass sie Teil an seiner
höchsten und unerforschlichen Herrlichkeit haben, sollen sie sich
nicht rauben lassen.

O wie sehr wäre zu wünschen, dass dieser Glaube immer hel-
le in uns bliebe, damit wir immer den göttlichen und königlichen
Sinn haben möchten, uns als ihm verlobt zu tragen, allem freudig
abzusagen, was nur Welt und irdisch heißt.

57



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Vierundzwanzigste Rede: Kol. 1,24

„Nun freue ich mich in meinem Leiden für euch und
erstatte die Rückstände der Drangsale des Gesalbten
an meinem Fleisch, für seinen Leib, welcher ist die
Gemeine.“ Kol. 1,24

Nun kommt Paulus auf einen neuen Punkt und sagt: Um dieser
Lehre willen, nämlich um der Herrlichkeit der gläubigen Heiden
willen, die er in seiner Lehre behauptet habe, leide er Bande, und
dieses teils mit Freude, teils mit großer Bekümmernis:

• Mit Freuden leide er, weil er durch sein Leiden die Rückstän-
de der Drangsale des Gesalbten erstatte, die sein Leib, näm-
lich seine Gemeine, leiden sollte, damit sie ihrem Haupt ähn-
lich sei.

• Mit großer Bekümmernis aber leide er wegen der in dieser
Lehre noch unbefestigten Gemeinen, wie aus Kol. 2,1-2 zu er-
sehen ist.

Da muss also einer viel Geist haben, wenn er sich in dem Lei-
den freuen will. Das ist: Man muss das Leiden recht verstehen.
Paulus verstand das Leiden, warum er ein Gefangener sein muss-
te. Er sagt zu den gläubigen Heiden zu Kolossä: Das leide ich für
euch, da seid ihr die Ursache, weil ich gepredigt habe, dass Jesus
auch euer Herr sei, nämlich Herr der ganzen Welt; und weil ihr
noch zu schwach seid, das gehörige Leiden um eurer Herrlichkeit
willen zu übernehmen, so legt es Gott mir auf, als dem Stärkeren,
denn es muss gelitten sein.

Ohne Leiden ist keine Herrlichkeit möglich. Gott hat dem Leib
Jesu ein besonders Maß des Leidens zugemessen. Das kann er ent-
weder einem einzigen Glied auflegen, das ein Haupt anderer ist,
weil alle zusammen einen einigen Leib ausmachen, oder es in alle
Glieder verteilen.

58



Fünfundzwanzigste Rede: Kol. 1,25

Ein jeder muss also bei seinem Leiden auch nachdenken, was
die Ursache sei? Entweder sind es unsere Sünden oder Sünden An-
derer, die uns Gott zurechnen kann, wenn wir, wie Paulus, Häupter
eines Hauses oder einer Gemeine sind. Das Haupt muss immer für
den Leib stehen.

Man sieht also auch wieder aus diesem, dass die Drangsale des
Gesalbten noch nicht alle erduldet sind. Es gibt noch Rückstände
und Überbleibsel. Was also Jesus gelitten hat in den Tagen seines
Fleisches, an dem war es noch nicht genug. Für das Haupt war
es genug, und das größte Maß. Aber er muss noch mehr leiden,
denn die Drangsale der Gemeine sind Drangsale des Gesalbten.
Die Herrlichkeit findet man nicht ohne Leiden, sie muss erstritten
sein. Recht- und prozessmässig werden wir auf dem Thron erho-
ben. Nämlich, man muss gegen die Klagen des Teufels ein Recht
und eine Würdigkeit bekommen zum Königreich. Wie es von Je-
sus heißt: Du bist würdig zu nehmen Herrlichkeit und Ehre, weil
du dich hast schlachten lassen (Offb. 5,9). Das soll uns auch einen
Grund abgeben, in allem Leiden, das uns Gott aufgelegt hat, uns zu
erfreuen; wenn wir auch gleich um der Sünde willen leiden, wenn
wir anders einen von der Sünde ausgehenden Sinn haben. Denn
wer am Fleisch leidet, der hört auf von Sünden (1. Petr. 4,1).

Fünfundzwanzigste Rede: Kol. 1,25

„Deren Diener ich geworden bin nach der Anstalt Got-
tes, die mir in Absicht auf euch gegeben ist, um das
Wort Gottes zu erfüllen.“ Kol. 1,25

Paulus nennt sich hier einen Diener der Gemeine, und das ist
ihm groß, weil er von der Gemeine kurz zuvor gesagt hat, sie sei
der Leib Jesu, des Gesalbten. Ein jedes Glied der Gemeine solle sich
also selbst hoch achten, als ein Glied des Leibes Jesu, des Herrn
über alles.

59



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Und wenn einer sogar ein Diener eines schwächeren Glieds
werden kann, so soll er dieses so hoch achten wie Paulus sein Amt.
Die Höheren und Stärkeren brauchen den Dienst nicht so wohl als
die Schwächeren. Der Fürnehmste unter uns soll also ein Diener
sein nach dem Beispiel Jesu, der gekommen ist, dass er uns diene.

Paulus spricht von einer Anstalt Gottes. Er meint die Offenba-
rung des Geheimnisses Gottes, dass alle Dinge unter ein Haupt ge-
bracht werden sollen (Eph. 1,9-10). Dieses auszubreiten, und einen
jeden herbeizurufen, unter das allgemeine Haupt sich zu begeben,
und dadurch sich vom zukünftigen Zorn zu erretten: Zu diesem
habe ihn Gott berufen, diesen Zweck zu vollführen; nämlich den
Menschen diese Errettung und diese Absicht Gottes zu verkündi-
gen, habe er eine Lehranstalt aufgerichtet; und er habe den Beruf,
auch in Absicht auf sie, die Kolosser, empfangen, um das Wort Got-
tes zu erfüllen, nämlich, um auch ihnen das Geheimnis zu verkün-
digen, das von den Zeitläufen und Geschlechtern her verborgen
war, nämlich was Gott in seinem Herzen in Absicht auf das Ganze
sich vorgesetzt hat.

Wir lernen hieraus, dass jedes Licht, das ein Mensch bekommt,
auch eine Schuldigkeit mit sich führe, es anderen zu entdecken4.
Denn dazu wird es von Gott gegeben; denn Paulus hat viele von
den Kolossern dem Angesicht nach nicht gekannt, und doch hat er
eine Schuldigkeit in sich gefühlt, das Geheimnis, das ihm Gott vor-
züglich geoffenbart hatte, auch anderen Gläubigen zu ihrer Befesti-
gung kundzutun. Wie sehr irrt man also, wenn man eine Wahrheit,
die zur Befestigung dient und die zum Zusammenhang der gan-
zen Lehre gehört, bloß um des Ärgernisses und der Ungewohnt-
heit willen verschweigt. Lieber nehme man Leiden deswegen auf
sich; sonst ist man kein treuer Diener der Gemeine.

4aufdecken, enthüllen, offenbaren; so auch weiter unten

60



Sechsundzwanzigste Rede: Kol. 1,26

Sechsundzwanzigste Rede: Kol. 1,26

„Nämlich das Geheimnis, das von den Weltläufen und
von den Geschlechtern her verborgen war, nun aber
seinen Heiligen offenbar geworden ist, ...“ Kol. 1,26

Dies geht auf die Anstalt Gottes, von welcher Paulus sagt, dass
ihn Gott zu einem Haushalter derselben gemacht habe, um den
Vorsatz Gottes zu erfüllen, nämlich das Geheimnis zu offenbaren,
von welchem man in den vorigen Zeitläufen und bei den vorigen
Menschengeschlechtern nichts gewusst habe, nun aber den Hei-
ligen offenbar geworden sei, nachdem der Sohn aus des Vaters
Schoß gekommen ist und den geheimen Vorsatz des Vaters kund-
getan habe. Das ist das Geheimnis des Willens Gottes, dass alles
Geschöpf ohne Ausnahme mit der Herrlichkeit Gottes erfüllt wer-
den soll, und folglich Gott nicht nur der Juden Gott, sondern auch
der Heiden Gott sein wolle; und ebenso auch der Messias nicht nur
ein König der Juden, sondern ein König und Herr der ganzen Welt
werden solle. Das ist dem Paulus so groß, und das erkennt er für
so notwendig, dass es jedermann wisse, dass er nicht genug Worte
davon machen kann.

Wir lernen daraus, dass es nicht von Gott, sondern vom Teu-
fel sei, wenn man dieses Geheimnis verbergen und verdecken
will, denn es gehört zur vollkommenen Erkenntnis des Gesalbten.
Und ohne diese Erkenntnis ist keine vollkommene Überzeugung
und also auch kein überwindender Glaube möglich. Außer die-
sem bleibt die Lehre Jesu ein jüdisches Gesetz und ändert den Sinn
nicht, weil man nicht in das Herz Gottes hineinschaut. Es heißt ein
Geheimnis nicht um deswillen, als ob man es vor der Welt ver-
borgen halten soll, sondern weil es dreieinhalbtausend Jahre ver-
borgen war, alsdann aber den Heiligen durch den heiligen Geist
offenbart worden ist.

61



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Es heißt zwar, es sei den Heiligen geoffenbart worden, nämlich
den Abgesonderten oder Erwählten, die Gott aus der Welt zu Erst-
lingen heraus gelesen hat. Die Meinung Pauli ist aber nicht, dass
man es den Unheiligen nicht sagen solle, denn er sagt im drei-
undzwanzigsten Vers, die Hoffnung der guten Botschaft sei ge-
predigt worden bei allem Geschöpf, das unter dem Himmel ist.
Wer es glauben kann, dass Jesus der höchste Herr sei, dem der
Vater das ganze Schöpfungsall zum Eigentum und Erbe gegeben
hat und dass er auch zugleich Richter der Lebendigen und Toten
sei, der wird sich ihm auch unterwerfen, seinen Zorn fürchten und
seine Gnade suchen. Denn diese Lehre lehrt keine Rettung ohne
Sinnesänderung und keine Herrlichkeit ohne Anziehung des neu-
en Menschen, sondern behauptet dennoch, dass ein ewiges Gericht
auf diejenigen wartet, welche den Herrn der Herrlichkeit nicht lie-
ben und seinem Geist widerstreben.

Siebenundzwanzigste Rede: Kol. 1,27

„... welchen Gott hat kundtun wollen, welches der
Reichtum der Herrlichkeit dieses Geheimnisses bei
den Heiden sei, welches ist der gepredigte Gesalb-
te unter euch, als die Hoffnung der Herrlichkeit.“

Kol. 1,27

Paulus sagt, den Heiligen habe Gott dieses Geheimnis kundge-
tan.

Hier meint er die Erstlinge unter den Juden, nämlich die Apos-
tel, die am ersten mit dem heiligen Geist gesalbt worden sind; die-
se haben am ersten gelernt, in das Herz Gottes hineinzusehen, und
haben sodann das erkannte Geheimnis des Herzens Gottes auch
den Heiden verkündigt.

62



Siebenundzwanzigste Rede: Kol. 1,27

Nämlich, dass Gott in seinem Herzen sich vorgesetzt habe,
nicht nur den Juden, sondern der ganzen Welt einen Erretter zu
senden und alles, was im Himmel und auf Erden ist, durch ihn ge-
gen Gott zu versöhnen, und dass also auch die Heiden zum Haus
Gottes und zum großen Leib seines Sohnes gehören. Dieses nennt
er den Reichtum der Herrlichkeit dieses Geheimnisses unter ihnen,
nämlich dass der gepredigte Gesalbte unter ihnen, auch für sie,
als die Hoffnung der Herrlichkeit kundgemacht worden sei. Die-
ses neue Licht war dem Paulus ungemein groß und wichtig und
trieb ihn an, es jedem zu sagen und auch durch Schreiben auszu-
breiten. Wenn damals schon Druckereien gewesen wären, er hätte
gewiss sich auch derselben zum Ausbreiten dieses Geheimnisses
bedient, und jeder Gläubige hätte ein eigenes Exemplar von allen
seinen Briefen bekommen.

Glückselig ist der, dem die alte Wahrheit des Wortes Gottes täg-
lich so neu und wichtig wird, dass er sie nicht verschweigen kann,
sondern dass er gern davon redet und solche ausbreitet. Und wen
sollte das nicht über alles rühren, dass Gott die ganze Welt, kein
Geschöpf im Himmel und auf Erden ausgenommen, in seinen ewi-
gen Liebesrat hineingefasst hat, dass es durch den Gesalbten mit
ihm vereinigt werden soll und also alles mit der Herrlichkeit Je-
su erfüllt werden soll. Das soll uns zur Liebe gegen alle Menschen
bewegen.

Das Wort „Herrlichkeit“ (griechisch δόξα [do’xa]), welches in
diesem Vers zweimal vorkommt, heißt eigentlich Glanz. Der Reich-
tum der Herrlichkeit dieses Geheimnisses ist der überfließende
Lichtglanz Gottes, welcher alle Geschöpfe bescheinen will. Aus
dem Reichtum der Herrlichkeit Gottes kommt also die Hoffnung
der Herrlichkeit her, dass auch die Heiden und alle Menschen hof-
fen dürfen, dass sie mit dem Glanz Gottes beschienen und erfüllt
werden durch Jesus, welcher der Abglanz der Herrlichkeit Gottes
ist. Also aus dem, wenn man uns den Gesalbten predigt, können
wir erkennen, dass es Gottes Wille sei, dass wir Teil an der Herr-
lichkeit des Gesalbten haben sollen.

63



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Und diesen Zweck führt Gott aus durch die überfließende Kraft
seiner Herrlichkeit auch an solchen Geschöpfen, wo man meint, es
sollte nicht möglich sein. Darum ist der Reichtum der Herrlichkeit
Gottes ein großer Trost für den, der ihn versteht, und dem Gott
und Jesus und die Herrlichkeit groß ist. Denn von dieser Quelle
des Lichts und Lebens ist Licht und Leben zu hoffen, auch da, wo
noch wenig oder gar kein Licht und Leben ist.

Achtundzwanzigste Rede: Kol. 1,28

„Welchen wir verkündigen, indem wir jeden Men-
schen erinnern und jeden Menschen lehren in aller
Weisheit, damit wir jeden Menschen vollkommen in
dem Gesalbten Jesu darstellen.“ Kol. 1,28

Hier zeigt Paulus den ganzen Inhalt seiner Lehre an, er ver-
kündige nämlich den Reichtum der Herrlichkeit des Geheimnisses
Gottes: Dass der Gesalbte nach dem Geheimnis des Willens Got-
tes, das man vorher nicht erkannt hatte, auch unter den Heiden
die Hoffnung der Herrlichkeit sei oder dass auch die Heiden Teil
an der großen Herrlichkeit Jesu haben sollen, die ihm der Vater ge-
geben hat, da man vorher gemeint hat, diese Hoffnung gehe die
Juden allein an. Darum, sagt er, erinnere und ermahne er jeden
Menschen, so, dass es ihm einerlei sei, ob er einen Juden oder Hei-
den vor sich habe; und diese Ermahnung oder Erinnerung verrich-
te er durch die Lehre, und zwar durch die völlige Lehre, sodass er
keinem Menschen etwas verschweige und verhehle von aller Weis-
heit Gottes, nämlich vom ganzen Plan seiner Haushaltung, den er
vor Grundlegung der Welt in Absicht auf die Verherrlichung al-
ler Menschen gefasst habe; so weit nämlich der heilige Geist ihm
dieses Geheimnis geoffenbart habe.

64



Achtundzwanzigste Rede: Kol. 1,28

Durch diese Entdeckung5 und Lehre des ganzen Vorsatzes Got-
tes geschieht nun allemal eine Erinnerung und Ermahnung in dem
Innersten eines jeden Menschen, der es hört. Der Geist des Men-
schen wird erweckt, dieser Botschaft zu glauben und sich Gott zu
ergeben, was durch die Lehre des Gesetzes nicht geschieht. Denn
da bleibt die innere Feindschaft gegen Gott; aber durch die Leh-
re der guten Botschaft wird der Mensch Gott gewogen, sodass er
wenigstens einen kräftigen Antrieb fühlt, von der Sündenlust und
dem Dienst des Vergänglichen sich loszumachen, um des so rei-
zend in die Augen leuchtenden Antrags der Herrlichkeit willen,
die alles, was man darüber aufopfert, weit ersetzt. Dadurch be-
weist Paulus die Wahrheit seiner göttlichen Lehre, nämlich aus
dem Gefühl aller Menschen, die diese hören, wenn sie keine jüdi-
schen vorgefassten Ärgernisse dagegen in sich liegen haben. Denn
diese Erinnerung aus der Lehre der guten Botschaft setzt schon ein
Gefühl der Herrlichkeit voraus und gibt allemal einen sanften Zug
zum Glauben bei jedem, der diese Lehre mit geradem Herzen an-
hört.

Er sagt weiter, diese Lehre und Erinnerung treibe er zu dem
Endzweck bei allen Menschen, damit er jeden Menschen vollkom-
men in dem Gesalbten Jesu darstelle; das ist, damit jeder Mensch
teils eine vollkommene Erkenntnis vom Gesalbten Jesu bekommen
möchte, teils durch diese Lehre einsehen möchte, dass wir voll-
kommen in ihm seien. Sofern nämlich der Vater vor Grundlegung
der Welt uns schon als vollkommen in dem Gesalbten Jesu angese-
hen und auf die Vollendung seines Werks hinausgesehen hat. Wer
also diese Lehre in ihrem ganzen Umfang lernt und versteht, der
ist vollkommen in dem Gesalbten Jesu dargestellt. Und darum soll
ein jeder Lehrer ringen, dass er diejenigen, die ihn hören, vollkom-
men darstelle, nämlich, dass ihnen nichts mangele von allem, was
sie von Jesus wissen sollen.

5Aufdeckung, Enthüllung, Offenbarung

65



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Dass dieses die eigentliche Bedeutung sei, zeigen der zweite,
achte, neunte und zehnte Vers des zweiten Kapitels, da er sagt,
er ringe darum, dass sie möchten zu allem Reichtum der Völlig-
keit des Verständnisses ermahnt werden, zur Erkenntnis des Ge-
heimnisses Gottes, des Vaters und des Gesalbten, damit sie nie-
mand durch falsche Schlussreden eines beredten Vortrags betrü-
gen möchte; damit nämlich sie kein jüdisch gesinnter Lehrer durch
Auflegung und Einmischung jüdischer Gesetze von ihrer Freiheit
und Freude im Gesalbten abführen möchte. Denn in ihm, dem
Haupt alles Fürstentums und aller Macht, in welchem alle Fülle
der Gottheit wohne, seien sie auch erfüllt und vollkommen.

Stark und glückselig ist der, der dieses fassen kann, wie er näm-
lich bereits vollkommen in dem Gesalbten sei. Durch die Lehre des
ganzen Geheimnisses kommt man dazu; hingegen bei einer armen
und mangelhaften Lehre bleibt man ewig arm, schwach und man-
gelhaft.

Neunundzwanzigste Rede: Kol. 1,29

„Dahin ich auch arbeite und kämpfe nach seiner Wir-
kung, welche mit Kraft in mir wirkt.“ Kol. 1,29

Paulus zeigt an, was der Hauptzweck seiner Arbeit und seines
Kampfes sei, nämlich die Menschen vollkommen in dem Gesalbten
darzustellen, nämlich die ganze Lehre des Geheimnisses der guten
Botschaft ihnen bekannt zu machen, damit sie eine eigene Quel-
le bekommen und das, was sie glauben, mit voller Überzeugung
glauben, und deswegen das Äusserste darüber zu dulden vermö-
gen. Und dass sie eben durch diese völlige Überzeugung der Wahr-
heit voller Licht werden möchten, andere anzuzünden, damit sie
eben diese Arbeit und diesen Kampf, wie er, nach seinem Tode bei
anderen fortsetzen können, bis alle Welt Jesus den Herrn nennen
kann im heiligen Geist.

66



Neunundzwanzigste Rede: Kol. 1,29

Diese Arbeit und dieser Kampf geschahen bei Paulus

• durch das Lehren der Unwissenden,

• durch das Gebet für sie,

• durch Verwahrung der Gläubigen gegen die Widersprecher,
da er sich mit ihnen herumkämpfen musste über der Wahr-
heit.

Und weil alles, was in die Seele eindringen soll, mit einer hei-
ligen Gemütsbewegung aus der Wahrheit geredet werden musste,
so griff es auch seinen Leib und seine Seele an, und ermattete ihn
wie die größte Arbeit. Denn man teilt sich mit: Leibes-, Seelen- und
Geisteskräfte gehen von einem aus; es löst sich etwas von uns ab
und geht in den anderen ein. Und so hat Jesu Seele auch gearbeitet
(Jes. 53), dass er oft matt vom Reden und Kämpfen mit den Geg-
nern geworden ist.

Paulus schreibt aber diesen Trieb der Wirkung Jesu zu, wel-
cher mit Kraft in ihm wirke. Jesu Geist lasse ihm keine Ruhe, um
durch ihn als durch ein Werkzeug Jesus zu verherrlichen. Er konn-
te aber wohl unterscheiden seinen eigenen Geist und die Wirkung
Jesu in ihm. Der eigene Geist des Menschen schont sich und flieht
das Leiden und die Arbeit, außer wenn er einen irdischen Gewinn
erlangen kann. Jesu Geist aber leitet unsere Blicke auf die künf-
tige Herrlichkeit und treibt zum Kämpfen und Arbeiten an aus
dem Grund des Überschwangs der Erkenntnis der Herrlichkeit Je-
su – und wenn auch Leib und Leben darüber zu Grunde gehen
sollten –, indem man auf die künftige reiche Belohnung sieht. Vor-
züglich wird man auch von einer gott- und jesusähnlichen Liebe
gegen die Seelen getrieben, damit sie errettet und mit der Herr-
lichkeit Jesu möchten erfüllt werden, weil man sie hochachtet als
Menschen, die Gott zugehören, und für die Jesus sein Leben gelas-
sen hat (2. Kor. 5,14).

67



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Dreißigste Rede: Kol. 2,1

„Ich lasse euch nämlich wissen, wie ich um euch und
die zu Laodizäa einen so großen Kampf habe, und
wegen allen, die mein Angesicht im Fleisch nicht ge-
sehen haben.“ Kol. 2,1

Das nutzt auch viel, wenn der andere weiß, dass man für ihn
betet, sorgt und kämpft. Dadurch bewegte Paulus die Herzen der
Kolosser, dass sie ihre Ohren herneigten und diejenige Lehre, die
überall Widerspruch fand, einer genaueren Betrachtung würdig-
ten. Paulus hätte keinen so großen Kampf gehabt, wenn andere
Gläubige, und zum Teil auch Lehrer, seiner weiten Erkenntnis Je-
su und seinem Verständnis im Geheimnis des Willens Gottes nicht
widersprochen hätten. Es war ihm nämlich nicht um ihn, sondern
um die Befestigung der Seelen in der Wahrheit zu tun; er wuss-
te, dass es nicht genug sei, nur einige gute Anfangsbewegungen
aus dem Wort der guten Botschaft bekommen zu haben; er wusste,
dass das Herz durch lebendige und völlige Erkenntnis der ganzen
Wahrheit fest werden müsse, weil man außer diesem leicht durch
falsche Schlussreden wieder betrogen werden kann. Darum ließ er
sie seinen Kampf für sie wissen, wie sehr er bekümmert sei wegen
ihnen, und wegen denen zu Laodizäa, und wegen allen, die sein
Angesicht im Fleisch nicht gesehen haben.

Die Ursache ist die: Wenn man einen nicht selbst mündlich
hört, so gehen allerlei Geschwätze herum, da man den Sinn eines
tiefdenkenden Lehrers missdeutet und nicht recht versteht, dass
also andere, die selbst noch nichts gehört haben, sich an den un-
vollständigen Nachrichten und Erzählungen von seiner Lehre är-
gern. Da leidet dann allemal das Wachstum des Königreichs dar-
unter. Darum schrieb er diesen Brief, um alles aneinanderhängend
vorzutragen, was er lehrte. Vorzüglich war die Lehre vom Tod Je-
su und dass Juden und Heiden ein einiger Leib werden sollen, ein
großes Ärgernis.

68



Einunddreißigste Rede: Kol. 2,2-3

Deswegen sucht er durch diesen Brief sie zur Erkenntnis des
ganzen Geheimnisses Gottes und des Gesalbten zu bringen.

Wir lernen dieses daraus: Dass wir billig für uns selbst zuerst
sorgen sollen, dass wir zum Reichtum der Völligkeit des Verständ-
nisses kommen möchten und sodann auch für andere, dass wir ih-
nen unser Licht mitteilen möchten. Wenn dies bei allen Kindern
Gottes wäre, so würde das Königreich Gottes schnell wachsen.

Einunddreißigste Rede: Kol. 2,2-3

„2,2 Dass die Herzen derer, die in der Liebe zusam-
menhalten, auch möchten zu allem Reichtum der Völ-
ligkeit des Verständnisses ermahnt werden, zur Er-
kenntnis des Geheimnisses des Gottes und Vaters,
und des Gesalbten,
2,3 in welchem (Geheimnis) alle geheimen Schätze der
Weisheit und der Erkenntnis sind.“ Kol. 2,2-3

Das ist der Zweck des großen Kampfs Pauli. Er wünschte näm-
lich, dass die aus den Juden und Heiden herausgetretene Gemeine,
nämlich die Herzen derer, die in der Liebe zusammenhalten, auch
ein volles Verständnis erlangen möchten von dem, was sie glau-
ben. Man sieht also hieraus, dass auf die Predigt der guten Bot-
schaft, durch welche die Menschen ehedessen gläubig geworden
sind, nicht gleich völlige Erkenntnis in sie kam. Es war mehr ein
Gefühl von der Kraft Gottes, welches sie bewog, aus ihrer alten
Religion auszugehen und sich von ihren ungläubigen Religions-
verwandten zu trennen und als eine besondere neue Gemeine in
der Liebe zusammenzuhalten. Die gute Botschaft ist also das Erste,
wodurch Gott dem Menschen ruft, und das Gefühl der göttlichen
Kraft oder des Gnadenzugs an der Seele ihn merken lässt, ohne
dass man ausgewickelt versteht, was man hört.

69



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Und das wirkt doch so viel, dass man in Liebe zusammenhält.
Man fühlt und versteht noch nicht, was man fühlt; und dieses glei-
che Gefühl bringt schon Liebe gegeneinander. So ist es auch mit
der leiblichen Geburt des Menschen. Das Leben und das Gefühl ist
das Erste; hernach kommt die Liebe zu Vater und Mutter und zu
den Geschwistern; hernach kommt erst das Verständnis. So ist es
auch bei dem geistlichen Wachstum in der neuen Geburt.

Aber viele wollen unverständige Kinder bleiben. Aber eben
das wollte Paulus nicht, und zwar um deswillen, weil man Kinder
leicht bereden kann, wie er im folgenden Vers sagt: Damit euch nie-
mand durch falsche Schlussreden vermittelst eines beredten Vor-
trags betrüge. Er wollte sie deswegen zu allem Reichtum der Völ-
ligkeit des Verständnisses ermahnen. Was man nämlich heutzutage
bei den Frommen so sehr flieht und für gefährlich hält, weil man
glaubt, es mache hochmütig, das hält Paulus für höchst notwendig.
Darum kämpfte und arbeitete er, um die Seelen dahin zu bringen.
Er wollte von keiner Armut des Geistes wissen, sondern von einem
Reichtum des Geistes. Er wollte von keinem blinden Glauben wis-
sen, sondern von offenen Augen. Einen hellen Verstand, eine Völ-
ligkeit der Erkenntnis suchte er den Kolossern beizubringen, dass
ihre Erkenntnis keine Lücken habe, dass sie bis in das Geheimnis
des Gottes und Vaters Jesu hineinsehen möchten, nämlich in seinen
ewigen Vorsatz, in den Plan seiner ganzen Haushaltung, in die ge-
heimsten Absichten der Schöpfung der Welt und der Sendung des
Gesalbten und seines Kreuzes und Todes, woran man sich damals
so sehr ärgerte und es für Torheit hielt, dass der Gesalbte am Gal-
gen solle gestorben sein, da doch in diesem Geheimnis alle gehei-
me Schätze der Weisheit und der Erkenntnis lagen.

Man ärgert sich gemeiniglich nur an dem, was man nicht ver-
steht. Das ist die Ursache alles Unglaubens und Ärgernisses. Dar-
um sagt er: Was den Menschen als Torheit vorkommt in der Leh-
re von dem Gesalbten, darin trifft man, wenn man es versteht,
einen Reichtum der Weisheit Gottes an, nämlich die tiefste Ursa-
che, warum Gott dieses hat geschehen lassen.

70



Zweiunddreißigste Rede: Kol. 2,4

Wir lernen hieraus, wie nötig es sei, dass wir recht in die Tie-
fe dieses Geheimnisses hineinschauen, weil wir sonst leicht durch
Gegenlehren und Einwendungen irre gemacht werden können. Ei-
ne tiefere und nötigere Weisheit und Erkenntnis gibt es also nicht
auf Erden, als den Aufschluss des Geheimnisses Gottes, insofern
er der Vater Jesu ist und den Aufschluss des Gesalbten, insofern er
Gottes und Marias Sohn ist, und warum er am Kreuz hat sterben
müssen. Das kann man ohne den heiligen Geist nicht verstehen.
Durch den lernen wir in das Innerste des Herzens Gottes hineinse-
hen, und alsdann haben wir einen festen Anker des Glaubens und
der Hoffnung. Den Aufschluss hierzu hat Paulus in Kol. 1,15-20
mit kurzen Worten gegeben, die aber vieles enthalten, welches er
nun in diesem Kapitel in den Versen 6-15 weiter ausführt.

Zweiunddreißigste Rede: Kol. 2,4

„Dieses aber sage ich, damit euch niemand durch
falsche Schlussreden vermittelst eines beredten Vor-
trags betrüge.“ Kol. 2,4

Es hat also zu allen Zeiten viele Teufels-Apostel gegeben, die
gleich den wahren Aposteln den Menschen auf ihre Seite ziehen
wollten. Denn der Teufel ist ein geschäftiger Geist, der sein König-
reich ebensowohl zu befestigen sucht wie Jesus. Und er tut es unter
dem Schein des Lichts, indem er sich in einen Engel des Lichts ver-
stellt wie bei der Versuchung unserer ersten Eltern und bei der Ver-
suchung Jesu in der Wüste. So haben die Korinther, Epheser und
Kolosser durch seine Versuchungen hindurch müssen. Und noch
jetzt hat sich ein jeder zu wappnen, dass er durch Werkzeuge des
Teufels nicht von der Wahrheit abgewendet oder an dem wahren
Weg irre gemacht oder gar um die Herrlichkeit gebracht wird.

71



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Auch hierin heißt es billig: Auf! Christenmensch! Auf, auf! Zum
Streit! An dieses denkt man oft nicht, und meint, der Teufel ver-
führe einen nur durch Sünden. Aber er verführt einen auch durch
falsche Schlussreden, und seine Gesandten haben oft einen be-
redteren Vortrag als die Gesandten Jesu, wie es heutzutage bei den
neuesten Schriftstellern ist, die nach dem Weltgeschmack schrei-
ben. Paulus verwahrt deswegen seine gläubigen Kolosser durch
Aufschluss des ganzen Geheimnisses des Gottes und Vaters Jesu
und des Gesalbten. Wenn man durch den heiligen Geist von die-
sem Geheimnis Erleuchtung hat, so hat einer alle geheimen Schät-
ze der Weisheit und der Erkenntnis in sich, aus welchen Gott ge-
handelt hat, als er die Welt erschaffen und seinen Sohn für uns ans
Kreuz und in den Tod gegeben hat. Da kann uns sodann niemand
durch falsche Schlussreden betrügen. Wer aber keine geübten Sin-
ne hat, der ist leicht überschwätzt von einem Gelehrten dieser Welt,
durch welche oft der Teufel wirkt.

Dergleichen Gesandte kamen zu den gläubigen Kolossern, und
zwar solche, die einen beredteren Vortrag hatten als die wahren
Apostel, und suchten vorzüglich, wie man im 2. Kapitel weiter
sehen kann, die Gläubigen wieder zur Beschneidung und zum
Gesetz zurückzuführen; nämlich zu den Anfangslehren der Welt
(Vers 20), das ist zu den jüdischen Satzungen, zum Halten der Fes-
te und der Sabbate (Vers 16). Sie fällten ein scharfes Urteil über die,
welche diese Dinge nicht hielten, und wollten also viel frömmer
sein als sie. Daneben suchten sie auch solche durch die Weltweis-
heit zu bereden, indem sie ihre Lehren auch aus solcher bewie-
sen (Vers 8). Sie ärgerten sich überhaupt an der Freiheit der Kinder
Gottes und hatten dabei einen großen Schein der Demut (Vers 18).
Da muss einer gegründet sein, wenn er solchen frommen Leuten
widerstehen will, die von außen einen größeren Schein haben als
die wahren Glieder Jesu.

72



Dreiunddreißigste Rede: Kol. 2,5

Daher sehen wir die Notwendigkeit einer gründlichen und tie-
fen Erkenntnis der Wahrheit, sonst hat man nicht genug wahres
Licht, um dem Scheinlicht zu widerstehen und hat immer ein zwei-
felhaftes Gewissen, ob man auch recht glaube und recht handle.

Dreiunddreißigste Rede: Kol. 2,5

„Denn ob ich schon nach dem Fleisch abwesend bin,
so bin ich doch nach dem Geist bei euch, und freue
mich und sehe eure Ordnung und die Festigkeit eures
Glaubens an den Gesalbten.“ Kol. 2,5

Paulus sieht die Kolosser als feste Leute an. Denn das ist ver-
mutlich kein Kompliment, wenn er sagt, er sehe die Festigkeit ihres
Glaubens an den Gesalbten. Und doch sagt er im 1. Vers, er habe
einen sehr großen Kampf, dass ihre Herzen auch zu allem Reich-
tum der Völligkeit des Verständnisses möchten ermahnt werden;
nämlich zur Erkenntnis des Geheimnisses Gottes und des Gesalb-
ten; damit sie niemand durch falsche Schlussreden, vermittelst ei-
nes beredten Vortrags betrüge. Er sorgt also, dass sie als feste Men-
schen, im Glauben, noch fester werden mögen. Woraus wir lernen
können, dass der, welcher fest ist, im Glauben noch fester zu wer-
den suchen solle.

Worin bestand aber der Kolosser damalige Festigkeit, die Pau-
lus rühmt? Antwort: Sie bestand mehr im Gefühl als im Verständ-
nis. Denn wenn der Mensch das erste Mal einen kräftigen Gna-
denzug durch das Wort der guten Botschaft von Gott bekommt, so
meint er in dem ersten Feuer und in dem ersten Gefühl der Lie-
be Gottes, es könne ihn nichts umreißen. Da ist lauter Leben und
Freudigkeit, da begibt man sich gern in die Ordnung, wie Paulus
von den Kolossern rühmt, und ist in einem solchen Zustand, dass
sich andere freuen können, wie Paulus.

73



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Denn es ist etwas sehr Schönes und Eindringendes um die ers-
te Liebe. Dies stellte sich Paulus im Geist vor, obwohl er im Fleisch
abwesend war, und eben diese erste Festigkeit und Freudigkeit, die
er sich abwesend vorstellte bei den Kolossern, bewog ihn, für ih-
re weitere Festigkeit und ihr weiteres Wachstum zu sorgen, damit
sie nicht durch falsche Apostel von diesem glückseligen Zustand
abgebracht werden möchten.

Darum eröffnet er ihnen das Geheimnis Gottes und des Ge-
salbten in diesem Brief, damit sie genugsamen Gegengrund, aus
einer hellen Erkenntnis, gegen die scheinbaren Gesetzeslehrer ha-
ben möchten, ihre Freiheit und Heiterkeit zu behaupten. Denn so-
bald einer gesetzlich gemacht wird und aus dem lauteren Sinn der
guten Botschaft hinauskommt, so wird das Wachstum des Geistes
aufgehalten und das Werk des Herrn gestört.

Wir lernen hieraus, wie nötig es sei, dass wir uns in der Frei-
heit der guten Botschaft bewahren, nämlich, dass wir uns nicht ge-
setzlich machen lassen. Nicht, dass wir unserem Fleisch alle Frei-
heit gestatten, sondern dass wir eine Willigkeit und Heiterkeit des
Geistes behaupten. Was man nur mit Zwang tut, und wobei man
im Geist nicht erquickt und gespeist wird, das ist eben, als wenn
man immer arbeitet und nie isst und trinkt. Da lässt man die Hän-
de sinken, und wird matt und müde.

Daher sollen wir das angefangene Werk des Glaubens, das Gott
in uns gewirkt hat, nämlich unsere erste Ordnung und Festigkeit,
durch gründliches Lernen des Geheimnisses Gottes und des Ge-
salbten zu bewahren suchen, sonst fallen Lust und Mut dahin; und
gegen die Gesandten des Teufels, die im Schein des Lichts uns zu
fällen suchen, haben wir sonst keine Gegenwaffen.

74



Vierunddreißigste Rede: Kol. 2,6-7

Denn wenn sie es einmal dahin bringen, dass uns das Gewissen
schlägt und verurteilt wegen eines irrigen Verständnisses dessen,
was recht oder unrecht ist, was wir glauben oder nicht glauben, tun
oder nicht tun dürfen, so sind wir gefällt, indem wir nicht mehr so
keck sind, unsere Augen in kindlichem Sinn gegen Gott aufzuhe-
ben.

Vierunddreißigste Rede: Kol. 2,6-7

„2,6 Wie ihr nun den Gesalbten Jesus als den Herrn an-
genommen habt, so wandelt in ihm:
2,7 Gewurzelt und aufgebaut in ihm, und bestätigt in
dem Glauben, gleichwie ihr gelehrt seid; und nehmet
zu in demselben mit Danksagung.“ Kol. 2,6-7

Hier fängt der zweite Hauptteil des Briefes an, von dem der
erste dieser ist: Jesus ist der höchste Herr, als Erstgeborener allen
Geschöpfs und als der Erstgeborene aus den Toten, an dessen Herr-
lichkeit auch die gläubigen Heiden Teil haben und über welcher
Lehre er, nämlich Paulus, leide, weil er dem heftigen Trieb folge,
den gläubigen Heiden das Geheimnis Gottes und des Gesalbten
aufzuschließen, damit sie gegen die falschen Apostel aus den Ju-
den gewappnet werden.

Hierauf kommt er zum zweiten Teil seines Briefes, welcher dar-
in besteht: Weil sie aus der Lehre von Jesu Herrlichkeit gläubig ge-
worden sind, so sollen sie auch nach dieser Lehre wandeln.

75



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Nämlich

• in großmütigem Freiheitssinn;

• mit einem himmlischen Sinn, in Verachtung der Weltdinge
und Tötung der Lüste;

• in Beobachtung ihrer besonderen Schuldigkeit, nach eines je-
den Stand und Beruf.

Was das erste anlangt, so sollen sie alle anderen Lehren und
Lebensregeln großmütig verachten, weil sie die höchste Vollkom-
menheit und Weisheit in Jesu bereits innehaben. Darum sagt er
„wie ihr den Gesalbten Jesus als den Herrn angenommen habt“,
nämlich als den Herrn über alles erkannt und euch ihm ergeben
habt, so wandelt dieser Lehre und diesem Glauben gemäß.

Nämlich

• handelt großmütig, als Glieder eines so großen Haupts;

• bildet euch etwas darauf ein, dass ihr mehr wisst als die blin-
den falschen Apostel;

• lasst euch nicht erschrecken durch ihre Lehren und Lebens-
regeln, wenn sie euch verurteilen wollen, als Leute, die falsch
unterrrichtet seien in der Lehre und an denen Gott kein
Wohlgefallen haben könne, weil sie nicht nach dem mosai-
schen Gesetz leben.

Setzt euch, will Paulus sagen, über ihre Einwendungen groß-
mütig hinweg; lasst euch nicht zweifelhaft und mutlos machen
und behauptet eure Freiheit im Gesalbten, dass ihr keinem jüdi-
schen Gesetz mehr unterworfen seid, wie aus dem 16. Vers deutlich
zu ersehen ist.

76



Vierunddreißigste Rede: Kol. 2,6-7

Das kann man aber nur, wenn man gewurzelt und auferbaut ist
in der Lehre von dem Gesalbten, und in dem Glauben bestätigt ist,
den man gelernt hat. Als solche sieht er sie an, nachdem er ihnen
im 1. Kapitel vom 15. Vers an durch Aufschlüsse von Jesu Herrlich-
keit zu diesem gewurzelten Glauben verholfen hat. Er sagt ihnen
aber auch, sie sollten noch weiter in diesem Glauben zunehmen
durch lauter Danksagung. Das ist also die rechte Art, zuzunehmen
im Glauben und in der rechten Überwindungs-Kraft, wenn man
immer einen heiteren Sinn aus dem Blick der guten Botschaft be-
wahrt, dass man immer im Stand ist, Gott Dank zu sagen und nie
Klage führt in seinem Inneren über die Schickungen Gottes. Wer
Gott in Jesu als seinen Vater und sich in ihm geliebt und Jesus als
seinen Herrn und als den höchsten Fürsten über alles, dem alles
zu Füßen gelegt werden wird, und sich als ein Glied seines Leibes
recht ansehen lernt, dass dieser Glaubensblick in ihm gewurzelt
und befestigt wird, der ist immer friedlich und guten Muts, auch
in Trübsalen, Ängsten und Gefängnissen wie Paulus. Ja, da kann
man sich so gar vieler Freimütigkeit bedienen, teils gegen Gelehr-
te, teils gegen fromme Widersprecher, wie Paulus (2. Kor. 3,12).

Nur muss man suchen, sein Gewissen zu schonen, damit man
nicht durch böse Taten wider das Gewissen in sich selbst verur-
teilt wird; sonst weicht diese Freudigkeit und der Danksagungs-
sinn gegen Gott. In solchem Fall muss man nicht ruhen, bis man
sich wieder in seinem Sinn erneuert hat und in Jesu Versöhnung
wieder einen fröhlichen Sinn gefasst hat, denn durch die Traurig-
keit kommt man nicht so weit wie durch die wahre Glaubensfröh-
lichkeit.

77



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Fünfunddreißigste Rede: Kol. 2,8

„Seht zu, dass niemand euch als einen Raub hinführe,
durch die Weltweisheit und leeren Betrug, nach her-
gebrachter Menschenlehre, nach den Anfangslehren
der Welt und nicht nach dem Gesalbten.“ Kol. 2,8

Hieraus kann man merken, was den Paulus angetrieben hat,
diesen Brief zu schreiben. Nämlich er wusste, wie fest das Al-
te einem anhange, und was für eine Stärke des Geistes dazu ge-
höre, auch mit dem Wandel die wahre Lehre zu bekennen, und
wie leicht ein Anfänger durch falsche Schlüsse hingerissen werden
kann, nach der alten Gewohnheit zu leben, nach den Sitten unserer
Eltern und Voreltern; und wie die neue Lehre bald in einem erlö-
sche, wenn man nicht auch danach wandelt. Darum sagt er zu den
Kolossern, sie sollen sich in acht nehmen; ihr gefährlichster Teufel
und Verführer seien die jüdisch gesinnten christlichen Lehrer, die
kein volles Licht von Jesus haben, welche durch Vermischung der
heidnischen mit der jüdischen Weisheit sie im Glauben an die gute
Botschaft irre machen wollen. Das seien Räuber, die sie wegrauben
oder als einen Raub hinführen wollen und es für einen großen Sieg
ansehen, wenn sie eine Seele, ihrer Meinung nach, vom falschen
auf den rechten Weg bringen und also erbeuten.

Die Sache dieser falschen Lehrer sei nur Weltweisheit und kei-
ne himmlische Weisheit Gottes; es komme ihnen manches töricht
vor in der Lehre der guten Botschaft, weil sie es durch ihre kur-
ze Weltweisheit nicht verstehen können; ihre Sache sei nur leere
Scheinweisheit; es sei keine ganze Wahrheit und kein ganzes We-
sen in ihnen; es seien nur fortgepflanzte Menschenlehren, welche
die Menschen erdacht haben, und die nicht aus Gottes Offenba-
rung herkommen.

78



Fünfunddreißigste Rede: Kol. 2,8

Es seien nur die Anfangslehren der Welt; nämlich bloße Geset-
ze, die Gott von Anfang den Menschen gegeben hat, als sie noch
Kinder und Unmündige waren, die sie ohne Blick und Verständ-
nis auf den Gesalbten gelernt haben, nach der Menschenlehre ih-
rer Schriftgelehrten, welche die gute Lehre der Schrift durch ih-
re menschlichen Auslegungen zu einer ungegründeten und un-
schmackhaften Menschenlehre gemacht haben.

In diesem Jammer liegen wir noch wirklich, da der Teufel die
gute Lehre Jesu durch menschliche Schulgelehrsamkeit zu einer
trockenen Gesetzeslehre gemacht hat, da mancher Lehrer selbst
ohne Geist und also ohne Freiheit ist und uns nichts als Gesetze
vorschreiben oder uns in unserer Freiheit einschränken und über
den sonnenklarsten Wahrheiten uns nachdenklich machen will.

Vor solchen müssen wir uns sehr in acht nehmen, wenn wir
im Geist der guten Botschaft gegründet werden wollen. Da müs-
sen wir uns erneuern aus dieser verdorbenen Menschenlehre; sonst
bekommen wir keinen Saft und keine Kraft in unsere Herzen. Da
müssen wir die Bande und Fesseln zerreißen, durch die sie uns an
ihre Anfangslehren, an ihr ABC-Buch, anbinden wollen und uns
nicht zu höherem Verständnis wollen aufsteigen lassen. Wie groß
ist die List des Teufels, dass er auch unter die Christen solche jü-
disch gesinnten Weltweisen und Halbchristen aufgestellt hat, wel-
che seine Werkzeuge sind, durch die er die Menschen im Unver-
stand behält oder die, welche Verständnis haben, irre zu machen
sucht.

Wir sollen uns also warnen lassen vor denjenigen Schriftge-
lehrten, welche nur nach der heidnischen Weltweisheit und her-
gebrachten Menschenlehre lehren, ohne selbst zu denken und sich
vom Geist Jesu erleuchten zu lassen und auch gegen sie unsere
Freiheit im Gesalbten bis in den Tod behaupten, wie Paulus.

79



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Sechsunddreißigste Rede: Kol. 2,10

„Weil in ihm alle Fülle der Gottheit leiblich wohnt und
ihr in ihm erfüllt seid, welcher das Haupt alles Fürs-
tentums und Macht ist.“ Kol. 2,10

Dies ist der Beweis, warum sich die gläubigen Kolosser nicht
durch die Weltweisheit und hergebrachten Menschenlehren als
einen Raub hinführen lassen sollen. Dann diese Lehren seien nicht
nach dem Gesalbten; sie seien zu kurz abgeschnitten, es seien nur
die Anfangsbuchstaben, welche sich für die Erwachsenen nicht
mehr gehören.

Denn in dem Gesalbten wohne alle Fülle der Gottheit leiblich,
das ist, wesentlich; nicht mehr im Schatten und in Vorbildern, wie
es bei dem Gesetz Moses war, da man gewisse Speisen darbot und
gewisse Feste, Neumonde und Sabbate zu halten verordnete; diese
jüdischen Lehren waren nur ein Schatten der künftigen Dinge, von
denen der Leib oder die Erfüllung im Gesalbten war, wie der 16.
und 17. Vers es anzeigt.

Aus diesem kann man das Verständnis des 9. Verses deutlich
finden, was nämlich das Wort „leiblich“ bedeute. Nämlich, alle
Anstalten des alten Vermächtnisses waren Anfangslehren der Welt,
das ABC der Erkenntnis des Gesalbten, oder die Schattenbilder auf
den Gesalbten.

Also weil sie das Wesen nunmehr haben oder die Sache selbst,
so sollen sie den Schatten fahren lassen und von den unerleuchte-
ten christlichen Lehrern, die das wahre Licht noch nicht verstehen
und das Judentum mit dem Christentum verbinden wollen, sich
nicht vom vollen Licht wieder zum Schatten und vom Leib oder
Wesen zum leeren Schein hinführen lassen.

Denn in Jesus haben wir alle Fülle der Gottheit leiblich oder
wesentlich.

80



Sechsunddreißigste Rede: Kol. 2,10

Denn das Wort wurde Fleisch; derjenige, welcher das Haupt
alles Fürstentums und aller Macht war, nämlich der Erstgebore-
ne allen Geschöpfs, der jetzt auf dem Thron sitzt; das Wort, durch
welches alles erschaffen worden ist, der Herr aller Engel, hat das
menschliche Fleisch zu seinem Tempel angenommen; mithin sind
wir über alle Engel erhaben und haben es nicht nötig, diese En-
gel zu fürchten oder ihnen zu dienen, wie die Verführer lehrten. Ja,
auch die mosaische Lehre verpflichtet uns nicht mehr, weil in Jesus
alles erfüllt ist, wovon Mose geredet hat.

Alle Erfüllung der Gottheit, was in und vor Gott ist, nämlich
der Vater und seine Herrlichkeit, wohnt in ihm wie in der Hütte
des Zeugnisses in der Wüste; und weil wir Glieder seines Leibes
sind, so sind wir auch in ihm, dem Gesalbten, erfüllt mit aller Fülle
der Gottheit nach dem 10. Vers. Mithin seien die gläubigen Kolos-
ser, sagt Paulus, viel zu groß, viel zu vollkommen, als dass sie die
Kinder- und Anfangs-Lehre Moses noch sollten nötig haben.

Denn seine Lehre war nur ein Schatten gegen das hernach ge-
kommene Licht, da uns Jesus, der aus dem Schoß des Vaters kam,
den Sinn des Vaters viel vollkommener geoffenbart hat als Mose.
Diese Ermahnung haben wir eben so nötig wie die Kolosser, weil es
auch jetzt viele ebenso kurzsichtige, gut gesinnte Lehrer gibt, wie
die Verführer gewesen sind, welche die Kolosser von der Lehre des
Paulus abführen wollten und dabei ihrer Meinung nach einen gu-
ten Sinn und eine gute Meinung hatten.

Man glaubt nicht, wie nötig es ist, das volle Licht zu erlangen
und zu behaupten, und die Schattenlehrer, in so fern sie uns un-
ter ihr schwaches Licht nötigen und knechtisch mit ans umgehen
wollen, wie den Teufel zu fliehen, und uns gegen sie zu wappnen.

81



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Siebenunddreißigste Rede: Kol. 2,11

„In welchem ihr auch beschnitten worden seid mit ei-
ner Beschneidung ohne Hände, in der Ausziehung
des Leibes der Sünden, nämlich des Fleisches, in der
Beschneidung des Gesalbten.“ Kol. 2,11

Hier zeigt Paulus umständlich, wie sie, die Kolosser, in dem
Gesalbten erfüllt, nämlich schon vollkommen geworden seien, so-
dass sie die Anfangslehren der Welt nicht mehr nötig haben, un-
ter welche Anfangslehren der Welt auch die Beschneidung gehört.
Denn er sagt, sie haben gar nicht mehr nötig, sich beschneiden zu
lassen. Obwohl Gott selbst die Beschneidung eingesetzt hat, so sei
dennoch dieses nur eine Anfangslehre der Welt gewesen, welche
auf den Gesalbten gezielt habe und in ihm erfüllt worden sei.

Weil nun der Leib und das Haupt durch die Fleischwerdung
eine einige Person geworden sei, indem dasselbe den Leib seiner
Gemeine angenommen hat, so sei vor Gott seine Beschneidung un-
sere Beschneidung. Diese Beschneidung bei dem Gesalbten sei die
Ausziehung oder Ablegung des Leibes der Sünde gewesen, da er
an dem Kreuz starb; da habe er die Vorhaut seines Fleisches abge-
legt, nämlich den Sündenleib, oder den Leib seines Fleisches, den
er von uns bei seiner Fleischwerdung angenommen hat, welcher
sodann durch die Auferstehung ohne Vorhaut wieder hervorge-
gangen ist.

Hier haben wir also einen deutlichen Beweis, dass Jesu Leib ein
Sündenleib war, obwohl er nicht gesündigt hat, denn

• er hat ja unsere Sünden getragen, und

• er hat doch auch eine Vorhaut des Fleisches gehabt, weswe-
gen er auch als ein achttägiges Knäblein beschnitten worden
ist.

82



Siebenunddreißigste Rede: Kol. 2,11

Aber diese Beschneidung war nicht die rechte Beschneidung,
sondern die am Kreuz, da er starb.

• Da hat der alte träge Erden- und Fleischesmensch, der dem
Geist Jesu mit Gewalt Folge leisten musste und der unter das
Gesetz getan war, aufgehört, im Fleisch zu leben;

• da ist er von allem eigenen Willen und menschlichem Sinn
und Gedanken, die ihm zum Ärgernis haben werden können
(Mt. 16,23), ausgezogen geworden;

• da ist er recht arm und leer und vernichtigt in sich selbst ge-
worden;

• da ist die Feindschaft im Fleisch getötet worden (Eph. 2,7),
da nämlich der Mensch im Fleisch so unwillig zum Leiden
und so untüchtig zu geistlichen Dingen ist und nicht ganz
allein auf Gottes Willen und Reich sehen will, sondern viel-
mehr nur auf sich und auf sein eigenes Leben, Ehre und Be-
sitz dieser Welt zu sehen pflegt.

Es ist also auch bei Jesu Leib eingetroffen, was Paulus in
1. Kor. 15,46 sagt: Der geistliche Leib ist nicht der erste, sondern
der natürliche, danach der geistliche. Der erste Mensch (dessen
Leib er angenommen hat) war aus Erde und also irdisch; der an-
dere Mensch (nach seiner Auferstehung) war der Herr aus dem
Himmel.

Diese zwei Menschen und Leiber waren vor seiner Auferste-
hung und Himmelfahrt ineinander, gleichwie in der Hütte des
Zeugnisses eine innere weiss-seidene Wand und äußerlich eine De-
cke von Tierfellen war. Letztere war die Vorhaut Jesu oder der Vor-
hang, welcher das Allerheiligste bedeckte und absonderte.

83



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Diese zwei Leiber Jesu müssen wir verstehen, nämlich den Leib
der Sünde aus Maria, der aber nur vor Gott und kraft der Möglich-
keit zu sündigen (Mt. 16,23) ein Leib der Sünde war, und seinen
heiligen Leib aus dem Himmel; sonst können wir die Versöhnung
nicht verstehen und glauben, wie er unsere und der Welt Sünden
getragen hat und wie wir in ihm beschnitten seien mit der Be-
schneidung ohne Hände. Ja, ohne Verständnis des Leibes der Sün-
den können wir nicht verstehen, dass wir Teil an ihm haben.

Was also höchst ärgerlich scheint, das ist meistens der Schlüs-
sel zum Glauben und zu allem Verständnis. Was diese Auszie-
hung des Leibes der Sünde betrifft, so spricht auch Paulus davon
in 2. Kor. 5,16. Von nun an, seitdem der Gesalbte gestorben und
auferstanden ist, kennen wir niemanden mehr nach dem Fleisch,
und auch den Gesalbten kennen wir nicht mehr nach dem Fleisch,
sondern wer im Glauben an den Gesalbten steht, der ist ein neu-
es Geschöpf, nämlich ein Auferstandener, dem Geist nach. So ist
in Jesus wirklich, und in uns zurechnungsweise, das Alte vergan-
gen und alles neu geworden. Da Gott den, der von keiner Sünde
wusste, für uns zur Sünde gemacht hat, auf dass wir in ihm eine
Gerechtigkeit Gottes würden (2. Kor. 5,17.21).

Achtunddreißigste Rede: Kol. 2,12

„Indem ihr mit ihm begraben worden seid durch die
Taufe, in welchem ihr auch mit auferweckt worden
seid durch den Glauben der Wirkung Gottes, der ihn
von den Toten auferweckt hat.“ Kol. 2,12

Der Anfang dieses Verses gehört zum vorhergehenden, wo-
durch Paulus eigentlich zeigt, wie wir in der Beschneidung des
Gesalbten mit beschnitten worden seien, wie wir Teil und Gemein-
schaft an dem Tod Jesu bekommen haben.

84



Achtunddreißigste Rede: Kol. 2,12

Das, sagt er, sei geschehen durch die Taufe; da seien wir mit
ihm gestorben und begraben worden; da sei die Ausziehung des
Leibes der Sünde auch bei uns geschehen.

Das muss man nun recht verstehen. Die Taufe, als ein äußer-
liches Werk, macht dieses nicht aus. In der Taufe ist bei den ers-
ten Christen eine Übergabe an Jesus geschehen, ein herzliches Be-
kenntnis, dass man der Sünde nicht mehr dienen wolle. Bei der
Taufe geschah das Absterben des alten Menschen. Denn vorzei-
ten ließ sich bei Juden und Heiden niemand taufen aus Gewohn-
heit und Mode, sondern die Taufe war ein öffentliches Bekenntnis,
dass man seinen Sinn geändert habe, dass man sich nun vorgenom-
men habe, einen anderen Weg zu gehen. Darum sagt auch Paulus
(Gal. 5,24): Welche des Gesalbten sind, die haben das Fleisch samt
den Leidenschaften und Begierden gekreuzigt. Das war so viel wie
heutzutage der neue Vorsatz, nicht mehr der Sünde zu dienen und
es nicht mehr mit der Welt, sondern mit den wahren Christen zu
halten. Da tritt man in eine andere Gesellschaft ein, und wenn ei-
ner nicht im Sinn hat, seinen Sinn zu ändern, so wird er diesen
öffentlichen Schritt nicht tun.

Wenn man das erste Mal aus dem allgemeinen lauen und trä-
gen Christenhaufen heraustritt und sich zu denen hält, die sich
in einer engeren Gesellschaft zur eifrigen Betrachtung des Wortes
Gottes und Ausübung wahrer Gottseligkeit verbunden haben, so
bekennt man öffentlich, dass man ein eifriger Christ werden wol-
le; wiewohl freilich viele nicht ernstlich fortmachen. Doch ist der
Mensch durch einen neuen Vorsatz in die Gemeinschaft des Todes
Jesu getreten. Denn es hat seinen alten Menschen einen Tod gekos-
tet; und den Willen, dem Fleisch abzusterben und dem Geist zu le-
ben, sieht Gott für das wirkliche Absterben des alten Menschen an,
und ist also eine wahre Beschneidung und Ausziehung des Leibes
der Sünden gewesen.

85



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Ja, auch ein wahres Begräbnis: Wie einer vor diesem bei der
Taufe unter das Wasser getaucht worden ist, dass man ihn nicht
mehr sah, so ist man auch vor Gott mit allem seinem alten Wesen
und Sündenleib als ein Begrabener geachtet; es ist keine Verurtei-
lung mehr an denen, welche in Jesu sind. Das Alte ist vergangen,
weil wir auf diese Art Teil am Tod und Begräbnis Jesu haben. Auch
die Welt kennt uns nicht mehr, weil das neue Leben im Verborge-
nen geführt wird, welches die Welt nicht versteht.

Hernach sagt Paulus weiter: Der neue Anfang des Lebens, den
Gott mit eben der Kraft in uns gewirkt hat, mit welcher er Jesus von
den Toten auferweckt hat, gelte vor Gott als unsere völlige künftige
Auferweckung, weil dieses der Grund und Anfang dazu sei. Folg-
lich seien wir ebenso vollkommen geachtet und auch der neuen
frei geschenkten Lebenswurzel nach wirklich so vollkommen wie
Jesus, da er von den Toten auferstand; nämlich, als ob wir keinen
Sündenleib mehr hätten. Denn wir sind in ihm eine Gerechtigkeit
Gottes geworden.

Durch alles dieses fährt Paulus fort, seinen Hauptsatz zu bewei-
sen, dass wir die mosaischen Gesetze nicht mehr nötig haben, und
dass sich die gläubige Kolosser von den jüdisch gesinnten Lehrern
ihre kindliche Freudigkeit und Heiterkeit nicht sollen rauben las-
sen, weit sie in Jesu vollkommen seien und seinen Geist haben, der
das Wesen aller vorigen Schattenbilder sei.

86



Neununddreißigste Rede: Kol. 2,13

Neununddreißigste Rede: Kol. 2,13

„Und da ihr tot wart in den Sündenfällen und in der
Vorhaut eures Fleisches, hat er (nämlich Gott) euch
mit ihm lebendig gemacht und euch alle die Sünden-
fälle in Gnaden geschenkt.“ Kol. 2,13

Dies muss man abermals im rechten Zusammenhange betrach-
ten, nämlich als einen ferneren Beweis, dass sie es nicht mehr nötig
haben, durch das Halten der mosaischen Gesetze vollkommen zu
werden, indem eine ganz andere Anstalt da sei zur wahren Voll-
kommenheit, welche in einem neuen Lebensgeist besteht, den sie
vorher nicht hatten und auch durch das Tun des Gesetzes nicht
hatten finden können, da ihnen Gott vielmehr den Anfang und
Grund zu aller Vollkommenheit auf einmal in Gnaden geschenkt
hatte, ohne all ihr Verdienst und Würdigkeit, da er den Glauben in
ihnen schuf.

Bei welcher Schenkung dieses neuen Lebensgrundes Gott ih-
nen zugleich alle die Sündenfälle in Gnaden geschenkt hat. Das
gehört mit zur höchsten Vollkommenheit in Jesu, in der wir durch
den Glauben stehen, dass wir eine reiche und völlige Vergebung
unserer Sünden haben, wovon die Anfangslehren der Welt bei den
Juden und die Lehren der Weltweisheit der Heiden nichts wissen.

• Die Lehre der guten Botschaft stellt also den Menschen viel
elender dar als das Gesetz, in dem die gute Botschaft eine
tiefere Weisheit ist und den Grund des menschlichen Her-
zens tiefer kennt. Sie nennt den Menschen tot in Sündenfäl-
len, sie sieht den Menschen als einen solchen an, der sich oh-
ne Hilfe Gottes nicht selber helfen kann. Die höhere Weisheit
aus Jesu sieht das Fleisch als eine Vorhaut an, die abgeschnit-
ten werden müsse und nicht verbessert werden könne, wo-
hingegen das Gesetz den Menschen für besser hält, als er ist,
in dem es Tun und Gehorsam fordert, da doch kein Leben
und keine Willigkeit in uns ist.

87



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Darum gehört das Gesetz zu den Anfangslehren der Welt,
und es hat nur die ersten Buchstaben der christlichen Lehre,
welche gegen die Lehre der guten Botschaft wie eine Dorf-
schule gegen eine Universität ist.

• Hingegen stellt die gute Botschaft den Menschen auch viel
herrlicher dar, als er insgemein in seiner ersten Unwissenheit
vermuten und glauben kann; wovon abermals das Gesetz
nichts weiß. Sie stellt nämlich einen gläubigen Menschen als
lebendig gemacht dar, beim ersten Anfang seines Glaubens,
obwohl er den Leib des des Todes und der Sünde noch an
sich trägt; so lebendig gemacht wie Jesus selbst, da ihm Gott
das höhere Himmelsleben in seine menschlich irdische Seele
gab, als er ihn von den Toten auferweckte. Die gute Botschaft
stellt uns als solche dar, die so wenig Sünde an sich haben
wie Jesus, da er von den Toten auferstand, nämlich als neue
Geschöpfe, wie Paulus in 2. Kor. 5,17 sagt. Ist jemand im Ge-
salbten, so ist er ein neues Geschöpf, wie der auferstandene
Jesus ein neues Geschöpf war. Denn die Lebendigmachung
und Auferweckung ist eine neue Schöpfung.

Das ist eine höhere Weisheit, als alle heidnisch und jüdisch ge-
sinnten Christen verstehen können und wovon auch uns noch vie-
les dunkel ist, welches wir aber im Glauben fassen und uns dieser
Vollkommenheit in Jesus freuen und Gott für unsere Lebendigma-
chung und Vergebung unserer Sündenfälle danken.

88



Vierzigste Rede: Kol. 2,14

Vierzigste Rede: Kol. 2,14

„Er (nämlich Gott) hat ausgelöscht die gegen uns in ab-
gefassten Schlüssen bestehende Handschrift, welche
uns entgegen war, und dieselbe auch aus der Mitte
weggeschafft, nachdem er sie an das Kreuz angena-
gelt hatte.“ Kol. 2,14

Hier beweist Paulus deutlich, wie Gott ihnen die Sündenfälle in
Gnaden geschenkt habe; in dem Gesetz sei nämlich das Todesurteil
über uns abgefasst gewesen, weil wir solches nicht haben halten
können, da es hieß:

„Verflucht ist jedermann, der nicht hält alle Worte des
Gesetzes.“ 5. Mo. 27,26; vergleiche Gal. 3,10

Das war die Handschrift, welche uns entgegen war, in der ein
jedes Gebot ein abgefasster Schluss war mit dem Inhalt: „Mensch,
du musst sterben, weil du nicht alle Gebote vollkommen halten
kannst und willst“.

Diese Handschrift habe Gott ausgelöscht, wie ein Schuldherr
einen Schuldbrief auslöscht, wenn er die Schuld uns schenken will.
Das ist: Er habe das Gesetz abgetan, samt seinem Fluch und Todes-
urteil, sodass es nicht mehr gültig sein solle, nachdem die gute Bot-
schaft erschienen und Jesus am Kreuz an unserer Statt gestorben
ist. Ja, er habe diesen Schuldbrief nicht nur ausgelöscht, sondern
auch an das Kreuz angenagelt und also zerrissen und durchlöchert
und sodann ganz aus der Mitte weggeschafft.

Er zeigt aber deutlich an, dass dieser Schuldbrief und Hand-
schrift auf dem Fleischesleib Jesu gehaftet hat, nämlich auf dem
Leib der Sünde, den Jesus von seiner Gemeine angenommen habe.
Denn der Fleischesleib kann und will dem Gesetz Gottes nicht un-
tertänig sein. Denn nur der Geist oder ein Auferstandener kann es
halten. Denn da ist Wille und Kraft dazu.

89



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Also hatte Jesus einen solchen Leib, der an das Kreuz angena-
gelt werden und sodann durch Tod und Begräbnis weggeschafft
werden musste. Denn der Leib Jesu im Fleisch konnte das Gesetz
Gottes nicht so vollkommen halten wie er es hernach im neuen
Auferstehungsleben halten konnte. Nicht, als ob er Sünde getan
hätte: Er war dennoch der Heiligste unter den Menschenkindern.
Sondern nur in Ansehung der höheren Vollkommenheit war ein
Unterschied. Denn es heißt:

„Das, was er gestorben ist, ist er der Sünde abge-
storben auf einmal. Da er aber lebt, lebt er Gott“,

Röm. 6,10

nämlich ohne Kampf, ohne zweierlei Willen; in der Vollkom-
menheit. Der Gegensatz ist merkwürdig. Jetzt, nach der Auferste-
hung, lebt er Gott; beinahe sagt Paulus: Vorher hat er der Sünde
gelebt. Er mildert es aber und sagt nur: Er ist der Sünde gestorben.
Was will er anderes sagen als: Er lebt nicht mehr im Fleisch, son-
dern im Geist, nicht mehr im Zwang, sondern in der Freiheit. Vor-
her konnte er sterben; jetzt kann er nicht mehr sterben, da er den
Todes- und Sündenleib ausgezogen und einen Lebens- und Herr-
lichkeitsleib angezogen hat.

Dieses Vorhergehende wird niemanden ärgern, der den Flei-
schesstand und Auferstehungsstand nach seinem Unterschied
recht bedenkt. Also sehen wir deutlich, wie er im Fleisch unsere
Sünden getragen hat und doch heilig und ohne Sünde war, und
wie seine Annagelung und sein Tod am Kreuz die Auslöschung
der Handschrift gewesen sind, die wider uns war. Gott hat ihn
aus Kreuz angenagelt und getötet und den alten Jesus im Fleisch
aus der Mitte weggeschafft und einen neuen himmlischen Jesus
auferweckt.

90



Vierzigste Rede: Kol. 2,14

Denn da er schon vorher im Fleisch dem Willen Gottes lebte
und keine Sünde getan hat, so war doch sein Gehorsam kein frei-
williger Gehorsam des Fleisches, indem er sein eigenes Leben und
seinen Fleischeswillen hat verleugnen müssen.

Deswegen war auch die Verleugnung des Fleischeswillens kei-
ne völlige Genugtuung des Gesetzes und keine Vollkommenheit,
mit der Gott zufrieden sein konnte. Denn der Mensch sollte keinen
Widerstand in sich haben, er sollte lauter freier Wille sein, da nicht
nur der Geist, sondern auch das Fleisch mit Lust Gottes Willen tä-
te, wie es hernach bei der Verklärung des Fleisches Jesu geschehen
ist.

Darum gehört nicht nur der Tod, sondern auch die Auferste-
hung zur Versöhnung und Genugtuung des Gesetzes. Also ist das
eine große Sache, die wir nicht genug verstehen,

• dass Jesus von einer Frau geboren und unter das Gesetz ge-
tan worden ist (Gal. 4,4), oder, welches dasselbe sagen will,

• dass er für uns zur Sünde gemacht worden ist (2. Kor. 5,21)
oder

• dass Gott, nach Röm. 8,3, seinen Sohn in der Ähnlichkeit des
Fleisches der Sünde gesandt und wegen der Sünde die Sünde
im Fleisch Jesu verurteilt hat

und durch seine Auferstehung ein neues Gesetz des Geistes des
Lebens festgesetzt und uns also von dem alten Gesetz der Sünde
und des Todes freigemacht hat; dass uns nunmehr das Gesetz oder
die Anfangslehre der Welt nichts mehr angeht und uns nicht mehr
verdammen kann.

91



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Einundvierzigste Rede: Kol. 2,15

„Er (nämlich Gott) hat ausgezogen die Fürstentümer
und die Mächte und sie öffentlich zur Schau darge-
stellt, als er sie im Siegesgepränge durch ihn einführ-
te.“ Kol. 2,15

Dieser Vers ist eine Fortsetzung des Beweises, dass die An-
fangslehren der Welt, nämlich die Gesetze des alten Bundes, mit
denen die jüdisch gesinnten Lehrer die gläubigen Kolosser verfüh-
ren wollten, sie nicht mehr angehen. Nämlich, gleichwie er dieses
aus dem Tod Jesu bewiesen hat, da in demselben der Leib des Flei-
sches Jesu dem Gesetz abstarb, so beweist er es nun auch aus seiner
Lebendigwerdung und Himmelfahrt.

Denn er fängt vorne bei dem Lauf Jesu an, bei der Beschnei-
dung und der Taufe, und zeigt mit einem Wort, wie der Leib oder
das Wesen von allen Anfangslehren der Welt, welche nur ein Schat-
ten der künftigen Dinge waren, der Gesalbte sei, nämlich wie alles
auf seinen Tod und seine Auferstehung gezielt habe; als wodurch
erst der Grund zur Vollkommenheit bei uns gelegt worden sei.

Wenn es also heißt, „Gott hat ausgezogen die Fürstentümer
und die Mächte“, so heißt das so viel wie dass Gott Jesus von den
Toten auferweckt und die bösen Engelmächte ihrer Todesgewalt
beraubt hat, dass sie Jesus nicht halten konnten. Denn vorher heißt
es, Jesus habe das abgefasste Todesurteil des Gesetzes am Kreuz
ausgestanden; und so habe Gott die Handschrift durchlöchert, die
wider uns war; hernach habe er die Fürstentümer und die Mäch-
te, nämlich den Teufel und seine Engel, ihrer Macht beraubt und
ihren Harnisch ausgezogen, da sie ihn im Todesschlund behalten
wollten. Nämlich er habe ihn aus der Macht des Todes ausgeführt
und sie, die bösen Engel, die ihn im Tode halten wollten, öffent-
lich als Überwundene zur Schau dargestellt, als er sie im Siegesge-
pränge, oder im Triumph, bei seiner Himmelfahrt, durch ihn, den
Gesalbten, einführte.

92



Einundvierzigste Rede: Kol. 2,15

Jesus hat also einen herrlichen Einzug in den Himmel gehal-
ten. Große Engel-Fürstentümer und Mächte, die ehemals von Gott
abgefallen sind und in der Finsternis zu herrschen angefangen ha-
ben, die auch Jesus selbst, da er noch im Fleisch war, feindlich be-
handelt haben und ihn, nach seinem Tod am Kreuz, in der ewigen
Todesgewalt behalten wollten, hat er als Gefangene und Überwun-
dene zum öffentlichen Beweis und Denkmal seines Sieges in den
Himmel eingeführt, wie ehedessen die morgenländische Könige
ihre überwundenen Feinde, wenigstens die vornehmsten Häupter
derselben, im Trimmph eingeführt haben, wenn sie siegreich nach
Hause kamen.

Diese gefangenen Engelfürsten werden vermutlich nach dem
Einzug von den guten Engeln übernommen und an besondere Ör-
ter gebracht worden sein, wo sie weniger schaden konnten. Hier-
her gehört die Stelle aus den Psalmen und dem Epheserbrief:

„Er ist aufgestiegen in die Höhe und hat Gefangene
gefangen geführt.“ Eph. 4,8; Ps. 68,19

Das ist also bei der Himmelfahrt geschehen, da er über alle
Himmel hinaufgestiegen ist, damit er alles erfüllen möchte.

Diese Himmel sind vermutlich Wohnungen der Engel gewe-
sen, wohin auch der Teufel noch kommen konnte, weil es nach
Eph. 6,12 böse Geister im Überhimmlischen gibt. Dergleichen
himmlische Wohnungen, in denen der Teufel noch ein Recht zu
wohnen behauptete, hat vielleicht Jesus gesäubert und vermutlich
die darin wohnenden bösen Geister gebunden und gefangen mit
sich geführt und also im Unsichtbaren ihre himmlischen Königrei-
che eingenommen (Apg. 3,21).

93



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Paulus will also den Kolossern so viel dadurch sagen: Durch
Jesus habt ihr den Sieg über den Tod, oder was im Epheserbrief
steht:

„Ihr seid mit ihm lebendig gemacht, auferweckt und
im Überhimmlischen gesetzt. Und ihr seid also voll-
kommen in ihm.“ Eph. 2,6

Im Kolosserbrief heißt es:

„Welcher das Haupt alles Fürstentums und aller Macht
ist.“ Kol. 2,10

Sein Tod zeigt eure Erlösung vom Gesetz und vom Todesurteil
desselben an; seine Lebendigmachung, Auferstehung und Him-
melfahrt zeigt euer höheres und vollkommeneres Leben an, das
ihr nunmehr aus eurem großen Haupt empfangen habt und noch
täglich empfangt, und dass ihr nun in der Hand eines anderen, hö-
heren, Oberherrns steht, der dem Tode die Macht genommen und
euch von dem Gesetz der Sünde und des Todes frei gemacht hat.

Folglich habt ihr die Anfangslehren des Gesetzes, nämlich den
Schatten, nicht mehr nötig, da ihr in Jesu das Wesen und die Über-
windungskraft über alles, nämlich eine neue, weit vollkommenere
himmlische Lebensquelle habt, dass ihr nunmehr aus seinem le-
bendigmachenden Geist euer Leben, Willigkeit und Kraft zieht,
und als solche, die ihm angehören und so nahe mit ihm verbun-
den sind, nicht mehr zu dieser Welt gehört, sondern zum Himmel,
wohin das mosaische Gesetz, welches nur für Fleisches–Menschen
gegeben ist, nicht mehr gehört.

94



Zweiundvierzigste Rede: Kol. 2,16-17

O dass wir nur könnten immerfort in diesem paulinischen Blick
des Todes, der Auferstehung und der Himmelfahrt stehen und uns
so vollkommen ansehen als den auferstandenen und gen Himmel
gefahrenen Jesus; so würde dieser Sinn gewiss nicht unfruchtbar
sein, sondern aus diesem erhabenen und himmlischen Sinn würde
sodann auch ein über die Dinge dieser Welt erhabener und himm-
lischer Glaubenswandel fließen.

Zweiundvierzigste Rede: Kol. 2,16-17

„2,16 Darum soll niemand ein Urteil über euch fällen,
wegen essen oder wegen trinken, oder in Ansehung
eines Festes oder Neumonds oder der Sabbate,
2,17 welche ein Schatten der künftigen Dinge sind, der
Leib aber ist der Gesalbte.“ Kol. 2,16-17

Hier spricht also Paulus die gläubigen Kolosser frei von den alt-
testamentlichen Geboten; was nämlich erlaubt oder nicht erlaubt
sei zu essen und zu trinken auch in Ansehung des dritten Gebots,
„Du sollst den Feiertag heiligen“, mit dem Befehl, sie sollen ih-
re Freiheit gebrauchen, und sollen sich durch die Unverständigen,
welche die Absicht dieser Gebote nicht verstehen, nicht engher-
zig machen lassen, und sich über das Urteil der Jüdischgesinnten
nichts bekümmern, wenn ihnen dieses als Sünde und Missetat auf-
gerechnet werde.

Sie sollen aber auch selbst ihrer Sache gewiss sein, ob diese Din-
ge Sünde oder nicht Sünde seien. Denn wenn man etwas mit zwei-
felhaftem Sinn tut und nicht gewiss weiß, ob es recht oder nicht
recht ist, so wird es zur Sünde, und das Gewissen wird uns dar-
über bestrafen, welches allemal ein Zeichen ist, dass man Sünde
getan hat.

95



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Denn Paulus sagt im Römerbrief:

„Was nicht aus Überzeugung geht, das ist Sünde.“
Röm. 14,23

Darum erklärt er ihnen in den vorhergehenden Worten den
Grund dieser Freiheit, nämlich, weil sie die höchste Vollkommen-
heit in Jesus haben, auf welches vollkommene Wesen alle Gebote
und Gesetze des Alten Testaments gezielt haben, weil sie mit der
Lebens- und Lichts-Quelle verknüpft seien, so sei es ihre Schuldig-
keit, nach der Lehre der guten Botschaft, nämlich nach der Lehre
der Freiheit, zu handeln. Denn durch die Lehre von Jesu Herrlich-
keit seien sie gläubig geworden (Vers 6).

Darum seien sie schuldig und gebunden, auch danach zu wan-
deln, sonst verleugnen sie, dass der Leib der Gesalbte sei, nämlich
dass das Wesen und die Vollkommenheit in Jesus erschienen seien,
wenn sie noch im Schatten wandeln. Wer im Schatten wandelt, da
er doch das Licht gefunden hat, der verleugnet das Licht.

Darum sollen sie durchaus denen Verführern und jüdischge-
sinnten Lehrern nicht folgen, auch wenn sie die schärfsten und un-
billigsten Urteile über sie fällen und sie als Gesetzlose und Sünder
ausschreien. Jesus ist auch für einen Sünder gehalten worden, weil
er den Sabbat nicht hielt; er ließ sich aber hierdurch nicht kränken.

Deswegen ist es nötig, dass man zum rechten Verständnis
der guten Botschaft gelange, weil man sonst den großmütigen
Freiheits-Sinn nicht haben kann und von einem jeden Lehrer, der
anders denkt, leicht irre gemacht wird. So lange wir aber nicht Frei-
heit in uns selbst haben, so müssen wir freilich unter dem Gesetz
bleiben, bis uns der heilige Geist freispricht.

96



Zweiundvierzigste Rede: Kol. 2,16-17

Alle alttestamentlichen Gebote sind also nur ein Schatten-
Gemälde, wobei kein Leben und Kraft und kein freier Wille ist.
Darum können sie uns auch keine Vollkommenheit geben. Wenn
man aber im Gesalbten ist, so hat man die Quelle des geistli-
chen Lebens in sich, aus welcher alle wahre Vollkommenheit her-
vorfließt. Wie also die Sonne selbst gegen ein Schattengemälde von
der Sonne oder ein lebendiger Mensch gegen ein lebloses Men-
schenbild sich verhält, also verhält sich der Zustand im Gesalbten
gegen den Stand im Gesetz. Dort sind lebendige Früchte aus einem
lebendigen Baum gewachsen; hier sind gemalte Früchte auf einem
toten Baum.

Sodass zwar der Zustand im Gesalbten dem Fleisch keine Frei-
heit gestattet, aber auch, was den Geist betrifft, sich durchs Gesetz
nicht einschränken lässt. Denn das Gesetz ist für das Fleisch, die
gute Botschaft aber für den Geist.

Wenn aber der Geist eingeschränkt wird, so kann er das Fleisch
nicht überwinden. Darum eifert Paulus so sehr für die Freiheit und
für das ungehinderte Wachstum des Geistes durch Freiheit und Er-
kenntnis.

97



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Dreiundvierzigste Rede: Kol. 2,18

„Lasset euch niemand Gesetze des Laufs zum Klein-
od vorschreiben, der Belieben trägt an Sinnesniedrig-
keit und an Verehrung der Engel und in Dinge, die
er nicht gesehen hat, hineingeht als einer, der sich
von dem Sinn seines Fleisches vergeblich aufblasen
lässt.“ Kol. 2,18

Die falschen Apostel

• wollten also den gläubigen Kolossern sagen, was sie tun
müssen, wenn sie das Kleinod oder die höchste Stufe der
Herrlichkeit erhalten wollen;

• sie wollten ihre Lehrmeister sein, als ob sie den Weg zum
Kleinod am besten wüssten;

• sie drangen auf Sinnesniedrigkeit, aber nur insofern, dass sie
es für zu groß hielten, wenn man so nach der Lehre des Pau-
lus, in kindlichem Sinn, unmittelbar mit Gott umgehe und
nach seiner Lehre der guten Botschaft sich so hohe Dinge ein-
bilde und sich nicht mehr unter die alttestamentliche Gesetze
demütigen wolle.

Ihre Lehre hatte also einen Schein. Denn die Demut und Sin-
nesniedrigkeit, die sie lehrten und die man ihnen selbst aus ihren
Gebärden und ihrem Gesicht ansah, war wohl gut und reizte man-
chen zur Nachahmung.

Dies insbesondere, da sie das mosaische Gesetz aus der Feier-
lichkeit, mit der es gegeben worden war, als eine ganze Versamm-
lung der Engel dabei war, sehr hoch erhoben und noch weitere En-
gelerscheinungen vorgaben, die ihren Vätern widerfahren seien.
Aus diesem suchten sie die alttestamentliche Lehre zu bestätigen
und wollten deswegen nicht mehr davon abweichen.

98



Dreiundvierzigste Rede: Kol. 2,18

Aber Paulus sagt, diese demütig scheinenden Lehrer seien die
hochmütigste Leute. Denn solange sie noch im Buchstaben des Ge-
setzes seien, so seien sie im Fleisch und nicht im Geist; deswegen
lassen sie sich auch von dem Sinn ihres Fleisches aufblasen. Das
ist, sie bilden sich weiß nicht was ein beim Halten der mosaischen
Gesetze und derjenigen Gebote, die sie von Engeln empfangen zu
haben glauben.

Aber diese Erhebung sei vergebens, teils, weil die neuere Engel-
erscheinungen, die sie vorgeben, keinen Grund haben, indem sie
solche nicht selbst gesehen, sondern nur aus der Erzählung ande-
rer haben; teils, weil bei einem solchen, der sich nicht an das Haupt
hält, kein Wachstum des inneren Menschen und folglich auch kein
Wachstum des Reiches Gottes möglich sei.

Ihre Lehre habe also keinen Grund, und ihre Sinnesniedrigkeit
sei eine falsche Demut, die im Grunde Hochmut und eine Aufbla-
sung des Fleisches sei.

Deswegen sollen die gläubigen Kolosser ihnen nicht glauben,
sich keine Gesetze vorschreiben lassen, wie sie das Kleinod erlan-
gen sollen, und sich von ihrer scheinbaren Sinnesniedrigkeit nicht
einnehmen lassen. Denn niemand könne wahrhaftig demütig sein,
der noch im Sinn des Fleisches stehe.

Sie sollen also aus der Lehre von der Herrlichkeit Jesu, die sie
von ihm gehört und geglaubt haben, einen großmütigen Freiheits-
sinn fassen, der auch darin bestehe, dass sie sich von keinem Leh-
rer meistern und knechtisch behandeln lassen. Denn wer dieses
tue und sie nicht nach ihrer Freiheit behandle, die sie im Gesalb-
ten haben, der verrate eben dadurch seine arme und mangelhafte
Erkenntnis des Gesalbten.

Wem Jesu Erkenntnis nicht die Hauptsache sei, dass er mehr
Lehrer und Tröster als Gesetzgeber sei, der habe den lauteren Geist
der guten Botschaft nicht und könne also solchen auch niemandem
geben und dem Kleinod näher führen.

99



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Sie sollen sich also keinem Lehrer unterwerfen, der sich nicht
unmittelbar an das Haupt Jesus halte und neben der höchsten
Weisheit und Vollkommenheit, die sie in Jesus haben, noch andere
Lehren und Lebensregeln vorbringe, durch die man vollkommen
werden müsse, die nicht auf den Geist und auf die Hauptsache ge-
sehen, sondern nur Schattenrisse aus dem ehemaligen mosaischen
Kinderunterricht und nur Vorbilder auf Jesus seien.

Wir sollen also daraus lernen, dass ein Christ auch scheinba-
re Lehrer überwinden müsse, auch wenn sie sehr demütig und
fromm sind und es sehr gut mit uns zu meinen vorgeben. Denn
der Teufel kommt in allerhand Gestalten zu uns, auch in dieser ge-
genwärtigen Zeit,

• da man uns die hohen Dinge vom Königreich zu wissen aus-
reden will;

• da man uns nur allein im armen Sünderstand behalten will
und die ganze und volle Erkenntnis der guten Botschaft für
schädlich und aufblähend hält;

• da man an einer eigenen selbstgemachten Sinnesniedrigkeit
Belieben trägt und an einer abgöttischen Verehrung der Aus-
sprüche frommer Vorfahren, als ob ihre Seelenführung und
Lauf und ihre Aussprüche die wahren Gesetze des Laufs zum
Kleinod wären; da doch vielleicht diese, auf deren Schlüsse
und Aussprüche sie sich mehr als auf die heilige Schrift be-
rufen, in der neueren Zeit, da Gott mehr Licht gegeben hat,
gewiss weiter schreiten würden als ihre jetzigen Anhänger,
die das ganze der guten Botschaft nicht übersehen.

Und wenn sie es übersehen, es doch nicht für gut halten, es
jedermann zu offenbaren und also die Verbergung der Wahr-
heit für ratsam achten.

100



Vierundvierzigste Rede: Kol. 2,19

Diese soll man zwar nicht anfeinden; doch aber soll man sich
gegen dieselben wappnen, weil man bei ihrem engen Christus-
Sinn nicht wachsen kann, sondern im Sinn des Fleisches stehen
bleibt und sich von demselben aufblasen lässt, dass wir uns weiser
und frömmer dünken als andere und mit Verachtung und schar-
fem Urteil (welches allemal bei geringer Erleuchtung gewöhnlich
ist) auf andere herabsehen.

Nichts macht uns wahrhaftig demütig als nur die Erkenntnis
der Herrlichkeit Jesu. Je mehr man Licht in dieser Erkenntnis be-
kommt, desto demütiger und niedriger wird man. Darum sollen
wir in derselben immer fester werden, damit wir gegen solche
frommen Verführer gewappnet seien, die unser Licht verdunkeln
wollen, weil es ihnen die Augen blendet.

Vierundvierzigste Rede: Kol. 2,19

„Und sich nicht an das Haupt hält, aus welchem der
ganze Leib durch die Gelenke und Bande Beihilfe
empfängt und zusammen befestigt ist, und also das
Wachstum Gottes vermehrt.“ Kol. 2,19

Durch diese Beschreibung lehrt Paulus diejenigen Lehrer ken-
nen, vor denen man sich in Acht nehmen soll. Das seien solche,
die sich nicht an das Haupt halten, sondern die Engel höher ver-
ehren als Jesus. Das ist also das Zeichen eines wahren Gesandten
Jesu, wenn er Jesus als das Haupt aller Engel und Fürstentümer
im Himmel und des ganzen Schöpfungs-Alls ansieht und also vor-
stellt und predigt, dass aus demselben der ganze Leib durch die
Gelenke und Bande Beihilfe empfange und zusammen befestigt
sei.

101



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Zu den Zeiten der Apostel war dieses ein hauptsächliches
Kennzeichen, denn Jesus von Nazareth war noch nicht so bekannt
als der höchste Herr über Himmel und Erde. Deswegen hielten vie-
le die Engel höher, durch welche sie glaubten, dass das Gesetz ge-
geben worden sei, und wollten daraus beweisen, dass man dieses
Gesetz noch halten müsse.

Aber denen fehlte es an der Erkenntnis der Herrlichkeit Jesu;
deswegen konnten sie nicht mit den Gliedern Jesu anstehen, und es
nicht brüderlich mit ihnen halten. Denn wo kein brüderlicher Sinn
ist, dass man es nicht mit den Gläubigen hält, und in einem Geist
mit den anderen Gliedern verbunden ist, so hat man die Ausflüsse
des Hauptes auch nicht zu gewärtigen. Denn die Gemeine ist der
Leib Jesu, und ein jeder Leib hat Gelenke und Bande, durch die
ein Glied ans andere befestigt ist, und durch die der Umlauf des
Lebens aus dem Haupt überall verteilt wird, zum Wachstum des
Ganzen.

So ist es auch mit der Gemeinschaft der Heiligen: Wenn man
sich davon trennen lässt, so hört das Wachstum Gottes auf, näm-
lich das Wachstum des Lebens aus Gott. Die Gelenke sind die ver-
schiedenen Glieder, und das Band untereinander ist die Bruderlie-
be; dadurch kommen die Gaben eines jeden Glieds dem anderen
zugute. Da empfängt man Beihilfe voneinander; man ist ein eini-
ges Ganzes in Verbindung mit dem Haupt, das der geoffenbarte
Gott im Fleisch ist, weil nämlich das Glied mit dem Haupt und das
Haupt mit Gott ein einiges Ganzes ausmacht, wie Jesus sagt:

„An demselbigen Tage werdet ihr erkennen, das ich in
meinem Vater bin, und ihr in mir, und ich in euch.“

Joh. 14,20

102



Vierundvierzigste Rede: Kol. 2,19

Darum heißt es das Wachstum Gottes in der Gemeine, denn
darum hat Gott Jesus zum Haupt und die Gemeine zu seinem Leib
bestimmt, damit sein verborgenes Wesen in dem Leib des Gesalb-
ten abgebildet werde. Darum ist die Gemeine sein Leib, die Erfül-
lung des, der alles in allem erfüllt (Eph. 1,23). Und Paulus wünscht
(Kapitel 3,19), dass die Epheser möchten erfüllt werden zu aller
Gottes-Fülle.

Darum hat Paulus gegen die falschen Apostel so sehr streiten
müssen, damit die gläubigen Kolosser durch sie nicht von der Ge-
meinschaft der Gläubigen abgerissen werden mögen, und also das
Wachstum Gottes unter ihnen nicht gehindert werden möge.

Das fliehe also ein jeder auf das Äußerste, was ihn von dem
Leib Jesu abreißt. Denn nur durch Jesus wird Gottes Kraft uns mit-
geteilt, und außer dem Haupt und Leib Jesu suche niemand eine
Mitteilung Gottes. Wie klar ist es also, dass die äußerlichen Na-
menschristen, die nur im Weltgeist miteinander verbunden sind,
auch ein Leib seien, der zusammenhält; aber aus ihrem Geist, den
alle gemeinschaftlich haben, lässt sich auf ihr Haupt schließen, von
welchem dieser Geist ausgeht, und dieses Haupt ist in Eph. 2,2 be-
schrieben. Da kann freilich, wie es die Erfahrung gibt, bei all ihrem
äußerlichen Wesen, Beten und Singen kein Wachstum Gottes erfol-
gen, bis hier oder da dem einem oder anderen die Augen aufgehen,
dass es sich von diesem finsteren Haupt und Leib abreißt und sich
zu denen hält, die durch den Geist Jesu im himmlischen Sinn un-
tereinander und mit Gott, dem höchsten Wesen, verbunden sind.

103



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Fünfundvierzigste Rede: Kol. 2,20-21

„2,20 Wenn ihr nun den Anfangslehren der Welt mit
dem Gesalbten abgestorben seid, warum lasset ihr
euch, als lebtet ihr in der Welt, abgefasste Schlüsse
aufdrängen?
2,21 »Du sollst dieses und jenes nicht berühren, du
sollst es weder kosten noch mit der Hand anrühren«.“

Kol. 2,20-21

Dem Paulus liegt viel daran, dass er die gläubigen Kolosser in
ihrer Freiheit bestärke, die sie im Gesalbten haben.

Denn wenn man wieder in das Gesetzliche hineinkommt, so
wächst der Mensch hinter sich, so wird aus einem erwachsenen
Menschen wieder ein Kind, das Gesetze nötig hat. Er hält ihnen al-
so vor, sie seien keine Kinder mehr, wie die Juden anfangs waren,
welche in ihrer Kindheit und dem damit verbundenen Unverstand
die Anfangslehren der Welt, nämlich die mosaischen Gesetze, nö-
tig hatten. Sie seien mit dem Gesalbten den Anfangslehren, näm-
lich dem ABC oder der Buchstaben-Lehre, abgestorben. Seitdem
Jesus von den Toten auferstanden sei, sei ein höherer Geist vor-
handen als Moses Geist, höhere Lehren als Moses Lehren, da sie
das Geheimnis des Willens Gottes erkennen, das dem Mose und
den Propheten nicht aufgedeckt war, dass nämlich Jesus der höchs-
te Herr sei über Himmel und Erde und dass sie seine Glieder seien,
nämlich Mit-Söhne und Mit-Erben Gottes.

Darum sollen sie sich dem alten ungeistlichen Gesetz als Abge-
storbene ansehen, als solche, die nicht mehr im Fleisch, sondern im
Geist leben, als solche, die mit Christus auferstanden seien und mit
ihm im Himmel leben. Deswegen sollen sie sich von den jüdisch-
gesinnten Lehrern keine abgefassten Schlüsse aufdrängen lassen,
als ob man bei dem Glauben an den Gesalbten die mosaischen Ge-
setze vom Anrühren eines toten Aases und vom Unterschied der
reinen und unreinen Speisen noch halten müsste.

104



Fünfundvierzigste Rede: Kol. 2,20-21

Wenn sie sich zu diesem bewegen ließen, so würden sie den
Tod und die Auferstehung Jesu leugnen; sie sollen vielmehr durch
Beharrung in ihrer Freiheit öffentlich bekennen, dass sie mit dem
Tod des Gesalbten auch dem Leben des Fleisches abgestorben und
mit der Lebendigmachung des Gesalbten im Geist auferstanden
seien, dass sie nicht mehr in der Welt, nämlich nicht mehr außer-
halb des Gesalbten, sondern im Himmel, im auferstandenen Ge-
salbten, leben.

Hier sehen wir also, wie viel oft an vermeintlichen Kleinigkei-
ten liegt. Man hätte meinen sollen, sie hätten ja den Juden zu gefal-
len suchen können, um Ärgernisse zu vermeiden.

So hätten sie die alten mosaischen Gesetze eine Zeitlang beibe-
halten und mitmachen können; aber Paulus eifert auf das Äußerste
dagegen und erklärt es als eine Verleugnung Jesu, wenn sie diese
alten Gesetze noch halten.

Es gibt also eine falsche Furcht vor dem Ärgernis, da es manch-
mal nicht gut wäre, wenn man die Leute nicht ärgerte, da man
nämlich durch Lehre und Bekenntnis der lauteren Schriftwahrheit
und durch freien Wandel nach der Überzeugung derselben diejeni-
gen notwendig ärgern muss, die die Schriftwahrheit und die Frei-
heit nicht gewohnt sind, auch wenn sie einen darüber verdammen
und verketzern.

In gewissen Stücken soll und kann man nachgeben, wie Pau-
lus in Röm. 14 lehrt. In gewissen Stücken aber soll und darf man
nicht nachgeben. Wie z. B. Jesus der Herr seine Hände wohl hätte
waschen können (Mt. 15,1-11). Aber er hat es nicht getan und hat
seine Jünger auch nicht dazu angehalten. Er hätte auch den Sab-
bat halten können, und er hat es nicht getan und hat noch dazu
einigen befohlen, ihr Bett heimzutragen und also den Sabbat zu
brechen (Joh. 5,1-9).

105



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Es kommt auf den Grund an, warum man etwas dergleichen tut
oder unterlässt, ob einer einem so etwas aufbürden und befehlen
will, der selbst keine genugsame Belehrung hat, oder ob man aus
Freiheit und Herablassung selbst nachgibt, wie Paulus die gläubi-
gen Korinther ermahnt:

„Wenn die Speise meinen Bruder ärgerte, so wollte ich
lieber kein Fleisch essen.“ 1. Kor. 8,13

Wenn man aber einem etwas dergleichen aufdrängen will als
eine Schuldigkeit, insbesondere, wenn unerleuchtete Christen oder
Lehrer einem etwas dergleichen aufdrängen wollen, so solle man,
wenn man Mut und Kraft dazu hat, seine Freiheit behaupten und
sich nicht einschränken lassen. Einschränkung der Freiheit hindert
an der Erleuchtung, die doch Paulus als eine Hauptsache ansieht.
Denn wo der Geist des Herrn und also volle Klarheit der Erleuch-
tung ist, da ist auch Freiheit und kein Zwang oder blinder Eifer.

Sechsundvierzigste Rede: Kol. 2,22-23

„2,22 Nach den Geboten und Lehren der Menschen,
welches alles da ist, dass es bei dem Gebrauch im
Bauche verwese.
2,23 Welche Dinge zwar den Namen einer Weisheit
haben, bei williger Verehrung und Sinnesniedrigkeit
und Strenge über den Leib, aber doch in keinem Wert
sind, weil das Fleisch seine Sättigung dabei findet.“

Kol. 2,22-23

Diese Lehren vom Unterschied der Speisen nennt er Gebote
und Lehren der Menschen, auch wenn in der heiligen Schrift da-
von vorkommt und Mose den Israeliten dergleichen Gebote gege-
ben hat.

106



Sechsundvierzigste Rede: Kol. 2,22-23

Moses Gebote sind also, gegen Jesu Lehren, menschliche Leh-
ren. Denn er nennt sie die Anfangslehren der Welt. Es sei zwar
nichts Ungöttliches, doch seien sie mehr weltlich und menschlich
als himmlisch und göttlich. Die höheren göttlichen und himmli-
schen Lehren seien damals zu hoch gewesen für das Volk Gottes,
das noch im Stand der Kindheit war.

Jesu Lehre sei jetzt viel himmlischer und geistlicher und gehe
nicht mit so geringen Dingen um, die bei dem Gebrauch verwesen,
nämlich was man essen und nicht essen solle, weil alle essbare Din-
ge im Bauche verwesen, und dadurch ihre Kraft zur Erhaltung des
Leibes hergeben. Jesu Lehre gehe nicht mit so verweslichen Din-
gen um wie diese menschlichen Lehren und Gebote, sondern ihr
Zweck sei das Unverwesliche.

Die jüdischgesinnten Lehrer hielten aber doch die Engelvereh-
rung für eine besondere Weisheit und gaben auch geheime Ursa-
chen an, warum man dieses und jenes nicht anrühren und essen
soll.

Die Engel können einem sehr viel nutzen oder schaden; des-
wegen solle man sie verehren und ihnen einen besonderen Dienst
erzeigen. Und weil sie reine Geister seien, so sehen sie die Strenge
über den Leib durch Fasten und Enthaltung von verbotener Speise
sehr gern. Sie meinten, die Engel können sonst nicht mit uns Ge-
meinschaft haben, wenn wir unserem Fleisch nicht wehe tun.

Aber das, sagt Paulus, sei nur ein Schein der Weisheit; es sei
nichts dahinter, es habe keinen Nutzen; diese Dinge seien in gar
keinem Wert vor Gott; aus der Ursache, weil das Fleisch, nämlich
der Sinn des Fleisches, durch Aufblähen, dass man so fromm sei
und sich so wehe tue, seine Sättigung dabei finde.

107



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Denn was nicht auf die Erleuchtung und Erhöhung des Geis-
tes geht, das bessert den Menschen nicht gründlich; der Mensch
bleibt bei solchen äußerlichen Werken unverändert und wächst al-
so gar nicht im Geist, sondern wird noch dazu stolz und unfähig
zu geistlichen Dingen, wie man ja gar viele Beispiele von gesetzlich
frommen Leuten hat.

Vor solcher Scheinweisheit solle man sich also ernstlich hüten,
auch wenn man von jüdisch Gesinnten für gottlos gehalten wird.
Dann das hindert einen am meisten an der Erleuchtung, wenn das
Fleisch sich aufbläht und meint, es sei fromm, da doch das Fleisch
Fleisch ist.

Durch Freude aus dem Wort Gottes und Wachstum in der Er-
kenntnis muss der Geist Nahrung und Wachstum erlangen. Das
Fleisch ist nur der Acker des Geistes. Wie gut ist es also, dass Pau-
lus die Kolosser von solchen Dingen so ernstlich abgewarnt hat.

Denn wir sind ohnehin geneigter dazu als zur wahren Sinnes-
änderung aus dem Verständnis des Wortes heraus. Man sieht vie-
le von der römischen Religion eifrig in ihren äußerlichen Werken,
und auch unsere Glaubensgenossen, wenn sie einen Trieb zur Be-
kehrung empfinden, fangen es gemeiniglich bei äußerlichen Wer-
ken an; aber ohne die Lehre und ohne die rechte Erkenntnis der
Wahrheit bleibt man doch der Sündenknecht und wird nicht frei.

Wenn man einem einen äußerlichen Weg sagen könnte in den
Himmel, selbst wenn er über unersteigliche Berge ginge und der
schmalste gefährlichste Weg über einen Abgrund wäre, so ginge
der Mensch ihn lieber als durch die verborgene enge Pforte und
Pfade in sich selbst. Lieber liest der Anfänger hundert Gebete aus
dem Buch und fastet lieber alle acht Tage einmal, als dass er ein
einiges Gebet aus dem Herzen tut, und durch die enge Pforte in
sich selbst zu Gott eindringt.

108



Siebenundvierzigste Rede: Kol. 3,1

Die Erkenntnis Jesu allein verändert das Herz; darum sollen
wir darum beten, so werden wir stärker werden im Geist als durch
alle äußerliche Strenge über das Fleisch. Diese Lehre macht des-
wegen nicht sicher, denn wenn man aus der Lehre der guten Bot-
schaft, nämlich aus der Erkenntnis der Herrlichkeit Jesu, ein Ge-
fühl seines himmlischen Adels und der Liebe Gottes gegen sich
bekommt, so bekommt man eine innere Herzenslust zu allem Gu-
ten. Da will und tut man auch wirklich mehr wahrhaftig Gutes, als
buchstäbliche Gesetze wirken können. Ein Christ muss mehr tun,
als das Gesetz fordert, sonst ist er kein Christ.

Siebenundvierzigste Rede: Kol. 3,1

„Wenn ihr nun mit dem Gesalbten auferweckt seid, so
sucht die Dinge, die oben sind, wo der Gesalbte ist,
der zur rechten Hand Gottes sitzt.“ Kol. 3,1

Hier zeigt Paulus ferner, wie sie im himmlischen Sinn, der Leh-
re von Jesu Herrlichkeit gemäß, wandeln sollen. Er hat sie im Vor-
hergehenden belehrt, dass sie mit dem Gesalbten auferweckt wor-
den seien und nicht mehr in der Welt leben. Darum sollen sie sie
sich gewöhnen, sich als solche anzusehen und die Dinge, die oben
sind, wo der Gesalbte ist, suchen; das ist, sie sollen mit himmli-
schen Dingen fleißig umgehen. Denn der Geist, der in ihnen sei, sei
von oben, nämlich aus dem Gesalbten. Darum strebe er auch nach
dem, was oben ist. Sie sollen also den Trieben des neuen Menschen
aufhelfen.

Unsere Heimat ist nicht hier unten, sondern in des Vaters Haus
im Himmel, wo unser Geist her ist; und ein jeder, der mit dem Ge-
salbten auferweckt worden ist, wird diesen Zug nach dem, was
oben ist, in sich spüren.

109



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Warum ermahnt aber Paulus die Kolosser, diese Dinge zu su-
chen, da doch der Trieb des Geistes von selbst dahin geht, wie
ein Kind, das nach der Mutter verlangt? Antwort: Der Geist aus
der Auferstehungskraft Jesu ist ein schwaches Kind in uns und ist
in einen Leib eingeschlossen, der nach der Erde verlangt. Es sind
zweierlei Leben in uns, ein geistliches und ein irdisches, und vor
lauter Suchen des Irdischen merkt man oft die Triebe des Geistes
nicht; man kann sich aber auch aufschwingen und erwecken durch
Gebet und Betrachtung des göttlichen Wortes. Man kann also dem
Geist aufhelfen und den Geist niederdrücken.

Paulus erweckte die Kolosser durch die große Wahrheit, dass
sie mit dem Gesalbten auferweckt seien und dass sie Gott in dem
Gesalbten als solche ansehe.

Hier sehen wir auch, dass der Himmel, wo der Gesalbte ist,
oben sei, gleichwie Jesus in seinem Gebet die Augen aufgehoben
hat gen Himmel. Dort im himmlischen Tempel, im Allerheiligs-
ten, ist der gesalbte Hohepriester. Da ist er und sitzt zur rechten
Hand Gottes. Er hat die Regierung über sein Volk wie Moses und
Aaron ehedessen; er wirkt durch den heiligen Geist. Er ist also
unser höchster Herr, und wir sind erhabene Glieder von diesem
höchsten Herrn.

Dieses soll unseren niederträchtigen Sinn erhöhen, dass wir su-
chen, was oben ist, dass wir uns nicht nur über alle Menschen Ge-
bote, sondern auch über alles Irdische und über alles Leiden dieser
Zeit hinaufschwingen und mit Jesus vom Thron herabsehen auf
diese Erde als schon Vollendete, als auf den Thron Gottes mit Jesus
Erhobene. So soll es uns darum zu tun sein, unseren Sinn täglich
zu erhöhen und mit einem königlichen Geist über alle vergängliche
Lust dieser Welt hinübersehen zu lernen.

110



Achtundvierzigste Rede: Kol. 3,2-3

Achtundvierzigste Rede: Kol. 3,2-3

„3,2 Euer Sinn gehe auf die Dinge, die oben sind, und
nicht auf die Dinge, die auf Erden sind.
3,3 Denn ihr seid gestorben, und euer Leben ist mit
dem Gesalbten in Gott verborgen.“ Kol. 3,2-3

Hier führt Paulus einen neuen Grund an, warum sie die Dinge,
die oben sind, suchen sollen, und warum ihr Sinn nicht mehr auf
die Dinge, die auf Erden sind, hingehen solle; nämlich weil sie ge-
storben seien. Vorher hat er es aus dem Grund der Auferstehung
genommen, weil sie mit dem Gesalbten auferweckt seien; nun sagt
er: „Ihr seid gestorben“.

1. Weil die Gemeine in Christus gewesen ist wie Eva in Adam,
ist der Tod des Gesalbten der Tod der Gemeine und die Auf-
erweckung des Hauptes die Auferweckung des Leibes; denn
es war unser Leib, den der Sohn Gottes annahm, als er Fleisch
wurde. Auf unseren Tod war es angesehen und auf unsere
Auferweckung, und Gott sah uns in dem Gesalbten für ge-
storben und auferstanden an.

2. ist auch der Tod des alten Menschen bei unserer Bekehrung
gemeint, da wir im neuen Sinn und Vorsatz, bei unserer Sin-
nesänderung, die Gott in uns gewirkt hat, der Welt und dem
Suchen des Irdischen abgestorben sind und bei unserer Er-
weckung durch das Wort die Dinge, die oben sind, zu suchen
angefangen haben.

Dieser anfängliche Tod und diese anfängliche Auferweckung
müssen nun in unserem fortgehenden Glaubenslauf viele tausend
Mal wiederholt werden. Darum sagt auch Paulus zu seinen Ko-
lossern, obwohl sie das himmlische Licht zu suchen angefangen
hatten: „Euer Sinn gehe auf die Dinge, die oben sind, und nicht
auf die Dinge, die auf Erden sind“.

111



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Dieses Sterben und Auferstehen geht bei einem wahren Chris-
ten alle Tage vor, bis wir endlich wirklich sterben und wirklich auf-
erweckt werden zum himmlischen neuen Leben, da kein Zug zum
Irdischen mehr ist, da kein täglicher Tod und kein tägliches Aufer-
stehen mehr statthat, sondern da man Gott lebt und allein mit den
Dingen, die oben sind, umgeht.

Wenn also Paulus sagt „Ihr seid gestorben“, so will er sagen:
Ihr habt euch ein für allemal in den Tod Jesu verpflichtet, so lange
ihr im Fleisch seid, täglich mit ihm zu sterben und aufzuerstehen
und also seinem Tod und seiner Auferstehung ähnlich zu werden.

Wenn er aber sagt „Euer Leben ist mit dem Gesalbten in Gott
verborgen“, so will er sagen: Man sieht jetzt noch kein beständi-
ges Auferstehungsleben an euch; so lange ihr noch den Leib des
Todes tragt, habt ihr mit dem Tod zu kämpfen, und der Tod, oder
das sterbliche Fleisch, verdeckt euer Leben und eure Herrlichkeit.
Dem ungeachtet aber müsst ihr oft aus dem äußeren Todesfleisch
in das innere verborgene Heiligtum in euch selbst eingehen und
euch immer aufschwingen und umgehen mit geistlichen Dingen;
so wird dies das beste Mittel sein, den Tod in eurem Fleisch oder
die Lust des Irdischen in euch zu töten.

112



Neunundvierzigste Rede: Kol. 3,4

Neunundvierzigste Rede: Kol. 3,4

„Wenn aber der Gesalbte wird offenbar werden, als eu-
er Leben, alsdann werdet auch ihr mit ihm offenbar
werden in Herrlichkeit.“ Kol. 3,4

Dieses geht auf den vorhergehenden Vers 3, da er sagt: „Ihr
seid gestorben, und euer Leben ist mit dem Gesalbten in Gott
verborgen“. Er will sagen, ihr sitzet noch nicht zur rechten Hand
Gottes, obwohl ihr im Geist mit dem Gesalbten auferweckt seid.
Man sieht euch noch nicht als Auferweckte an; ihr seid es im Glau-
ben und in der Hoffnung.

Wenn aber der Gesalbte offenbar werden wird an jenem Tage
und das Sterbliche vom Leben verschlungen werden wird, so wird
das verborgene Leben, das jetzt in euch ist, offenbar werden in
Herrlichkeit. Dahin soll also euer Sinn gehen, dass ihr den Tag Je-
su erwartet, da Jesus eure Auferstehung und euer Leben sein wird.
Das ist das Bleibende und das Unvergängliche, zu dem ihr erschaf-
fen seid.

Das gegenwärtige Leben ist nur etwas Vorübergehendes. Des-
wegen sollt ihr die Dinge, die auf Erden sind, nicht viel zu Herzen
nehmen, und nie gedenken, dass ihr ewig hier bleiben werdet. Die
Offenbarung des Gesalbten ist die Hauptsache, an die sollt ihr flei-
ßig gedenken, und dass jenes Leben das wahre und bleibende Le-
ben sei, nämlich das Leben der Herrlichkeit, wenn Jesus, und wir
mit ihm, offenbar werden auf Erden, in Auferstehungs-Leibern, in
Leibern der Herrlichkeit, und alsdann auf Thronen sitzen wie er.

Wir lernen daraus, was uns bewegen solle, unseren Sinn auf die
Dinge, die oben sind, zu richten, und uns mit den Dingen, die auf
Erden sind, nicht so hauptsächlich und ängstlich abzugeben. Das
gegenwärtige Leben ist nämlich nicht das wahre Leben. Es ist nur
ein Vorübergang. Der Tag Jesu oder die Offenbarung des Gesalbten
soll unser Hauptzweck und Hauptziel sein, wohin unser Sinn und
unsere ganze Hoffnung gehen solle.

113



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Es fragt sich also, ob wir auch in diesem Sinn stehen, ob die Of-
fenbarung Jesu Haupt-Anliegen und Suchen unseres Herzens sei,
weil unsere Auferstehung, und auch unsere Offenbarung in Herr-
lichkeit und das Sitzen zur rechten Hand Gottes darauf haftet.

Diese Blicke sind uns meistens ungewohnt; obwohl wir viel da-
von gehört haben, so ist eben das Leben des Fleisches uns höher
als das künftige Leben der Unverweslichkeit, da ringen und trach-
ten wir eben nach den vergänglichen Dingen dieser Welt, mehr
als nach den unvergänglichen himmlischen Dingen in jener Welt,
wenn man uns auch noch so viel davon vorsagt.

Ach, dass wir doch die Auferstehung und die Herrlichkeit recht
verstünden, und was dies vor eine große Sache sei, wenn der Ge-
salbte einmal offenbar wird an seinem Tag. Im Blick jenes Tages
sollten wir wandeln und immer himmlischer werden in unserem
Sinn, durch immer weiteres Verständnis der Hoffnung unseres Be-
rufs; so würden wir uns gern mit dem Gesalbten als Gestorbene
ansehen und an seinem Tode und Leiden Teil nehmen, wenn es
uns in dieser Welt nicht nach Wunsch und Willen geht und den-
ken, dein rechtes Leben und deine wahre Glückseligkeit ist jetzt
noch mit dem Gesalbten in Gott verborgen; es wird aber offenbar
werden, wenn der Gesalbte offenbar wird6.

6Anmerkung. Von hier an wurde nach der Betrachtung des Texts und nach der
Unterredung allemal zum Schluss ein schicklicher Gesang aus dem zweiten Teil
des Hillerschen Schatzkästleins gesungen, und dann erst gebetet. Diesmal Seite
113, „Wer nur nach diesem Leben greift“.

114



Fünfzigste Rede: Kol. 3,5

Fünfzigste Rede: Kol. 3,5

„So tötet nun eure Glieder, die auf der Erde sind, Hu-
rerei, Unreinigkeit, Leidenschaft, böse Begierde, und
den Geiz, welcher Götzendienst ist.“ Kol. 3,5

Hier sehen wir, aus welchem Grund die wahre Heiligung und
Verleugnung unserer selbst kommen müsse und kommen könne,
nämlich aus einem erhabenen himmlischen Sinn, da man sich mit
Jesus diesem Leben für gestorben hält und im Blick und in der Er-
wartung der Herrlichkeit, d. i. im wahren Sinn der guten Botschaft
steht.

Da sieht man seinen irdischen Leib als eine zerbrechliche Hütte
an, da soll das irdische niedere Leben, das durch Gewohnheit in
uns fest geworden ist, nicht die Hauptherrschaft führen.

Der äußere Mensch

• sucht sich zu vergnügen;

• er sucht Lust;

• er sucht vieles zu besitzen;

• er dient den Dingen dieser Welt wie einem Gott.

Und dieses Leben setzt sich in unseren Gliedern fest, sodass
wir immer dazu gezogen werden, dass es Leidenschaft und böse
Begierde wird. Da müssen wir nun die Glieder unseres äußeren
Menschen ansehen als Glieder, die auf der Erde sind, zu welchem
irdischen niederen vergänglichen Leben wir nicht erschaffen sind.
Diese Glieder, in denen sich die Sünde festgesetzt hat, sollen wir
also nicht schonen, sondern töten; nämlich tausendmal mit dem
Gesalbten dem alten Menschen absterben und tausendmal aufer-
stehen im himmlischen Sinn, und uns also auf jene Erscheinung
unseres Herrn in der Herrlichkeit schmücken und bereiten.

115



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Jene gläubigen Kolosser waren vor ihrer Bekehrung der Hure-
rei ergeben gewesen, weil es bei den Heiden nicht für Sünde ge-
halten wurde und der Unreinigkeit, da sie auf allerhand Art in der
fleischlichen Lust sich zu vergnügen suchten. Dies nennt die hei-
lige Schrift Unreinigkeit, weil wir dieses mit den Tieren gemein
haben, dass wir an dem eine Lust finden, wo gar kein Verständnis
dabei ist und welches an sich wüst, tierisch und unrein ist, wenn
man es mit einem reinen göttlichen Sinn betrachtet.

Hier meint aber freilich Paulus auch unordentliche Lust, So-
domiterei, und andere stumme Sünden. Aus diesem wird hernach
Leidenschaft, dass man innerlich einen ungestümen Trieb fühlt zu
solchen Dingen; wie ein Mensch, der das Trinken gewohnt ist, im-
mer meint, es dürste ihn. Diese Leidenschaft ist der innere Zug zur
unreinen Lust, der uns nicht angeboren ist, sondern den man erst
in sich erwecken kann durch Reizungen des Fleisches.

Böse Begierde aber steckt in den äußerlichen Sinnen und Glie-
dern, welche man sich auch angewöhnen kann, dass sie sich in den
Gliedern festsetzet, dass uns die so oft gebrauchten Glieder dazu
reizen.

Und so ist es auch mit dem Geiz, nämlich mit der allzugroßen
Begierde nach irdischen Gütern, da man meint, dies sei die Haupt-
sache, Schätze auf Erden aufzuhäufen. Diesen Sinn nennt Paulus
Götzendienst, weil man seinen ganzen Leib den irdischen Dingen
aufopfert. Denn wenn die irdischen Güter unser Schatz sind, so
ist unser ganzes Herz dabei; an was man nämlich so fest und zäh
hängt, dass mar nicht davon loswerden kann.

Und so kann ein jeder unter uns in ein Glied seines Leibes eine
gewisse Sünde eingeführt haben.

116



Fünfzigste Rede: Kol. 3,5

So kann

• die Zunge das Lügen,

• die Hand das Stehlen,

• das Auge das Sehen nach dem anderen Geschlecht,

• der ganze Leib den Müßiggang,

• unser Geblüt das Aufwallen im Zorn gewohnt sein,

weswegen wir unsere Glieder von dem unordentlichen Leben,
das darin ist, reinigen sollen, sonst kann ein solches Feuer aus der
Hölle, das als ein Funke in einem unserer Glieder sitzt, den ganzen
Leib anzünden.

Was also Paulus hier sagt, tötet eure Glieder, die auf der Erde
sind, sagt Jesus mit dem Ausdruck: Ärgert dich dein Auge, dei-
ne Hand, dein Fuß, so reiße es aus und haue sie ab. Dieses Töten
geschieht aber freilich nicht auf einmal.

Je mehr wir unseren Sinn erheben ins Himmlische durch das
Wort Gottes und je öfter wir des Fleisches Geschäfte töten, desto
mehr stirbt die Sünde in uns ab, und des Geistes Leben nimmt zu,
sodass auch dasselbe in unsere Glieder dringt und dieselben also
dadurch gesalbt und geheiligt und zum himmlischen Leben vor-
bereitet werden.

Gesang: „O Gott des Friedens, heilige mir“, Seite 133.

117



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Einundfünfzigste Rede: Kol. 3,6

„Um welcher Dinge willen der Zorn Gottes über die
Söhne des Ungehorsams kommt.“ Kol. 3,6

Hier ist der Beweis, warum Paulus begehrt, dass die Kolosser
sich von der Hurerei, Unreinigkeit, Leidenschaft, böser Begierde
und dem Geiz enthalten sollen: Weil um dieser Dinge willen der
Zorn Gottes über die Söhne des Ungehorsams kommt. Denn diese
Bewegungen sind ganz das Gegenteil von dem göttlichen Leben.
Das Leben, das aus Gott ist, hat eine Abscheu vor diesen Dingen,
und der Ursprung von allen diesen Sünden ist der Unglaube oder
der Ungehorsam gegen Gott, da man sich nicht unter den Willen
Gottes beugen will. Darum nennt er die ungläubigen Kolosser Söh-
ne des Ungehorsams.

Wie kann man dann ein Sohn des Ungehorsams sein? Antwort:
Wenn man ein Sohn des ungehorsamen Geistes, nämlich des ab-
gefallenen Engels ist. Aller Ungehorsam kommt von diesem Engel
her; dieser ist der Vater aller ungehorsamen Söhne, er hat den ers-
ten Ungehorsam in unsere ersten Eltern eingeführt, dass sie dem
Wort Gottes nicht geglaubt und in eigenem Willen und in eigener
Weisheit ihrem himmlischen Vater widerstanden haben. Wer also
in diesen Dingen lebt, die Paulus in Vers 5 angeführt hat, der tut es
aus dem Grund des Unglaubens, welcher nichts anderes als Unge-
horsam ist.

Wer dem Wort Gottes glaubt, wer dem göttlichen Lebens-Trieb,
der sich in uns regt, gehorsam ist und sich in Demut und Willigkeit
Gott unterwirft, der ist ein Sohn des gehorsamen Sohnes Gottes
und aus seinem Geist erzeugt. Über die Söhne des Ungehorsams
aber kommt der Zorn Gottes an dem Tage Jesu. Auf diesen Tag des
Zorns verweist Paulus immer. Denn diesen hat er ihnen zuerst ge-
predigt, ehe sie gläubig geworden sind, und aus Furcht vor diesem
sind sie zum Teil gläubig worden.

118



Einundfünfzigste Rede: Kol. 3,6

Wer nun unter den Kolossern den Tag des Zorns glaubte, dass
er vor der Türe sei, und dass sie mit ihrem bisherigen Sündenle-
ben nicht bestehen, sondern vom Feuer des Zorns Gottes verzehrt
werden würden, der war ein Gläubiger und bekam von dem an ei-
ne Versicherung, dass er vom Zorn Gottes werde errettet werden,
und dass er Teil an der Herrlichkeit Jesu im kommenden König-
reich haben werde.

Dies soll uns auch vor Augen stehen, denn wir haben auch
noch Sündenglieder an uns. Obwohl wir im Anfang der Bekehrung
dem ganzen Sündenwesen abgesagt haben, so ist doch noch man-
che unreine Leidenschaft, böse Begierde und Liebe der irdischen
Dinge an uns. Was in der Offenbarung steht:

„Es wird nicht hineingehen irgend ein Gemeines“,
Offb. 21,27

das sollen wir glauben, damit wir keine Strafe des Ungehor-
sams tragen dürfen. Wir sollen uns von dem Geist des Ungehor-
sams, der noch in unseren Gliedern steckt, immer mehr losmachen
durch Widerstand gegen die unordentlichen Lebens-Triebe, damit
wir an Leib und Geist heilig werden mögen.

Das ist aber freilich eine enge Pforte, durch die wir eindringen
müssen. Doch gibt es ein Stück, wenn wir nur alle Tage etwas von
unseren alten bösen Gewohnheiten töten, und das Leben Gottes
durch Betrachtung und Gebet in unsere Glieder einführen.

Gesang: „In Christus sind wir Reben“, Seite 154.

119



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Zweiundfünfzigste Rede: Kol. 3,7

„In welchen Dingen auch ihr ehemals gewandelt habt,
als ihr noch in denselben lebtet.“ Kol. 3,7

Hier sehen wir also, was die gläubigen Kolosser für Leute ge-
wesen sind vor ihrer Bekehrung, als sie noch Heiden waren. Sie
lebten in Hurerei, Unreinigkeit, Leidenschaft, böser Begierde, Geiz,
wie es der Götzendienst mit sich brachte, weil man bei solcher
Blindheit von Sünden nicht los werden konnte. Sie waren diese
Dinge gewohnt; die Sünde hatte sich in ihren Gliedern festgesetzt;
sie lebten darin als in ihrem Element wie ein Fisch im Wasser, wie
ein Vogel in der Luft; es war kein Widerstand dagegen in ihnen.
Und doch kamen sie zur Gnade, zum Glauben und zur Wiederge-
burt, als ihnen die gute Botschaft verkündigt wurde.

Da können wir also sehen, aus was für einem tiefen Elend und
Sündentod Gott erretten kann und erretten will, wie er aus nichts
etwas und aus Finsternis Licht machen kann; wie er einen aus dem
Element der Finsternis ins Element des Lichts versetzen kann, wie
man aber doch in das alte Element der Finsternis wieder verfal-
len könne, wenn man gegen seine alten bösen Gewohnheiten nicht
täglich kämpft.

Es geht also nicht schnell zu mit der Umwendung in die an-
dere Natur. Einen neuen Sinn und Willen kann einer zwar bald
fassen, aber bis einer seine Sündenglieder Anderes gewöhnt, dass
man lernt, im Licht zu wandeln, wie man vorher in der Finsternis
gewandelt hat, bis man das Gute, das zuerst im Geist ist, auch in
die Glieder des Leibes einführt; da gehört Ernst, vielfältiger Wi-
derstand und manche Tötung der Sündenglieder dazu. Doch ist es
möglich und nötig, sonst werden unser Beruf und unsere Erwäh-
lung nicht befestigt. Es ist also dies ein Trost und eine Rettung für
solche, die im Dienst des Satans und in der Sünde sehr verderbt
worden sind, dass sie sehen, es kann auch aus mir noch etwas wer-
den.

120



Dreiundfünfzigste Rede: Kol. 3,8

Das soll aber niemanden sicher machen, dass er lange in dem
Sündendienst verweile und denke, es ist noch immer Zeit, dass ich
mich bekehre. Denn je mehr man in dem Sündendienst Gewohn-
heit erlangt und darin alt wird, desto mehr kostet es einen hernach
Überwindung und Widerstand und längere Zeit, bis man die Sün-
de in seinen Gliedern tötet, die sich so festgesetzt und so ein starkes
Leben bekommen hat. Besser ist es, wenn man nie in diesen Din-
gen gewandelt hat, wenn sie nie zu unserem Element worden sind,
denn da wird einem die Heiligung leichter. Deswegen sollen wir
Gottesfurcht und Gewissenhaftigkeit von Jugend auf lernen, und
wenn wir in solchen Sünden gewandelt haben, desto mehr Ernst
anwenden, solche Werke der Finsternis abzulegen.

Gesang: „Jetzund ist die Stunde da“, Seite 218.

Dreiundfünfzigste Rede: Kol. 3,8

„Nun aber legt auch ihr das alles ab, Zorn, Grimm, Un-
tugend, Lästerung, garstige Reden aus eurem Mun-
de.“ Kol. 3,8

Hier sehen wir, wie die gläubigen Kolosser noch nicht ganz rein
von diesen Sünden gewesen sind, weil Paulus hier sagt, sie sollen
dieses alles ablegen. Sie hatten zwar beim Anfang ihres Glaubens
einen neuen Sinn und Willen gefasst, allen Werken der Finsternis
abzusterben, und in diesem Sinn und Vorsatz waren sie gerecht
und heilig vor Gott. Aber dieses Absterben in Ansehung der Aus-
brüche war nicht gleich geschehen. Es kann sein, dass unter ihnen,
wie es auch bei uns noch ist, einige gewesen sind, welche in der
Heiligung schnellere Schritte gemacht haben, und diese waren die
Zierde und der Glanz der übrigen.

121



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Aber wie in einer jeden Wissenschaft und in jeder Schule es
auch langsame Schüler gibt, die gegen andere dahinten bleiben, so
gibt es auch in jeder Gemeinschaft der Gläubigen solche, welche
den gehörigen Ernst in der Heiligung nicht anwenden.

Und so hat es auch unter den gläubigen Kolossern solche gege-
ben, welche manchmal in Zorn und Grimm gegen diejenigen hin-
eingefallen sind, von denen sie beleidigt worden sind und auch
solche, die noch manche andere Untugend und Ungezogenheit an
sich gehabt haben, solche, die einander gelästert und geschmäht
und garstige Reden, nach ihrer vorigen heidnischen Gewohnheit,
entweder Flüche oder unkeusche Reden, aus ihrem Munde haben
gehen lassen.

Dies hält Paulus den gläubigen Kolossern also vor, als ob sie
alle miteinander noch solche Untugenden an sich hätten, weil einer
des anderen Last tragen und auf sich nehmen muss, was er tut,
weil es ein geistlicher Leib ist und alle untereinander Glieder sind.

Hier sehen wir also, was für Dinge wir noch an Gläubigen tra-
gen müssen, wenn wir dem Sinn des Paulus nachkommen wollen.
Wir sollen also uns hüten, einen Gläubigen gleich zu verdammen
oder für ungläubig zu halten, wenn er solche Dinge nicht in einem
Tag oder Jahr ablegt. Wir sollen vielmehr solchen, so freundlich
wie Paulus, aus einem vollen Geist der guten Botschaft zusprechen
und sie in Liebe aufnehmen, wie Jesus Zöllner und Sünder aufge-
nommen und zum Ärgernis der Pharisäer lange Geduld mit ihnen
gehabt hat.

Denn das sind noch keine Schweine und Hunde, denen man
das Heiligtum und die Perlen nicht geben soll, weil ein edlerer
Geist in ihnen ist, in welchem sie die Vorstellungen eines erleuch-
teten Menschen für wahr halten, und einen Willen haben, von sol-
chen Sünden auszugehen und also ihre Sündenbande und Gefan-
genschaft spüren.

122



Vierundfünfzigste Rede: Kol. 3,9

Wenn er also sagt „Leget auch ihr das alles ab“, so sieht er
hiermit teils auf diejenigen Gläubigen, die solches schon abgelegt
haben, teils auf diejenigen, die solches noch nicht abgelegt haben.
Letzteren will er deswegen soviel sagen, sie sollen nicht zurück-
bleiben, sondern den ersteren auch nachfolgen.

Das sollen wir uns also auch gesagt sein lassen in Ansehung un-
serer Heiligung, wenn wir noch Untugenden an uns haben, wenn
es bei uns noch fehlt in Ansehung der Duldung und brüderlichen
Aufnahme solcher Gläubigen, die in Ansehung ihrer alten ange-
wöhnten Untugenden gleichsam noch grätzig und aussätzig sind
oder wenn mancher noch eigene Schwachheiten an sich hat und
Sündentriebe in sich fühlt, über die er sich schämt, und mit wel-
chen er täglich zu kämpfen hat.

Gesang: „Zur Ewigkeit sind wir gebildet“, Seite 321.

Vierundfünfzigste Rede: Kol. 3,9

„Lüget nicht untereinander, da ihr den alten Menschen
mit seinen Handlungen ausgezogen ...“ Kol. 3,9

Ds ist also der Grund, warum man die noch übriggebliebenen
Unarten täglich ablegen soll, nämlich weil wir ja bei der Sinnesän-
derung, da wir auf Jesu Tod getauft worden sind, den alten Men-
schen mit seinen Handlungen bereits abgelegt haben.

Paulus führt also die Kolosser zurück auf ihren ersten Glau-
bensanfang, auf ihre Bekehrung und Taufe, da sie durch die Pre-
digt der guten Botschaft, durch die lebendige Kraft Gottes, die in
ihnen wirkte, einen ernstlichen Vorsatz und Willen gefasst hatten,
den alten Fleisches-Menschen auszuziehen; da sie erkannt hatten,
ihre bisherigen heidnischen Gewohnheiten stürzen sie in das ewi-
ge Verderben am Tage Jesu.

123



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

So wird die Heiligung leicht, wenn man einem sagt:

• Du hast den alten Menschen schon ausgezogen, lass ihn nur
nicht mehr aufs Neue leben;

• du darfst dich mit Christus für gestorben halten dem alten
Menschen nach;

• du hast Gnade und Vergebung der Sünden; du hast ein neues
Leben;

• du bist mit Christus auferstanden und auf den Thron gesetzt.

Also tötet in diesem Sinn eure Glieder, die auf Erden sind!

Wir sehen also, dass, wenn man einmal den alten Menschen
ausgezogen hat dem Sinn und Vorsatz nach, so schätzt uns Gott für
einen neuen Menschen, auch wenn sich noch manche Überbleibsel
vom alten Menschen in uns regen, wenn wir nur im Ablegen be-
griffen sind, wenn wir nur dagegen streiten und es uns offenbaren
lassen. So gibt es also noch manche Sündengewohnheiten an den
Gläubigen, so kann einer das Lügen, Stehlen, übermäßiges Trin-
ken, Fluchen, Zorn, unreine Lust, Geiz und dergleichen gewohnt
worden sein, dass man ohne Überlegung manchmal wieder darein
fallen kann. Wenn also einer darüber erschrickt, wenn es ihm of-
fenbar wird, und er sich im ersten Sinn und Vorsatz erneuert, so
hat man aufs Neue den alten Menschen mit seinen Werken ausge-
zogen.

Und wenn einer seine eigene Fehler recht erkennt, wie langsam
er sie ablege, so wird er auch diejenige Gläubigen nicht gleich ver-
werfen, welche noch Zorn, Grimm, und allerlei Untugend an sich
haben, lästern und garstige Reden im Munde führen oder lügen
oder auch, wie es in Vers 5 steht, welche noch mit Hurerei, Unrei-
nigkeit, Leidenschaft, böser Begierde und dem Geiz wie mit einer
Krankheit behaftet sind.

124



Fünfundfünfzigste Rede: Kol. 3,10

Solche Ermahnungen sollte man freilich nicht für notwendig
halten, das sollte von allen Gläubigen gleich wegfallen, und nicht
von ihnen gesagt werden können. Und wenn auch einer darin
bleibt, über den wird freilich der Zorn Gottes eben sowohl wie über
die Söhne des Unglaubens kommen. Aber wer kein Pharisäer ist
und seine eigenen Fehler, die oft von anderer Art sind, kennt oder
sonst geistliche Stärke hat wie Paulus, der wird doch Solche nicht
gleich verwerfen, sondern mit Geistesgründen unermüdet ihn da-
von abmahnen.

Wenigstens sehen wir, dass Gläubige auch wieder ins Alte, von
dem sie ausgegangen waren, hineinkommen können. Deswegen
sollen auch wir uns nicht über diese Ermahnungen hinaus dünken.

Gesang: „Wer von der Welt sich abgetrennt“, Seite 153.

Fünfundfünfzigste Rede: Kol. 3,10

„... und den neuen angezogen habt, welcher erneuert
wird zur Erkenntnis nach dem Ebenbilde des, der ihn
geschaffen hat.“ Kol. 3,10

Paulus fährt fort, die Gründe anzuzeigen, welche die gläubi-
gen Kolosser bewegen sollen, von ihren alten Untugenden, welche
ihnen noch aus dem heidnischen Zustand anklebten, abzulassen,
weil sie nämlich den neuen Menschen angezogen hatten. Gleich-
wie er im vorhergehenden Vers von dem Ausziehen des alten Men-
schen gesagt und das Absterben mit Jesus gemeint hat, so meint er
hier, sie sollen ihrer Auferstehung mit Jesus eingedenk sein, denn
Jesus hat den alten Menschen am Kreuz ausgezogen; und wegen
der Gemeinschaft des Gliedes mir dem Haupt soll ein Gläubiger
sich dafür halten, dass er auch damals mit dem Gesalbten den al-
ten Menschen ausgezogen habe.

125



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Denn Jesu Lauf ist unser Lauf, und wie Eva in Adam war vor
ihrer Schöpfung und besonderen Darstellung, so war die Gemeine
in Jesus, ehe sie sich ihrer selbst als eine besondere Person bewusst
war. Bei seiner Auferstehung haben wir also den neuen Menschen
schon angezogen, nämlich einen solchen, der nicht mehr unter der
Herrschaft der Elemente steht, sondern den himmlischen Men-
schen, der nicht mehr dem Fleische, sondern Gott lebt. Das gibt
also Kraft zur Heiligung, wenn wir durch das Verständnis unse-
rer Gemeinschaft mit Jesus fleißig daran denken, was wir schon
sind in Jesus: schon dem Fleische nach gestorben, schon dem neu-
en Menschen nach auferstanden.

Wunderbare Sache! Dass sich ein Mensch, der noch von sol-
chen Untugenden hingerissen wird wie die gläubigen Kolosser
nach den Versen 5 und 8, wenn er anders im Glauben steht und
einmal einen ernstlichen Vorsatz gefasst hat, dies alles abzulegen,
weil ihm Jesus und sein Bild zu gefallen angefangen haben, sich
für so rein und heilig halten darf wie Jesus selbst: als abgestorben
dem alten Menschen nach, als auferstanden dem neuen Menschen
nach.

Von dem neuen Menschen heißt es nun, er werde erneuert zur
Erkenntnis. Das ist also der Zustand Jesu im Himmel nach sei-
ner Auferstehung gewesen, dass er neue und größere Erkenntnis
von allem, was er hier auf Erden geglaubt hat, bekam. Denn man
wächst auch in der Erkenntnis, wenn man auferstanden ist, denn
jetzt erkenne ich es stückweise, dort aber, gleichwie ich erkannt
bin (1. Kor. 13,12). Und dies ist ein Bild von unserem gegenwärti-
gen Zustand, wenn eine neue Geburt durch eine geistliche Aufer-
stehung in uns geschehen ist: Man wird erneuert zur Erkenntnis
der Wahrheit. Wenn also einer nicht in der Erkenntis der Wahrheit
wächst, so ist er kein neuer Mensch.

126



Fünfundfünfzigste Rede: Kol. 3,10

Dass aber hier die Erkenntnis der Wahrheit gemeint sei, sehen wir
aus dem Gegensatz zu Eph. 4,18, wo Paulus der Unwissenheit und
dem Unverstand die Schuld gibt, dass die Heiden einen solchen
gottlosen Wandel führen. Darum will er jetzt hier sagen:

„Ihr gläubigen Kolosser! Werdet doch immer verständiger
durch die Erleuchtung. Denn die Erkenntnis der Wahrheit wird
euch frei machen; ihr seht es alsdann immer besser ein, was euch
nützlich und schädlich ist und dass die euch noch anhangenden
Untugenden nicht nach dem Bilde dessen sind, der euch geschaf-
fen hat; ihr seht ja, dass dies euer Zweck ist, erneuert zu werden
nach dem Bilde dessen, der euch bei der Auferstehung Jesu und
bei der Anzündung eures Glaubenslebens neu geboren hat, und
dass dieses Ziel der Mühe wert ist, ihm nachzutrachten“.

Wenn man also einen erinnert an das, was einer schon ist; an
seine besseren Einsichten, an den großen Zweck, den man vor sich
habe nach dem Vorsatz Gottes, so regt sich der Wille eines Men-
schen kräftig, von den alten Gewohnheiten und Untugenden des-
to ernstlicher auszugehen. Anders wird kein Mensch heilig als auf
diesem Weg und durch diese evangelischen Gründe. Und wenn
hernach diese Heiligung auch noch so gemach geht, so ist sie Gott
doch wohlgefälliger als eine pharisäische Heiligung ohne Erkennt-
nis der Wahrheit. So handelt Gott mütterlich mit uns und gewinnt
uns durch liebreiche Vorstellungen unser Herz ab, welche freie
evangelische Behandlung ein Anzeigen ist, dass wir Kinder und
keine Knechte sind; und das gibt alsdann auch eine wurzelhafte
Heiligung.

Gesang: „Gott fordert Heiligung von mir“, Seite 219.

127



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Sechsundfünfzigste Rede: Kol. 3,11

„Da nicht Grieche und Jude, Beschneidung und Vor-
haut, Ausländer und Wilder, Knecht und Freier, son-
dern alles und in allen der Gesalbte ist.“ Kol. 3,11

Dies geht auf den neuen Menschen, insofern die gläubigen Ko-
losser mit und in Jesus auferstanden sind durch den Glauben, den
Gott in ihnen gewirkt hat. Da ist kein Unterschied der Religion und
des Vorzugs, kein Unterschied des Standes und der fleischlichen
Herkunft, sondern alle zusammen sind der Gesalbte, nämlich der
Leib des großen Hauptes, der mit dem Haupt eins ist, und in wel-
chen allen der Geist des Gesalbten ist und wohnt, wie das Leben
eines lebendigen Leibes in allen seinen Gliedern wallt.

Durch diese Vorstellung will Paulus die gläubigen Kolosser
desto mehr und dringender zur völligen Ablegung ihrer alten bö-
sen Gewohnheiten anreizen. Es waren unter der Kolosser-Gemeine
gläubige Juden und Heiden, Ausländer von fremder Sprache und
ganz ungesittete wilde Menschen, Knechte und Herren, da immer
einer vor dem anderen seinen fleischlichen Vorzug zu haben glaub-
te. Paulus setzt sie aber alle gleich hoch; die unbeschnittenen Grie-
chen so hoch wie die beschnittenen Juden, die ungesitteten Wilden
so hoch wie die gesitteten Ausländer, die Knechte, Sklaven und
Untertanen so hoch wie ihre Herren und wie die Edelleute: In al-
len, sagt er, ist der Gesalbte, alle zusammen sind der Gesalbte oder
des Gesalbten Leib, nämlich nach dem neuen Menschen oder nach
der neuen Geburt.

Er lässt also alle ihren Adel und ihre Hoheit fühlen. Das bewegt
den Menschen am meisten, von der Niederträchtigkeit auszuge-
hen.

128



Sechsundfünfzigste Rede: Kol. 3,11

Er will sagen, wenn ihr der Gesalbte seid, wenn in allen der
Gesalbte ist, so schickt es sich ja nicht,

• dass ihr noch Hurerei und Unreinigkeit treibt;

• dass ihr noch von Leidenschaft und böser Begierde und Geiz
euer Herz einnehmen lasst;

• dass ihr noch, Zorn, Grimm und Untugend an euch habt;

• dass ihr noch durch die alten bösen Gewohnheiten euch
hinreißen lasst und manchmal einander lästert, schimpft,
schmäht, garstige Reden führt und untereinander lügt.

Das schickt sich alles nicht zu eurem himmlischen Adel und eu-
rer neuen Geburt, da ihr mit dem Gesalbten am Kreuz, dem alten
Menschen nach, abgestorben seid und mit ihm als ein neuer aufer-
standen seid, der nunmehr dem Ebenbilde Gottes entgegenwächst,
um wie Gott, so mächtig und herrlich zu sein in der künftigen Welt.

Euren ganzen alten Menschen habt ihr am Kreuz ausgezogen.
Denn der alte Fleischesmensch ist entweder Jude oder Heide, Be-
schneidung oder Vorhaut, Ausländer oder Wilder, Knecht oder
Freier; aber im neuen Menschen, der zu dem Bilde Gottes erneu-
ert wird, als Gottes Sohn, verschwindet vor dieser Hoheit aller Un-
terschied des Stands und Geschlechts; da ist kein Unterschied der
Religion, kein Unterschied des Fleisches; da ist alles der neu aufer-
standene Gesalbte und Gottes Sohn und in allen ist der im Himmel
lebende Gesalbte.

Das sollen wir auch für uns merken. Wir sind nicht gewohnt,
uns so hoch anzusehen und andere so hoch anzusehen, in denen
ein Glaubensfünklein ist; insbesondere, wenn sie noch manche Un-
tugenden an sich haben, wie viele unter den Kolossern.

129



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

In diesem Sinn sollen wir uns also erneuern, darin aufstehen
und uns niederlegen, und auch andere darin stärken:

• Dass in allen der Gesalbte sei;

• dass wir alle zusammen der Gesalbte seien;

• dass uns Gott ansehe wie seinen Sohn;

• dass wir bereits mit ihm gestorben und auferstanden seien
und dass wir, wie Jesus im Himmel, dem höchsten Eben-
bild Gottes entgegenwachsen, durch immer größere Erkenn-
tis aus seinem Wort, in welcher wir vermehrte Einsicht und
Macht haben.

Diese Gedanken, wenn sie in uns fest und groß sind, werden
uns von allem anhängenden Unflat des alten Menschen reinigen.

Gesang: „Eh Gott den Grund der Welt gelegt“, Seite 194.

Siebenundfünfzigste Rede: Kol. 3,12

„Darum zieht an, als heilige und geliebte Auserwähl-
te Gottes, zärtliche Erbarmungen, Gütigkeit, Sinnes-
niedrigkeit, Sanftmut, Langmut.“ Kol. 3,12

Nachdem Paulus bisher die gläubigen Kolosser durch die
höchsten Gründe von ihren alten heidnischen Untugenden ab-
gewarnt hat, so hält er ihnen nun den göttlichen Sinn nach dem
Ebenbild Jesu vor, den sie täglich anzuziehen suchen sollen.

130



Siebenundfünfzigste Rede: Kol. 3,12

Der Beweggrund besteht darin:

• Weil ihr mit dem Gesalbten auferweckt seid;

• weil ihr alle Glieder des Gesalbten seid;

• weil in allen der Gesalbte ist;

• weil ihr als solche heilig und ausgesondert seid von Gott zu
einem besonderen Volk des Eigentums;

• weil ihr alle in dem Gesalbten von Gott geliebt seid, wie Jesus
sein geliebter Sohn auf Erden war;

• weil ihr Auserwählte Gottes seid, die er zu Erstlingen aus
der Welt herausgewählt hat, ehe der Welt Grund geleget war,
und es in der Zeit durch seinen Beruf und Anzündung des
Glaubens in euch geoffenbart hat, dass er euch zu Söhnen in
dem Gesalbten verordnet habe.

Deswegen zieht auch den Sinn eures Vaters an und den Sinn
seines Sohnes, der Gottes Ebenbild ist, der in euch ist, und dessen
Leib ihr seid. Zieht nämlich an zärtliche Erbarmungen, d. h. inner-
liche Empfindungen des Mitleidens, da sich das Eingeweide, oder
das Innerste des Herzens, gegen schwache und dürftige Brüder be-
wegt, wie sich das Herz Gottes und des Gesalbten gegen uns be-
wegt hat.

Es heißt Erbarmungen in der Mehrzahl zum Anzeigen, dass
es viele Erbarmungen sein sollen, dass der Starke viel Erbarmen
gegen den Schwachen haben solle. Unser Urteil über ihn, unsere
Forderung gegen ihn, solle voll Erbarmung sein. Gleichwie eine
Mutter ihr Kind nicht verachtet, wenn es ihr noch nicht nach allem
Wunsch an die Hand gehen kann und ihm nichts über das Maß sei-
ner Kräfte und seines Kindesalters zumutet, sondern Geduld hat,
ihm Speise gibt, es reinigt, dasselbe hebt und trägt, so sollen wir
Erbarmungen gegeneinander haben, wenn eines oder das andere
schwach ist und Stunden der Finsternis über einen kommen.

131



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Auch Gütigkeit sollen die gläubigen Kolosser anziehen, näm-
lich Mildigkeit und Freundlichkeit, da man innerlich im Herzen
einander gewogen ist, und es auch aus dem Angesicht und allem
Bezeugen merken lässt, gleichwie auch Gott uns mild und gelind
behandelt.

Sie sollen anziehen Sinnesniedrigkeit, da man sich selbst inner-
lich nicht hoch achtet. Gleichwie Jesus der Herr war und doch sei-
nen Jüngern diente und kein Wohlgefallen an sich selbst hatte.

Sie sollen ferner anziehen Sanftmut und Langmut, da man Ge-
duld miteinander hat, und mit sanftem Geist einander behandelt,
und sich nicht schnell zum Zorn gegeneinander hinreißen lässt.
Weil die schwachen Brüder sehr zärtlich sind, und leicht verwun-
det werden und das Zutrauen zu den Stärkeren verlieren. Sie sollen
aber doch mit Mut, ohne niedergeschlagenen und verzagten Sinn,
da man an ihrer Besserung zweifelt, und zwar mit langem Mut auf
der schwachen Brüder Wachstum und Besserung warten.

Bei diesem allem aber können doch manchmal die schärfste Re-
den bestehen, gleichwie auch Jesus die zärtlichste Erbarmung, Gü-
tigkeit, Sinnesniedrigkeit, Sanftmut und Langmut hatte und doch
manchmal sehr scharf mit seinen Jüngern redete, sie mit Heftigkeit
anfuhr und dadurch ihren finsteren Sinn, der sich zuweilen in ih-
nen offenbarte, wie einen Blitz niederschlug und also des Teufels
Versuchung zunichte machte.

Doch muss dies, was hier im 12. Vers steht, der herrschen-
de Sinn sein, die Schärfe muss nur augenblicklich sein. Die Son-
ne muss gleich wieder aufgehen, wie bei einem vorübergehenden
Donnerwetter. Denn ohne Schärfe hat die Liebe keine Wirkung.

Da müssen wir aber dieses Wort wohl merken: Ziehet an! Ein
Gläubiger muss also diese Eigenschaften täglich anziehen wie ein
Kleid, wie Paulus sagt:

„Ziehet den Herrn Jesus, den Gesalbten, an.“
Röm. 13,14

132



Achtundfünfzigste Rede: Kol. 3,13

Auch wenn einer also schon heilig ist und diesen Sinn inner-
lich im Herzen hat, im Grunde seines Glaubens, so muss er ihn
doch täglich anziehen. Das ist, wenn wir in dem Gegenteil dieses
göttlichen Sinnes uns verfehlen, so müssen wir täglich umkehren
und aus der Schärfe in die Sanftheit und Süßigkeit übergehen, bis
dieser Sinn in uns fest wird, dass wir auf der einen Seite Geduld ge-
nug gegen den schwachen Bruder, auf der anderen Seite aber den-
noch auch Ungeduld haben gegen die Bösen, wie der Bischof zu
Ephesus (Offb. 2,2), wiewohl mancher durch allzugroßen Eifer wi-
der das Böse leichtlich auch gegen die schwachen Brüder zu scharf
werden kann wie eben dieser Bischof (Offb. 2,4).

Nirgends heißt es, wir sollen den Zorn und die Schärfe anzie-
hen. Denn diese ist uns natürlicher. Wiewohl auch der Bischof zu
Laodizäa über seiner Lauheit bestraft worden ist. Wer nicht scharf
gegen sich selbst ist, ist gegen andere entweder zu lau oder zu hit-
zig.

Gesang: „Gott, dein herzliches Erbarmen“, Seite 271.

Achtundfünfzigste Rede: Kol. 3,13

„Und vertragt einander, und begnadigt einander, wenn
jemand gegen den anderen Klage hat, gleichwie auch
der Gesalbte euch begnadigt hat: Also auch ihr.“

Kol. 3,13

Paulus fährt fort, den gläubigen Kolossern die Anziehung des
neuen Menschen zu empfehlen und anzuzeigen, worin sich ihres
himmlischen Vaters Sinn und Ebenbild offenbaren solle. Nämlich
sie sollen einander vertragen. Es geschieht oft unter den Gläubi-
gen, dass einer dem anderen unerträglich wird; wenn z. B. einer
den anderen beleidigt, oder sonst einer gar nicht nach des anderen
Sinn ist, da sollen sie einander vertragen.

133



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Wenn aber jemand gegen den anderen eine gerechte Klage hat,
sollen sie es einander schenken und reichlich vergeben nach dem
Beispiel Jesu, der das höchste Ebenbild Gottes war. Der hat auch,
da wir noch schwach waren, vieles wider uns zu klagen gehabt.
Denn im Anfang sieht man vieles nicht ein, und meint doch, man
habe recht, obwohl man höchst unrecht hat; da hat er uns nach
unserer Schwachheit behandelt und hat uns begnadigt und aufge-
nommen, ehe wir unser Unrecht erkannt haben, da er noch Klage
wider uns hatte.

An diesen Sachen haben wir täglich zu lernen. Da kommen täg-
lich Sachen vor, da wir bald diesen, bald jenen alten Fleischessinn
in uns entdecken, und also statt dessen einen anderen Sinn anzie-
hen müssen.

Das sagt Paulus auch im Galaterbrief:

„Trage einer das, mit dem der andere beladen ist.“
Gal. 6,2

Wenn z. B. ein Gläubiger in irgend einem Sündenfall übernom-
men wird, da sollen wir nicht nur diese Schwachheit und Sünde
auf uns nehmen wie Jesus unsere Sündenfälle, sondern wir sollen
auch, wenn wir denn stark und geistlich genug sind, einen solchen
wieder zurechtbringen in dem Geist der Sanftmut, und denken,
wir können auch versucht werden.

Wenn es nun solche Sünden sind, die nicht gerade gegen uns
begangen werden, so ist dieses leichter auszuüben. Wenn man aber
uns beleidigt und sich an uns versündigt, so sind wir unlustiger
zum Vergeben. Aber da sollen wir an den Gesalbten denken, der
auch vieles uns geschenkt hat, da wir uns von Anfang nicht so ge-
gen ihn verhalten haben, wie wir schuldig gewesen wären. Darin
zeigt sich also das Wachstum des neuen Menschen, wenn man viel
vergeben und ertragen kann.

134



Neunundfünfzigste Rede: Kol. 3,14

Gott fährt in seiner Güte fort, obwohl er viele Undankbare und
Boshafte auf der Welt hat. Denn er sieht, dass ihm zuletzt noch
danken werden alle seine Werke. So war auch der Gesalbte mild
und gnädig und nahm es uns nicht so übel, wenn wir im Anfang
keine so völlige Liebe und Treue gegen ihn beweisen konnten und
vergibt uns noch täglich.

So sollen wir also auch wie die Sonne sein, die immer leuchtet,
über Böse und Gute. Wir sollen also auch bei unerträglichen Brü-
dern einen neuen Mut fassen, sie zu ertragen. Und wenn wir man-
chen mit größtem Recht ihre Sünden behalten haben, so sollen wir
es ihnen doch wieder erlassen und schenken, wenn sie es nur ein
wenig erkennen. So bleibt unsere Liebe offen, und dem Schwäche-
ren bleibt der Zutritt offen, dass er durch die Gaben der Stärkeren
gestärkt werden kann und sein Versehen endlich von sich selbst
völliger erkennen lernt.

Gesang: „Gott, dein Lieben ist ein Lieben usw.“, Seite 139.

Neunundfünfzigste Rede: Kol. 3,14

„Über allem diesem aber zieht die Liebe an, welche ein
Band der Vollkommenheit ist.“ Kol. 3,14

Paulus wird müde, den gläubigen Kolossern zu sagen, worin
der Sinn Gottes und Jesu bestehe und wie sie sich in verschiedenen
Fällen verhalten sollen, sodass sie den Sinn Gottes und Jesu treffen.
Deswegen empfiehlt er ihnen nur die Hauptquelle, aus der alle üb-
rige Vollkommenheiten von selbst herausfließen, nämlich die Lie-
be. Denn er hätte ihnen gar viele Gesetze vorschreiben müssen, von
denen er ihnen nur einige in den vorhergehenden Worten namhaft
gemacht hat.

135



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Darum sagt er ihnen, sie sollen nur vorzüglich die Liebe anzie-
hen, so werde alles übrige, nämlich

• die zärtlichen Erbarmungen,

• Gütigkeit,

• Sinnesniedrigkeit,

• Sanftmut,

• Langmut,

• Vertragsamkeit,

• Vergebung,

von selbst herausfließen.

Gott ist die Liebe, und aus diesem Grund fließt alles, was er an
uns zu unserer Errettung und Verherrlichung tut. Wir sollen voll-
kommen sein, gleichwie auch unser Vater im Himmel vollkommen
ist (Mt. 5,48). Durch die Liebe erlangen wir die Zusammenknüp-
fung aller Vollkommenheiten.

Denn was man einem in diesem und jenem Umstand nicht sa-
gen kann, wie man sich gegen diesen oder jenen Menschen verhal-
ten soll, das lehrt einen die Liebe; und was einen die Liebe lehrt,
das ist dem Sinn Gottes und Jesu gemäß.

Jetzt fragt sich aber: Wie kann man die Liebe anziehen? Kann
sich denn einer die Liebe selbst geben, der sie nicht hat? Ein jeder
Gläubige hat Liebe. Denn wer aus Gott geboren ist, der muss auch
Liebe haben. Aber diese Liebe kann man auch in sich vermehren.
Zuerst ist sie schwach, und die alte Natur regt sich noch daneben
in der Lieblosigkeit; aber man kann die Liebe haltbar machen, man
kann sie täglich mehr anziehen, wie man ein Kleid anzieht. Sie ist
schon da, man darf sie nur anziehen.

136



Neunundfünfzigste Rede: Kol. 3,14

Der Geist aus Gott, der in uns gesät ist, der wird uns bestra-
fen, wenn wir wider die Liebe reden, denken und urteilen. Und
wenn wir das Bezeugen des Gesalbten fleißig betrachten aus sei-
nem Wort und seiner Lebensgeschichte, so wird dies die Liebe in
uns anfachen und stärken. Denn es gefällt einem Gläubigen alles,
was Jesus getan hat; und dieses Wohlgefallen weckt die Liebe und
den Nachahmungssinn auf.

Je mehr ich also Jesus anziehe oder je mehr sein Bild in mir
aufwächst durch das Verständnis seiner Worte und durch Eindruck
von der Liebe des Vaters gegen die ganze Welt, desto mehr wird
der Sinn, den Gott gegen die ganze Welt und gegen alle Gläubigen
hat, in mir lebendig, sodass ich eben genauso gesinnt werde wie
Gott und Jesus gegen einen jeden; er sei schwach oder stark, fromm
oder gottlos.

Das ist also die höchste Vollkommenheit, wenn wir recht viel
Liebe haben. Deswegen findet man an den starken Christen, dass
sie mehr Liebe haben als junge Anfänger. Diese haben nicht so viel
Geduld gegen andere, wie Gott mit ihnen hat. Darum ist dies das
größte Wachstum des neuen Menschen, wenn man in der Liebe
wächst.

Welches aber keine kindische, sondern eine verständige Liebe
ist, da man in den Wegen des Herrn und in dem Geheimnis des
Willens Gottes erfahren ist.

Lasst uns also Gott bitten um Liebe und fortfahren in der Be-
trachtung des Wortes Gottes, so werden wir getrieben werden, die
kurzsichtige Lieblosigkeit täglich aus- und die weitsehende Liebe
täglich anzuziehen. Auf diese Art werden wir am meisten wir-
ken zum Wachstum der Schwachen, und auch in uns selbst wird
keine Finsternis und Ärgernis sein, wenn wir die Brüder lieben
(1. Joh. 2,9-11).

Gesang: „Liebe ist die größte Gabe usw.“, Seite 145.

137



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Sechzigste Rede: Kol. 3,15

„Und der Friede Gottes soll euch Gesetze des Laufs
zum Kleinod vorschreiben in euren Herzen, zu wel-
chem ihr auch in einem einigen Leibe berufen seid,
und werdet dankbar.“ Kol. 3,15

Paulus sagt den gläubigen Kolossern in diesem Brief alles, was
sie fördern kann zum Wachstum des neuen Menschen. Vorzüglich
verwahrt er sie hier vor der Unterwürfigkeit unter falsche Apostel,
dass sie sich keine anderen Gesetze zur Vollkommenheit vorschrei-
ben lassen als solche, die aus dem Frieden Gottes kommen und mit
dem Frieden Gottes im Herzen bestehen können. Sie sollen sich al-
so nicht gebieten lassen, sich von gewissen Speisen zu enthalten,
wie die falschen Apostel gewisse Wege und Gesetze zur höchsten
Vollkommenheit vorgeschrieben haben.

Paulus nimmt das Gleichnis her von dem Wettlauf unter den
Heiden; da war ein gewisser Vorsteher dabei, der denen, die um
das Kleinod liefen, gewisse Gesetze vorschrieb, die sie in ihrem
Wettlauf zu beobachten hatten. Da sagt er denn, sie sollen sich an
diese Lehren der falschen Apostel nicht kehren. Denn wenn sie im-
mer Gesetze tun und erlangen kein Verständnis in der Erkenntnis
Jesu, so erlangen sie keinen Frieden Gottes.

Der Friede Gottes im Herzen soll ihr Gebieter sein. Was den
Frieden Gottes im Herzen fördert, das sollen sie tun, und was den
Frieden Gottes im Herzen stört, das sollen sie unterlassen. Das soll
ihr Gesetz sein, denn zum Frieden seien sie berufen, nämlich dass
sie durch das Verständnis der guten Botschaft eine Beruhigung ins
Herz bekommen, und dass sie auch Frieden halten untereinander,
damit keine Zwietracht unter ihnen aufkomme, weil sie ein eini-
ger Leib seien. Denn ohne Einigkeit untereinander können sie nicht
wachsen.

138



Sechzigste Rede: Kol. 3,15

Zu diesem Zweck sollen sie immer daran gedenken, wie wich-
tig die Berufung sei, mit der sie berufen seien und sollen also in
einem dankbaren Sinn gegen Gott stehenzubleiben suchen für ih-
rer Gnadenberuf, so werden sie sich nicht gegeneinander erheben
und den Frieden Gottes in ihrem Herzen bewahren.

Denn wenn der Friede Gottes weicht, so kommt man gern in
Unfrieden gegeneinander; und wenn man heiter und fröhlich ist,
so fängt man nicht so leicht Händel an. Darum sollen sie öfters
bedenken, aus was für einem großen Elend sie Gott errettet habe,
und wie vorzüglich die Gnade sei, da Gott so viele in ihrer Blind-
heit und ihrem Unglauben liegen lässt, und sie hingegen mit einem
kräftigen Ruf berufen habe. Das gibt Mildigkeit, Süßigkeit, Demut,
Vertragsamkeit, Friedfertigkeit.

Darum ist es eine große Sache, wenn man in der Dankbarkeit
gegen Gott stehen bleiben kann. Man wird seiner Gnade oft so ge-
wohnt, dass man es nimmer achtet, was Gott an einem getan hat.

Dann muss man sich erneuern in dem Angedenken seiner über-
großen Gnade und freien Auswahl, und dass er uns mit der über-
großen Stärke seiner Kraft, mit der er Jesus von den Toten aufer-
weckt hat, auch lebendig gemacht habe. Das gibt Frieden ins Herz
und Frieden und Liebe gegeneinander.

Gesang: „So zart ist keine Liebe usw.“, Seite 210.

139



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Einundsechzigste Rede: Kol. 3,16

„Das Wort des Gesalbten wohne reichlich in (un-
ter) euch; lehrt in aller Weisheit und erinnert euch
selbst, und singt in euren Herzen dem Herrn mit Psal-
men und Lobgesängen und geistlichen Liedern mit
Dank.“ Kol. 3,16

Hier bringt also Paulus das Mittel vor, durch das der Friede
Gottes im Herzen erhalten und die Liebe angezogen und über-
haupt der neue Mensch gestärkt wird. Nämlich das Wort des Ge-
salbten solle unter ihnen reichlich wohnen. Wir sollen also viel
kräftiges und lebendiges Wort Gottes suchen in unsere Herzen
zu bekommen, viele Eindrücke von den Worten Jesu. Dies erlangt
man durch Lehren und gemeinschaftliche Erinnerung an das Wort
des Herrn.

Und zwar solle man in aller Weisheit lehren. Nämlich nicht
nur von einer Wahrheit, sondern, wie es das Wort Gottes mit sich
bringt, von dem ganzen Geheimnis des Willens Gottes. Denn das
ist die Weisheit, die Paulus meint, die keiner von den Obersten der
Welt erkannt hat (1. Kor. 2,7-8).

Er will also haben, man solle auch reden in der Gemeinschaft,
nicht nur immer hören. Wer nicht redet, der kommt nicht so weit
und sieht auch nicht, wie viel ihm noch fehlt. Man bekommt mehr
Eindruck, wenn man auch redet; es wird einem währen des Redens
viel aufgeschlossen, das einem, der nur immer hört, nicht aufge-
schlossen wird.

Auf diese Art wird das Wort des Gesalbten in uns bleiben, dass
es reichlich in uns wohnt, wie in einem Haus; dass wir einen Geis-
tesvorrat nach dem anderen hervorgeben können. Das ist die Spei-
se des neuen Menschen.

140



Einundsechzigste Rede: Kol. 3,16

Damit aber auch andere, die nicht lehren, doch auch ihre Zun-
gen brauchen können, so sollen sie in ihrem Herzen dem Herrn
singen, nämlich in Gemeinschaft mit anderen. D. h. man solle Psal-
men und Lobgesänge und und geistliche Lieder absingen, mit An-
mut.

Das helfe, sagt Paulus, auch viel, dass das Wort des Gesalbten
in uns wohnend werde, wenn man in seinem Herzen während des
Singens sich vor den Herrn hinstellt und alles sich zueignet, als
ob es einen allein anginge. Da wird denn durch das Liebliche des
Gesangs der Geist sehr erweckt, und man bekommt allemal einen
neuen Eindruck, der zum vorigen Geistesreichtum im Verborgenen
beigelegt wird, dass wir immer reicher und gesalbter und erfüllter
werden vom Wort des Gesalbten. Und da ist denn der öffentliche
Dank oder das Gebet in der Gemeinschaft auch zu diesem End-
zweck dienlich. Denn die Zufriedenheit erweckt und erheitert den
Geist, und ohne Zufriedenheit kann man nicht danken. Die, wel-
che immer klagen und nicht auch danken lernen, haben noch nicht
genug Geist der guten Botschaft.

Hier sehen wir also, wie nützlich die Erbauungsstunden seien.
Ein Einzelner würde nicht von selbst so in den Geist hineingeführt
werden; er würde sich entweder eher durch äußerliche Dinge hin-
dern lassen oder, weil er nicht redet, würde die innerste Türe sei-
nes Geistes nicht aufgehen. Durch das wird also der Friede Gottes
immer bleibender in uns und unter uns, und durch dieses kommt
man weiter zur Vollkommenheit als durch die Gesetze der kurz-
sichtigen Pharisäer.

Gesang: „Wenn man die Kunst der Töne usw.“, Seite 261.

141



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Zweiundsechzigste Rede: Kol. 3,17

„Und alles, was ihr auch tut, mit dem Wort oder mit
dem Werk, das tut alles in dem Namen des Herrn Jesu,
und danket dem Gott und Vater durch ihn.“ Kol. 3,17

Das gehört auch zum neuen Menschen, den wir durch den
Glauben angezogen haben, wenn er wachsen und gestärkt werden
soll. Wir müssen nämlich uns üben und angewöhnen, alles in dem
Namen des Herrn Jesu zu tun. Wir mögen hernach mit dem Wort
umgehen oder in unserem äußerlichen Werk und Geschäft etwas
vollbringen, so müssen wir es tun lernen in dem Namen des Herrn
Jesu. Das ist, wir müssen uns gewöhnen, uns allezeit anzusehen

• als Glieder Jesu;

• als Knechte und Mägde Jesu;

• als solche, die Jesu Stelle auf Erden vertreten;

• als solche, die ebenso wie er ihren Lauf zum Wohlgefallen
Gottes durchsetzen, denn er sagt (Joh. 17,23), die Welt werde
noch erkennen, dass Gott seine Lehrschüler liebe, wie er ihn
liebe.

Denn es liegt viel daran, dass wir uns als geliebte Kinder Got-
tes ansehen zu aller Zeit und Stunde, bei allem, was wir tun und
leiden, und dass wir in nichts unsere Ehre und Gewinn suchen,
sondern alles zu der Ehre und zu dem Gewinn unseres Herrn tun
als solche, die im Dienst Jesu stehen, und nichts in ihrem eigenen
Namen, als eigene Herren tun. Das gibt eine Freudigkeit zu Gott,
wenn wir alles im Blick auf Gott und Jesus tun und ihm für die
Erhörung unseres Gebets und für alle Kraft danken können als un-
serem Gott und unserem Vater, der sich immer als ein allmächtiger
Gott und als ein treuer Vater gegen uns geoffenbart hat und offen-
baren wird.

142



Zweiundsechzigste Rede: Kol. 3,17

Durch Jesus sollen wir also eben die gläubige Hinsicht auf Gott
haben, in der er, unser Herr, vor Gott, seinem Vater, gewandelt hat.
Das ist nun eine Sache, die man nicht sogleich lernt. Da wird man
oft zerstreut, dass man nicht immer alles im Blick auf Gott anneh-
men kann. Da ist man oft wie ein Tier und wie ein Weltmensch,
dass man etwas auf eigene Faust unternimmt, als ob man selber ein
Gott wäre oder etwas Widerwärtiges ansieht, als ob es ohne Wis-
sen und Willen Gottes über uns gekommen sei; da sind wir dem
Glaubenssinn Jesu oft nicht ähnlich.

In allem sollen wir uns wie Jesus auf Erden ansehen, dass Gott
eben die Sorgfalt und Aufsicht auf uns habe wie ehemals über Je-
sus auf Erden, dass alle Haare auf unserem Haupte gezählt seien,
dass Gott mehr Sorgfalt über uns habe als über Sperlinge und an-
dere Vögel unter dem Himmel und als über die Lilien auf dem
Felde.

Das wird erhalten, wenn wir uns gewöhnen, uns recht in Jesu
anzusehen, als Glieder seines Leibes, die ein Ganzes mit ihm aus-
machen, und folglich vom Vater geliebt werden um des Hauptes
willen. In diesem Sinn mit dem Wort der Lehre umgehen und in
diesem Sinn arbeiten und seine Berufsgeschäfte treiben, heißt alles
im Namen Jesu tun; nämlich in allem Gott und Jesus dienen.

Was man tut, ihm tun und in diesem Blick tun, das ist recht und
gibt großen Lohn, wenn es auch das geringste Werk wäre.

Gesang: „Herr, stärke mir den Glauben usw.“, Seite 335.

143



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Dreiundsechzigste Rede: Kol. 3,18

„Ihr Frauen, seid den Männern untertan, wie es euch
zusteht in dem Herrn.“ Kol. 3,18

Das gehört auch noch zum Wachstum und zur Anziehung des
neuen Menschen und dessen, dass wir alles, was wir tun, in dem
Namen des Herrn Jesu tun sollen. Das Christentum mischt sich in
alles ein. Alles geht aus einem neuen Grund. Man folgt nicht mehr
der alten Gewohnheit und dem verderbten Naturtrieb, sondern
man sucht, in allem aus den Gründen der Lehre Jesu zu handeln.
Wenn eine Frau oder ein Mann einen Eindruck von Jesu Herrlich-
keit hat und ein jedes weiß, dass es ein Glied von diesem großen
Herrn ist, so wird ein jedes auch auf das gedenken, was ihm zu-
stehe oder was sich für seinen Stand schicke. Denn das ist ein ho-
her Stand, in dem Herrn zu sein. Für gläubige Frauen, die in dem
Herrn sind, schickt es sich also nicht, wenn sie herrschsüchtig sind
und ihren Männern nicht untertan sein wollen. Darin soll sich die
Schönheit des Geistes Jesu in den Frauen zeigen,

• wenn sie den Männern untertan sind;

• wenn sie sich nicht höher und weiser dünken als ihre Män-
ner;

• dass man es ihnen abspürt, dass eine wahre Sinnesniedrig-
keit in ihnen sei.

Wenn nun dies bei ihnen aus dem Glaubensgrund geht, so wer-
den sie dafür als für ein gutes Werk eine Belohnung erhalten. Es
scheint aber, dass diejenigen, die keine Anlage dazu haben, nicht
so nahe zu diesem edlen Sinn hinkommen können, als diejenigen,
die dazu geboren sind.

144



Dreiundsechzigste Rede: Kol. 3,18

Wiewohl eine tapfere Frau, wenn sie ernstlich wider ihre al-
te Natur kämpft und streitet, viel von ihrem angeborenen wilden,
stolzen und unbotmäßigen Sinn ändern kann, indem sie aus der
Wiedergeburt eine neue Anlage zum Guten bekommen hat. Des-
wegen spricht auch hier Paulus den gläubigen Frauen zu. Denn
wenn man sich nicht ändern könnte, so wäre diese Ermahnung
umsonst. Weil nun Paulus dies den Frauen vorzüglich empfiehlt,
so kann man zweierlei daraus lernen:

1. Dass diese Tugend den meisten Frauen fehle.

2. Dass dies das schönste sei, was eine Frau ziert, und was ih-
rem Herrn im Himmel selbst an ihnen wohl gefällt.

Die Schrift hat sie also zu Untertanen ihrer Männer gemacht.
Und da scheint es, um deswillen seien die Frauen unglückseliger
als die Männer oder niedriger geadelt.

Aber es ist zu vermuten, dass die Frauen einen ihnen eige-
nen besondern Teil der Herrlichkeit Jesu erlangen werden, der den
Männern mangelt. Denn es ist etwas Liebliches um einen milden
weiblichen Geist, sodass ein feuriger männlicher Geist diese Art
von Herrlichkeit in diesem Maß nicht haben kann.

Aber auch Männer werden einen ihnen besonderen eigenen
Teil der Herrlichkeit bekommen.

Gläubige Frauen sollen sich also auch selbst zusprechen, wenn
das Naturfeuer sich in ihnen erheben und entzünden will, und sol-
len denken, es schickt sich nicht für mich; eine gläubige Frau, die
in dem Herrn ist, soll leidsam, geduldig und nachgiebig sein.

Das ist mein Adel, mein Zierde in dem Herrn; auf das sehen
die Augen meines Herrn im Himmel; nach dem wird er fragen;
das wird er krönen und belohnen als das größte gute Werk, das
sich bei den Frauen finden soll.

Gesang: „Würdiglich vor Gott zu wandeln usw.“, Seite 343.

145



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Vierundsechzigste Rede: Kol. 3,19

„Ihr Männer, liebt die Frauen und seid nicht bitter ge-
gen sie.“ Kol. 3,19

Hier sind gläubige Männer gemeint, gleichwie im vorherge-
henden Vers Frauen, die in dem Herrn sind, gemeint waren. Gläu-
bige haben also Ermahnungen nötig und sind nicht gleich voll-
kommen, gleichwie auch im leiblichen Leben ein Wachstum ist.

Es scheint, Paulus habe bei den Frauen und Männern gerade
das bemerkt, wo es ihnen beiden gemeiniglich fehlt. Nämlich den
Frauen fehlt es meistens an der Untertänigkeit und den Männern
an der Liebe.

Worin diese Liebe bestehen soll, ist in Eph. 5,25-33 weiter aus-
geführt. Nämlich bei den ersten Christen, die aus dem Heidentum
sich bekehrten, war voch viele alte Gewohnheit aus dem Heiden-
tum, da man nicht so viel für die Frauen sorgte wie jetzt, weil man
bei den Heiden Kebsweiber halten durfte. Deswegen mussten die
ersten Christen erst in die rechte Ordnung eingeleitet werden, dass
sie nämlich nicht mehr Frauen halten durften als eine, und dass sie
diese als ihr eigen Fleisch lieben sollten wie der Herr die Gemeine.

Die wahre Liebe muss also von dem Beispiel des Herrn gelernt
werden, wie er seine Gemeine geliebt hat und noch liebt.

Liebe ist Herablassung, Sinnesniedrigkeit und geht bis zur Auf-
opferung, und zwar in Bezug auf die Errettung der Frau als des
schwächeren Teils.

Nun geschieht es auch zuweilen, dass ein Mann mit Recht zor-
nig wird über seine Frau; da soll sich aber ein gläubiger Mann
in Acht nehmen, dass der Zorn keine beständige Bitterkeit zeuge.
Denn der Zorn ist schon etwas aus der Bitterkeit, die im Grunde
eines jeden Menschen liegt, nämlich etwas von dem verzehrenden
Feuer.

146



Vierundsechzigste Rede: Kol. 3,19

Wenn nun die Bitterkeit herrschend wird, so kann ein Mann,
als ein Priester und Bild Christi, nicht mehr zum geistlichen Wachs-
tum seiner Frau wirken. Denn die Liebe ändert den Willen anderer,
nicht das Gesetz.

Das ist also der Grund, warum gläubige Männer aus der Schär-
fe und Bitterkeit öfters in die Süßigkeit und in die Liebe übergehen
müssen. Das steht ihnen zu in dem Herrn. Es hat auch dieses Be-
zeugen seinen Bezug auf jene Welt, sodass es ein Teil der Gerech-
tigkeit eines Mannes ist, welche einen großen Lohn haben wird. Es
steht also in des Menschen Gewalt, andere zu lieben und sich ge-
gen die Bitterkeit zu verwahren, sonst hätte Paulus diese Ermah-
nung nicht gegeben. Denn kraft der Wiedergeburt liegt der Same
zum ganzen göttlichen Sinn in uns.

Es ist aber auch etwas Großes, Göttliches und zuweilen Schwe-
res, in einem solchen Fall seine Frau zu lieben, wenn sie wenig
Liebenswürdiges an sich hat und die Kräfte der Finsternis sie re-
gieren. Aber so hat uns der Herr auch geliebt, da wir noch Feinde
und Gottlose waren und nichts an uns war, das ihm gefallen konn-
te (Eph. 5,25.27).

Gesang: „Jesus Christus gab sich uns, selbst zum Fürbild alles Tuns“, Seite 358.

147



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Fünfundsechzigste Rede: Kol. 3,20

„Ihr Kinder, gehorchet den Eltern in allem, denn dies
ist wohlgefällig in dem Herrn.“ Kol. 3,20

In Kolossä hat es auch gläubige Kinder gegeben, und die Kin-
der derjenigen Eltern, welche gläubig geworden sind, sind schon
auch für gläubig gehalten worden. Diese übergeht Paulus nicht,
und will auch von denen haben, dass eine Frucht des Glaubens
und der Gerechtigkeit in ihnen aufwachsen solle. Denn zuerst
glaubt man nur der guten Botschaft, aber hernach muss auch eine
Frucht des Glaubens aufwachsen. Das ist nun das Vorzüglichste,
auf welches der Herr sieht bei den Kindern, dass sie den Eltern ge-
horchen sollen. Das soll ihre Gerechtigkeit sein. Es muss einer auch
gewisse Früchte der Gerechtigkeit aufweisen könen an jenem Tage,
er sei Kind oder Erwachsener, sonst hat man keine Gewissheit sei-
ner Errettung, noch viel weniger einen Lohn oder Herrlichkeit zu
erwarten.

Der Gehorsam ist bei Kindern freilich etwas, das ihnen am
meisten fehlt, insbesondere, wenn man ungläubige Eltern hat. Wie
es auch möglich war bei den Kolossern, dass manche Kinder gläu-
big und ihre Eltern ungläubig waren. Da ist der Eigensinn und
Eigenwille ohnehin etwas Herrschendes in der menschlichen Na-
tur, und die eigene Weisheit will alles besser wissen, insbesondere,
wenn Eltern ungläubig und unwissend sind. Da sollen aber Kin-
der den Eltern in allem, was nicht sündlich ist, gehorchen und eine
Ehrfurcht vor ihren Eltern haben, sie mögen gläubig oder ungläu-
big sein.

Der Unglaube der Eltern macht gläubige Kinder nicht los von
der Pflicht des Gehorsams, und diesen Gehorsam sollen sie aus
dem Grund beweisen, weil dieses wohlgefällig ist vor Gott. Wenn
man in dem Herrn ist, nämlich wenn man gläubig ist, so wird man
sich auch darum bekümmern, was vor Gott wohlgefällig sei.

148



Sechsundsechzigste Rede: Kol. 3,21

Denn das ist der Unterschied zwischen Gläubigen und Ungläu-
bigen. Ein Ungläubiger begehrt Gott nicht zu gefallen; ein Gläubi-
ger aber glaubt den Tag des Zorns Gottes, und den Tag der Vergel-
tung, da Gott jedem geben wird nach seinen Werken. Deswegen
kann es einem Gläubigen, und wenn er auch ein zartes Kind wäre,
nicht einerlei sein, ob sein Tun Gott wohlgefalle oder nicht.

Wir werden es auch gleich in unserem Inwendigen spüren,
wenn wir Gott nicht wohlgefallen. Es ist uns nicht wohl dabei, au-
ßer wir seien schon verhärtet und verstockt. Da meint man auch,
man gefalle Gott wohl, wenn man ihm höchst missfällig ist, wenn
man verblendet ist.

Dieser Ausdruck des Paulus, da er sagt, ein Gläubiger sei in
dem Herrn, soll uns allen unseren Glausbensstand ehrwürdig ma-
chen, dass wir trachten, durchs Tun des Wohlgefallens Gottes in
dem Herrn zu bleiben, damit wir seinen Zorn nicht erfahren an
jenem Tage, sondern seine Gnade uns erquicken möge.

Gesang: „Des Friedensgottes Wille ist unsre Seligkeit“, Seite 279.

Sechsundsechzigste Rede: Kol. 3,21

„Ihr Väter, reizt eure Kinder nicht, damit sie den Mut
nicht fallen lassen.“ Kol. 3,21

Das ist etwas, welches gläubige Väter zu beoachten haben,
denn an Gläubige ist dieser Brief geschrieben. Gläubige Väter kön-
nen sich also verfehlen in der Auferziehung ihrer Kinder, wenn sie
nämlich solche nicht nach dem Ebenbild Gottes behandeln. Paulus
sagt, wenn sie hierin nach dem neuen Menschen handeln wollen,
so müssen sie nicht zu scharf sein gegen ihre Kinder, sie nicht über
jeden Fehler züchtigen und im Züchtigen sich nicht durch ihren
Zorn, sondern durch ihren Verstand regieren lassen.

149



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Denn Gott übersieht bei uns vieles, ohne gleich zu strafen; er
erinnert uns oft durch seinen Geist, ehe er mit der wirklichen Stra-
fe kommt; er hat große Langmut und Geduld und lässt lieber der
Freiheit des Menschen Raum, als dass er ihn mit Gewalt zum Gu-
ten nötige.

Denn durch allzugroße Schärfe macht man entweder einen
Heuchler, der nur so lange folgt, wie er unter Zwang steht, oder
man nimmt dem Menschen das Vertrauen, dass er keinen Glau-
ben mehr an einen hat, und man also nicht mehr in sein Innerstes
wirken kann, weil er sein Herz vor uns verschließt. So sollen also
Väter ihre Kinder nicht reizen und keinen Grimm in ihnen erwe-
cken. Denn ein Kind hat eben das Gefühl, das andere Menschen
haben. Es spürt, ob man väterlich, barmherzig und verständig mit
ihm umgehe, oder ob man sich vom Zorn hinreißen lasse und ohne
menschliche Empfindung mit ihm verfahre.

Das haben vornehmlich solche Väter zu merken, die entweder
sehr zum Zorn geneigt sind oder besonders unartige Kinder haben,
von denen sie meinen, sie müssten ihnen ihre Unarten mit Gewalt
abtun.

Ein Mensch, der über den anderen Macht hat, muss sich seiner
Macht mit Vorsicht bedienen, wenn er den anderen bessern will.
Vorzüglich muss man dahin sehen, dass im anderen, der gebes-
sert werden soll, Liebe und Vertrauen gepflanzt wird. Denn dies
sagt Paulus: „Väter sollen zusehen, dass ihre Kinder nicht unmu-
tig werden, nämlich ihren fröhlichen Mut nicht verlieren, und das
Vertrauen nicht sinken lassen“.

Dies ist für jeden zu merken, der anderen zu befehlen hat. Dazu
gehört aber viel Geduld, wenn ein jeder priesterlich und göttlich
mit dem anderen umgehen und ihm zur Ablegung seiner Sünden
und Untugenden und also zum Eingang ins Königreich behilflich
sein will. Wo nur Furcht und keine Liebe bei dem Untergebenen
ist, so ist es schon ein Anzeichen, dass man es verfehlt hat und den
Untergebenen zur Bitterkeit und zum Unmut gereizt hat.

150



Siebenundsechzigste Rede: Kol. 3,22

Wenn man also schon auch scharf ist und sein muss, so soll
man nicht zu weit gehen, sondern aus der Schärfe wieder in die
Liebe treten; so gibt es bei dem anderen, den man bessern soll, kei-
nen bösen Eindruck, sondern hat Nutzen, denn ohne Stäupungen
können doch Kinder nicht sein (Hebr. 12,5-11). Denn Liebe ohne
Schärfe hat keine Wirkung, aber Schärfe ohne Liebe verbittert den
anderen und bessert auch niemanden gründlich.

Gesang: „Gott, dein herzliches Erbarmen“, Seite 271.

Siebenundsechzigste Rede: Kol. 3,22

„Ihr Knechte, gehorchet den leiblichen Herren in al-
lem; nicht mit Augendiensten, als Menschengefälli-
ge, sondern in Einfältigkeit des Herzens als solche,
die Gott fürchten.“ Kol. 3,22

Jetzt kommt Paulus auf die gläubigen Knechte, worunter auch
die Mägde verstanden sind. Damals waren aber Knechte und Mäg-
de Sklaven und in keinem so freien Zustand wie zu unserer Zeit.
Sie waren ein Eigentum ihrer Herren, wie ein Stück Vieh, das man
um Geld kauft und verkauft und waren also die verächtlichste Gat-
tung von Menschen.

Auch von diesen sind zu Kolossä einige gläubig geworden, als
sie die gute Botschaft vom Königreich gehört haben. Gott hat sie
also innerlich berufen zur Teilnahme an der großen Herrlichkeit
Jesu und sie nicht verachtet, obwohl sie von Menschen verachtet
waren. Denn bei Gott ist kein Ansehen der Person. Desto mehr hat
ihnen dieser Zustand gedient, die gute Botschaft zu glauben, weil
sie sonst keine Hoffnung zur Glückseligkeit in der Welt hatten und
diese Botschaft ihnen die größte Hoffnung zur Freiheit und Glück-
seligkeit gegeben hatte.

151



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Denn ein jeder spürt seinen angeborenen Adel und möchte
gern herrschen. Diese Knechte und Mägde hatten entweder gläu-
bige oder ungläubige Herren und Herrinnen, und in beiden Fällen
hatten sie eine Versuchung bei ihrem neuen Glaubensstande.

• Hatten sie gläubige Herrschaften, so haben manche den-
ken können: „Ich habe nicht mehr nötig zu gehorchen, denn
durch den Glauben bin ich so groß geworden wie mein Herr
und meine Herrin; wir sind alle Brüder und Schwestern; sie
haben mir also nichts mehr zu befehlen“.

• Haben sie ungläubige Herrschaften gehabt, so haben sie
leichtlich geringschätzig von ihnen denken können als von
solchen, die kein Verständnis und Erleuchtung haben, über
die sie erhaben seien und über die der Zorn Gottes an jenem
Tage kommen werde. Folglich haben sie denken können: „Ich
bin nicht schuldig, diesen in allem zu gehorchen“.

Aber Paulus lehrt sie den rechten Glaubenssinn und sagt, sie
sollen ihren leiblichen Herren in Einfältigkeit des Herzens gehor-
chen aus Furcht vor Gott, der sie in solchen Zustand gesetzt hat;
vor dem sollen sie wandeln, auch in ihrem äußerlichen Dienst, weil
der neue göttliche Sinn in allen Ständen redliche und gewissenhaf-
te Leute mache.

Sie sollen also nicht nur mit Augendienst, den Menschen zu
gefallen, ihnen gehorchen, weil es nicht anders sein könne, und
weil sie sonst den Zorn ihrer leiblichen Herren zu fürchten haben
oder weil sie Belohnungen von ihnen zu erhalten suchen, sondern
von ganzem Herzen, ohne innerlichen Un- oder Widerwillen, weil
Gott sie in diesen Stand gesetzt hat und er eigentlich diese Früchte
der Gerechtigkeit an ihnen sehen will.

152



Achtundsechzigste Rede: Kol. 3,23-24

Das haben wir auch zu bedenken, ein jeder nach seinem Stand,
dass wir das Christentum nicht nur ins Wissen und Reden setzen,
sondern denken, Gott sieht auf mich, ob ich in meinem Stand treu
und fleißig bin und das tue, was mir obliegt. Außer diesem, wenn
ichs nicht tue, habe ich Gott als einen Richter zu fürchten.

Gesang: „Die Zeiten, die wir leben“, Seite 172.

Achtundsechzigste Rede: Kol. 3,23-24

„3,23 Und alles, was ihr auch tut, das verrichtet vom
Grund der Seele, als dem Herrn, und nicht den Men-
schen,
3,24 indem ihr wisset, dass ihr von dem Herrn die Ver-
geltung der Erbschaft empfangen werdet. Denn dem
Herrn, dem Gesalbten, dient ihr.“ Kol. 3,23-24

Paulus sagt hier den gläubigen Knechten und Mägden, wie sie
ihren Dienst zu einem Dienst Jesu, ihres Herrn, machen können,
wenn sie alles, was sie ihren Herren und Herrinnen tun in ihrem
leiblichen Dienst, es sei Kleines oder Großes, vom Grund der Seele
tun, nämlich vor dem Herrn.

Sie sollen nicht denken, dass sie den Menschen dienen, sondern
dem Herrn, dem Gesalbten, dessen Eigentum sie seien und von
dem sie auch die Vergeltung des Erbes empfangen werden, wenn
sie alles ihm, als ihrem Eigentumsherrn, getan haben.

Paulus will also haben, sie sollen nichts obenhin tun, nichts oh-
ne Absicht auf den Herrn und auf die Vergeltung der Erbschaft.
Denn ein jeder unter uns ist in einer Probezeit, ob er auch im Glau-
ben wandle. Das ist, ob er alles, was er tut, auch in dem rechten
Glaubensblick tue, ob er in allem auf Gott und Jesus sehe, ob es
vor ihm recht sei; ob wir Lob oder Tadel an jenem Tage davon ha-
ben werden.

153



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Denn das macht das eigentliche Christentum aus, dass wir auf
die Vergeltung der Erbschaft warten und ein jeder in seinem Stand
und Beruf im Glauben wandle; dass wir die Anstände, Leiden und
Versuchungen, die jeder Stand eigen hat, in diesem Blick aufneh-
men und ertragen und also vor dem Herrn wandeln und glauben,
dass der zukünftige Richter all unser Tun und Lassen sehe und
wisse und darauf Achtung gebe und dass also unser tägliches Tun
und Lassen einen Bezug auf den Tag der Zukunft Jesu habe.

Wer einmal erkennt, dass er Jesu Eigentum sei, das ihm mit
Recht angehört, das er mit seinem Blut erkauft hat, der sieht in
allem hauptsächlich auf seinen Herrn und denkt nicht, dass er den
Menschen diene, er sei hernach Herr oder Knecht.

Hier sehen wir also, wie es nicht bei dem Wissen der guten Bot-
schaft bleiben soll, sondern wie ein jeder Früchte der Gerechtigkeit
bringen solle in seinem besonderen Amt und Beruf; dass er alles
vor dem Herrn, in der Glaubensaufsicht auf ihn als seinen Eigen-
tumsherrn und Richter und auf seinen Vergeltungstag tun solle.

Und daran liegt viel, nämlich der Lohn derjenigen Erbschaft,
die Jesus selbst, als der treueste Knecht, von seinem Vater erlangt
hat, den er bringt und offenbart.

Denn es heißt überhaupt: Vergeltung der Erbschaft. Ein Miterbe
des Gesalbten zu sein, ist etwas Großes. Wenn also ein Knecht und
eine Magd treu und fleißig ist in ihrem Beruf, so können sie am Tag
Jesu so viel Ehre und so viel Lohn empfangen wie ein Lehrer der
guten Botschaft.

Es kommt nicht auf die Größe des Amts an, sondern auf die
Treue und auf den Glaubenssinn, in welchem man sein Amt ver-
richtet.

Gesang: „Reicher Gott, dein sind die Gaben usw.“, Seite 82.

154



Neunundsechzigste Rede: Kol. 3,25

Neunundsechzigste Rede: Kol. 3,25

„Wer aber unrecht tut, wird davontragen, was er un-
recht getan hat, und ist kein Ansehen der Person.“

Kol. 3,25

Dies ist der Gegensatz von der Vergeltung der Erbschaft, wel-
che den treuen gläubigen Knechten und Mägden versprochen ist,
damit diejenigen gläubigen Knechte und Mägde, die in ihrem
Dienste sich nicht treu und fleißig beweisen und also nicht im
Glauben wandeln, auch wissen mögen, was ihr Lohn sein werde.
Nämlich nicht nur, dass sie keine Vergeltung der Erbschaft emp-
fangen, welches ein unersetzlich großer Verlust ist, sondern noch
dazu Strafen für das Unrecht, das man getan hat, welche nach dem
Verhältnis des Unrechts abgewogen sind, mit welchem Jesus, ihr
Richter, an dem großen Vergeltungstag sie belegen wird, und wo-
bei kein Ansehen der Person statthaben wird; es sei einer Herr oder
Knecht, Frau oder Magd, gläubig oder ungläubig.

Denn da wird Jesus den geraden Weg gehen und zu manchen,
die jetzt „Herr“ zu ihm sagen, sich vernehmen lassen: „Ich kenne
euch nicht, wo ihr her seid; weicht von mir, ihr Übeltäter“, wie er
jenen Übeltätern, die in seinem Namen weissagten und Wunder ta-
ten (Mt. 7,21-23) und auch jenen törichten Jungfrauen (Mt. 25,1-12)
bezeugen wird.

Wir lernen hieraus, dass auch Gläubige vor ihrem Herrn sich zu
fürchten haben. Denn dieses ist den gläubigen Knechten und Mäg-
den gesagt, wenn sie nicht treu sind in ihrem Dienst. Wir dienen
alle einem Herrn, der kein Liebhaber der Ungerechtigkeit ist und
der das Unrecht niemals Recht heißen wird, wenn man auch schon
unter der Zahl seiner Jünger gewesen ist. Mancher kann die Of-
fenherzigkeit eines anderen, mit der er ihm seine Fehler aufdeckt,
nicht ertragen, aber das ist kein Zeichen eines redlichen Gemüts.
Es ist ja besser, es werde einem jetzt aufgedeckt als an jenem Tage
von dem Richter.

155



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Wir sollen daher vor allen Arten des Unrechts uns hüten, ein
jeder nach seinem Amt und Stande. Denn wer unrecht tut, wird
davontragen, was er unrecht getan hat, nämlich in einem verhält-
nismäßigen Lohn. Was der Mensch sät, das wird er ernten. Ein je-
der Tag ist also eine Aussaat auf den künftigen Vergeltungstag. Da
ernten wir ein, was wir hier Gutes oder Böses getan haben. Ein je-
der wird von den Früchten seiner Werke essen.

Darum sollen wir uns jenen Vergeltungstag öfters vorstellen,
und wenn wir unrecht getan haben, solches vor Gott bereuen und
abbitten und einen neuen ernstlichen Sinn und Vorsatz fassen, Ge-
rechtigkeit zu tun und in einem lauteren Glaubenssinn vor Gott
zu wandeln, im Kleinen und im Großen. Weil wir sonst anstatt
der himmlischen Schätze einen Schatz des Zorns sammeln auf
den Tag des Zorns und der Offenbarung des gerechten Gerichts
Gottes, welcher geben wird einem jeglichen nach seinen Werken
(Röm. 2,6-10).

Und da wird sich, wie bei den sieben Bischöfen (Offb. 2 und 3),
offenbaren, was und wie viel ein jeder Gutes oder Böses, Lobens-
würdiges und Tadelhaftes an sich gehabt hat. Da wird es auch un-
terschiedliche Menschen geben, gute, vermischte, und böse; und
nach diesem wird die Vergeltung eingerichtet sein.

O wie sehr ist es zu wünschen, dass wir jetzt unser Unrecht
uns offenbaren lassen, und zwar nach dem Tag Jesu, nicht wie et-
was nach der Gewohnheit der Menschen strafwürdig oder nicht
strafwürdig ist. Damit wir jetzt noch es einsehen und umkehren
könen. Denn so groß der Lohn der Treue ist, welcher sogar in der
Erbschaft des Königreichs besteht, so groß wird auch auf der an-
deren Seite bei den Untreuen, die ganz ungesetzlich handeln und
von dem Weg der Heiligung abtreten, die Strafe sein.

Gesang: „Pflanzen der Gerechtigkeit“, Seite 52.

156



Siebzigste Rede: Kol. 4,1

Siebzigste Rede: Kol. 4,1

„Ihr Herren! Was gerecht ist und die Gleichheit erfor-
dert, das erzeigt den Knechten, indem ihr wisset, dass
auch ihr einen Herrn habt in den Himmeln.“ Kol. 4,1

Dies geht gläubige Herren an, denn an Ungläubige hat Pau-
lus nicht geschrieben. Es waren also auch Herren in Kolossä be-
kehrt worden. Also hat Gott aus allen Ständen einige berufen. Die-
se gläubigen Herren hatten entweder gläubige oder ungläubige
Knechte.

Da erinnert sie denn Paulus, worin sie ihres himmlischen Beru-
fes würdig wandeln sollen. Nämlich, sie sollen Gottes Bild sein; sie
sollen ihre Sklaven nicht für ein Stück Vieh halten, an dem nichts
gelegen sei, wie es damals die Gewohnheit war. Sie sollen vielmehr
bedenken, dass sie von ihrem Bezeugen gegen ihre Knechte oder
Sklaven Rechchenschaft geben müssen am Tage des Gerichts.

Sie sollen sich also gegen niedrige Menschen, die unter ihnen
stehen, die Gott unter sie geordnet hat, menschlich und göttlich be-
zeugen; nämlich was gerecht ist nachdem Gesetz, sollen sie ihnen
bezeugen, und was die Billigkeit und Gleicheit erfordere; nach der
Regel:

„Was du willst, dass dir die Leute tun sollen, das tu du
ihnen.“ Mt. 7,12

Sie sollen sie nämlich als Mitmenschen ansehen, da vor Gott
einer so viel wie der andere ist, er sei Herr oder Sklave.

Und das sollen sie um deswillen tun, weil sie aus der Lehre der
guten Botschaft wissen, dass auch sie einen Herrn und Richter in
dem Himmel haben, der über sie gesetzt ist, gegen den sie auch
Knechte sind, und der zur Vergeltung ebenso mit ihnen verfahren
wird, wie sie sich gegen ihre Knechte bezeugt haben, gnädig oder
streng.

157



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

• Waren es nun gläubige Knechte, so würde ihnen ihr Knecht-
stand dadurch erleichtert, und sie würden vor vielem verbor-
genen Seufzen und Murren verwahrt.

• Waren es ungläubige Knechte, so hat ihnen dieses göttliche
Bezeugen zur Reizung dienen können, die christliche Lehre
hochzuachten und gut davon zu denken und zu reden.

Es liegt also sehr viel an dem Bezeugen eines jeden Menschen,
er sei Herr oder Knecht, Herrin oder Magd, Mann oder Frau; wenn
ein jeder nach seinem Amt und Stand bei jeder Gelegenheit sein
Licht leuchten lässt und Früchte der Gerechtigkeit bringt, so hat
dies große Auswirkungen auf andere Menschen und auf den Tag
des Gerichts.

Ein Gläubiger soll sich also nicht nur seiner Erwählung freuen,
sondern durch tägliche Beobachtung seiner Schuldigkeiten seinen
Beruf und seine Erwählung festmachen. Da hat ein jeder sein Tag-
werk, das er vollbringen muss. Insbesondere muss man hier auf
die gewohnten Sünden merken, nach eines jeden Stand, in den er
von Gott gesetzt ist und die man insgemein für keine Sünden hält.

Da soll man vorzüglich Gerechtigkeit suchen und Gerechtig-
keitsfrüchte bringen. Nämlich:

• Die Frauen sind nicht gern ihren Männern untertänig;

• den Männern fehlt es oft an Liebe gegen ihre Frauen, wenn
sie ihre Schwachheiten und Unvollkommenheiten erblicken;

• Kinder sind nicht gern ihren Eltern gehorsam;

• Väter erbittern ihre Kinder gern und sind oft nicht väterlich
genug gegen sie;

• Knechte und Mägde gehorchen ihren Herren und Frauen
nicht gern in allen Stücken;

158



Einundsiebzigste Rede: Kol. 4,2

• gläubige Herren und Herrinnen beweisen oft ihren Knechten
und Mägden nicht, was gerecht ist und sehen sich zu hoch
und ihre Untergebenen zu gering an.

Aber eben in solchen Stücken sollen wir täglich suchen, un-
ser Licht leuchten zu lassen und uns das Gegenteil angewöhnen,
damit wir nicht in der alten Natur und Weltgewohnheit befestigt
werden, und, ohne dass wir es vermuten, einen zornigen Richter
im Himmel antreffen.

Gesang: „Gott wird jeglichem vergelten“, Seite 81.

Einundsiebzigste Rede: Kol. 4,2

„Wartet des Gebets und wachet dabei mit Danksa-
gung.“ Kol. 4,2

Paulus gibt den gläubigen Kolossern weitere allgemeine Re-
geln, was sie zu ihrem geistlichen Nutzen täglich zu tun haben, so-
lange sie auf dieser Welt sind, bis der Tag des Herrn erscheint. Sie
sollen nämlich des Gebets warten. Das ist, sich Zeit nehmen, nicht
nur vor sich zum himmlischen Vater zu beten, sondern auch zum
gemeinschaftlichen Gebet zusammenzukommen in dem Haus, wo
die Gläubigen zusammenkamen.

Das ist eine notwendige Ermahnung auch für uns, weil man
sich oft nicht Zeit nimmt und denkt, das Gebet sei nicht so nötig,
weil Gott ohnehin wisse, was wir bedürfen. Aber Paulus muss aus
eigener Erfahrung und aus tiefen Gründen dies gesprochen haben.

Wenn man sich Zeit nimmt zum Beten, so beweist man da-
durch, dass man Gott fürchte und dass man an Gott glaube.

159



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Wenn man hingegen nicht betet, so denkt man,

• man könne sich selber regieren und behüten;

• man habe Gott nicht alle Augenblicke nötig;

• man könne vom Teufel nicht zu einer ungeschickten Stunde
überrascht werden;

• das Gebet helfe nichts;

• Gott erhöre es nicht;

• er lasse alles gehen, wie es geht;

• man könne in der Welt nichts dadurch ändern und zuwege
bringen und keinem Menschen durch Fürbitte nützlich sein.

Dieser ungläubige Sinn wird sodann in uns fest, dass wir ganz
gewohnt werden, ohne Gott zu leben. Deswegen sollen wir uns
üben, in unserem Geschäfte abzubrechen und des Gebets als einer
hauptsächlichen Sache zu warten.

Ferner sagt Paulus, man solle auch dabei wachen und das
Danksagen nicht vergessen.

Die ersten Christen sind meistens bei Nacht zusammengekom-
men, um gemeinschaftlich zu beten, weil sie vermutlich wegen ih-
rer Geschäfte bei Tag nicht Zeit gehabt haben und die Stille der
Nacht ihnen hierzu angenehm gewesen ist, wie Jesu die Abge-
schiedenheit von Leuten. Deswegen sagt Paulus, sie sollen sich zu
solchen Zeiten gegen den Schlaf wehren, und sollen sich zwingen
auszuharren, dass sie nicht während des gemeinschaftlichen Ge-
bets einschlafen.

Das ist uns auch nötig, weil manchen bei den nächtlichen Er-
bauungsstunden der Schlaf auch manchmal überfallen will, und
auch, wenn wir für uns selbst noch beten sollen, so sind wir oft zu
schläfrig dazu.

160



Zweiundsiebzigste Rede: Kol. 4,3

Der Mensch muss also lernen, einen Sieg nach dem anderen
über den alten Menschen davonzutragen, sonst hat einer als ein
Weichling wenig Ehre vor seinem Herrn. Man muss lernen, hart
zu sich zu sein. Es ist nur schwer, bis man es gewohnt ist; dann
kommt es uns nicht mehr so schwer an. Das gehört zum Fasten
und Verleugnen seiner selbst.

Übrigens sollen wir auch das Danksagen bei dem Gebet nicht
vergessen und nicht immer bitten, sondern in unserem Gebet auch
daran denken, was Gott uns und anderen im leiblichen und geist-
lichen schon bewiesen hat, so werden wir dadurch immer mehr
in das Glaubensleben und in den Wandel vor Gott hineinkommen
wie Abraham, David und Jesus.

Gesang: „Der Herr befiehlt die Wachsamkeit usw.“, Seite 330.

Zweiundsiebzigste Rede: Kol. 4,3

„Und betet zugleich auch für uns, dass uns Gott die
Türe des Wortes auftue, das Geheimnis des Gesalbten
zu reden, um welches willen ich auch gebunden bin.“

Kol. 4,3

Paulus sagt den gläubigen Kolossern, dass sie nicht nur allein
für sich selbst beten sollen, sondern dass sie vorzüglich auch für
die Gesandten Jesu bitten sollen, dass ihnen Gott Gelegenheit gebe
zu reden und das Geheimnis des Gesalbten zu verkündigen, weil
er um deswillen gebunden sei.

Gott muss also die Gelegenheiten schicken und machen, wenn
das Wort Gottes mit Nutzen und Wirksamkeit an diesem und je-
nem Ort gepredigt werden und in die Herzen der Menschen hin-
eingehen soll.

161



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Wenn Gott die Türe nicht auftut für das Wort, so ist keine Be-
gierde der Menschen da, solches zu hören und keine Gelegenheit,
es zu verkündigen. Gott muss da die Herzen auftun wie der Lydia
(Apg. 16,14), sonst können es die Menschen nicht innerlich hören
und glauben.

Gott muss also die Menschen vorbereiten, dass sie das Wort
Gottes mit Begierde und mit Glauben hören; da kann sodann ei-
ne einzige Rede mehr Frucht bringen, als wenn man sonst einen
ganzen Tag predigt.

Darum hat auch Jesus gesagt:

„Hat jemand ein Ohr zu hören, der höre!“ Mt. 13,9

Um dies war es also dem Paulus sehr zu tun, dass er viele Ge-
legenheit finden möchte, das Geheimnis des Gesalbten zu reden.
Denn seine Bande waren ihm auch nur deswegen unerträglich,
weil er nach seinem Eifer nicht überall herumreisen und das Ge-
heimnis des Gesalbten nicht verkündigen konnte. Das Geheimnis
des Gesalbten drängte ihn; er dachte, jedermann sollte es wissen.

• Er sah, wie die Gläubigen selbst noch so wenig Einsicht da-
von hatten und wie es doch zu ihrer Stärkung gegen die Ver-
suchungen so nötig sei.

• Er sah, wie so viele Lehrer nichts von diesem Geheimnis wis-
sen und daher nur Gesetze lehren und wie also die Gläubigen
durch sie nicht gestärkt werden können.

Darum bat er nicht nur selbst, dass ihm Gott Gelegenheit ver-
schaffen möchte, seinen inneren Herzensschatz vor der Welt und
allen Gläubigen darzulegen, sondern er glaubte, es werde auch viel
beitragen, wenn die Gläubigen zu Kolossä darum beten.

162



Zweiundsiebzigste Rede: Kol. 4,3

• Wir lernen daraus, dass Gläubige auch für das Ganze des Kö-
nigreichs Jesu interessiert sein sollen. Nicht nur für sich, dass
sie errettet werden, sondern dass die gute Botschaft auch aus-
gebreitet werden möchte in der ganzen Welt; denn das Ge-
heimnis des Gesalbten besteht darin, dass nicht nur die Ju-
den, sondern alle geschaffenen Dinge unter ein Haupt gefasst
werden sollen, was im Himmel und auf Erden ist. Und da-
hin kann ein Gläubiger mit seinem Gebet wirken, dass die-
ses bald geschieht. Deswegen sollen wir es uns auch gesagt
sein lassen, in unserem Gebet daran zu denken, dass Gott
den Lehrern dieses Geheimnisses die Türe des Wortes auftun
möchte, damit die trockenen Gesetzlehrer, die nichts erbau-
en, verstummen müssen. Auch Lehrer sollen bei ihrer Lehre
das Gebet nicht hintansetzen. Denn Gott muss die Herzen
vorbereiten und die Türe auftun.

• Wir lernen aber auch weiter, dass ohne Erkenntnis und Er-
leuchtung in dem Geheimnis des Gesalbten kein Gläubiger
wachsen und Stand halten könne.

Das sind also notwendige Punkte, die wir in unserem täglichen
besonderen und gemeinschaftlichen Gebet nicht vergessen sollen.
Da sollen wir nicht denken, Gott werde uns nicht hören oder um
unseres Gebets willen keine Änderung in der Welt machen, wir
seien zu gering und schwach, hierum zu bitten.

Wir sehen also, dass ein jeder unter uns zur Beförderung des
Reichs Jesu wirken könne; und sollte es auch nur eine ernstliche
Bitte sein, dass Gott treue Arbeiter in seine Ernte senden und den
treuen Arbeitern die Türe des Wortes auftun möchte. Wer es ohne
Unterlass tut wie jene Witwe in Lk. 18,1-8, der wird gewiss erhört
werden und eine Wirkung erfahren.

Gesang: „Gott, gib mir deinen Geist zum Beten usw.“, Seite 126.

163



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Dreiundsiebzigste Rede: Kol. 4,4

„Damit ich es offenbare, wie ich reden soll.“ Kol. 4,4

Paulus hat also eine Versuchung gehabt, das Geheimnis des Ge-
salbten zu verschweigen, weil es ihm so viel Ungemach und Bande
zugezogen hat, dass er es so klar geoffenbart hat. Und in seinem
Leiden ist er auch nicht immer freudig genug gewesen, da doch
ein freudiger Sinn notwendig zur Offenbarung dieses Geheimnis-
ses gehört. Denn das Geheimnis des Gesalbten ist eine fröhliche
Sache, die einem Menschen, wenn er sie recht versteht, das ganze
Herz einnimmt und in Bewegung setzt.

Denn es läuft eigentlich darauf hinaus:

„Ich in ihnen, du in mir“, Joh. 17,23

wie Jesus in seiner Abschiedsrede von sich sagt, er sei in sei-
nen Jüngern und der Vater in ihm. Nämlich Gott in Christus, und
Christus in uns; und zwar mit dieser Ausdehnung, dass diejenigen,
welche jetzt in Christus sind, Erstlinge sind von der ganzen Ernte,
welche nachkommt, wenn alles unter ein Haupt gefasst werden
wird. Je mehr man die Größe Jesu erkennt, desto mehr sieht man
den Reichtum der Herrlichkeit unserer zu hoffenden Erbschaft.

Wenn einer also etwas von diesen Dingen redet, und redet es
nicht mit innerlicher Teilnehmung, Empfindung und Wärme, so
zündet es den anderen nicht an und dringt nicht in ihn ein. So
wünschte also Paulus zu reden von diesem Geheimnis, dass man
ihm an dem Eifer und an der Fröhlichkeit seines Gemüts ansehen
möchte, dass er es selbst glaube, und dass er selbst sich darüber
freue.

164



Dreiundsiebzigste Rede: Kol. 4,4

Weil er also auch manchmal mutlos war und niedergeschlagen,
wie man sich es leicht vorstellen kann, wenn man so viele und lan-
ge Widerstände duldet und sich Mutlosigkeit und Niedergeschla-
genheit für einen Verkündiger guter Botschaft nicht schickt, so bat
er in dem Schluss seines Briefes die Kolosser, dass sie um dieses
für ihn bitten möchten.

Ein fröhliches Herz mitten im Leiden erkannte er also als eine
Gabe Gottes, die man durchs Gebet für sich und auch für andere
erlangen kann, und so auch die nötige Kühnheit und den unabläs-
sigen Trieb, das Geheimnis des Gesalbten zu offenbaren, damit er
niemals weder Bande noch Tod fürchte und damit ihm diese Of-
fenbarung für alle Menschen allezeit als höchst notwendig scheine.
Deswegen heißt er sie auch für dieses bitten.

Wir sollen also auch einen Glauben an das Gebet haben und in
allen unseren Umständen unsere Hilfe bei Gott suchen.

Weil aber Paulus so viel aus der Verkündigung und dem Ver-
ständnis des Geheimnisses von dem Gesalbten macht, so sollen wir
uns hierbei auch selbst fragen:

• Verstehst du das Geheimnis des Gesalbten?

• Ist es dir offenbar und groß?

• Suchst du es auch anderen zu offenbaren?

• Kannst du auch mit Freudigkeit von den großen Dingen der
guten Botschaft reden?

• Lässt du dich zurückschlagen durch Widersprüche?

• Würdest du es auch allein fortglauben, wenn alles um dich
herum kalt und lau würde?

165



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Wir sehen also, wie viel an dieser Offenbarung dieses Geheim-
nisses und an dem rechten Reden davon gelegen sei. Wem es
nicht offenbar ist, der kann auch nicht davon reden. Er schämt
und scheut sich. Es kann aber einem auch offenbar sein, und man
verliert in den Versuchungen den heiteren Glaubensmut und den
Überwindungssinn, den man dabei haben soll, wenn man nicht
darum bittet oder andere nicht für uns bitten.

Gesang: „Vater, sieh auf unsere Brüder usw.“, Seite 288.

Vierundsiebzigste Rede: Kol. 4,5

„Wandelt in Weisheit gegen die, welche draußen sind,
und erkauft die gelegene Zeit.“ Kol. 4,5

Überhaupt sehen wir abermals aus diesen Worten, dass auch
Gläubige Ermahnungen nötig haben. Wenn schon ein guter Geist
in ihnen liegt, so muss er doch erweckt werden. Die Kolosser wa-
ren gläubig, aber noch wie schwache Kinder dem neuen Menschen
nach; also müssen wir noch immer täglich unterwiesen werden
von älteren und vollkommeneren Christen.

Hier verfehlen sich Gläubige öfters, dass sie nicht in Weisheit
wandeln gegen die, welche draußen sind und die gelegene Zeit
nicht erkaufen.

Die, welche draußen sind, sind eigentlich die noch Unbekehr-
ten. Es waren also die noch heidnischen Kolosser gemeint, unter
denen die Gläubigen sich aufhielten, die die himmlische Berufung
ergriffen hatte.

Da geschieht es nun gemeiniglich, dass man bei dem Licht, das
uns Gott gegeben hat, die Finsternis der anderen so ansieht, als
wenn sie nicht zu Licht werden könnte, und also andere verachtet,
die noch nicht sind wie wir.

166



Vierundsiebzigste Rede: Kol. 4,5

Deswegen ermahnt Paulus die gläubigen Kolosser, sie sollen
weislich mit ihren ungläubigen Mitbrüdern umgehen. Diese Weis-
heit solle darin bestehen, dass sie erstlich keine Verachtung gegen
sie merken lassen, sonst verschließen sie sich selbst Tür und Tor in
ihr Herz.

Gläubige sind ein Salz und ein Licht der Welt; wenn sie also
nicht in Weisheit wandeln gegen die, welche draußen sind, und
sie verachten und nicht freundschaftlich und herzlich mit ihnen
umgehen, so nehmen sie nichts von ihnen an oder, wenn sie zur
Unzeit auf ihre Bekehrung dringen, so erbittert man sie, dass sie
von dem wahren Christentum gar nichts mehr hören mögen; da
können sie also kein Salz und kein Licht für sie sein.

Paulus sagt deswegen, sie sollen die gelegene Zeit auskaufen,
nämlich wenn Gott ihnen Gelegenheit gebe, mit dem einem oder
anderen etwas Gutes zu reden, so sollen sie diese Gelegenheit nicht
versäumen.

Denn es ist nicht eine Stunde wie die andere. Manchmal öffnet
Gott einem, der draußen ist und nicht zu uns gehört, das Herz,
dass er fragt oder sonst einen guten Willen zeigt. In der folgenden
Stunde kann das Herz wieder verschlossen sein. Darum sollen wir
zur Türe hineingehen, wenn sie offen ist. Das ist Weisheit.

Hernach meint Paulus auch dieses, sie sollen die gute Zeit, die
sie unter ihren ungläubigen Landsleuten haben, da sie bisher noch
nicht verfolgt worden sind, wohl anwenden für sich selbst zum
Wachstum des inneren Menschen. Sie sollen bedenken, dass sie un-
ter Löwen und Ottern seien, die eine zeitlang zahm und still sind,
die aber aufwachen können zum Grimm der Verfolgung, wenn der
Brunnen des Abgrunds geöffnet wird (Offb. 9,1-2).

167



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Diese ruhige Stunde, die ihnen Gott schenke, sollen sie also an-
wenden, ehe sich Verfolgungen erheben; sie sollen ihre ungläubi-
gen Brüder, welche im Grunde Mörder seien (Joh. 8,44), nicht rei-
zen, sondern sich weislich gegen sie aufführen.

Das haben wir auch zu bedenken, auch wenn wir unter Chris-
ten leben. Denn wo Christi Geist nicht ist, da ist eine verborgene
Abneigung gegen den, der Christi Geist hat, welche durch unwei-
ses Bezeugen gegen solche in eine mörderische Verfolgung aus-
schlagen kann. Denn der aus dem Feisch geboren ist, verfolgt gern
den, der aus dem Geist geboren ist (Gal. 4,29). Hingegen durch ei-
ne weise Aufführung und liebreiches Bezeugen gegen solche Men-
schen kann ihr verborgener Grimm in Liebe verwandelt werden,
dass wir nicht nur ruhige Tage unter ihnen haben, sondern dass
auch sie selbst gewonnen werden.

Gesang: „Jetzt ist böse Zeit, und der Christ im Streit usw.“, Seite 164.

Fünfundsiebzigste Rede: Kol. 4,6

„Eure Rede sei allezeit angenehm, mit Salz gewürzt,
dass ihr wisset, wie man einem jeden antworten sol-
le.“ Kol. 4,6

Paulus fährt fort, den gläubigen Kolossern zu zeigen, wie sie
gegen ihre ungläubigen Brüder sich weislich bezeugen sollen, dass
auch ihr äußerlicher Umgang mit den Weltmenschen fruchtbar sei.

Vorzüglich zeigt er, wie sie in ihren Reden und Gesprächen sich
verhalten sollen. Sie sollen mit niemandem trotzig reden, auch zur
Zeit, wenn man sie beleidige, da man sonst gewohnt ist, die Men-
schen hart anzureden. Da sollen sie zeigen, dass sie andere Men-
schen seien als sie: Ihre Rede solle allezeit etwas Angenehmes bei
sich führen, und zwar so, dass die empfangene himmlische Gnade
und göttliche Liebe und Freundlichkeit herausleuchte.

168



Fünfundsiebzigste Rede: Kol. 4,6

Denn das öffnet dem anderen desto eher das Herz, dass er
uns gewogen wird. Die Rede hat große Kraft, denn der innere
Mensch leuchtet dadurch hervor; mit dem göttlichen Liebessinn
sollen auch unsere Reden gesalbt sein.

Wenn wir nun die Menschen mit dem väterlichen Liebesauge
Gottes ansehen, aus dem Grund, weil Gott die Welt also geliebt
hat, dass er seinen eingeborenen Sohn gab, so werden sie uns wie-
der lieben, und uns nicht feind sein können. Denn mit Liebe müs-
sen wir ihr Herz gewinnen und aufschließen. Stolze Blicke und Re-
den, wenn wir sie gleich mit finsteren Worten niederschlagen und
über sie hinwegsehen und im Herzen verachten, das bringt keine
Frucht. Zu dem Zweck müssen wir immer heiter sein und durch
die Liebe Gottes unser Herz versüßen lassen, so wird unsere Rede
allezeit Gnade mit sich führen.

Hernach solle unsere Rede auch mit Salz gewürzt sein, nämlich
nicht leichtsinnig, weltartig, unverständig, sondern man muss das
göttliche Licht daraus merken, das in uns ist: Es muss immer eine
verborgene Bestrafung im anderen bewirken.

Ein jeder Mensch hat ein verborgenes göttliches Gefühl und
Geschmack, da er im Innersten es spürt, wenn unsere Rede mit
Salz gewürzt ist. Ein Beispiel ist die Rede Jesu, da sie sich ärgerten,
dass er am Sabbat heilte, da er sagte:

„Welcher Mensch ist unter euch, dem sein Ochse oder
Esel in den Brunnen fällt, und er ihn nicht alsbald
herausziehe am Sabbattage?“ Lk. 14,5

Ferner, die Gleichnisse vom verlorenen Schaf, Groschen und
Sohn gegen die Ärgernisse der Pharisäer, dass er mit Sündern Ge-
meinschaft habe. Wenn man nun bei sich selbst ist und Gott alle
Tage um Weisheit bittet, so wird einem zu der Stunde, wenn man
es nötig hat, auch ein mit Salz gewürztes Wort gegeben werden,
dass der andere eine innerliche Überzeugung und eine göttliche
Kraft fühlt, der es hört, und uns entweder nicht weiter widerspre-
chen kann oder im Verborgenen angezündet wird.

169



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

So muss man also auch Weisheit lernen, wie man einem jeden
antworten solle, den Verständigen und Unverständigen, den Spöt-
tern und den Wahrheitsliebhabern. Man kann durch reden viel ver-
derben und viel gut machen. Darum sollen wir auch lernen, zu re-
den und weislich mit der Welt umzugehen, damit unser Umgang
und unser Gespräch viele überzeuge und näher zum Christentum
herbeilocke.

Da sehen wir also, wie Jesus, der künftige Richter, einmal auf
alles sehen wird. Und wir meinen oft, es liege nicht viel daran, wie
wir reden und was wir reden. Wer kein himmlisches Salz in sich
hat, der kann auch seine Reden nicht mit Salz würzen; darum sol-
len wir Salz in uns haben (Mk. 9,50) und das himmlische Licht und
Salz in uns täglich zu vermehren suchen.

Gesang: „Vorsicht ist uns höchst vonnöten“, Seite 363.

Sechsundsiebzigste Rede: Kol. 4,7

„Was meine Umstände betrifft, wird euch Tychikus,
der geliebte Bruder und getreue Diener und Mit-
knecht in dem Herrn, alles kundtun.“ Kol. 4,7

Jetzt kommt Paulus auf den Schluss seines Briefes und sagt, er
sollte ihnen jetzt auch etwas von seinen Umständen schreiben:

• Von der Erträglichkeit seiner Gefangenschaft,

• von der Hoffnung, bald los zu werden

• und wie ihm Gott Gelegenheit verschafft hat, ungeachtet sei-
ner Gefangenschaft vieles zum Reich Gottes zu wirken.

170



Sechsundsiebzigste Rede: Kol. 4,7

Aber das wolle er jetzt nicht schreiben, weil es zu weitläufig
wäre, indem es Tychikus, der diesen Brief überbringe, und der
Onesimus mündlich erzählen werden. Es lag den Kolossern daran,
auch etwas von seinen Umständen zu wissen, weil sie den Pau-
lus sehr liebten und durch seine gute Botschaft gläubig geworden
waren.

Vorzüglich auch darum, weil sich viele darüber ärgerten, dass
so ein großer göttlicher Bote, den ein so großer König geschickt hat-
te, in Gefangenschaft kommen und so lange darin gehalten werden
sollte. Denn sie verstanden das Geheimnis des Kreuzes noch nicht.

Bei solchen Umständen aber, wenn man noch schwach im
Glauben und in der Erkenntnis ist, hat die Liebe viel Kraft zur Be-
wahrung. Sie liebten Paulus, sie liebten einander, sie hatten einen
innerlichen Geschmack am Wort des Geistes; deswegen wurden sie
erfreut, als sie diesen Brief bekamen, und noch mehr, da es ihnen
ein geliebter Bruder überbrachte, den Paulus liebte.

Denn weil Paulus ihnen schrieb, es sei ein geliebter Bruder und
ihrer Liebe würdig, so liebten sie ihn auch. Er gibt ihm noch mehr
schöne Titel und sagt, er sei ein getreuer Diener und Mitknecht in
dem Herrn, nämlich nicht nur ein Bruder, sondern auch ein Lehrer,
ein Knecht Jesu und Diener der Gemeine, der einen großen himm-
lischen Schatz in seinem Herzen habe und dem es hauptsächlich
darum zu tun sei, Gläubige überall zu besuchen und zu stärken
und das Reich Gottes auszubreiten.

Es ist bei der Ausbreitung des Reichs Gottes damals ein großer
Ernst gewesen. 300 Meilen weit hat Paulus diesen Brief geschickt
und diesen Boten gesandt. Denn so weit war es von Rom bis nach
Kolossä. Da heißt es recht: Es ist kein Weg zu weit, wenn einen
die Liebe treibt. Da fragt sich es nun: Haben wir auch den zehnten
Teil dieses Ernstes und dieser Liebe, die Paulus und Tychikus ge-
habt haben? Jedoch, wenn wir durch die Gnade Gottes nur so weit
wie die Kolosser gekommen sind, dass wir von Knechten Jesu und
wahren Brüdern geliebt werden, und dass wir sie hinwiederum lie-
ben können und ihre Stimme hören, so haben wir schon Ursache,
Gott zu danken.

171



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Noch jetzt erfährt ein Gläubiger immer etwas von dieser Freu-
de, welche die Kolosser über die Ankunft des Tychikus gehabt ha-
ben, wenn bekannte Brüder oder erleuchtete Boten von bekannten
Brüdern oder sogar unsere alten Lehrer, durch die wir den ersten
Anfang des Geistes empfangen haben, wenn sie eine zeitlang von
uns abwesend gewesen sind, aus der Ferne kommen und uns wie-
der besuchen oder an uns schreiben. Es ist eben etwas Schönes und
Süßes um die Gemeinschaft der Gläubigen, denn da hat man zu-
gleich Gemeinschaft mit dem Vater und mit dem Sohn, und das
gibt immer wieder einen neuen himmlischen Genuss und Stärkung
von oben.

Gesang: „Liebe ist die größte Gabe usw.“, Seite 145.

Siebenundsiebzigste Rede: Kol. 4,8

„Welchen ich zu dem Zweck zu euch sende, dass er
sich eurer Umstände erkundige und eure Herzen trös-
te.“ Kol. 4,8

Hier zeigt also Paulus den Zweck, warum er den Tychikus von
Rom nach Kolossä gesandt habe; nämlich nicht nur, dass er sie,
die gläubigen Kolosser, mit Nachrichten von ihm erfreue, sondern
dass er sich auch ihrer Umstände halber erkundige und ihre Her-
zen tröste.

Hier sehen wir die Sorgfalt Pauli für die gläubigen Kolosser. Es
war ihm nicht genug, dass er die gute Botschaft unter ihnen ge-
predigt und dass sie den Anfang eines geistlichen Lebens aus dem
Wort Gottes empfangen haben. Er wusste, wie leicht man wieder
schwach werden kann, wie sehr der Teufel geschäftig sei, durch
falsche Apostel, durch verstellte Engel des Lichts einen unlauteren
Samen auszustreuen.

172



Siebenundsiebzigste Rede: Kol. 4,8

Die Liebe des Gesalbten drang ihn, mit einer wahren Jesuslie-
be für die schwachen Glieder Jesu zu sorgen; es lag ihm auf dem
Herzen, wie es bei denen Gemeinen in Kleinasien stehe, die er bei
seiner Reise unter die Heiden kennengelernt hatte.

Er schickte ihnen deswegen einen getreuen Diener und Mit-
knecht in dem Herrn, von dem er wohl wusste, dass er den Zu-
stand der Gemeinen und eines jeden Gläubigen so gut wie er prü-
fen und auch nach vorgefallenen Dingen sie wieder einrichten und
zurechtweisen könne; auch dass er Trost in seinem Herzen habe,
andere zu trösten und aufs Neue in ihrem Glauben und in ihrer
Hoffnung zu stärken, wenn sie etwa durch allerhand Leiden mut-
los geworden wären.

Wir lernen hieraus, dass ein Gläubiger auch wieder schwach
werden und zurückfallen kann. Es gibt gar vielerlei Hindernisse
und Abwege:

• Allerlei Leiden;

• das Fleisch des Menschen selbst, das auch seine Triebe hat
und sein eigenes Leben wieder behaupten will;

• alte Gewohnheiten, die wieder aufwachen;

• Trägheit und Schläfrigkeit;

• Zank und Streit untereinander;

• Versäumnis des Gebets und der täglichen Erneuerung;

• falsche Lehrer unter gutem Schein;

• laue und träge Lehrer, welche andere mehr einschläfern als
aufwecken.

Also vielerlei Dinge gibt es, die einem das Ziel verrücken kön-
nen.

173



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Da hat also ein jeder bei diesem Beispiel sich auch seiner ei-
genen Umstände zu erkundigen, wie es mit seinem Christentum
stehe, denn die Zeit geht schnell dahin. Und der Mensch kann
leicht fest werden in einem falschen Weg. Darum, wenn wir etwas
merken durch einen Lehrer oder einen eifrigen Menschen, den uns
Gott zuschickt, so sollen wir das Licht, das uns Gott aufgehen lässt,
in welchem wir oft wie in einem vorübergehenden Blitz unseren
Herzenszustand sehen, nicht vergebens sein lassen.

Übrigens aber sollen wir uns auch prüfen, ob wir wachsen in
dem Prüfungsgeist, andere zu prüfen und im Trost des heiligen
Geistes. Ob wir auch mit dem Trost, mit dem wir getröstet werden,
andere trösten können wie Tychikus. Wie gut ist es, dass es noch
solche Leute auf der Welt gibt, die wahre Nachfolger Jesu sind in
der herzlichen Sorgfalt und Liebe für die Menschen, die Gott zu
seinem Bilde und zur Herrlichkeit erschaffen hat, wie Paulus und
Tychikus dergleichen Nachfolger Jesu waren.

Man sieht auch, wie man seinen Geist fortpflanzen kann, dass
andere werden wie wir, wie Paulus seinen Geist in den Tychikus
gepflanzt hat.

Gesang: „Jesus, du kennst die Gefahren“, Seite 280.

174



Achtundsiebzigste Rede: Kol. 4,9

Achtundsiebzigste Rede: Kol. 4,9

„Samt dem Onesimus, dem getreuen und geliebten
Bruder, der einer von euch ist; alles, was hier vorgeht,
werden sie euch kundtun.“ Kol. 4,9

Hier empfiehlt Paulus auch den Onesimus den Kolossern, der
selbst ein Kolosser war. Er war ehedem Philemons Knecht, und
dieser Philemon war ein Lehrer und Mitarbeiter in Kolossä. Die-
ser Onesimus hatte seinen Herrn bestohlen und ist ihm hernach
entlaufen und nach Rom gekommen, wo er mit Paulus bekannt
geworden ist, wo er sich denn sehr gut angelassen, seine Übeltat
erkannt und bekannt und überhaupt einen guten Grund des Chris-
tentums bekommen hat, da denn Paulus bei dieser Gelegenheit ihn
mit dem Tychikus wieder nach Kolossä zu seinem alten Herrn ge-
sandt und ihm ein Empfehlungsschreiben an denselben mitgege-
ben hat, welches der Brief an den Philemon ist, in dem er ihn bit-
tet, seinen vormals ihm unnützlichen Knecht Onesimus, weil er
jetzt ihm und dem Paulus nützlich sein könne, wieder wie Paulus
selbst aufzunehmen, weil er ihn in seinen Banden gezeugt habe;
und wenn er etwas an ihn zu fordern habe, so wolle er, Paulus, es
ihm erstatten.

Diesen Onesimus empfiehlt er also auch den gläubigen Kolos-
sern, seinen Landsleuten, die seine vormalige Übeltat wohl ge-
wusst haben, und nennt ihn jetzt einen getreuen und geliebten
Bruder. Da kann man also sehen, was aus einem Menschen wer-
den kann. Vermutlich muss schon ein gutes Fünklein im Onesimus
gelegen haben, als Paulus ehemals zweimal in Kolossä gewesen
ist, sonst wäre er vermutlich nach seiner Übeltat nicht zum Pau-
lus nach Rom gekommen und hätte ihn aufgesucht. So kann man-
cher Knecht und manche Magd etwas hören und es zeigt sich nicht
gleich die Frucht, sondern oft das Gegenteil; und doch bricht end-
lich das Licht aus dem Verborgenen hervor. Wie sehr werden sich
die Kolosser über ihn gefreut haben, da er so ein gutes Zeugnis von
Paulus mitgebracht hat.

175



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Hier müssen wir also lernen, Knechte und Mägde gebührend
hochzuachten, wenn sie gläubig sind, wie Paulus. Hernach auch
solche, welche in eine Übeltat gefallen und wahre Früchte der Sin-
nesänderung zeigen. Ein unnützlicher Mensch, der einem zum
Schaden war, kann also auch noch zum Nutzen werden. Denn
Onesimus heißt „nützlich“ und sein Name wurde endlich in der
Tat erfüllt. Mit Freuden konnte er nun seinen Landsleuten von den
Umständen des Paulus erzehlen. Wie mächtig ist also Jesus, das,
was ihm vom Vater geschenkt ist, zu suchen und zu finden!

Das gelingt aber nicht einem jeden, der etwas Übles tut, dass er
also gerettet und zurecht gebracht wird.

Gesang: „Starker Gott, wie überschwänglich ist die Größe deiner Kraft!“, Seite
162.

Neunundsiebzigste Rede: Kol. 4,10

„Es grüßt euch Aristarchus, mein Mitgefangener, und
Markus, der Vetter des Barnabas, wegen welchem ihr
Befehle empfangen habt.“ Kol. 4,10

Jetzt kommen Grüße von Rom an die gläubigen Kolosser. Und
zwar nennt Paulus in diesem Vers zwei, nämlich den Aristarchus
und den Markus. Beide waren aus der Beschneidung und waren
also ehedessen Juden, sind aber hernach an Jesus gläubig worden.

Und zwar trug Aristarchus sogar die Bande um des Namens Je-
su willen. Da sieht man also, was die Kraft des Namens Jesu kann.
Er war so sehr eingenommen von der Herrlichkeit Jesu, des Ge-
kreuzigten, dass er ihn öffentlich bekannte und kein Leiden fürch-
tete.

176



Neunundsiebzigste Rede: Kol. 4,10

Er muss ein eifriger Mann wie Paulus gewesen sein, sonst wä-
re er nicht ins Gefängnis gekommen. Denn wem man es nicht an-
merkt, dass er jemanden bekehren will, der kommt meistens unge-
schlagen durch. Aber es ist besser, Eifer haben im Guten und dar-
über leiden, als neutral und gleichgültig sein und in dieser Welt
unangefochten durchzukommen, aber hernach an jenem Tag dar-
über zuschanden zu werden.

Der Markus, von dem er auch einen Gruß schreibt, war sein ers-
ter Begleiter, als er von Antiochia unter die Heiden ging, der sich
aber an dem Paulus damals ärgerte, weil er zu den Heiden ein-
ging und weit über die Begriffe der Juden hinaus predigte. Pauli
Licht von der Herrlichkeit Jesu war ihm zu hoch, und er war da-
mals noch sehr schwach, weswegen er auch noch kein Leiden um
Jesu willen auf sich nehmen konnte. Er verließ also Paulus, da er
schon gegen 159 Meilen mit ihm gereist war und ging wieder nach
Hause.

Bei Pauli zweiter Reise unter die Heiden wollte ihn Barnabas
abermals mitnehmen, teils, weil er sein Vetter war, teils, weil er
unterdessen stärker in der Erkenntnis geworden war; Paulus aber
wollte ihm nicht mehr trauen, welches verursachte, dass Paulus
und Barnabas um seinetwillen sehr gegeneinander aufgebracht
wurden und im Unwillen voneinander reisten, sodass Barnabas
den Markus mitnahm und Paulus den Silas.

Hier sehen wir also, dass Paulus aufs Neue Vertrauen zu ihm
gewonnen hatte, denn er sagte zu den Kolossern, sie sollen ihn
aufnehmen, wenn er komme. Wie wunderbar ist es also! Mancher
Knecht Gottes erliegt zu mancher Zeit in der Geduld gegen die-
sen oder jenen schwachen Gläubigen und sieht nichts Brauchbares
mehr an ihm, und ein anderer nimmt ihn auf und kommt ihm mit
seiner Liebe zustatten. Da erholt sich denn ein solcher oft durch
einen anderen, der mehr Geduld hat, sodass der erste, der den Mut
gegen ihn verloren hat, das Vertrauen gegen ihn wieder aufs Neue
bekommt, wie hier Paulus gegen den Markus.

177



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Das waren angesehene Leute, von denen Paulus einen Gruß
schreibt.

• Aristarchus war ein angesehener Bruder, weil er Pauli Mitge-
fangener war. Denn das war eine Ehre, für den Namen Jesu
zu leiden.

• Und der Markus war ein angesehener Bruder, weil er ein Vet-
ter des Barnabas war, der auch ein angesehener Apostel war
und in die Gegenden nach Kolossä gereist ist und dort die
gute Botschaft gepredigt hat, da er den Markus, seinen Vet-
ter, bei sich gehabt hatte.

Überhaupt sind Grüße erquicklich und stärkend von solchen
Brüdern, die im Dienst Jesu eifrig und um deswillen bekannt sind.

Gesang: „Gottes fester Grund besteht“, Seite 313.

Achtzigste Rede: Kol. 4,11

„Und Jesus, welcher Justus heißt, welche alle aus der
Beschneidung sind, diese meine einzigen Gehilfen
zum Königreich Gottes, welche mir ein Zuspruch ge-
worden sind.“ Kol. 4,11

Dieser Jesus Justus war der Dritte aus der Beschneidung, wel-
che den Paulus in seiner Gefangenschaft nicht verlassen haben,
sondern sich zu Gehilfen des Königreichs haben brauchen lassen.
Ansonsten war es etwas Seltenes um einen solchen bekehrten Ju-
den, der Pauli Licht ertragen konnte. Die Gläubigen aus den Hei-
den sind fähiger dazu gewesen, weil sie von der Auferziehung her
weniger Vorurteile gehabt haben.

178



Achtzigste Rede: Kol. 4,11

Deswegen müssen diese drei Brüder aus den Juden rechtschaf-
fene und von Gott hochgeadelte Menschen gewesen sein, die ein
großes Licht und großen Eifer in der Lehre Jesu gehabt haben.

Man sieht also, dass Gott überall, in allen Religionen und
Geschlechtern, auserwählte Menschen hat, die unter ihren Mit-
menschen glänzen wie Edelgesteine unter Sandsteinen. Die sind
einem freilich ein Zuspruch und ein Trost, wenn man oft verlegen
und mutlos ist. Gleich findet Seinesgleichen. Diese edle Menschen
sind aber von ihrem Geschlecht nicht für das erkannt worden, was
sie waren. Man hat eine geheime Anziehungskraft gegeneinander.
Sie fanden den Paulus, und Paulus fand sie. Alles durch die Schi-
ckung und Regierung Gottes, die vor der Welt so unsichtbar ist wie
Gott selbst und doch so wahrhaftig wie Gott selbst.

Wie wenige gibt es, die wahre Gehilfen zum Königreich Gottes
sind! An den meisten muss man noch arbeiten, und wenige können
selbst arbeiten. Weil nun Paulus gefangen war und nicht so frei
wirken konnte, so waren ihm diese zum großen Trost, da Gott sie
ihm zur Beihilfe zuschickte in Ansehung der Verkündigung und
Ausbreitung des Königreichs Jesu.

Hier sieht man also, wie kein Mensch Gottes Werk hindern
kann, und wie er immer wieder Wege zu finden weiß, wo unser
Fuß gehen kann. Denn man wird gemeint haben, jetzt sei alles aus,
weil Paulus gefangen sei; und bald darauf schickte ihm Gott tüch-
tige und eifrige Gehilfen zu, nämlich den Aristarchus, Markus und
Jesus Justus aus der Beschneidung, von denen aber der erste her-
nach auch gefangen wurde; und den Tychikus und Epaphras aus
den Heiden.

179



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Jesus, unseres Herrn Name, war also ein Menschenname, den
mehrere Menschen geführt haben, die aber zum Unterscheid einen
Beinamen hatten, wie dieser Jesus Justus, welcher letzte ein lateini-
scher Name war, und „ein Gerechter“ heißt. Solche Menschen gibt
Gott uns noch, welche Gehilfen des Königreichs sind, und man-
chem ein Zuspruch werden.

Gesang: „Prediget von den Gerechten usw.“, Seite 115.

Einundachtzigste Rede: Kol. 4,12

„Es grüßt euch Epaphras, der einer von euch ist, ein
Knecht des Gesalbten, der in den Gebeten allezeit für
euch kämpft, dass ihr vollkommen und erfüllt in al-
lem Willen Gottes stehen möchtet.“ Kol. 4,12

Dieser Epaphras war also ein Kolosser, der nicht lange vorher
von Kolossä nach Rom gekommen war und dem Paulus die herz-
liche Liebe der Kolosser gegen ihn und untereinander eröffnet hat
(Kol. 1,8). Er gibt ihm Zeugnis, dass er ein Knecht des Gesalbten
sei, nämlich ein solcher, der seine Hantierung ganz aufgegeben
und auf den Dienst der Lehre sich gelegt habe; dieser sei sehr um
sie besorgt und kämpfe allezeit in dem Gebet für seine Landsleute.

Er zeigt ihnen auch an, um was er meistens für sie bete:

• Dass sie allen Willen Gottes vollkommen tun möchten;

• dass Gott ein vollkommenes Wohlgefallen an ihnen haben
könne, damit nichts an ihnen auszusetzen sei;

• dass sie reich werden möchten in allem guten Werk und er-
füllt mit dem Sinn, allen Willen Gottes zu tun.

180



Einundachtzigste Rede: Kol. 4,12

Aus diesem können wir viel lernen.

1. Erstlich, dass es auch Leute gebe, die um der himmlischen
Perle willen, wenn sie die finden, alles verkaufen, um die-
selbige zu kaufen, und eigen zu bekommen, wie Epaphras,
der sich ganz auf den Dienst des Königreichs gelegt, seine
Hantierung aufgegeben und eine weite Reise gemacht hat,
welches nicht von allen Christen gefordert wird, sondern nur
von denen, die die Perle finden und einen Ruf von oben da-
zu bekommen. Denn bei den Menschen sind solche Dinge
unmöglich, bei Gott aber sind alle Dinge möglich, wenn er
einen kräftig dazu aufruft.

2. Zweitens, dass es allemal ein Glück für ein Land oder für
einen Ort, auf Zeit und Ewigkeit sei, wenn man eine solche
Zierde und Herrlichkeit unter sich hat aus seinem Volk; wenn
sich nämlich ein solcher seiner Landsleute annimmt im Ge-
bet vor Gott. Ein einziger kann zur Bekehrung und Stärkung
der anderen viel ausrichten, wenn er sich seiner Brüder und
Angehörigen priesterlich annimmt vor Gott.

3. Drittens sehen wir auch, wie ein rechtschaffenes Gebet be-
schaffen sein müsse. Es muss ein Kampf sein, wenn es einem
recht angelegen ist. Wenn allemal Epaphras gebetet hat für
die Kolosser, so war es, als ob er mit dem Tod ränge, wie
Jesus am Ölberg gebetet hat. Das muss ein eifriger Mensch
gewesen sein, der voller Liebe war. Mancher betet nicht so
ernstlich für sich selbst wie manche für andere.

4. Viertens sehen wir, dass Paulus und seine Freunde auch laut
und öffentlich miteinander gebetet haben, sonst hätte es Pau-
lus nicht gewusst, um was Epaphras so ernstlich bete. Es
nützt alo auch, wenn wir das tun. Wenn es ein anderer hört,
dass man so ernstlich für ihn betet und um was man für ihn
betet, so bekommt mancher eine neue Erweckung.

181



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

5. Endlich sehen wir fünftens, was die Hauptsache unseres Lau-
fes und unserer Heiligung und folglich auch unseres Gebets
sein solle, dass wir nämlich vollkommen und ohne Mangel
den Willen Gottes tun möchten, dass Jesus nichts wider uns
hat wie bei den Bischöfen in Offb. 2 und 3 und dass wir ihn in
allen Stücken tun möchten, damit wir lauter und ohne Tadel
werden. Das lernt man nur durchs Tun. Auch die Erkenntnis
des Willens Gottes, in allen Stücken, in allen Umständen un-
seres Laufes, unseres Berufs und der täglichen Zufälle lernt
man allein durchs Tun.

Solche Menschen haben einen vollen Lohn zu erwarten, wenn
Jesus kommt. Und darauf sah Epaphras, weil der Tag des Gesalb-
ten täglich erwartet wurde, damit er einen reichen Eingang ins
Königreich haben möchte, wiewohl ihn auch die natürliche Liebe
trieb aus der Geburt von oben; teils zu den Menschen, damit sie
gerettet werden möchten, teils zu Jesus, weil er für alle gestorben
ist, damit sein Königreich vermehrt werde (2. Kor. 5,11).

Diesen Sinn sollte

• ein jeder Hausvater für die Seinigen,

• ein jeder für seine Anverwandten,

• jeder Lehrer für seine Gemeine,

• ja, jeder vorzüglich erleuchtete Mensch für sein Volk haben.

Gesang: „Jesus Christus hat ein Reich“, Seite 131.

182



Zweiundachtzigste Rede: Kol. 4,13

Zweiundachtzigste Rede: Kol. 4,13

„Denn ich gebe ihm Zeugnis, dass er vielen Eifer hat
für euch und für die zu Laodizäa, und für die zu
Hierapolis.“ Kol. 4,13

Dieser Gruß von Epaphras mag einen großen Eindruck ge-
macht haben bei den gläubigen Kolossern und bei denen zu Lao-
dizäa, wo dieser Brief auch gelesen wurde, weil Paulus ihm Zeug-
nis gibt, dass er so ernstlich für sie kämpfe in den Gebeten und so
vielen Eifer für sie habe. Alles muss wirken, wenn es aus der Lie-
be geht, auch die Grüße. Es ist gar schön, wenn sich jemand einer
gewissen Person oder einer gewissen Gemeine im Gebet vor Gott
besonders annimmt. Denn es ist nicht vergeblich, und Gott sucht
oft solche, die andere Schwache mit ihrem Gebet unterstützen und
vertreten und auch oft für einen gottlosen Ort oder ein gottloses
Land in den Riss treten.

Gott wirkt um eines solchen einzigen Menschen willen oft sehr
vieles, das er sonst nicht gewirkt hätte. Und es sind besondere Trie-
be von oben, die man hoch zu achten hat, wenn einem Gläubigen
eine besondere Fürbitte für einen oder für eine Anzahl anderer öf-
ters zu Gemüt kommt und dringend vorgebracht wird. Der Tag,
der alles klar macht, wird auch alle verborgenen Beter und Fürbit-
ter und was durch sie gewirkt worden ist, klar machen.

Übrigens, wenn wir in dieser Welt nicht viele Wirkung sehen,
so wird doch gewiss ein solcher Mensch, der sich anderer Schwä-
cherer aus einem wahren Drang der Liebe Gottes angenommen
hat, reichliche Geistesgaben von Gott empfangen, um dieselben
einmal nach eigenem Belieben auf solche, für die man gebetet hat,
ausgießen zu können.

Überhaupt sind diese Menschen selten, die einen warmen Eifer
haben für sich und für andere. Wenige gibt es, die sich ausdehnen
können und mögen für andere, weil sie noch zu viel mit sich selbst
zu tun haben.

183



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Der Epaphras bat für die Kolosser und für die Laodizäer und
für die zu Hierapolis. Für diese drei Gemeinen hatte er vielen Eifer.
Jede Nachricht von ihrem Wachstum im Guten machte ihm eine
Herzensfreude, und eine jede schlimme Nachricht von ihnen be-
trübte ihn auf das Äußerste. Er hatte eine Begierde, ihnen zu die-
nen und sich für sie aufzuopfern. Er hatte eine Liebe und Sorgfalt
wie Eltern für ihre Kinder. Es war also ein wirksamer und wich-
tiger Mann für diese Gemeinen. Wenn ein jeder Mensch oder jede
Gemeine einen solchen Menschen hätte, der sich auch ihrer oder
seiner vor Gott im Gebet und auch sonst durch Liebe und Mittei-
lung des Geistes annähme, so wäre ein solcher Mensch oder eine
solche Gemeine glückselig.

Wohin geht nun unser Eifer? Auf äußerliche vergängliche oder
auf innerliche unvergängliche Dinge? Ein jeder prüfe sich aus sei-
nem Gebet und aus seiner Fürbitte!

Gesang: „Die Liebe Christi dringet uns usw.“, Seite 284.

Dreiundachtzigste Rede: Kol. 4,14

„Es grüßt euch Lukas, der Arzt, der Geliebte, und De-
mas.“ Kol. 4,14

Das müssen zwei bekannte und angesehene Brüder gewesen
sein, von welchen Paulus namentlich einen Gruß an die Kolosser
übermittelt. Die Kolosser müssen sie gekannt haben.

• Lukas ist derjenige, der die Apostelgeschichte geschrieben
hat. Er ist eine Zeitlang mit Paulus gereist und hat sich zum
Dienst der guten Botschaft gebrauchen lassen, obwohl er ein
Arzt war. Als er nach Philippi in Mazedonien kam, blieb er
fünf Jahre da, bis Paulus wieder dahin kam.

184



Dreiundachtzigste Rede: Kol. 4,14

• Demas hat sich auch zum Dienst der guten Botschaft aufge-
opfert.

Im Brief an Philemon im 24. Vers werden diese zwei Mitarbeiter
des Paulus ausdrücklich genannt. Hingegen im 2. Brief an den Ti-
motheus, Kapitel 4,10, welchen Brief Paulus am letzten unter allen
geschrieben hat, schreibt er von dem Demas, er habe ihn verlassen
und die gegenwärtige Weltzeit lieb gewonnen und sei nach Thes-
salonich gezogen; Lukas sei allein bei ihm. Woraus wir sehen, dass
der Lukas ausgeharrt hat in seinem Dienst; hingegen dem Demas
ist der Dienst der guten Botschaft oder das Lehramt zu beschwer-
lich gewesen, und er ist also wieder seiner leiblichen Hantierung
nachgegangen. Er ist nicht vom Christentum abgefallen, sondern
hat nur das Mitarbeiteramt oder das Lehramt aufgegeben. Mithin
muss er innerlich nicht hoch geadelt gewesen sein. Es muss eini-
germaßen etwas an ihm gewesen sein wie an Judas Iskariot, dem
es leid wurde, ein Jünger Jesu zu bleiben, und der lieber ein Land-
gut gekauft hat. So blöd kann ein Mensch sein, dass er wie Esau
um ein Linsengericht seine Erstgeburt verkauft.

Das wusste Paulus, als er diesen Brief schrieb und einen Gruß
von ihm an die Kolosser beisetzte, noch nicht, dass es so mit dem
Demas ergehen werde. Doch muss man es ihm einigermaßen an-
gemerkt haben. Hier kann man sehen, wie einer zurückfallen und
seine Arbeit, ehe man den Lohn empfängt, aufgeben kann. So tö-
richt kann mancher sein, dass er in seinem angefangenen Ernst und
Aufopferungssinn für die Sache Christi aufhört und also ein unge-
salzenes Salz wird, das man nicht leicht wieder salzen kann, son-
dern als unbrauchbar hinauswirft und die Leute zertreten lässt. O
wie viel hängt von unserer Lebenszeit ab und von unserem klugen
Verhalten in derselbigen!

Gesang: „Wer ausharrt bis aus Ende usw.“, Seite 140.

185



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Vierundachtzigste Rede: Kol. 4,15

„Grüßet die Brüder, die zu Laodizäa sind, und Nym-
phan, und die Gemeine in seinem Hause.“ Kol. 4,15

Jetzt lässt Paulus durch die Kolosser auch einen Gruß an die
Brüder zu Laodizäa ausrichten, denn an die Laodizäer hat er nicht
geschrieben, außer man wollte den Brief an die Epheser dafür gel-
ten lassen. Er hat aber Sorge getragen, dass der Brief an die Kolos-
ser auch in Laodizäa gelesen werde.

Es waren also Brüder in Laodizäa, an welche Paulus am Schluss
seines Schreibens gedacht hat. Er kannte den Bruder, bei welchem
die Gläubigen daselbst zusammenkamen, mit Namen und lässt ihn
auch grüßen. Kolossä war nicht weit von Laodizäa, und durch die-
se Grüße wurden die Läodizäer sehr erfreut und gestärkt, weil sie
Paulus liebten und kannten.

Epaphras hatte auch vielen Eifer für die zu Laodizäa. Und so
trugen Paulus und seine Mitarbeiter diese Gemeinen auf ihrem
Herzen, wie die Hohepriester des alten Bundes die Namen der
Kinder Israel in ihrem Schildlein auf der Brust trugen.

Es liegt sehr viel daran, wenn Schwache einen haben, der sich
ihrer annimmt. Geistesgaben und Kräfte kommen auf sie durch
solche Brüder, und die Schwachen werden immer gestärkt, dass
sie nicht ermüden, wenn sie einen solchen lieben eifrigen gläubi-
gen Bruder und Vorgänger haben. Die Liebe, welche die Brüder
zu Laodizäa aus diesen Grüßen werden gesehen haben, tat gewiss
manche Wirkung.

Nymphas und die Gemeine in seinem Hause hatten – wie auch
wir jetzt – wenig Ansehen vor der Welt; und doch waren er und
seine Gemeine und die Brüder zu Laodizäa überhaupt hochgeach-
tet vor Gott und in dem Herzen des Paulus.

Wir sollen also auch lernen, durch Liebe andere zu stärken, um
dadurch einen Eingang für das Wort der Wahrheit zu machen. Da
kann oft ein herzlicher Gruß viel ausrichten, dass der andere sein
Herz einem auftut, dass man in ihn einwirken kann.

186



Fünfundachtzigste Rede: Kol. 4,16

Nymphas und die, welche in seinem Hause zusammenkamen,
haben freilich lange gewartet auf den Tag Jesu und ihn nicht er-
lebt. Bei uns ist es auch einmal wie das andere. Es scheint, der Tag
Jesu rücke nicht näher herbei. Wohl dem, der fortmacht und sich
durch die vielen Versuchungen und Anfechtungen nicht hinreißen
lässt, auf Jesus und sein Reich zu warten. Ehe wir uns versehen, so
kommt es; oder wir sterben und wachen am Tag Jesu auf. Damit
wir also im Glauben und im Ernst nicht ermüden, sollen wir uns
durch Liebe untereinander und gegeneinander öfters stärken und
erquicken.

Gesang: „In Jesu will ich bleiben usw.“, Seite 99.

Fünfundachtzigste Rede: Kol. 4,16

„Und wenn bei euch der Brief gelesen ist, so ma-
chet, dass er auch in der Gemeine der Laodizäer ge-
lesen wird, und dass auch ihr den von Laodizäa lest.“

Kol. 4,16

Dies ist eine besondere Verordnung wegen des Briefes, welche
aber aus einem solchen Grund geflossen ist, da nämlich Päulus für
das Wachstum der Laodizäer am inwendigen Menschen gesorgt
hat.

Es ist eine wunderbare Sache, dass man durch lesen essen kann.
Paulus wusste, wie viel Kraft, Licht und Geist in diesem Brief an
die Kolosser sei; darum wollte er auch die gläubigen Laodizäer
dessen teilhaftig machen.

Im Grunde kommen die beide Briefe miteinander überein,
nämlich der an die Kolosser und der an die Laodizäer oder Ephe-
ser; nur dass der an die Epheser ein wenig weitläuftiger ist. Und
doch sagt er, die Kolosser sollen den Laodizäer- oder Epheser- und
die Epheser den Kolosser-Brief lesen.

187



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Also ist es eine Stärkung am inwendigen Menschen und sehr
notwendig, wenn man gesalbte und geisterfüllte Briefe und Bücher
liest, und wenn auch schon eines eben das enthält, was das andere
enthält. Es gibt eine Bestätigung und Befestigung. Und was aus
dem lauteren Geist fließt, das ist einem allemal kräftig und eine
Stärkung. Außer man müsste geistlich krank sein, da einem freilich
alsdann gar keine Speise schmeckt.

So soll also das Wort Gottes durch Hören und Lesen im Um-
lauf sein; und Geistesworte, es mag solche reden oder schreiben
wer will, sind Gottes Worte und eine Speise und Trank aus dem
Himmel, eine Stärkung des Geistes. Wenn nur ein Gläubiger zu
dem anderen aus einem wahren Grund etwas sagt oder schreibt,
nämlich wenn es ihm selbst zur Kraft geworden und eine Offen-
barung Gottes ist, so ist es einem kräftig und neu. Wenn es aber
demjenigen selber nicht neu ist, der es redet oder schreibt, so ist es
dem, der es hört oder liest, auch nicht neu und kräftig.

Was aus innerlicher Anleuchtung des himmlischen Lichts und
göttlicher Offenbarung kommt, das ist einem allemal saftig und
kräftig, wenn es auch die allerbekanntesten Wahrheiten wären.
Man spürt es gleich, ob es frisches Brot ist oder altes, ob es einem
nämlich selbst erst seit kurzem neu und kräftig geworden ist, was
man redet und schreibt.

Also durch das Lesen wird man befestigt in der Erkenntnis Je-
su oder durchs Reden und Hören. Darum sollen wir fleißig lesen,
reden und hören. Wenn Paulus bei den Kolossern gegenwärtig ge-
wesen wäre, hätte er geredet und nicht geschrieben, aber sein Ge-
fängnis in Rom ist uns zum Nutzen geworden, denn sonst hätte er
nicht geschrieben, und wir hätten seine Briefe nicht. Jetzt können
wir ihn auch hören, wenn wir seine Briefe lesen.

Gesang: „Mein Herz ist schon gewöhnet an Jesu süßes Wort“, Seite 300.

188



Sechsundachtzigste Rede: Kol. 4,17

Sechsundachtzigste Rede: Kol. 4,17

„Und sagt dem Archippus: Sieh auf den Dienst, den du
empfangen hast in dem Herrn, dass du ihn erfüllst.“

Kol. 4,17

Archippus war ein alter Vorsteher der Gemeine zu Kolossä, der
etwa wegen seines Alters oder aus einer anderen Ursache etwas
nachlässig war. Den ermahnt Paulus, er solle vorzüglich darauf se-
hen, dass er den Dienst, den er empfangen habe in dem Herrn,
nicht nur halb tue, sondern ganz erfülle, dass nichts zurückbleibe
von dem, was ihm obliege, damit ihn Jesus an seinem Tag keiner
Saumseligkeit beschuldigen könne und damit er auch seinen Lohn
ganz und nicht nur halb empfangen möge.

Es gibt also zweierlei Gläubige:

• Solche, die andere ermahnen können, wie Paulus, die ihre ei-
gene Sache völlig ausrichten und keine Ermahnung nötig ha-
ben, sondern ohne Beschuldigung ihres eigenen Gewissens
Mut und Freudigkeit haben, andere aufzumuntern.

• Es gibt aber auch andere, welche nachlässig sind und Ermah-
nungen nötig haben.

Manchmal helfen zwar die Ermahnungen nicht, wenn kein ei-
gener Trieb da ist; außer dass man nicht liederlicher wird, und noch
eine mittelmäßige Vollkommenheit erreicht. Manchmal aber kön-
nen sie einen zum neuen völligen Ernst ermuntern.

Eigenartig ist, dass die Gemeine es ihrem Vorsteher im Namen
Pauli sagen musste. Da hat er sich fast schämen müssen, als dieser
Brief gelesen worden ist in seiner Gegenwart. Aber billig verdient
jeder Schande, der nachlässig in seinem Dienst ist. Die Gemeinen
wurden höher geachtet als ihre Vorsteher, denn die Vorsteher wa-
ren der Gemeine Diener, und Paulus schreibt an die Gemeinen und
nicht an ihre Vorsteher.

189



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

Der Dienst, den er also empfangen hatte, war ein Dienst für
das Königreich und für Jesus, denn er war ein Lehrer. Er hatte ihn
empfangen in dem Herrn, nämlich durch Gebet und Wahl der Ge-
meine. Er musste ihn also als vom Herrn selbst annehmen; und als
er ihn empfing, war er gewiss vor der Gemeine hochgeachtet.

Paulus muss aber Nachricht von dem Nachlassen seines Eifers
bekommen haben. O es ist etwas Böses, wenn man in seinem Eifer
nachlässt. Man sollte zunehmen und nicht abnehmen: Denn wenn
das Salz ungesalzen wird, mit dem wird es wieder gesalzen wer-
den können?

Ein jeder nehme sich in acht, und mache dermaßen mutig fort
in seinem Christentum, dass er keine Ermahnungen braucht. Denn
das ist schon etwas Gefährliches.

Gesang: „Die Ernte reift nun stark genug“, Seite 300.

Siebenundachtzigste Rede: Kol. 4,18

„Der Gruß mit meiner, des Paulus Hand. Gedenkt mei-
ner Bande. Die Gnade sei mit euch.“ Kol. 4,18

Dieser Schluss ist ein Beweis, dass der Paulus diesen Brief nicht
selbst geschrieben hat, weil er schreibt: „Der Gruß mit meiner, des
Paulus Hand.“

Er hat ihn aber auch einem anderen in die Feder diktieren kön-
nen. Diesen Schluss hat er also mit eigener Hand beigesetzt; und
das war um so nötiger, weil viele Verführer ihre Briefe für Pauli
Briefe ausgegeben haben, um desto eher Glauben zu finden. Im 2.
Thessalonicherbrief schreibt er:

„Das sei das Zeichen in jedem Brief; also schreibe ich.“
2. Thess. 3,17

190



Siebenundachtzigste Rede: Kol. 4,18

Man sieht also, wie es auch damals so schwer gewesen ist, die
Wahrheit zu finden und zu glauben. Eine jede Zeit hat ihre Versu-
chungen und Schwierigkeiten, die man überwinden muss. Denn
die Herrlichkeit wird keinem umsonst gegeben. Also gibt es jetzt
auch vielerlei Lehrer, da ein jeder behauptet, seine Lehre sei Wahr-
heit. Da kommt es darauf an, wer die rechte Wahrheit findet. Zu
Unrecht haben die falschen Apostel dem Paulus nachgesagt, er
predige selbst noch die Beschneidung, nur damit sie eher Glau-
ben finden möchten (Gal. 5,10-11). Man darf sich also nicht darüber
wundern, wenn uns viele Anstände und Zweifel in den Weg kom-
men. Denn wenn überall ein gerader leichter Weg wäre, so wäre
der Glaube keine Überwindung und keine seltene Sache.

Es fragt sich also, wer hat diesen Brief geschrieben, wenn ihn
Paulus nichr selber geschrieben hat? Der Name des Schreibers
steht ja in der Überschrift. Es war der Timotheus, der geistliche
Sohn Pauli, der seinen ganzen Sinn in sich gehabt hat, und Paulus
hat ihn diktiert und verfasst. Wenn aber auch Timotheus ihn ver-
fasst hätte, so hat ja Paulus alles gebilligt, was er geschrieben hat,
wie man aus seiner Unterschrift sieht; sodass wir es also doch für
Pauli Geist und Wort können gelten lassen.

Er fügt noch zwei Worte bei:

1. „Gedenket meiner Bande“ und

2. den Schlusswunsch „Die Gnade sei mit euch!“

Er hat also diesen Brief als ein Gebundener geschrieben, da er
in Rom war und durch sein Ausharren im Leiden die Wahrheit der
guten Botschaft bezeugt hat. Er will, dass sie seine Bande zu einem
Beweis der Wahrheit dessen, was sie geglaubt und was sie belehrt
worden seien, ansehen sollen, nämlich als eine Gewissheit ihrer
Herrlichkeit und ihres Gnadenstandes. Sie sollen daraus schließen,
er habe sie nicht fälschlich beredet, weil er ja im Leiden jetzt aus-
harrte um der Wahrheit willen, die er glaubte.

191



Erbauungsstunden über den Kolosserbrief

So kann das Ärgernis zur Stärkung werden. Denn die Bande
Pauli waren ihnen anfangs ein Ärgernis wie das Leiden Christi sei-
nen Jüngern. Weil sie denken konnten, Gott sollte ihn nicht so weit
verlassen. Wenn er die Wahrheit predige, sollte ihm Gott sichtbar-
lich helfen. Aber nachdem sie das Geheimnis des Leidens verstan-
den hatten, wurde ihnen der äußere Widerstand gegen die Wahr-
heit ein Beweis für die Wahrheit.

Er wünscht ihnen endlich, „dass die Gnade mit ihnen sein
möchte“. Er meint des Vaters und des Sohnes Gnade, und sie ver-
standen es schon, ohne dass er es weitläuftig sagen durfte, was er
meine. Er meint die Gnade, die sie ergriffen haben, die sie bekehrt
und erleuchtet und zu Christus gezogen habe, nämlich den gnädi-
gen Zug des Vaters zum Sohne; dass der Vater sein Werk in ihnen
fortsetzen wolle nach seiner gnädigen Vatersgunst, die er in seiner
Auswahl und Berufung gegen sie bewiesen habe, bis an ihre Voll-
endung.

Wenn die Gnade nicht mit uns wäre jeden Augenblick und jede
Stunde und alle Morgen aufs Neue, so würden wir bald matt, un-
gläubig, träge und kalt. Die Gnade fängt das Werk der Bekehrung
in uns an und setzt es fort. Das ist: Gott wirkt in uns das Wollen
und das Vollbringen nach seinem Wohlgefallen.

Um die Gunst und Gnade Jesu des erhöhten Herrn, der alles
in seiner Hand hat und der zukünftige Richter ist, ist es auch et-
was Großes. Der Heilige Geist ist die ausgehende Gnade, als der
himmlische Tröster und Beistand. Dieser ist auch mit uns und über
uns und in uns. Und ein solcher gut gemeinter Wunsch von einem
Gläubigen, der uns liebt, macht, dass die Gnade desto eher bei uns
bleibt und um mancher Fehler und Untreue willen nicht gleich von
uns wegweicht, sondern uns züchtigt und wieder auf den rechten
Weg leitet. Sonst wäre ein solcher Wunsch vergeblich.

Gesang: „Die Gnade sei mit allen“, Seite 366.

Ende.

192



Kurzer Auszug der christlichen Lehre

Kurzer Auszug der christlichen Lehre aus Veranlassung
des Briefes Pauli an die Kolosser

1. Frage: Was lehrten die Gesandten Jesu die Menschen?

Antwort: Dass Gott uns etwas Besseres bereitet habe als diese
finstere, unvollkommene Erde.

2. Frage: Wie nennen sie denn diese bessere Wohnung und die-
sen besseren Zustand?

Antwort:

• Die hinterlegte Hoffnung in den Himmeln (Kapitel 1,5)
oder

• das Teil des Loses der Heiligen in dem Licht (Vers 12)
oder

• das Königreich des geliebten Sohnes Gottes (Vers 13).

3. Frage: Wie haben sie denn dieses Königreich beschrieben?

Antwort:

• Als ein sehr großes Reich, weil alles Erschaffene da-
zu gehöre, sowohl das Sichtbare als das Unsichtbare,
nämlich die Erde und die äußere Natur, was mit unse-
ren äußerlichen Augen bei uns und auf den entfernten
Planeten und Weltkörpern gesehen werden kann; aber
auch der Himmel oder die innere Natur, die alles Äu-
ßere treibt und in Bewegung setzt, insofern auch dies
erschaffen ist und zur Einrichtung und Regierung der
ganzen Welt gehört.
Dahin gehören die Urkräfte der äußeren Dinge und die
mannigfaltige Ordnung der Engel (Vers 16). Man muss
sich da nicht vorstellen, als ob dieses an sich unsicht-
bar sei. Es ist sichtbar, wenn unsere innere Augen auf-
geschlossen werden.

193



Kurzer Auszug der christlichen Lehre

Man sieht nicht nur das, was wir jetzt sehen, nämlich
die sichtbare Natur, Erde, Himmel, Sonne, Mond und
Sterne, wie sie Johannes in der Offenbarung im Him-
mel gesehen hat, sondern auch noch himmlische Ge-
schöpfe, die wir noch nie gesehen haben, himmlische
Wohnungen, Häuser, Städte, Bäume (Offb. 4,6; 9; 11; 14;
Joh. 14,2; Offb. 21,2).
Wie denn der Gesalbte nicht in ein Heiligtum, das mit
Händen gemacht ist und ein Gegenbild des Wahrhaf-
tigen war, bei seiner Himmelfahrt hineingegangen ist,
sondern in den Himmel selbst (Hebr. 9,24). Wo auch
himmlische Elemente, himmlische Erde, himmlisches
Wasser, himmlisches Feuer, himmlische Luft anzutref-
fen sind, weil die himmlische Lichtwohnung aus die-
sen zusammengesetzt ist wie die untere grobe Natur
aus den irdischen Elementen; und in jedem irdischen
Geschöpf selbst grenzt der Himmel an das irdische an,
im Menschen aber unter allen irdischen Geschöpfen am
ersten und am meisten. Im ehemaligen Paradies hat
der Himmel durch die äußere Natur in etwas hervorge-
schienen, und wie uns die himmlischen Nachrichten be-
lehren, so wird er vor dem Ende der Welt in einer gewis-
sen Gegend der Erde wieder vorzüglich hervorleuchten
und künftig nach Veränderung unseres Erdkörpers völ-
lig auf Erden sichtbar werden.

• Als ein höchst glückseliges Reich, weil man da näher an
Gott angrenzt und seine Ausflüsse völliger und reiner
empfängt und überhaupt, weil kein Tod und Verwesung
mehr statthat bei denen, die zur himmlischen Natur er-
hoben werden. Auch weil man da viel vollkommner ist
in allen Kräften, indem da unsere Mannheit und Ausrei-
fung erfolgt, gegen welchem Zustand wir jetzt als unzei-
tige Geburten zu achten sind.

194



Kurzer Auszug der christlichen Lehre

4. Frage: Wer ist denn der König dieses großen und glückseli-
gen Reichs?

Antwort: Es ist eine Person, die ihresgleichen nicht hat. Sie
ist von zweifacher Natur:

(a) Einerseits aus dem Himmel, göttlichen Ursprungs; der
Schöpfer selbst, mit einem Engelleib bekleidet, der von
Anfang an den ersten Menschen erschienen ist und mit
ihnen geredet hat;

(b) auf der anderen Seite aber aus der Erde, menschlichen
Ursprungs; Mensch wie andere Menschen, mit einem
menschlichen Leibe bekleidet, mit Namen Jesus von Na-
zareth.

Durch welche menschlich-göttliche und irdisch-himmlische
Person die Erde und der Himmel unter ein Haupt gebracht
und für beiderlei Geschöpfe eine Gemeinschaft gestiftet wer-
den sollte, damit es dem Menschen möglich würde, in den
Himmel aufzusteigen und zur himmlischen Natur verfeinert
zu werden, wenn er aus dem Geist des allgemeinen Haupts
einen Anfang eines höheren Lebens in sich bekommt, wel-
ches als ein Sauerteig das niedere irdische Leben des Flei-
sches durchdringt und zur himmlischen Auferstehung vor-
bereitet (Kol. 1,15-20).

5. Frage: Was hat vorhergehen müssen, ehe wir Anteil an dieser
Hoffnung und an diesem Königreich bekommen konnten?

Antwort: Es musste uns diese göttlich-menschliche und
irdisch-himmlische Person loskaufen aus einer fremden Ge-
walt, aus der Gewalt eines mächtigen bösen Engels, der uns
in sein Element und Königreich durch Verführung gezogen
hat, da er durch unsere Sünden und Abweichungen von Got-
tes Geboten ein Recht an uns bekommen hat, uns in der Ge-
walt der Finsternis und folglich auch des Todes zu behalten.

195



Kurzer Auszug der christlichen Lehre

Denn vermöge seiner Gerechtigkeit konnte Gott nicht anders,
als uns die Folgen der Sünde fühlen zu lassen, damit wir se-
hen, wie unrecht wir getan haben, dass wir Gott nicht auf
sein Wort hin geglaubt haben, ohne die Wahrheit seiner Wor-
te durch den Versuch und das Tun des Gegenteils zu prü-
fen. Gott sah zwar alles im Lichte seiner Allwissenheit vor-
aus, aber um sich desto mehr und tiefer offenbaren zu kön-
nen, ließ er den Fall und die Entfernung des Geschöpfs vom
himmlischen Land des Lichts geschehen, weil er schon in sei-
nem Schöpfungsplan den Weg der Errettung und Herausrei-
ßung aus der Gewalt der Finsternis bezeichnet hatte.

Dies musste geschehen durch das Blut des göttlich-mensch-
lichen Haupts aller Dinge. Das ist geschehen durch sein
Blutvergießen und Ausleerung seines irdischen Lebens am
Kreuz, insofern er für die Menschen dem Gesetz Genüge
leistete, damit Gottes Ausspruch erfüllt würde, da er den
Übertretern den Tod angedroht hatte und also die gedroh-
te Todesstrafe an dem eigentlichen Haupt der Menschen und
Engel für alle in Erfüllung gehen möchte; welches, weil er
das große Haupt und noch dabei unschuldig war, nach dem
strengsten Recht für alle gelten konnte, denn ein unschuldi-
ger Tod gilt mehr als ein schuldiger, und der Tod eines sol-
chen, der neben seiner wahren Menschheit der Schöpfer des
Ganzen war, welches letzte der abgefallene Engel nicht wuss-
te und glaubte, musste alle verdienten Strafen der Menschen
weit überwiegen, sobald es offenbar wurde; denn er war das
Wort, oder der Redende von Anfang, ins menschliche Fleisch
eingehüllt.

196



Kurzer Auszug der christlichen Lehre

Es musste aber auch diese Errettung insofern durch sein Blut
geschehen, dass uns solches, nachdem es verklärt war, als ein
himmlisches Wasser und Feuer lebendig mache, d. i. mit ei-
nem höheren himmlischen unverweslichen Leben anzünde
und also besprenge und auszeichne als ein besonderes Volk
wie das Volk Israel in Ägypten zur Zeit des Übergangs des
Würgeengels.

Dieses muss der abgefallene Engel von nun an hochachten
und schonen.

Darüber hinaus, dass es uns reinige, und als ein Sauer-
teig durchdringe und unser verwesliches Fleisch und Blut
in seine Natur nach und nach erhöhe. Deswegen auch der
neue himmlische Mensch, der aus diesem Samen in uns auf-
wächst, aus eben diesem höheren Lebensanfang getränkt
und mit seinem himmlischen Fleisch gespeist wird; zum
deutlichen Anzeigen, dass es feste und flüssige himmlische
Teile gebe, aus denen der Himmel und die himmlischen Lei-
ber zusammengesetzt sind.

Deswegen war die Vergebung der Sünden, die am Kreuz bei
Vergießung seines Bluts geschah, der Anfang von allem die-
sem, die Versöhnung, der Friede und die rechtserforderliche
Loskaufung der Menschen aus des abgefallenen Engels Ge-
walt. Die jetzt der Mensch in seinem Teil erkennen, glauben,
und Gott dafür danken lernt, wenn er gläubig wird.

Nach seinem Tod aber fing Gott offenbarer und mächtiger
zu wirken an, nachdem seiner Gerechtigkeit nichts mehr
von feindlichen Geschöpfen vorgeworfen werden konnte. Er
weckte nämlich das am Kreuz gestorbene Haupt der Men-
schen von den Toten auf, nahm es nach 40 Tagen in den Him-
mel auf und erhöhte es da öffentlich zum Haupt aller Dinge,
zum Herrn über alles, zum Ebenbild des unsichtbaren Got-
tes, das er schon im Verborgenen und unerkannt war, dass
nämlich in ihm alle Erfüllung wohnen soll.

197



Kurzer Auszug der christlichen Lehre

Sodass der verkannte und gering geachtete Jesus von Na-
zareth der Erstgeborene alles Geschöpfs und folglich König
und Priester des Geschöpfs geworden ist, da denn Gott zu-
gleich durch seine Erhöhung geoffenbart hat, dass er bei sei-
ner menschlichen Geburt, Wandel, Kreuz und Tod, von An-
fang an derjenige gewesen ist, der alle Dinge ins Werden rief,
der mit Mose und mit den Vätern geredet hat.

Diesem gebührt also diese höchste Ehre, alles im Besitz zu
haben, auch um deswillen, obwohl er auch als Mensch das
Recht, teils um dieser hohen Vereinigung willen mit dem
sprechenden Wort, teils um seines Leidens und Todes willen
erlangt hat.

Denn es muss doch immer auf diese beiden Naturen, von de-
nen jede unvermischt das geblieben ist, was sie war, nämlich
auf die göttliche und menschliche, die nun in einer Person
stand, Rücksicht genommen werden; da es sonst gar zu un-
verständlich auffällt, wenn man bei seiner Erniedrigung und
Erhöhung nur auf die göttliche Natur alleine sehen wollte.
Wir sollten es freilich nicht geteilt betrachten; aber da wir
jetzt alles stückweise erkennen, so ist es nicht anders mög-
lich.

Durch diese Errettung Jesu aus dem Tod und aus der Gewalt
der Finsternis, der er um unseretwillen besonders in seinem
letzten Leiden untergeben war, und durch seine Erhöhung
ist nun das ganze Menschengeschlecht schon als errettet und
erhöht von Gott angesehen worden, weil es nach gewissen
Ordnungen auch wirklich durch ihn geschehen wird.

198



Kurzer Auszug der christlichen Lehre

6. Frage: Wie bekommt man denn wirklich Anteil an dieser Er-
rettung und Erhöhung?

Antwort: Wenn der Geist Jesu diejenigen, welche Gott nach
seiner freien Willkür zu Erstlingen der Herrlichkeit erwählt
hat, sucht und einen neuen Lebenskeim von höherer Art in
ihnen anzündet, dass sie Gefühl und Glauben und durch sol-
chen den Anfang zur Sinnesänderung bekommen.

Das war bei den gläubigen Kolossern geschehen, und Paulus
schreibt es Gott zu, weil er die ganze Anstalt zur Errettung
und zun höheren Leben gemacht hat und weil die Auswahl
der Erstlinge ein majestätisches Vorrecht für den höchsten
Hausvater ist.

„Der hat uns tüchtig gemacht zum Teil des Loses
der Heiligen im Licht“, Kol. 1,12

welches ebensoviel ist, als ob Paulus im Epheserbrief, mit
welchem der Kolosserbrief gleichlautend ist, sagte:

„Gelobt sei Gott, der uns gesegnet hat mit al-
lem geistlichen unverweslichen Segen (mehr als
mit dem abrahamitischen) im Überhimmlischen“,

Eph. 1,3

wo uns unsere Hoffnung beigelegt ist (Kol. 1,5).

„Wie er uns denn in dem Gesalbten auserwählt hat
vor Grundlegung der Welt, dass wir sollten sein
heilig und unsträflich vor ihm (im Überhimmli-
schen, wo seine Offenbarung ist, um vor seinem
Thron zu stehen).“ Eph. 1,4

199



Kurzer Auszug der christlichen Lehre

„Er hat uns errettet aus der Obrigkeit der Finster-
nis und uns in das Königreich des Sohnes seiner
Liebe versetzt“, Kol. 1,12

da er nicht nur alle Anstalten dazu gemacht und dabei auf
einen jeden insonderheit hinsah, sondern auch in der Zeit das
neue Leben und den Glauben in uns schuf. Denn ihm wird
die Ehre gegeben für alles, was wir nun durch Jesus haben.

7. Frage: Muss der Mensch denn hernach notwendig errettet
und zum Erbteil der Heiligen im Licht erhöht werden, indem
einmal dieser Anfang gemacht worden ist?

Antwort: Nein, man kann auch das neue himmlische Le-
ben, den Keim der Herrlichkeit, wieder verlieren. Darum sagt
Paulus zu den Kolossern:

Ihr seid zwar durch den Tod Jesu versöhnt und durch die
Auferstehung und Himmelfahrt Jesu gerecht und himmlisch
geworden (Kol. 1,21-22),

„... wenn ihr anders im Glauben gegründet und
feste bleibt, und euch nicht wegbewegen lasset
von der Hoffnung der guten Botschaft.“ Kol. 1,23

8. Frage: Was gehört also weiter dazu?

Antwort: Dass man durch Ausharren in einem gewissen Maß
von Leidens- und Glaubensproben in seinem Teil gegen den
Lästerer und Feind Gottes sich der Auswahl würdig erzeigen
muss, worunter auch wirklich das neue himmlische Leben
zunimmt und zu seiner Stärke reift, je mehr der alte äußere
Erdmensch darunter gepresst wird.

Darum freut sich Paulus über seinem Leiden und gibt nicht
undeutlich zu verstehen, dass auch über die Kolosser Leiden
warte (Kapitel 1,24), in dem sie ausharren müssen (Vers 28).

200



Kurzer Auszug der christlichen Lehre

Zu welchen Leiden auch die Versuchungen der falschen Leh-
rer und der Hass und Verachtung ganzer Sekten und Natio-
nen, die anders denken, mit gehören samt allen Versuchun-
gen zur Sünde.

9. Frage: Was dient denn zum Ausharren und zur Stärkung des
inneren Menschen, der zum Himmel ausreifen soll?

Antwort: Die Befestigung in der Lehre. Denn die Stärke des
inneren Menschen wird vorzüglich durch die himmlische
Speise und den himmlischen Trank, nämlich durch den Geist
und die Kraft des Wortes bewirkt.

Darum lässt es sich Paulus so sehr angelegen sein, die Kolos-
ser von dem Geheimnis zu unterrichten, das ihm vorzüglich
und in einem hohen Licht geoffenbart war (Kapitel 1,25-29;
2,1-5)

Hierzu gehören auch die eigene Übung und der täglich fröh-
liche Glaubenswandel, nämlich die tägliche Danksagung für
alles (Kol. 2,6-7).

Er sucht sie deswegen gegen alle Gesetzlichkeiten und Ge-
wissenszweifel durch das rechte Verständnis von dem Ge-
salbten, und zwar

• von seiner Erhabenheit über alles (Kapitel 2,9.19) und

• von seinem Tod am Kreuz, seinem Begräbnis, seiner
Auferweckung und Himmelfahrt (Verse 11-15)

in einen weiten Raum zu setzen, damit ihnen nicht durch
engherzige Gesetzlichkeit die Türe zum freien Wachstum
und zur Fröhlichkeit im Geist zugeschlossen werden möchte
(Verse 16-23; Kapitel 3,1-4).

201



Kurzer Auszug der christlichen Lehre

Und weil auch die wirklichen Sünden den Geist niederschla-
gen, so ermahnt er sie

• zum täglichen Ausziehen des alten und Anziehen des
nenen Menschen (Kapitel 3,4-14),

• zur Bewahrung des Friedens Gottes im Herzen (Vers 15),

• zu öfteren gemeinschaftlichen Betrachtungen des Wor-
tes (Verse 16-17),

• auch dass jedes in seinem besonderen Stand Früchte der
Gerechtigkeit bringen soll, dass sie ferner des Gebets
warten und mit Weisheit gegen die, die draußen sind,
wandeln sollen (Kapitel 3,18-25; 4,1-6).

202



Bibelstellenverzeichnis

Bibelstellenverzeichnis

1. Mose
1. Mo. 1,26 . . . . . . . . . . . 36

2. Mose
2. Mo. 33,20–23 . . . . . . 46

5. Mose
5. Mo. 27,26 . . . . . . . . . . 89

Psalmen
Ps. 68,19 . . . . . . . . . . . . . 93

Jesaja
Jes. 53 . . . . . . . . . . . . . . . 67

Matthäus
Mt. 5,48 . . . . . . . . . . . . 136
Mt. 7,12 . . . . . . . . . . . . 157
Mt. 7,21–23 . . . . . . . . . 155
Mt. 13,9 . . . . . . . . . . . . 162
Mt. 15,1–11 . . . . . . . . . 105
Mt. 16,23 . . . . . . . . . 83–84
Mt. 25,1–12 . . . . . . . . . 155

Markus
Mk. 9,50 . . . . . . . . . . . . 170

Lukas
Lk. 3,38 . . . . . . . . . . . . . . 37
Lk. 14,5 . . . . . . . . . . . . . 169
Lk. 18,1–8 . . . . . . . . . . 163
Lk. 20,36 . . . . . . . . . . . . . 31

Johannes
Joh. 1,4 . . . . . . . . . . . . . . 48
Joh. 2,19 . . . . . . . . . . . . . 35
Joh. 2,21 . . . . . . . . . . . . . 35
Joh. 3 . . . . . . . . . . . . . . . . 37
Joh. 5,1–9 . . . . . . . . . . . 105
Joh. 8,31 . . . . . . . . . . . . . 56
Joh. 8,32 . . . . . . . . . . . . . 14
Joh. 8,44 . . . . . . . . . . . . 168
Joh. 13 . . . . . . . . . . . . . . . 25
Joh. 14,2 . . . . . . . . . . . . 194
Joh. 14,20 . . . . . . . 38, 102
Joh. 15,4 . . . . . . . . . . . . . 56
Joh. 17,1 . . . . . . . . . . . . . 42
Joh. 17,23 . . . 38, 142, 164

Apostelgeschichte
Apg. 3,21 . . . . . . . . . . . . 93
Apg. 9 . . . . . . . . . . . . . . . 10
Apg. 13,33 . . . . . . . . . . . 44
Apg. 14,14 . . . . . . . . . . . 13
Apg. 16,6 . . . . . . . . . . . . 13
Apg. 16,14 . . . . . . . . . . 162
Apg. 18,23 . . . . . . . . . . . 13

Römer
Röm. 2,6–10 . . . . . . . . 156
Röm. 6,10 . . . . . . . . 55, 90
Röm. 8,3 . . . . . . . . . . . . . 91
Röm. 8,17 . . . . . . . . . . . . 30
Röm. 8,29 . . . . . . . . 21, 45
Röm. 11 . . . . . . . . . . . . . 14

203



Bibelstellenverzeichnis

Röm. 13,14 . . . . . . . . . 132
Röm. 14 . . . . . . . . . . . . 105
Röm. 14,23 . . . . . . . . . . . 96

1. Korinther
1. Kor. 2,7–8 . . . . . . . . 140
1. Kor. 8,13 . . . . . . . . . 106
1. Kor. 13,12 . . . . . . . . 126
1. Kor. 15,46 . . . . . . . . . 83
1. Kor. 15,49 . . . . . . . . . 36

2. Korinther
2. Kor. 3,12 . . . . . . . . . . . 77
2. Kor. 5,11 . . . . . . . . . 182
2. Kor. 5,14 . . . . . . . 15, 67
2. Kor. 5,16 . . . . . . . . . . . 84
2. Kor. 5,17 . . . . . . . 84, 88
2. Kor. 5,21 . . . . . . . 84, 91

Galater
Gal. 3,10 . . . . . . . . . . . . . 89
Gal. 4,4 . . . . . . . . . . . . . . 91
Gal. 4,29 . . . . . . . . . . . . 168
Gal. 5,10–11 . . . . . . . . 191
Gal. 5,24 . . . . . . . . . . . . . 85
Gal. 6,2 . . . . . . . . . . . . . 134

Epheser
Eph. 1,3 . . . . . . . . . . . . 199
Eph. 1,4 . . . . . . . . . . . . 199
Eph. 1,9–10 . . . . . . . 42, 60
Eph. 1,19 . . . . . . . . . . . . 44
Eph. 1,21 . . . . . . . . . . . . 45
Eph. 1,23 . . . . . . . . . . . 103
Eph. 2,2 . . . . . . . . . . . . 103

Eph. 2,5–6 . . . . . . . . . . . 15
Eph. 2,6 . . . . . . . . . . 15, 94
Eph. 2,7 . . . . . . . . . . . . . 83
Eph. 3,19 . . . . . . . . . . . 103
Eph. 4,8 . . . . . . . . . . . . . 93
Eph. 4,10 . . . . . . . . . 42, 46
Eph. 4,18 . . . . . . . . 53, 127
Eph. 5,25 . . . . . . . . . . . 147
Eph. 5,25–33 . . . . . . . . 146
Eph. 5,27 . . . . . . . . . . . 147
Eph. 6,12 . . . . . . . . . . . . 93

Philipper
Phil. 2,8–9 . . . . . . . . . . . 45

Kolosser
Kol. 1 . . . . . . . . . . . . . . . . 77
Kol. 1,1 . . . . . . . . . . . . . . . 9
Kol. 1,1–2 . . . . . . . . . 9, 12
Kol. 1,2 . . . . . . . . . . . . . . 14
Kol. 1,3 . . . . . . . . . . . . . . 16
Kol. 1,3–14 . . . . . . . . . . . . 9
Kol. 1,4 . . . . . . . . . . . . . . 18
Kol. 1,5 . . . . . 20, 193, 199
Kol. 1,6 . . . . . . . . . . . . . . 21
Kol. 1,7 . . . . . . . . . . . . . . 13
Kol. 1,7–8 . . . . . . . . . . . . 23
Kol. 1,8 . . . . . . . . . . . . . 180
Kol. 1,9 . . . . . . . . . . . . . . 25
Kol. 1,10 . . . . . . . . . . . . . 27
Kol. 1,11 . . . . . . . . . . . . . 29
Kol. 1,12 . . . . . . . . 30, 193,

199–200
Kol. 1,13 . . . . . . . . 31, 193
Kol. 1,14 . . . . . . . . . . . . . 33

204



Bibelstellenverzeichnis

Kol. 1,15 . . . 34, 43, 52, 77
Kol. 1,15–20 . . . . . 71, 195
Kol. 1,15–4,6 . . . . . . . . . . 9
Kol. 1,16 . . . . . . . . 38, 193
Kol. 1,17 . . . . . . 41, 43, 49
Kol. 1,18 . . . . . . . . . . . . . 43
Kol. 1,19 . . . . . . . . . . . . . 45
Kol. 1,20 . . . . . . 43, 48, 52
Kol. 1,21 . . . . . . . . . . . . . 52
Kol. 1,21–22 . . . . . . . . 200
Kol. 1,22 . . . . . . . . . . . . . 54
Kol. 1,23 . 52, 56, 62, 200
Kol. 1,24 . . . . . . . . 58, 200
Kol. 1,25 . . . . . . . . . . . . . 59
Kol. 1,25–29 . . . . . . . . 201
Kol. 1,26 . . . . . . . . . . . . . 61
Kol. 1,27 . . . . . . . . . . . . . 62
Kol. 1,28 . . . . . . . . 64, 200
Kol. 1,29 . . . . . . . . . . . . . 66
Kol. 2 . . . . . . . . . . . . . . . . 72
Kol. 2,1 . . . . . . . 23, 68, 73
Kol. 2,1–2 . . . . . . . . . . . . 58
Kol. 2,1–5 . . . . . . . . . . . 201
Kol. 2,2 . . . . . . . . . . . . . . 66
Kol. 2,2–3 . . . . . . . . . . . . 69
Kol. 2,4 . . . . . . . . . . . . . . 71
Kol. 2,5 . . . . . . . . . . . . . . 73
Kol. 2,6 . . . . . . . . . . . . . . 96
Kol. 2,6–7 . . . . . . . 75, 201
Kol. 2,6–15 . . . . . . . . . . . 71
Kol. 2,8 . . . . . . . . . . . 72, 78
Kol. 2,8–10 . . . . . . . . . . . 66
Kol. 2,9 . . . . . . . . . 80, 201
Kol. 2,10 . . . . . . 80–81, 94

Kol. 2,11 . . . . . . . . . 54, 82
Kol. 2,11–15 . . . . . . . . 201
Kol. 2,12 . . . . . . . . . . . . . 84
Kol. 2,13 . . . . . . . . . . . . . 87
Kol. 2,14 . . . . . . . . . . . . . 89
Kol. 2,15 . . . . . . . . . . . . . 92
Kol. 2,16 . . . . . . 72, 76, 80
Kol. 2,16–17 . . . . . . . . . 95
Kol. 2,16–23 . . . . . . . . 201
Kol. 2,17 . . . . . . . . . . . . . 80
Kol. 2,18 . . . . . . . . . 72, 98
Kol. 2,19 . . . . . . . 101, 201
Kol. 2,20 . . . . . . . . . . . . . 72
Kol. 2,20–21 . . . . . . . . 104
Kol. 2,22–23 . . . . . . . . 106
Kol. 3,1 . . . . . . . . . . . . . 109
Kol. 3,1–4 . . . . . . . . . . . 201
Kol. 3,2–3 . . . . . . . . . . . 111
Kol. 3,4 . . . . . . . . . . . . . 113
Kol. 3,4–14 . . . . . . . . . 202
Kol. 3,5 115, 118, 124, 126
Kol. 3,6 . . . . . . . . . . . . . 118
Kol. 3,7 . . . . . . . . . . . . . 120
Kol. 3,8 . . . . . . . . 121, 126
Kol. 3,9 . . . . . . . . . . . . . 123
Kol. 3,10 . . . . . . . . . . . . 125
Kol. 3,11 . . . . . . . . . . . . 128
Kol. 3,12 . . . . . . . 130, 132
Kol. 3,13 . . . . . . . . . . . . 133
Kol. 3,14 . . . . . . . . . . . . 135
Kol. 3,15 . . . . . . . 138, 202
Kol. 3,16 . . . . . . . . . . . . 140
Kol. 3,16–17 . . . . . . . . 202
Kol. 3,17 . . . . . . . . . . . . 142

205



Bibelstellenverzeichnis

Kol. 3,18 . . . . . . . . . . . . 144
Kol. 3,18–25 . . . . . . . . 202
Kol. 3,19 . . . . . . . . . . . . 146
Kol. 3,20 . . . . . . . . . . . . 148
Kol. 3,21 . . . . . . . . . . . . 149
Kol. 3,22 . . . . . . . . . . . . 151
Kol. 3,23–24 . . . . . . . . 153
Kol. 3,24 . . . . . . . . . . . . . 11
Kol. 3,25 . . . . . . . . . . . . 155
Kol. 4,1 . . . . . . . . . . . . . 157
Kol. 4,1–6 . . . . . . . . . . . 202
Kol. 4,2 . . . . . . . . . . . . . 159
Kol. 4,3 . . . . . . . . 113, 161
Kol. 4,4 . . . . . . . . . . . . . 164
Kol. 4,5 . . . . . . . . . . . . . 166
Kol. 4,6 . . . . . . . . . . . . . 168
Kol. 4,7 . . . . . . . . . . . . . 170
Kol. 4,7–18 . . . . . . . . . . . . 9
Kol. 4,8 . . . . . . . . . . . . . 172
Kol. 4,9 . . . . . . . . . . . . . 175
Kol. 4,10 . . . . . . . . . . . . 176
Kol. 4,11 . . . . . . . . . . . . 178
Kol. 4,12 . . . . . . . . 24, 180
Kol. 4,13 . . . . . . . . 23, 183
Kol. 4,14 . . . . . . . . . . . . 184
Kol. 4,15 . . . . . . . . . . . . 186
Kol. 4,16 . . . . . . . . . . . . 187
Kol. 4,17 . . . . . . . . . . . . 189
Kol. 4,18 . . . . . . . . . . . . 190

2. Thessalonicher
2. Thess. 3,17 . . . . . . . 190

2. Timotheus
2. Tim. 4,7 . . . . . . . . . . . 57

2. Tim. 4,10 . . . . . . . . . 185

Philemon
Philem. 24 . . . . . . . . . . 185

Hebräer
Hebr. 2,9 . . . . . . . . . . . . . 43
Hebr. 5,5 . . . . . . . . . . . . . 44
Hebr. 9,24 . . . . . . . . . . 194
Hebr. 12,5–11 . . . . . . . 151

1. Petrus
1. Petr. 4,1 . . . . . . . . . . . 59

2. Petrus
2. Petr. 3,5 . . . . . . . . . . . 51

1. Johannes
1. Joh. 2,9–11 . . . . . . . 137

Offenbarung
Offb. 2 . . . . . . . . . 156, 182
Offb. 2,2 . . . . . . . . . . . . 133
Offb. 2,4 . . . . . . . . . . . . 133
Offb. 3 . . . . . . . . . 156, 182
Offb. 3,14 . . . . . . . . . . . . 37
Offb. 4–7 . . . . . . . . . . . . 46
Offb. 4,6 . . . . . . . . . . . . 194
Offb. 5,9 . . . . . . . . . . . . . 59
Offb. 9 . . . . . . . . . . . . . . 194
Offb. 9,1–2 . . . . . . . . . . 167
Offb. 11 . . . . . . . . . . . . 194
Offb. 14 . . . . . . . . . . . . 194
Offb. 14–16 . . . . . . . . . . 46
Offb. 19 . . . . . . . . . . . . . . 46
Offb. 21,2 . . . . . . . . . . . 194
Offb. 21,27 . . . . . . . . . . 119

206


