
Philipp Matthäus Hahn

Erbauungsstunden
über den Brief an die Epheser



Philipp Matthäus Hahn (1739-1790)



Philipp Matthäus Hahn

Erbauungsstunden
über den Brief an die Epheser

Neuausgabe 2025 kahal.de

Grundlage der Neuausgabe:
Philadelphia-Buchhandlung August Fuhr Reutlingen 1937

Buchdruckerei Diesdorf bei Gäbersdorf, Bez. Breslau

Überarbeitungshinweise 2025: https://data.kahal.de/pdf/ocrLaTeX.pdf





INHALTSVERZEICHNIS

Inhaltsverzeichnis

Vorwort zur 4. Auflage 7

Vorwort zur 7. Auflage 9

Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24) 11

Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn 283

Literaturverzeichnis 329

Bibelstellenverzeichnis 331

5





Vorwort zur 4. Auflage

Vorwort zur 4. Auflage

Die Schriften von Philipp Matthäus Hahn bedürfen keiner Emp-
fehlung, am wenigsten von meiner Seite; sie empfehlen sich selbst.
Aber da der Herr Verleger der neuen Auflage der „Erbauungsstun-
den über den Epheserbrief“ mich um ein kurzes Vorwort dazu an-
gegangen hat, will ich mich des nicht weigern, tue es vielmehr mit
Freuden, wenn ich damit in etwa dazu beitragen kann, dass diesem
wertvollen Büchlein manche Tür und manches schriftforschende
Auge und Herz sich auftut.

Die Schriftbetrachtungen von Philipp Matthäus Hahn sind für
den geistlichen Menschen darum so befriedigend und sättigend,
weil alles einzelne, was er sagt, auf das Ganze des Reichsplans
Gottes bezogen, nämlich im Blick auf das Königreich Gottes, ge-
redet wird. Dieser Begriff des „Königreichs“, wie es jetzt in verbor-
gener, dereinst in aufgedeckter Herrlichkeit nach den im oberen
Heiligtum festgesetzten Zeiten und Ordnungen geoffenbart wird,
beherrscht alles biblische Denken des teuren Gottesmannes. Daher
nehmen bei ihm alle, auch die in der äußersten Peripherie liegen-
den Schriftwahrheiten, die er behandelt, eine Stellung zu diesem
Zentrum ein und empfangen von da aus ein neues Licht. Dies ist
die theologische Bedeutung seiner Arbeiten.

Ihre Spitze ist aber eine durchaus praktische. Es ist ihm näm-
lich ein großes Anliegen, dass die erwählten Erstlinge des Reichs,
die im gegenwärtigen Äon gesammelt und zubereitet werden, ihre
göttliche Größe erlangen, damit sie zum Königtum und Priester-
tum kommen und tüchtig werden, mit Christus zu regieren und
das Heil der Nationen der Erde herbeiführen zu helfen.

7



Vorwort zur 4. Auflage

Nicht alle Christen verstehen den Geist, aus dem Hahn redet,
am wenigsten die, die mit ihrem dogmatischen System abgeschlos-
sen haben und fertig sind und nicht nach neuen Lichtsaufschlüssen
und Lebensmitteilungen hungern. Aber die ein Gemerk bekom-
men für die Salbung, die ihn lehrte und die aus seinen Worten aus-
duftet, die freuen sich des Wohlgeruchs Christi, der von ihnen aus-
geht und der Lebenswasser, die da quellen.

Die Schriften der Gottesmenschen, die eine Geistquelle in sich
trugen, sollten allezeit beachtet werden, um so mehr, als ihre Zahl
nicht sehr groß ist. Sie helfen viel zum Wachstum des inwendi-
gen Menschen und sind Gehilfen der Freude im Geist. Mögen die
nachfolgenden Schriftbetrachtungen allen Lesern solchen Gehil-
fendienst leisten, dass das lebendige Wasser, das der Herr durch
solche Kanäle darreicht, zur Geistquelle in ihnen werde. Das wün-
sche ich von Herzen.

Elberfeld, im Juli 1878

H. W. Rinck, Pastor

8



Vorwort zur 7. Auflage

Vorwort zur 7. Auflage

In bewegter Zeit dürfen die „Erbauungsstunden über den
Epheserbrief“ wieder erscheinen.

Die Mächte der Finsternis laufen Sturm gegen Gott und seinen
Christus.

Wer könnte der Gemeine Jesu in solchen Zeiten einen besseren
Dienst tun als der Mann, den Gott mit einer besonderen Erleuch-
tung in das Geheimnis Gottes und seines Gesalbten begnadigt hat.

Besser, als es im Vorwort zur 4. Auflage geschehen ist, können
die Schriften von Philipp Matthäus Hahn nicht charakterisiert wer-
den.

Wohl zum ersten Mal ist mit dieser Auflage den „Erbauungs-
stunden“ auch der wertvolle Lebenslauf dieses einzigartigen Man-
nes beigegeben.

Reutlingen, im September 1937

Der Verleger

9





Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Erbauungsstunden über den Epheserbrief (Eph. 1,1–6,24)

Epheser 1,1

„Paulus, Gesandter Jesu, des Gesalbten, durch den
Willen Gottes, den Heiligen, die zu Ephesus sind,
und Gläubigen in dem Gesalbten Jesu.“ Eph. 1,1

Wenn man diesen Brief verstehen will, so muss man zum Vor-
aus wissen, wer diesen Brief geschrieben hat, an wen er geschrieben
wurde und aus was für einer Ursache er geschrieben worden ist.

• Was das erste anbelangt, so nennt Paulus seinen Namen und
aber auch wer er sei, nämlich „ein Gesandter Jesu, des Ge-
salbten“.

Der Name Jesu, des Gesalbten, soll uns diesen Brief wichtig
machen. Jesus von Nazareth, der nach dem Leiden des Todes
von Gott erhöhte König und Herr über alles, hat einen Ge-
sandten vom Himmel zu den Ephesern und also auch zu uns
gesandt. Wir müssen also dessen Worte als Jesu, des Gesalb-
ten, Worte ansehen.

Und weil Paulus ein Gesandter Jesu ist durch den Willen Got-
tes, so sehen wir nicht nur hieraus den Liebeswillen Gottes
gegen die Epheser und gegen uns alle, weil Gott diesen Ge-
sandten zu unserer Errettung und Herrlichkeit erweckt hat.
Wir sehen aber auch die Stärkung des Willens Gottes, wel-
cher nicht ist wie eines Menschen Wille. Was Gott will, das
geschieht: Paulus war ein Verfolger der Gemeine Jesu; durch
den Willen Gottes wurde er ein auserwähltes Werkzeug zur
Pflanzung und Stärkung derselben. Seine Bekehrung ist ein
Beweis der Göttlichkeit seiner Worte, und ein Beweis, was
Gott auch an uns tun kann und will, auch wenn wir noch so
verdorben sind.

11



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

• Was das zweite anbelangt, so ist der Brief an die Epheser ge-
schrieben. Diese waren gläubige Juden und Heiden.

Die gläubigen Juden nennt er „Heilige“, weil sie von Abra-
ham her ein augerwähltes und von den Völkern abgesonder-
tes Volk Gottes waren; denn heilig heißt abgesondert.

Die Auserwählten aus den Heiden nennt er „Gläubige im
Gesalbten Jesu“, weil sie im Gesalbten von Gott zuvor er-
kannt und erwählt waren, ehe die Welt erschaffen wurde.
Denn es war Gottes Wohlgefallen, dass in ihm alle Fülle woh-
ne. Durch den Glauben aber wurde ihnen dieser herrliche
Stand erst offenbar und versiegelt, dass sie Glieder seines
Leibes und von Gott erwählte Erstlinge des Königreichs und
der Herrlichkeit seien. Die Gemeine war in Jesu, wie Eva in
Adam vor ihrer Schöpfung. Die Epheser aber waren vor ihrer
Bekehrung sehr blind, ohne wahre Erkenntnis Gottes, und
große Sünder: Zauberer, Hurer, Lügner, Götzendiener usw.
Aber nachdem sie die gute Botschaft vom Königreich des Ge-
salbten gehört hatten, so sind viele von ihnen bekehrt wor-
den, doch blieben auch viele in Ephesus unbekehrt.

Im Jahr 49 hat er ihnen das erste Mal die gute Botschaft gepre-
digt. Im Jahre 50 kam er das zweite Mal zu ihnen und blieb
zwei Jahre da. Nachdem er die gute Botschaft von Jesu kaum
drei Monate in der allgemeinen Judenschule gelehrt hatte, so
hat er wegen des Unglaubens und der Lästerung der übri-
gen die Gläubigen abgesondert und sie in einem besonderen
Haus gelehrt. Im Jahr 57 nach Jesu Geburt, da er zu Rom im
Gefängnis war und sie mündlich nimmer sprechen konnte,
schrieb er aus Liebe zu ihnen diesen Brief in den Ketten.

12



Epheser 1,1

• Was das dritte anbelangt, so war die Ursache dieses Briefes
diese:

1. wollte Paulus die schwachen Epheser stärken in der er-
kannten Wahrheit, gegen die Verfolgungen und Anfech-
tungen der bösen unbekehrten Menschen, wodurch der
Teufel wirkt, Kapitel 6. Es ist also ein Stärkungsbrief für
Schwache. Und weil wir alle miteinander schwach sind,
so können wir uns daraus stärken gegen die Versuchun-
gen und Anfechtungen aus des Teufels Reich.

2. suchte der Teufel die Gläubigen selbst in Uneinigkeit zu
bringen, da die Gläubigen aus den Juden einen Vorzug
behaupteten vor den Gläubigen aus den Heiden. Paulus
zeigt aber in Kapitel 1 und 2, wie sie beide ein einiger1

neuer Mensch und Tempel, und beide mit Gott versöhnt
seien, und empfiehlt ihnen die Einigkeit (Kapitel 4).

1zu einer Einheit verbunden, geeint; einzig (Gott) – so auch weiter unten

13



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 1,2

„Gnade widerfahre euch und Friede von Gott, unse-
rem Vater, und dem Herrn Jesu, dem Gesalbten.“

Eph. 1,2

Paulus wünscht den Heiligen und Gläubigen zu Ephesus Gnade
und Friede.

Gnade haben die Sünder nötig, welche Gottes Zorn verdient ha-
ben. In dem Herzen Gottes ist ein Reichtum der Gnade. Gott hat
schon vor der Schöpfung der Welt den Sündenfall vorausgesehen
und sich vorgenommen, durch eine reiche Begnadigung den ver-
borgenen Liebesgrund seines Herzens zu offenbaren. Ja, man kann
sogar sagen, Gott habe alles beschlossen unter die Sünde, auf dass
er sich aller erbarme.

Die Gnade und Erbarmung Gottes entspringt aus dem Vater-
herzen Gottes, denn wir waren Kinder dieses Vaters, ehe wir ge-
sündigt haben. Das Bezeugen des Vaters gegen seinen verlorenen
Sohn deckt uns die Weichheit des Herzens Gottes auf gegen den
Anblick des Elends seiner Kinder (Lk. 15).

Er wünscht ihnen Frieden. Dies ist der ruhige Zustand unse-
res Herzens aus der Gnade Gottes, wenn wir von solcher hören
und solcher Botschaft glauben, da wir in fester Versicherung des
Heiligen Geistes wissen, wir haben Gottes Zorn nicht zu fürchten
wegen unserer vormaligen Sünden; der Tag des Zorns, welcher im
Anbruch sei, werde uns nicht verzehren. Er wünscht, dass die Ver-
sicherung der Gnade Gottes zu ihrer Beruhigung auf die Zukunft
sich immer weiter in ihrem Herzen vermehren möchte. Er sagt, sie
haben den Zorn des höchsten Gottes nicht zu fürchten, er sei ihr
Vater durch Christus. Sie haben auch den Zorn Jesu, des Gesalb-
ten, als des höchsten Richters, nicht zu fürchten, er sei ihr Herr
und Haupt, und sie seine Glieder, er sei gekommen, sein Volk zu
erretten von ihren Sünden.

14



Epheser 1,3

Dies ist das erste, was man lernen und von dem man versichert
werden muss. Gnade und Frieden hatten die Epheser bereits, und
er wünscht’s ihnen doch; warum? Antwort: Die Gnade ist gar man-
nigfaltig, wir haben täglich neue Gnade nötig. Hier meinte Paulus
vorzüglich die Gnade der Erleuchtung und den daraus folgenden
Frieden, Stärkung und Ruhestand des Herzens. Wir haben täglich
neue Gnaden- und Friedens-Ausflüsse aus der höchsten Quelle nö-
tig.

Epheser 1,3

„Gelobt sei der Gott und Vater unseres Herrn Jesu,
des Gesalbten, der uns mit allem geistlichen Segen in
dem Überhimmlischen, im Gesalbten, gesegnet hat.“

Eph. 1,3

Paulus fängt an zu zeigen, wie Gott, der Vater Jesu, des Gesalb-
ten, sie, die gläubigen Israeliten, gesegnet habe, und was seines
Herzens Vorsatz gewesen sei vor Grundlegung der Welt; nämlich
sie, die Israeliten zuerst, und sodann alle Menschen mit allem Se-
gen seines göttlichen Reichtums zu erfüllen, und dieses aus freier
Liebe ohne alles Verdienst der Menschen.

Das ganze Evangelium ist eine Botschaft des Segens, nämlich
alles Gute, das in Gott ist, will er den Menschen schenken, wir sind
dazu erschaffen, dass wir den Segen des göttlichen Reichtums er-
erben sollen; alle Fülle, mit der er Christus, seinen Sohn, erfüllt
hat, hat er auch uns durch Christus als unser Haupt mitzuteilen
beschlossen.

15



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Und so wird auch alles Geschaffene, wenn es einmal aus seiner
verweslichen Unvollkommenheit zur Unverweslichkeit aufgestie-
gen ist, unser Teil und Erbgut werden, weil es Jesu Erbteil ist und
zu des Vaters Reichtum gehört. Und das ist so gewiss, als ob es
schon geschehen wäre; und dafür will er nichts einernten als das
Lob seiner Herrlichkeit, dass wir nichts und er alles sei, dass wir
nichts aus uns selbst, sondern alles aus ihm empfangen haben.

Das sieht Paulus schon jetzt im Geist der Kindschaft als gegen-
wärtig an, und dankt Gott dafür. Wir stehen also jetzt im Glauben
und im Hoffen, bis die Zeit des wirklichen Besitzes kommt. Wir sol-
len es uns jetzt durch das Evangelium sagen lassen, und diese gute
Botschaft glauben und Gott dafür danken. Weiter wird nichts erfor-
dert. Denn es ist eine gute Botschaft, die man nicht durchs Tun er-
langen kann. Aber durch das Verständnis und den Glauben dersel-
ben wird ein göttlicher Sinn und Wille geboren, da man sich über
die Dinge dieser Welt und ihre Lüste hinaufschwingt, weil man aus
der guten Botschaft etwas weit Besseres und Höheres weiß als die
gegenwärtige Welt geben kann.

Epheser 1,4

„Gleichwie er uns vor Gründung der Welt in ihm aus-
erwählt hat in der Absicht, dass wir heilig und unbe-
fleckt vor ihm sein möchten.“ Eph. 1,4

Was Paulus in dem dritten Vers überhaupt gesagt hat von dem
großen Segen, mit dem uns Gott in seinem Vorsatz gesegnet hat,
das sagt er nun ausgewickelter vom 4. bis zum 12. Vers. Nämlich
der erste Gedanke Gottes in Christus über uns war, uns zu seg-
nen; nämlich seinen ganzen väterlichen Reichtum uns zum Erbe
zu schenken.

16



Epheser 1,4

Jetzt zeigt er, wie und auf was für Art er auf uns gefallen sei,
dass er bei uns, oder nach dem eigentlichen Verständnis bei den
Israeliten, den Anfang gemacht habe, dass sie unter so vielen Mil-
lionen Menschen die ersten sein sollen, welchen er diesen Segen
mitteilen will.

Gott hat seine Ordnungen. Er will nicht alles zumal mit sei-
ner Herrlichkeit erfüllen, sondern nach und nach. Aus diesem ent-
springt das Verständnis der Erwählung. Nämlich Gott hat einige
nach seinem freien Wohlgefallen aus allen Menschenkindern her-
ausgelesen, an ihnen sich am Ersten zu offenbaren und sie heilig
und ohne Tadel vor seinem Thron darzustellen. Diese Darstellung
geht auf die Auferstehung, nämlich auf unsere Vollendung und
Verklärung.

Dies muss man nun nicht so verstehen, als habe uns Gott er-
wählt, dass wir sollen selber heilig und unsträflich werden, son-
dern Gott hat uns erwählt, um selbst uns heilig und unsträflich
zu machen. Bei wem nun die Heiligung einen wahren ernstlichen
Anfang genommen hat, der hat das gewisseste und untrüglichste
Kennzeichen, dass er erwählt sei, und dass er der bälderen Voll-
endung und Verklärung, nämlich der ersten Auferstehung, werde
teilhaftig werden.

Weiter ist noch zu merken, dass es heißt: Gott hat uns in dem-
selbigen, nämlich in dem Gesalbten, erwählt. Auf den Gesalbten,
den Geliebten, zielt alles. Gott hat uns als die ersten verklärten
und vollendeten Glieder dieses großen Hauptes vor Gründung der
Welt in seinem Herzen zuvor ersehen und erkannt, wie Paulus
auch in Röm. 8,29 davon redet: Welche er zuvor ersehen hat, die
hat er auch verordnet usw.

17



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 1,5

„Indem er uns in Liebe zuvor verordnet hat zum Soh-
nesstand gegen sich durch Jesus, den Gesalbten, nach
dem Wohlgefallen seines Willens.“ Eph. 1,5

Paulus geht weiter und sagt, Gott habe uns zuvor verordnet
zum Stand der Söhne Gottes, nach dem Wohlgefallen seines Wil-
lens. Hier fragt sich, woher die Liebe Gottes gegen uns komme
oder entspringe? Antwort: Weil er uns in seinem Sohn ersehen und
erkannt hat. Sein Sohn ist der würdige Vorwurf der Liebe, weil
Gott sich selbst in seinem Sohn sieht, weil sein Sohn das Ebenbild
des göttlichen Wesens ist. Er hat seinen Sohn schon in der zukünf-
tigen Menschwerdung, in seinem Gehorsam, Leiden, Kreuz, Tod
und Auferstehen erkannt. Denn bei Gott ist das Zukünftige wie
das Gegenwärtige. Er hat uns als verherrlichte Glieder seines Soh-
nes erblickt.

Da hat er uns in der Liebe, mit der er den Gesalbten liebt, ver-
ordnet und bestimmt, dass wir sollen gleich werden dem Eben-
bilde seines Sohnes und der höchsten Herrlichkeit Jesu teilhaftig
werden.

Wenn er aber sagt: Er hat uns zuvor verordnet, so meint er die
Erwählten aus Israel. Das waren die Erstlinge der Erwählten, die
Jünger Christi und ersten gläubigen Israeliten.

Wir sind aber auch Erstlinge in Ansehung derer, deren Erwäh-
lung erst später kund werden wird. Dass wir nun die ersten sein
sollen, die dem Ebenbild des Gesalbten ähnlich werden und zur
Regierung über andere in königlicher Majestät und Herrlichkeit
gelangen sollen, das kam ganz und gar auf das Wohlgefallen des
Willens Gottes an. Wir können keine Verdienste oder Werke der
Gerechtigkeit aufweisen, um derentwillen wir zu diesem Vorzug
gelangen.

18



Epheser 1,6

Wir haben es also Gott und seiner freien Gnade allein zu dan-
ken, der gewollt und also uns ausgeboren hat durch das Wort
der Wahrheit, dass wir einen Erstling seiner Geschöpfe abgeben
(Jak. 1,18). Wer die Herrlichkeit der Erstlinge versteht, der erstaunt
darüber. Denn ein Sohn Gottes ist Gott ähnlich, göttlichen Ge-
schlechts und göttlicher Natur teilhaftig, ein kleiner Gott und Mon-
arch.

Epheser 1,6

„Zum Lob der Herrlichkeit seiner Gnade, mit der er
uns begnadigt hat in dem Geliebten.“ Eph. 1,6

Hier deckt Paulus den Beweggrund auf, welcher Gott bewogen
hat, ein so großes Werk der Schöpfung und der Erlösung anzufan-
gen und das Königreich Christi, welches in vielen tausend Jahren
und Ewigkeiten nicht zur völligen Ausführung kommt, zum Ge-
genstand seiner großen Werke zu machen.

Nämlich alles dieses zum Lob der Herrlichkeit seiner Gnade,
das ist: zur Erkenntnis und Offenbarung seiner verborgenen Tie-
fe, damit er aus der Erkenntnis seiner Liebe möchte wieder geliebt
und aus der Erkenntnis seiner Größe angebetet werden. Gott ist
höchst glückselig in sich selbst; doch kann seine Lust, Freude und
Wonne vermehrt werden, wenn Geschöpfe außer ihm, und noch
viel mehr, wenn Kinder, die aus ihm geboren sind, seine Größe,
Liebe und Vollkommenheit erkennen; wenn er helfen, dienen, seg-
nen, zeugen, gebären und sich mitteilen kann, oder wenn er sein
Ebenbild außer sich sieht.

Gott hat also alles um seiner selbst willen gemacht; zu seiner
Offenbarung und zu seinem Lob. Besonders ist die Erwählung der
Erstlinge aus diesem Beweggrund geschehen.

19



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Aus diesem Grund ist auch die Zulassung des Sündenfalls ge-
schehen, damit er uns als Sünder und als unwürdige, verderbte
Menschen begnadigen und den Reichtum seiner Barmherzigkeit in
Christus offenbaren könne. Er hat uns also im Blick auf Christus,
den Geliebten, als seine erwählten und verordneten Söhne, welche
wie der verlorene Sohn aus eigener Schuld in das höchste Elend
gekommen sind, begnadigt.

Und diese Begnadigung geschah, ehe wir geschaffen worden
sind, indem er unser Elend vorausgesehen hat und sich dadurch
nicht hindern ließ, seinen Vorsatz auszuführen. Die Begnadigung
ist also älter als die Sünde; und da er uns, seine Söhne, in unse-
rem Blute liegen sah, sprach er: Ihr sollt leben; damit er auch aus
dem Grund der höchsten Erbarmung erkannt und angebetet wer-
de, und den Reichtum seiner Weisheit und Macht noch höher of-
fenbare, was er nämlich aus elenden und höchst verdorbenen Sün-
dern machen könne.

Epheser 1,7

„In welchem wir die Erlösung haben durch sein Blut,
die Erlassung der Sündenfälle.“ Eph. 1,7

Nachdem Paulus gezeigt hat, was in dem Herzen Gottes über
sie, die Israeliten, für liebliche und große Dinge beschlossen gewe-
sen seien vor Grundlegung der Welt, so zeigt er nun, was an die-
sem großen Vorhaben der Liebe Gottes wirklich und bereits aus-
geführt sei. Nämlich Gott habe seinen Sohn auf die Welt gesandt,
damit er seine Brüder, welche durch den Sündenfall in die Gewalt
des Teufels gefallen sind, aus derselben durch sein Blut wieder los-
kaufen solle. Denn es heißt im Grundtext:

„In ihm (nämlich in dem Gesalbten) haben wir die Los-
kaufung durch sein Blut, die Erlassung der Sünden-
fälle.“ Eph. 1,7

20



Epheser 1,7

Der Satan beneidete unsere Herrlichkeit, zu welcher uns der
Vater verordnet hatte. Deswegen versuchte er unsere Eltern zum
Sündenfall und ruhte auch nicht, alle Auserwählten von Adam an
zu versuchen und in allerhand Sünden hineinzustürzen, damit er
uns jener Herrlichkeit unfähig und unwürdig machen und über-
haupt den Vorsatz Gottes über uns vereiteln möchte.

Der Sohn Gottes aber nahm unser Fleisch zur Hütte an; und
weil dieser nach dem Wohlgefallen Gottes die höchste Stufe der
Herrlichkeit, als der Erstgeborene, erlangen sollte, so wurde er von
dem Satan auf das Äußerste versucht, und Gott ließ auch dem Sa-
tan die Macht, ihn bis aufs Blut und Leben zu versuchen. Weil ihn
aber Jesus, unser Haupt, Schritt für Schritt überwunden hat und als
ein Unschuldiger sich sogar durch einen gewaltsamen Tod am Gal-
gen versuchen ließ und doch im Glauben beständig blieb, so riss
ihn Gott nicht nur aus des Teufels und des Todes Gewalt mit der
höchsten Gotteskraft heraus, sondern gab ihm auch für seinen Op-
fertod nicht nur seine damaligen Jünger, sondern die ganze Zahl
der Erwählten zum Eigentum: Also dass er eine rechtmäßige Ober-
herrschaft über die Menschen erlangte, da im Gegenteil der Satan
diese Oberherrschaft bisher mit List und Ungerechtigkeit an sich
gerissen gehabt hatte.

Von da an standen die Gläubigen unter der Oberherrschaft Je-
su, und Jesu Blut und Tod war ihre Erlösung aus Satans Gefan-
genschaft. Von nun an hatte er das Recht und die Macht, die Er-
wählten, die in Satans Gefangenschaft lagen, daraus zu befreien,
ein neues Leben in ihnen anzuzünden und nach freiem Gefallen
ihre Sünden ihnen zu erlassen, auch sie aus des Todes Gewalt zu
befreien.

Weil Satan sich an dem Unschuldigen so hoch vergriffen hat-
te, so konnten ihm die Schuldigen nicht mehr zur freien Willkür
überlassen werden, sie über Vermögen zu versuchen.

21



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Durch das Lösegeld seines Blutes sind wir also in das König-
reich und die Oberherrschaft des Sohnes der Liebe versetzt und
aus der Gewalt des Teufels errettet und also glückselige Menschen
geworden. Denn dieses Recht Jesu über uns kommt uns wider die
Gewalt des Satans zugut, im Leben und Sterben.

Epheser 1,8

„Nach dem Reichtum der Gnade Gottes, welche er
reichlich an uns erzeigt hat in aller Weisheit und al-
lem Verständnis.“ Eph. 1,8

Paulus zeigt den Grund und die Quelle an, aus der die Loskau-
fung durch das Blut des Geliebten und die Erlassung ihrer Sün-
denfälle geflossen sei, nämlich aus dem Reichtum der Gnade Got-
tes. Und so erkennt es auch ein jeder Sünder, welcher der Erlas-
sung seiner Sünden versichert ist. Nämlich er sieht seine Sünden
für schwer und groß an, wie sie auch wirklich sind, und denkt,
Gott habe all seinen Reichtum der Gnaden an ihn wenden müssen,
wie Paulus es angesehen hat, da er sagte, Gott habe an ihm erzeigt
alle Geduld, als ihm Barmherzigkeit widerfahren sei (1. Tim. 1,16).

Der Vater im Himmel wäre freilich nicht schuldig, seine Söhne,
die ihren väterlichen Reichtum verschleudert hatten, wieder zu be-
gnadigen. Weil aber in Gott ein Reichtum der Gnade ist, so beweist
er denselben, damit er sich offenbare; damit man wisse, was in den
Tiefen Gottes verborgen liegt.

22



Epheser 1,8

Paulus geht aber weiter, und sagt, an diesem sei es nicht ge-
nug gewesen, dass er ihnen ihre Sünde aus freier Gnade erlassen
und ihnen ihre Übertretungen nicht aufgerechnet habe, sondern
Gott habe noch mehr getan: Er sei in seiner Gnade übergeflossen
dadurch, dass er ihnen alle Weisheit und Klugheit gegeben habe,
das ganze Geheimnis seines Willens und Vorsatzes von A bis ins
Z zu erkennen und sozusagen ins Herz Gottes, in die Tiefen der
Weisheit Gottes, hineinzusehen.

Mit einem Wort: Er habe ihnen den Heiligen Geist gegeben
und mit demselben einen geistlichen Geschmack der Wahrheit, ein
geistliches Seh- und Hörvermögen, und dieses nicht nur in vor-
übergehenden Blicken, sondern auch ein bleibendes Verständnis
und Aufschluss aus dem Wort Gottes, welches nach dem Grund-
text Klugheit oder Verständnis heißt; sodass wir unsere Begnadi-
gung und Erwählung nicht nur in einem vorübergehenden einge-
wickelten Gefühl, sondern in einem bleibenden und ausgewickel-
ten Verständnis aus dem ganzen Aufschluss des Wortes nach dem
ganzen Zusammenhang der Haushaltung Gottes vor unsere Au-
gen bekommen haben und also gar nicht daran zweifeln können.
Denn bei dem Gefühl können noch Zweifel sein; bei dem Verständ-
nis aber weicht nach und nach aller Zweifel, je mehr man den gan-
zen Zusammenhang der Haushaltung Gottes im Licht des Heiligen
Geistes versteht.

23



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 1,9

„Indem er uns das Geheimnis seines Willens, nach sei-
nem Wohlgefallen, welches er sich in ihm vorgesetzt
hat, bekanntgemacht hat.“ Eph. 1,9

Paulus zeigt nun, wie und auf was für eine Art die Gnade Got-
tes überfließend gewesen sei gegen uns. Nämlich:

• Er habe uns kundgetan das Geheimnis seines Willens;

• er habe uns ein Verständnis und eine Einsicht gegeben

– in den verborgenen Abgrund seines Herzens, was sein
Vorsatz sei über uns, den er sich in seinem Herzen ver-
borgen vorgesetzt hat vor Grundlegung der Welt, ehe er
Himmel und Erde geschaffen hat;

– was allda das Wohlgefallen seines Willens gewesen sei,
den er jetzt zu offenbaren und auszuführen anfange.

Diesen seinen verborgenen Herzenswillen hat er uns vornehm-
lich kundgetan durch seinen Sohn, da er in seiner himmlischen
Lehre uns den Vater geoffenbart und uns den Heiligen Geist ge-
geben hat, in welchem wir den ganzen Plan des Willens Gottes er-
kannt haben, dass er die ganze Welt in seinem Sohn geliebt und
eine gewisse Anzahl aus derselben herausgewählt habe, um die-
selben zuerst der höchsten Herrlichkeit seines Sohnes teilhaftig zu
machen.

Paulus will sagen: Wir Apostel und Israeliten sind die ersten
gewesen, die er nach seinem freien Wohlgefallen erwählt hat. Wir
haben’s nicht verdient, dass wir die ersten geworden sind, sondern
das war eine überfließende Gnade Gottes über uns, dass er uns mit
diesem Licht der Herrlichkeit zuerst erleuchtet hat, in welchem wir
den Sohn, als das Haupt aller Dinge, und in ihm den Vater erkannt
haben und durch die Gabe des Heiligen Geistes eine Versicherung
unserer Erwählung und Erstlingschaft bekommen haben.

24



Epheser 1,10

Ein jeder Gläubiger muss auch dahin kommen, dass er sagen
kann: Auch gegen mich ist er in seiner Gnade überfließend gewe-
sen, auch mir hat er Verständnis, Einsicht und Versicherung von
dem Geheimnis seines Liebeswillens gegen mich und gegen die
ganze Welt gegeben, dass ich an dieser göttlichen Weisheit und an
dem durch den Heiligen Geist in mir gewirkten Verständnis ein
göttliches Pfand und Siegel habe, dass ich ein Glied am Leibe Je-
su sei; und dieses ohne all mein Verdienst und Würdigkeit, da ich
von Geburt ebenso untüchtig zum Verständnis dieser geistlichen
Dinge war wie die Menschen, die noch in der Finsternis des Un-
glaubens liegen und nicht wissen, woran sie sind und warum sie
auf der Welt sind.

Epheser 1,10

„Zur Anstalt der Erfüllung der Zeiten, damit alle Din-
ge im Gesalbten wieder unter ein Haupt zusammen-
gefasst werden möchten; sowohl das, was in den
Himmeln ist, als das, was auf der Erde ist.“ Eph. 1,10

Wenn man diesen Spruch recht verstehen will, so muss er mit
dem vorhergehenden Vers verbunden werden, da es heißt: „Gott
hat uns kundgetan das Geheimnis seines Willens“. Das Verständ-
nis ist also das: Gott hat uns mit dem Licht des Heiligen Geistes er-
leuchtet, nicht damit wir’s für uns behalten sollen, sondern damit
wir’s austeilen und einem jeden Menschen die Liebe Gottes und
seinen ganzen Vorsatz eröffnen sollen, damit durch solche Verkün-
digung die Herzen der Menschen Jesus untertänig werden, damit
die allgemeine Unterwerfung unter Jesus bald kommen möchte.

25



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Zu diesem Zweck ist er überfließend gegen uns gewesen in
Schenkung aller Weisheit und Klugheit, damit wir tüchtig werden,
die gute Botschaft des Königreichs zu predigen, weil nun die Zei-
ten erfüllt sind, da alles unter ein Haupt soll gefasst werden, wie
er sich’s von Anfang an vorgesetzt hat.

Hier können wir zugleich einen Begriff vom Königreich Jesu
bekommen. Alles, was im Himmel und auf Erden ist, gehört dazu,
nämlich alle Geschöpfe, alle Engel und Menschen: Es soll alles zu-
sammen, was Gott erschaffen hat, ein einiges zusammenhängen-
des System, ein einiges Haus, eine einige Person ausmachen, von
dem Jesus, der Sohn Marias von Nazareth, das Haupt sei.

Alles, was sich von ihm, als er noch vor der Schöpfung das
Haupt aller Dinge war, abgerissen hatte und in eigener Macht herr-
schen wollte, soll wieder durch ihn mit dem Ganzen verbunden
werden. Großes Königreich! Großer König! Große Herrlichkeit de-
rer, die Miterben Jesu heißen! Was können wir nun daraus lernen?

1. Gott führt seinen Vorsatz aus im Ganzen, er wird ihn auch an
mir ausführen.

2. Gott hat uns Lehrer gegeben, die das verborgene Geheim-
nis des Willens Gottes verstehen; mithin ist es Gottes Wille,
dass ich dieses Geheimnis auch lernen soll. Das gefällt Gott
am besten, wenn man eine Begierde hat, sein Geheimnis zu
lernen; denn wer es recht lernt, der wird gewiss Jesus unter-
tänig.

3. Ich soll nicht nur für mich zu meiner eigenen Errettung einen
Lichtsschatz in mein Herz sammeln, sondern ich soll suchen,
einen Überfluss der Erleuchtung in mein Herz zu bekom-
men, damit ich ein Werkzeug sein könne zur Austeilung die-
ses Geheimnisses unter alle Menschen, damit Christi Reich
auch durch mich befördert werde. Denn die Ernte ist groß,
aber der Arbeiter sind wenige.

26



Epheser 1,11

Epheser 1,11

„In dem (nämlich), in welchem auch wir ein Erbteil
geworden sind, die wir zuvor verordnet waren, nach
dem Vorsatz dessen, der alle Dinge nach dem Rat sei-
nes Willens wirkt.“ Eph. 1,11

Hier muss man auf einen jeden Ausdruck achtgeben.

1. heißt es „In welchem“; hier meint Paulus das große Haupt
aller Dinge.

2. sind wir zum Eigentum angenommen worden, das heißt:

• Wir sind die ersten, die Gott seinem Sohn geschenkt hat;

• wir sind der Anfang seines großen Königreichs;

• wir haben ihn zuerst erkannt und als unseren Herrn an-
genommen.

3. kommt jetzt die Ursache, warum sie die Erstlinge seines
Königreichs geworden seien. Nicht aus ihrem eigenen Ver-
dienst, sondern weil sie zuvor verordnet waren vor Grund-
legung der Welt zur Sohnschaft. Das sei Gottes Vorsatz ge-
wesen, den er über sie gefasst habe in seinem Herzen, nach
der freien Neigung seines Willens. Gott, der alles wirkt, habe
auch ihr finsteres Herz erleuchtet und aus unmöglich mög-
lich gemacht; sonst wären sie nicht bekehrt und gläubig ge-
worden.

Also hat Gott in dem Plan, den er vor den Zeiten der Welt ge-
macht hat, Christus zum Haupt über alles gesetzt; in Christus hat
er seine zukünftigen Glieder, nämlich die Brüder des Erstgebore-
nen, zuvor gesehen und zu Miterben verordnet, und dieses mit
einer solch starken Willenskraft, dass alle Hindernisse und Wider-
stände des Fleisches und des Teufels bei der Bekehrung dieser Erst-
linge weichen mussten.

27



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wir sollen Folgendes daraus lernen:

1. Wenn ein Mensch zum Glauben und zur Bekehrung kommt,
so ist das ein Anzeichen, dass Gott vor den Zeiten der Welt
in Christus an ihn gedacht und ihn zuvor verordnet hat.
Wir sollen es also nicht für einen ungefähren Zufall ansehen,
wenn wir aus der Finsternis des Unglaubens und der Sicher-
heit ans Licht kommen.

2. Der Vorzug eines Erstlings vor den letzten ist so groß, dass
man in dieser Welt weiter nichts begehren sollte, als die Zei-
chen der Erwählung der Erstlingschaft an sich zu tragen.
Denn so groß die Herrlichkeit Christi jetzt gegen uns ist, so
groß ist unsere Herrlichkeit in der zukünftigen Welt gegen
unsere Brüder, welche die letzten werden, und gegen welche
wir Erstlinge sind.

3. Die Macht Gottes zeigt sich bei der Bekehrung der Auser-
wählten in manchen Augenblicken unwiderstehlich; aber es
kommt immer wieder eine Zeit dazwischen, die der Versu-
chungszeit Adams gleich ist, da es darauf ankommt, ob sie
die in solchen Gnadenstunden empfangene Kraft bewahren
und derselben treu sein wollen. Auf jede Treue folgt her-
nach wieder neue Kraft; wir können aber auch in solchen
Prüfungsstunden der empfangenen Gnade widerstehen und
unsere Krone verlieren; ja es kann sogar unser Name aus
dem Buch des Lebens ausgestrichen werden (Offb. 3,5); dar-
um sollen wir Fleiß anwenden, unseren Beruf und Erwäh-
lung festzumachen (2. Petr. 1,10).

28



Epheser 1,12

Epheser 1,12

„Damit wir zum Lob seiner Herrlichkeit diejenigen
sein möchten, welche vor anderen im Gesalbten eine
Hoffnung gefasst haben.“ Eph. 1,12

Dieser Vers hängt wie folgt mit dem vorigen zusammen: Näm-
lich Gott hat uns zuvor verordnet nach dem Rat seines Willens,
dass wir die Erstlinge werden sollen, welche Teil an seinem Kö-
nigreich bekommen. Darum hat er uns auch des Geistes Erstlin-
ge gegeben, nämlich eine Erleuchtung von dem Geheimnis seines
Willens. Und eben durch dieses Geschenk und Pfand des Heiligen
Geistes hat er eine lebendige Hoffnung in uns gewirkt auf das un-
vergängliche und unverwelkliche Erbe (1. Petr. 1,3-4).

Wir waren die ersten in der Verordnung im Herzen Gottes vor
Grundlegung der Welt; darum sind wir jetzt auch die ersten in der
Erleuchtung und in der Hoffnung.

Wenn man von etwas nichts weiß, so kann man’s auch nicht
hoffen; und wenn ich von herrlichen Dingen höre und kann nicht
glauben, dass sie mich angehen, so kann ich wieder nichts hof-
fen. Wenn ich also eine Erleuchtung von den zukünftigen Dingen
des Königreichs des Gesalbten empfange und durch den Geist der
Sohnschaft eine Versicherung dazu bekomme, dass dies mein Erbe
sei, das der Vater aus freier Liebe mir in Christus geschenkt ha-
be, so habe ich dadurch einen Beweis meiner Erwählung und ers-
ten Verordnung vor anderen zur Sohnschaft und zum Erben. Denn
die Erleuchtung und Versicherung von diesen großen unsichtba-
ren künftigen Dingen kann ich mir nicht selber geben, das tut Gott
– zum Lob der Herrlichkeit seiner Gnade.

Wir sind so blind und untüchtig gewesen wie andere, die noch
in der Finsternis liegen und es nicht glauben und wissen. Es ist
Gnade, was Gott an uns getan hat und tun wird. Er tut es aber zur
Offenbarung des Reichtums seiner Gnade an den erwählten Erst-
lingen bälder, was er an anderen später tun wird.

29



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Und darin besteht der eigentliche Begriff der Erwählung. Durch
diesen Weisheitsweg offenbart Gott seine unumschränkte Ober-
herrschaft, nach welcher er niemand etwas schuldig ist und Gna-
de erweisen kann, wem er will. Durch keinen Weg hätte er uns
mehr demütigen und sich anbetungswürdiger darstellen können
als durch diesen Weg, durch den offenbar wird, dass das Geschöpf
keinen Rechtsprozess gegen seinen Gott zu führen befugt ist. Wer
sich unterwirft, der hat Gnade; und der Glaube, welcher gefordert
wird, ist nichts anderes als Unterwerfung unter Gott. Durch diesen
Weg offenbart sich Gott in seiner höchsten Größe: der Gnade aus-
teilen und zu den höchsten Ehrenstellen befördern kann, wen er
will, und auch die nötige Tüchtigkeit dazu geben kann. Alles aus
dem Reichtum seiner Gnade, und zum Lob der Herrlichkeit seiner
Gnade.

30



Epheser 1,13

Epheser 1,13

„In welchem auch ihr, da ihr das Wort der Wahrheit,
die gute Botschaft eurer Errettung, gehört habt; in
welchem auch ihr, da ihr geglaubt habt, mit dem Hei-
ligen Geist der Verheißung versiegelt worden seid.“

Eph. 1,13

„In welchem“. Dieses Wort geht auf das Haupt, Christus. Denn
Paulus sieht noch immer auf den großen Zweck des Vorsatzes Got-
tes, nämlich des großen Königreichs Jesu, da alle Dinge im Himmel
und auf Erden, nichts ausgenommen, stufenweise sollen unter die-
ses große Haupt versammelt werden.

Nun sagt er: In diesem großen Haupt hat Gott euch auch zu-
vor erkannt, vor Grundlegung der Welt, ob ihr schon Heiden wart.
Deswegen hat er euch, weil er euch schon vorher als seine Kin-
der im Vorsatz erkannt hat, die gute Botschaft von eurer Errettung
verkündigen lassen. Da ihr nun als Kinder der Wahrheit diesem
Wort der Wahrheit, das euch verkündigt worden ist, Glauben zu-
gestellt habt, so hat euch der Vater im Himmel als Glieder des Lei-
bes Christi mit dem Heiligen Geist versiegelt, nämlich euch einen
Aufschluss und Versicherung und Freude wegen eurer Erwählung
ins Herz gegeben, und den Geist seines Sohnes in eure Herzen
gesandt, der von nun an sich offenbart und ruft: „Abba, Vater!“.
Durch diese himmlische Gabe und Ausfluss aus Jesu verklärter
Menschheit seid ihr denn zu Erstlingen seines Königreichs ausge-
zeichnet worden, zu Erben Gottes und Miterben Christi.

31



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Aus diesem sollen wir lernen:

1. Dass, wenn man nicht erwählt ist zu einem Erstling, so glaubt
man auch dem Wort der guten Botschaft nicht, man ver-
nimmt es nicht von Herzen, wenn man es auch schon mit
äußerlichen Ohren hört, und man wird auch nicht versiegelt
mit dem Heiligen Geist der Verheißung.

2. Wenn aber einer das Evangelium noch nicht innerlich ver-
nimmt mit Licht und Aufschluss, und also noch nicht ver-
siegelt ist mit dem Heiligen Geist der Verheißung, so ist dies
noch kein Beweis, dass er nicht erwählt sei; wie man an Pau-
lus sieht vor seiner Bekehrung. Da hätte mancher denken
mögen, der wäre nicht erwählt, weil er die Gemeine Gottes
verfolgte, und er war doch ein auserwähltes Rüstzeug. Die
Gabe des Heiligen Geistes aber versichert uns unserer Er-
wählung.

3. Es kann einer erwählt sein und also die ersten Bewegungen
der Gnade und des himmlischen Berufs bei Anhörung der
guten Botschaft spüren, aber wenn er die Finsternis mehr
liebt als das Licht, und sich mit Fleisch und Blut lange be-
spricht, so kann er die Versieglung und Versicherung seiner
Erwählung verspäten, oder endlich das Recht seiner Erstge-
burt gar verscherzen, wie Esau.

32



Epheser 1,14

Epheser 1,14

„Welcher das Unterpfand unserer Erbschaft ist, zur Er-
lösung des Eigentums, zum Lob seiner Herrlichkeit.“

Eph. 1,14

Dieser Vers handelt von dem Heiligen Geist der Verheißung.
Paulus erklärt den Ephesern, zu welchem Zweck Gott ihnen die
Erstlinge des Geistes gegeben habe; nämlich dass sie ein Pfand
hätten auf den künftig verheißenen vollen Empfang des Heiligen
Geistes, welchen sie in reichsten Maß empfangen werden am Ta-
ge ihrer Erlösung, nämlich, wenn sie zur Auferstehung und völ-
ligen Verklärung gelangen, da das Sterbliche verschlungen wird
von dem Leben; wenn die Herrlichkeit des Eigentumsvolkes Got-
tes erscheint und ihre Sohnschaft offenbar wird, nach welcher die,
welche des Geistes Erstlinge haben, und die ganze Kreatur seufzt
(Röm. 8,23).

Gott gibt die Erstlinge des Geistes als ein Unterpfand der Los-
kaufung seines Eigentumsvolkes. Die Loskaufung ist durch den
Tod Jesu geschehen, die völlige Erlösung aus des Todes Gewalt
steht aber noch bevor und geschieht bei unserer Auferstehung zum
ewigen Leben. Auch dieses wird Gott tun zum Lob seiner Herrlich-
keit, das ist: dass wir Gottes überfließenden Reichtum seiner Kraft,
wodurch er alles hinausführt, erkennen.

Der Erstling des Geistes samt dem künftigen vollen Überfluss
kommt auch aus dem Reichtum der Herrlichkeit Gottes: Es ist
die Kraft, die in uns wirkt zu unserer Errettung, die uns beisteht,
die uns tröstet, erfreut, erquickt und alle Tage aufmuntert, bis wir
vollendet sind. Es ist die göttliche Kraft, die in uns wirkt beides,
das Wollen und das Vollbringen.

33



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wir können daraus lernen, dass man durch des Geistes Erstling
eine Gewissheit seiner künftigen Erlösung und Vollendung haben
könne, und dass das ganze Werk unserer Seligwerdung nicht auf
unsere Kräfte gebaut sei, sondern auf den Reichtum der Kraft und
der Herrlichkeit, aus welchem wir schon jetzt einen hinlänglichen
Ausfluss in unser schwaches sterbliches Fleisch bekommen. In un-
serem sterblichen Fleisch ist also etwas Himmlisches, Göttliches,
Unverwesliches, nämlich der Geist Jesu, unseres Hauptes, durch
den wir mit Jesu, unserem Haupt, unzertrennlich verbunden wer-
den.

Epheser 1,15

„Darum ich auch, da ich von eurem Glauben in dem
Herrn Jesus und von eurer Liebe zu allen Heiligen ge-
hört habe, ....“ Eph. 1,15

Paulus hat in den zwei vorhergehenden Versen von den Gläu-
bigen aus den Juden einen Übergang gemacht auf die Gläubigen
aus den Heiden und aus ihrem Glauben und Versieglung des Hei-
ligen Geistes, die sie von Gott empfangen haben, einen Schluss ge-
macht, dass sie auch erwählt seien; und daher komme es auch, sagt
er, dass er, Paulus, sie als Kinder Gottes hochschätze und für ihr
Wachstum besorgt sei.

Hier kann man also vorzüglich sehen die Kennzeichen der Er-
wählung, welche bestehen im Glauben an den Herrn Jesus und in
der Liebe zu allen Heiligen. Das erste, was man glauben lernt, ist
dieses, dass Jesus König und Richter über alles sei; man lernt, sich
vor seinem Gericht zu fürchten, man getraut sich nicht vor ihm zu
bestehen am Tage seiner Zukunft; deswegen sucht man seine Gna-
de.

34



Epheser 1,16

Und wenn man diese aus dem Aufschluss der guten Botschaft
glauben lernt, so hüpft das Herz vor Freude. Wenn man ferner an-
dere Kinder Gottes als den Leib und Glieder dieses großen Königs
erkennen lernt, so liebt man sie, weil sie auch aus der Wahrheit
sind und Christus angehören. Wer sich noch nie vor Jesu richterli-
cher Zukunft gefürchtet, seine Gnade noch nie ernstlich gesucht
hat, wer die Weltmenschen liebt und die Kinder Gottes verach-
tet, dessen Seligkeit steht noch auf ungewissem Grunde. Wer aber
diese Kennzeichen des Glaubens und der Liebe in sich findet, der
kann es Gott nicht genugsam danken.

Epheser 1,16

„, ... nicht aufhöre, für euch zu danken, indem ich eurer
in meinen Gebeten gedenke.“ Eph. 1,16

Aus diesem Vers sehen wir:

1. Dass Paulus für die Erwählung und Bekehrung der Epheser
Gott gedankt hat.

2. Dass er nicht nur einmal Gott darüber gedankt hat, denn er
sagt, er höre nicht auf zu danken für sie.

3. Dass Paulus oft und viel gebetet und der gläubigen Gemein-
den, von denen er gehört hat oder die er selbst gepflanzt hat,
ausdrückliche Meldung in seinem Gebet getan habe.

35



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wir lernen erstlich daraus, dass wir für unsere eigene Be-
kehrung und Erwählung Gott danken und öfters danken sol-
len. Nämlich wir sollen unserer vorigen Blindheit eingedenk
sein und des Gnadenwerks Gottes an unserer Seele; so kom-
men wir allezeit wieder auf die rechte Spur, dass wir nämlich
Gottes väterlicher Liebe gegen uns wieder eingedenk wer-
den, wenn sie uns aus den Augen kommen will. Durch die-
se Übung des Dankes lernen wir feste glauben, dass Gott an
uns insonderheit gedacht habe, nicht nur vor Grundlegung
der Welt, sondern auch in der Zeit, da er uns berufen hat;
wir hatten keine vorzügliche Würdigkeit hierzu, denn diese
Berufung geschah nicht nach unseren Werken, sondern nach
seinem Vorsatz und seiner Gnade. Das ist gut zur Abwechs-
lung des Klagens und Bittens im täglichen Gebet.

4. Wir sollen Gott auch danken und uns freuen, wenn er den
Namen Jesu in viel tausend anderen Seelen offenbart.

5. Wir sollen keinen Tag vorbeigehen lassen, wo wir nicht ein
paarmal ernstlich beten, und uns an Gottes Gegenwart er-
innern. Paulus hat’s auch getan; die ersten Christen hielten
an im Gebet. Dadurch wird man des himmlischen Sinnes ge-
wohnt. Außer diesem lernt man viel, und im Herzen ist kein
Licht. Es ist aber etwas Beschwerliches für das Fleisch, weil
man sich von allem losmachen muss, wenn man recht beten
will, und weil man die Geistessprache noch nicht reden kann.
Hier ist der beste Rat: Man nehme sich nicht vor, so oder so
lang soll das Gebet währen, sonst wird’s ein Frondienst; doch
gehe man alle Tage aus der Eitelkeit aus in das bleibende We-
sen, aus dem Fleisch in den Geist.

36



Epheser 1,17

Epheser 1,17

„Dass der Gott unseres Herrn Jesu, des Gesalbten,
der Vater der Herrlichkeit, euch den Geist der Weis-
heit und der Offenbarung zu seiner Erkenntnis geben
möchte.“ Eph. 1,17

Hier sagt Paulus den Inhalt seines Gebets, wie er für das Wachs-
tum der gläubigen Epheser zu Gott bitte.

1. sehen wir, wen er im Gebet angerufen hat, nämlich Gott,
und nicht Jesus, obwohl man Jesus auch anbeten darf. Von
Gott hat Jesus alles empfangen, und der Vater ist eigentlich
der Urheber der Erwählung und der Anfang der Bekehrung
der Epheser, welchem Paulus auch jederzeit das Bekehrungs-
werk zugeschrieben hat. Er hat sie zu Gliedern Christi er-
wählt und sie seinem Sohn als einen Teil seiner Herrlichkeit
geschenkt.

Er ist der, der das Haupt durchgeführt hat durch das Fleisch
in den Geist und ihn von den Toten erweckt hat; er ist auch
der, welcher die Glieder durchführen wird wie das Haupt.

Denn Gott ist’s, der in uns wirkt beides, das Wollen und das
Vollbringen. Er ist der Vater der Herrlichkeit, der Licht und
Unverweslichkeit zeugt, der das Licht aus der Finsternis her-
vorruft (2. Kor. 4,6). Deswegen wendet sich Paulus zu dem,
der Christus erhöht und zur Herrlichkeit eingeführt hat und
sagt, der habe auch die Epheser erwählt und zuvor verordnet
zu Söhnen Gottes und sie auch versiegelt mit dem Heiligen
Geist der Verheißung, da sie gläubig geworden sind. Zu die-
sem betet er, als zur Quelle der Kraft und der Herrlichkeit.

37



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

2. sehen wir, um was er bittet, nämlich um den Geist der Weis-
heit und der Offenbarung zur Erkenntnis seiner selbst. Also
können wir sehen, dass versiegelte Menschen, die des Geistes
Erstlinge empfangen haben, den Geist der Weisheit und der
Offenbarung erst noch in größerem Maße bekommen müs-
sen, und dass dies die einzige und größte Stärke sei in Ver-
suchungen und im Leiden, wenn man Gott recht erkennt
aus seiner großen Liebesanstalt zur Errettung und Verherr-
lichung der Menschen. Der Geist der Weisheit und der Of-
fenbarung führt uns zu dieser Erkenntnis und ist eigentlich
ein einiger Geist, der erstlich aus den noch unverstandenen
und halbverstandenen Worten Gottes den Vater- und seinen
Liebesrat in einem einigen, alles zusammenfassenden Blick
merken und fühlen lässt, dass wir alle Wahrheit aus der mit
Glauben aufgenommenen guten Botschaft zwar im Herzen
haben, aber noch nicht ausgewickelt verstehen; alsdann of-
fenbart uns der Geist nach und nach das, was zuvor eingewi-
ckelt in uns ist, dass wir immer deutlicher in das Herz Gottes
hineinsehen und wissen können, was uns von Gott gegeben
ist.

Eben dieser Unterschied kommt auch im achten Vers vor,
da Paulus sagt: Gottes Reichtum der Gnade sei übergeflos-
sen gegen sie in aller Weisheit und Klugheit. Der Geschmack
und das Gefühl der Wahrheit ist immer das erste, und ein
Beweis, dass der Geist der Wahrheit in uns sei, in dem und
durch den wir geistliche Dinge sehen, fühlen und riechen,
wie die Lehrjünger Jesu, Joh. 6,68. Aber hernach wird das Ge-
fühl zum Verständnis durch Aufschlüsse des Wortes Gottes.
Es wird Unterscheidung und Deutlichkeit, da man eines nach
dem anderen erst verstehen lernt, und nach und nach aufge-
deckt wird, was zuerst dunkel und ununterschieden in uns
lag, und das währt fort bis in die Ewigkeit.

38



Epheser 1,18

Epheser 1,18

„(Nämlich) erleuchtete Augen des Herzens, damit ihr
wissen möchtet, welches die Hoffnung seiner Beru-
fung sei, und welches der Reichtum der Herrlichkeit
seiner Erbschaft für die Heiligen sei.“ Eph. 1,18

Paulus fährt fort anzuzeigen, um was er Gott bitte und was für
die gläubigen Epheser am nötigsten sei zu ihrer Stärkung, nämlich
erleuchtete Augen ihres Herzens.

Unter dem Herz versteht er den inwendigen, neuen Menschen,
der aus dem Geist Jesu erzeugt ist. Dieser innere Mensch hat Au-
gen und Ohren; aber sie müssen erst geöffnet werden. Ein neuge-
borenes Kind hat ein Leben, aber das Verständnis kommt erst mit
den Jahren, da werden die verborgenen Herzensaugen erst geöff-
net. Als ihnen die gute Botschaft verkündigt worden ist, so ist die-
ser innere Mensch durch den göttlichen Samen der guten Botschaft
in ihnen erweckt und lebendig gemacht worden, dass sie das erste
Mal mit den Augen des inneren Menschen in das Herz Gottes und
in die Zukunft haben blicken können.

Ihre Augen waren aber noch schwach: Es war mehr geistliche
Ahnung als Gesicht; darum bittet Paulus, dass Gott ihnen immer
mehr Licht in ihre Augen geben wolle, nämlich dass ihre Augen
mehr und mehr geöffnet werden mögen, dass sie nicht nur wie
durch einen Nebel, sondern klar in die Sonne sehen lernen.

Und zwar wünscht er, dass sie deutlich erkennen möchten
die Hoffnung ihrer Berufung. Die Berufung ist die Bekehrung. Da
kommt Gott an unser Herz und ruft uns. Nun soll der Mensch ver-
stehen lernen, was diese Berufung für einen Zweck habe, und was
für eine Hoffnung sie mit sich bringe:

39



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Nämlich, dass Gott uns heilig und unsträflich und tüchtig ma-
chen will, vor seinem Thron zu stehen (Eph. 3,4; 4,1) damit wir
auch einen Fleiß anwenden in der Heiligung, und dies für die
höchste Ehre und Glückseligkeit achten lernen, als himmlische
Priester, die geheiligt und gewaschen sind, ins Heiligtum Gottes,
ins Innerste des Vorhangs gehen zu dürfen und vor Gottes Thron
aufwarten zu dürfen.

Denn ohne Heiligung wird niemand den Herrn sehen. Nur sei-
ne Knechte werden sein Antlitz sehen, Offb. 22,4. Nicht alle Seligen
gelangen zu diesem Vorzug des unmittelbaren Anschauens Gottes
im neuen Jerusalem. Die auf der neuen Erde sehen Gott nicht, son-
dern sie sind das gemeine Volk, und jene in der Stadt Gottes sind
ihre Priester. Das ist die Hoffnung unserer Berufung: heilig zu wer-
den, wie Gott heilig ist.

Er wünscht aber auch, dass sie erkennen lernen möchten, wel-
ches der Reichtum der Herrlichkeit des Erbes für die Heiligen sei. Das
ist auch etwas, das man mit den Augen des neuen Menschen sieht,
wenn sie durch den Geist der Weisheit und der Offenbarung er-
leuchtet werden; das dient auch zur Stärkung des Glaubens oder
des inneren Menschen gegen die Versuchungen und Verfolgungen
und zur Aufmunterung aus der Trägheit.

Was ist denn der Reichtum der Herrlichkeit des Erbes? Reich-
tum ist Überfluss an Gütern. Herrlichkeit ist der Abglanz Gottes in
den Geschöpfen. Folglich deutet der Reichtum der Herrlichkeit die
reiche Mitteilung seines Wesens und seiner Kraft an, da die Heili-
gen Erben Gottes und Miterben des Gesalbten werden sollen, näm-
lich Ebenbilder der Gottheit, da Gott sich reichlich ihnen schenken
und mitteilen wird.

Das ganze All der Schöpfung ist eigentlich diese Erbschaft. Das ist
ein Reichtum der Herrlichkeit. Dies ist die Größe der Erbschaft für
die Heiligen.

Warum heißt’s aber „Erbe“? Dieses Wort wird klar, wenn man
die Sohnschaft versteht: Jeder Sohn ist rechtmäßiger Erbe seines
Vaters, und je reicher der Vater ist, desto reicher ist der Sohn.

40



Epheser 1,19

Sonst aber, wenn ein reicher Vater viele Kinder hat, so gibt es
auch kleine Teile. Der Vater im Himmel hat zwar unzählige Kinder,
aber sein Reichtum ist eine unerschöpfliche Quelle, da aus dersel-
ben immer mehr hervorquillt. Wer nun aus ihm geboren ist, der hat
das Sohnschaftsrecht, und also auch das Erbrecht.

Dieses Erbe ist aber zukünftig; jetzt sind wir noch minderjährig,
ja, wenn man’s recht sagen soll, unzeitige Geburten. Wer aber den
Samen Gottes in sich hat und aus demselben einen Trieb zur Heili-
gung und Anziehung des Bildes Gottes, dessen Leben ist zwar jetzt
noch verborgen mit Christus in Gott, wie im Mutterleib, wenn aber
Christus, unser Leben, offenbart werden wird, werden wir auch
mit ihm offenbart werden in der Herrlichkeit (Kol. 3,4).

Epheser 1,19

„Und welche die überschwängliche Größe seiner Kraft
sei, welche er an uns, die wir glauben, nach eben
der Wirkung der Macht seiner Stärke bewiesen hat.“

Eph. 1,19

Dies ist der dritte Teil, von dem Paulus den gläubigen Ephe-
sern zu ihrer Stärkung Erleuchtung wünscht, dass sie nämlich aus
der Auferweckung und Erhöhung Jesu verstehen möchten, was für
eine überschwängliche Größe der Macht Gottes Jesus in den Glie-
dern wirke. Wenn wir unser verwesliches, schwaches Fleisch an-
sehen, und sehen dabei auf das große Ziel, wozu Gott uns führen
will, nämlich dass wir eine unverwesliche göttliche Natur erlangen
und über alle erschaffenen Kräfte der übrigen Geschöpfe erhaben
werden sollen, so möchte man freilich denken, wie ist das möglich?
Absonderlich, wenn wir dem Tod entgegengehen, und beinahe in
ein Nichts verwandelt zu werden scheinen, auch sonst in unserem
Leben so viele Erniedrigungen erfahren müssen.

41



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Hierzu ist also ein erleuchtetes Auge nötig, das in die alles
menschliche Denken übersteigende und alle unsere Schwachheit
weit überwiegende erstaunliche Größe der Macht Gottes hinein-
sieht, wodurch er dasjenige mächtig und göttlich ausführt, was er
sich vorgesetzt hat.

Durch den Willen des Vorsatzes Gottes sind alle seine Kräfte
in Bewegung und Wirksamkeit gekommen und bleiben vom An-
fang seines Vorsatzes an bis in die letzte Ausführung desselben in
beständiger Wirksamkeit.

Das gibt eine mächtige Stärkung für einen Gläubigen, in al-
len Umständen der Not, wo man nicht hinaussieht mit seinem
kurzsichtigen Menschenauge oder Menschenverstand, welcher
das Maß der Größe der Kraft Gottes nicht messen kann. Im Licht
der erleuchteten Geistesaugen sieht man aber in allen seinen leibli-
chen und geistlichen Umständen, so oft man betet, in den Abgrund
dieser allezeit wirkenden Macht Gottes hinein, von welcher man
weiß, dass sie eigentlich für gläubige Glieder Jesu in der Wirksam-
keit ist, und in ihrem schwachen, sterblichen Leibe wohnhaft sei.

Wieviel liegt also daran, um solche Erleuchtung zu bitten und
solche durch ein immer fortwährendes Lernen der guten Botschaft
zu erlangen!

Epheser 1,20

„Welche er im Gesalbten wirkte, da er ihn von den
Toten auferwecket und gesetzt hat zu seiner rechten
Hand im Überhimmlischen.“ Eph. 1,20

Paulus sagt: Wenn sie recht erleuchtet werden, so werden sie
sehen und verstehen, dass eben die Kraft der Stärke Gottes, welche
er gewirkt hat in Christus, da er ihn von den Toten auferweckte,
auch in einem jeden Gläubigen wirke.

42



Epheser 1,20

Wenn man nun Jesus, ohne Rücksicht auf seine Menschheit, nur
als die zweite göttliche Person ansieht, so kann man diesen Vers
nicht verstehen.

Denn es wird ja die höchste Schwachheit Jesu in seinem Tod
namhaft gemacht, da er sich selber nicht auferwecken konnte, son-
dern der Vater die ganze Kraft seiner Stärke anwenden musste, um
ihn aus dem Tod zu erwecken und aus dem verweslichen Leben zu
einem unverweslichen zu führen.

Ich muss also hier seine aus Maria angenommene irdische
Menschheit verstehen. Denn nach seiner Gottheit wäre es ein Wi-
derspruch, sich vom Tode aufwecken und erhöhen zu lassen.

Wir können also hier sehen, dass einerlei Kraft in beiden wirkt,
im Haupt wie in den Gliedern, und dass der Vater im Himmel
ebenso beschäftigt ist, durch seinen Geist seinen Vorsatz der Ver-
herrlichung an den Gliedern auszuführen, wie er ihn an dem
Haupt ausgeführt hat; weil der Vater mit eben der Liebe, mit der
er das Haupt geliebt hat, auch die Glieder liebt.

Wie sehr wäre also zu wünschen, dass die Bitte Pauli auch an
uns erfüllt werden möchte:

• So würden wir uns mehr freuen unserer Berufung;

• so würden wir mehr von dem gegenwärtigen Vergänglichen
hinweg auf das höchste unvergängliche Erbe der Kinder Got-
tes sehen;

• so würden wir auch gläubiger sein in allen Umständen un-
serer leiblichen und geistlichen Nöte, wo wir nicht hinausse-
hen;

• so würden wir mehr versichert sein, dass uns Gott eben des-
wegen täglich dem Sterben Jesu ähnlich mache, damit auch
das Leben des Herrn Jesu an unserem Fleisch offenbar werde.

43



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 1,21

„Oben über alles Fürstentum und Macht und Kraft
und Herrschaft und jeden Namen, der nicht nur in
diesem Zeitlauf, sondern auch in dem künftigen ge-
nannt wird.“ Eph. 1,21

Diese Kraft Gottes, welche in Jesus gewirkt hat, da er ihn von
den Toten auferweckte und auch in den Gläubigen noch jetzt wirkt,
hat nicht aufgehört zu wirken, bis Jesus auf den Thron Gottes er-
hoben gewesen ist; bis solche seinen menschlichen Leib und See-
le völlig durchdrungen und verklärt hatte, und bis er selber mit
dieser Kraft, als mit seiner eigenen, nach eigenem freiem Belieben
wirken konnte.

Diese Kraft ist der Heilige Geist oder die Kraft des Vaters, mit
der Jesus in seinen Gliedern wirkt, und welche er täglich ausfließen
lässt aus seinem verklärten Leib und Seele, da er vom innersten
Punkt der Kräfte Gottes hervorwirkt, weil er sich im Überhimmli-
schen, das ist im Allerheiligsten, befindet.

Das ist nun die höchste Stufe, zu welcher ein Geschöpf erho-
ben werden kann. Denn Jesus ist nicht als Gottessohn, sondern als
Menschensohn so hoch erhoben worden. Denn auf die Verklärung
unseres Fleisches war die Erlösung abgesehen. Deswegen nahm
das ewige Wort unser Fleisch in Maria zur Hütte an, um dasselbe
durch sich so hoch zu erhöhen.

Der Himmel hat seine Stufen. Die Fürstentümer, die Mächte,
die Herrschaften unter den Engeln sind hohe Geschöpfe und gren-
zen mit ihren Wohnungen und Wirkungskreisen bis an das Über-
himmlische oder Allerheiligste an; aber der Mensch Jesus Christus
ist durch die wirkende Kraft Gottes über alle diese unendlich weit
hinaufgesetzt worden. Denn Gott ist der Ursprung und die Quelle
aller Kräfte im Überhimmlischen.

44



Epheser 1,22

Nun ist Jesu Menschheit die Hütte und Einfassung dieser Quel-
le, ja als sichtbares Ebenbild Gottes selbst die Quelle geworden und
trägt die höchste Quelle in sich. Es gibt also keinen höheren Na-
men, weder in dieser noch in der zukünftigen Weltzeit, als Gottes
Namen, den der Sohn nun auch als Mensch trägt, weil er aus dem
Geist geboren ist. Denn zu welchem Engel hat Gott jemals gesagt:
„Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt.“ (Hebr. 1,5)?

Epheser 1,22

„Und hat alles untergeordnet unter seine Füße, und
ihn über alles der Gemeine zum Haupt gegeben.“

Eph. 1,22

Dies gehört auch noch zur Wirkung der Kraft Gottes, welche er
in Christus gewirkt hat, nämlich dass er ihm alle Geschöpfe unter
seine Füße getan hat. Dazu hatte er als Mensch kein Recht. Denn
alle Kreaturen gehören nicht dem Menschen, sondern Gott zu, der
sie geschaffen hat.

Gott hat ihn also zum Eigentumsherrn und unumschränkten
Regenten über seine eigenen Geschöpfe und die Werke seiner Hän-
de gesetzt. Gott hat ihn also mit seiner eigenen Macht und Herr-
lichkeit bekleidet. Alle Kräfte und Ausflüsse Gottes sollen nicht mehr
unmittelbar von Gott durch die Geschöpfe, sondern mittelbar durch Jesu
Menschheit ausfließen. Auch noch der höchste Thronengel soll alle
Kraft Gottes aus Jesu Menschheit empfangen. Das ist eine erstaun-
liche Erhöhung des irdischen Staubs bis zum Thron Gottes.

Jetzt fängt Paulus an, die Herrlichkeit der Gemeine zu beschrei-
ben. Denn er sagt, diesen erhöhten höchsten König hat Gott nicht
eigentlich und zuerst den Thronengeln zum Haupt gegeben, son-
dern – welch Wunder! – der Gemeine, den Menschen.

45



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Hier sieht man also, dass die Herrlichkeit der Gemeine nach
Christus, ihrem Haupt, die höchste ist, höher als die der Engel, so
dass jetzt alles, was ein Wesen hat, in dieser Ordnung steht:

1. Gott.

2. Jesu Menschheit.

3. Die Erwählten aus den Menschen.

4. Die übrigen Menschen.

5. Die Engel.

Der geringste, schlechteste Mensch wird also um Jesu willen
noch höher geadelt werden als der vornehmste Engel. Und eben
die Kraft, welche die Menschheit Jesu so hoch erhoben hat, wirkt
auch jetzt in den erwählten Menschen und wird nicht aufhören zu
wirken, bis auch sie auf den Thron Jesu und Gottes gesetzt sind
und selbst eine Wirkungsquelle Gottes werden, und eben die Kraft
Gottes ihren letztgeborenen Brüdern herabschicken und als ein le-
bendigmachender Geist in sie wirken können, wie Jesus in uns.

Epheser 1,23

„Welche sein Leib ist, die Erfüllung dessen, der alles
in allem erfüllt.“ Eph. 1,23

Der Grund der höchsten Herrlichkeit für die Gemeine oder für
die Erwählten aus den Menschen besteht darin, dass sie der Leib
des Gesalbten sind, und folglich mit dem allerhöchsten Haupt al-
ler Dinge eine einige Person ausmachen; dass sie so nahe mit dem
Gesalbten verbunden und zu seiner eigenen Herrlichkeit erhoben
werden (Joh. 17); dass sie die nächsten unter Gott und dem Gesalb-
ten sind, wie es in einem gewissen Lied heißt:

46



Epheser 1,23

Wenn Jehova man genennet,
wird nichts Höhers mehr erkennet
als die Herrlichkeit der Braut;
sie wird mit dem höchsten Wesen,
das sie sich zur Lust erlesen,
ganz zu einem Geist vertraut2.

Paulus sagt, die Gemeine sei die Erfüllung dessen, der alles in
allem erfüllt. Jesus ist derjenige, der nach Kapitel 4,10 alles erfüllen
wird; die Gemeine aber ist die Erfüllung des Gesalbten, nämlich
derjenige Reichtum Gottes, mit dem der Gesalbte erfüllt werden
wird. Wenn zuvor Gott durch den Gesalbten alles in allem erfüllt
haben wird, in der künftigen Welt, so wird die Gemeine Jesu Herr-
lichkeit sein, wie schon jetzt die Frau des Mannes Herrlichkeit ist
(1. Kor. 11,7). Nämlich der Gesalbte wird erst seine vollkommene
Ergänzung haben, wenn sein Leib und alle seine Glieder vollkom-
men und verklärt sind.

Bis dahin wächst Jesus selbst im Himmel und auf Erden. Denn
die Gläubigen sind Gottes Eigentum, die der Vater zum Sohn zieht
und dem Sohn schenkt zu seinem Erbteil und Herrlichkeit, wie Je-
sus sagt:

„Vater, sie waren dein, und du hast sie mir gegeben.“
Joh. 17,6

Dahin zielt auch die Stelle Kol. 1,19: Es war Gottes Wohlgefal-
len, dass in ihm, nämlich in dem Gesalbten, alle Erfüllung wohnen
sollte, nämlich nicht nur Gott, sondern auch die Gemeine, welche
ursprünglich Gottes ist; und wieder Kol. 2,9: In ihm wohnet die
Fülle der Gottheit leiblich.

2Fünfte Strophe des Liedes „O wie selig sind die Seelen“ von Christian Fried-
rich Richter (1676-1711).

47



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Er hat aber noch eine größere Fülle zu erwarten, wenn nicht
nur Menschen, sondern alles Geschöpf, das im Himmel ist und auf
der Erde und unter der Erde und im Meer, sagen wird:

„Dem Lämmlein sei der Segen, und die Ehre, und
die Herrlichkeit, und die Kraft in die Ewigkeiten der
Ewigkeiten.“ Offb. 5,13

Das ist, was Paulus in Eph. 3,18-19 sagt: Die Länge, die Breite,
die Höhe, die Tiefe des Leibes Jesu, oder das Verständnis von der
ganzen Gottheitsfülle, und Tempel Gottes; oder von dem unaus-
forschlichen Reichtum des Gesalbten (Eph. 3,8).

Epheser 2,1

„Und euch, da ihr tot wart in den Abfällen und in den
Sünden ....“ Eph. 2,1

Wenn man diesen Vers verstehen will, so muss man gleich auf
den fünften Vers sehen. Dadurch bekommt der erste Vers erst sein
völliges Verständnis und lautet also: Und euch beide, nämlich euch
gläubige Juden und Heiden, da ihr gläubigen Juden tot wart in den
Abfällen vom Gesetz, und ihr gläubigen Heiden tot wart in den
Sünden, hat Gott mit dem Gesalbten lebendig gemacht, auferweckt
und im Überhimmlischen mit ihm auf den Thron gesetzt.

Großer Sprung, den hier Paulus macht, oder den vielmehr Gott
mit den Ephesern gemacht hat:

• aus dem Tod ins Leben,

• aus der Finsternis ins Licht,

• aus der Gewalt des Satans zu Gott.

48



Epheser 2,1

Paulus will hier durch die Beschreibung ihres vormaligen ge-
meinschaftlichen elenden Zustandes Gottes Reichtum der Erbar-
mung und der Liebe gegen sie groß machen und recht vor Augen
stellen.

Der blinde Mensch, wenn er kaum aufgewacht ist aus dem
geistlichen Todesschlaf, sieht die Größe der Liebe und der Erbar-
mung Gottes gegen sich noch nicht, weil er sein Elend noch nicht
recht sieht. Die Erkenntnis unseres elenden, äußerst unglückseli-
gen Zustandes und der Liebe Gottes gegen uns kommt erst, wenn
wir im Geist leben, denn vorher, wenn man tot ist in Sünden und
Übertretungen, hat man kein geistliches Gefühl und kein geistli-
ches Verständnis. Da glaubt der Mensch nicht, wie elend es mit
ihm stehe, wie sündlich und verwerflich vor Gott er sei.

Alle Menschen sind geistlich tot in den Sünden, weil sich auch
Paulus (Vers 5) nach seinem vormaligen Zustand darunter rechnet.
Denn durch den Sündenfall Adams sind wir alle dem geistlichen
Leben abgestorben. Und je mehr man erleuchtet wird, desto mehr
sieht und glaubt man dieses, weil nur das Auferstehungsleben, in
welchem man Gott lebt (Röm. 6,10), ein wahres Leben zu nennen
ist, indem der fleischliche Sinn schon an sich der Tod ist (Röm. 8,6).

Doch hat auch der geistliche Tod seine Stufen. Denn mancher
bewahrt von Jugend auf eine Gewissenhaftigkeit, dass er nicht wie
ein anderer mit Ruhe sündigen kann, ohne Gewissensbisse und
Ängste zu fühlen. Er sündigt aber doch mit Widerspruch seines
Gewissens. Das schwache Leben in ihm hat keinen Sieg und Über-
gewicht über den Tod.

Aber bei wem es recht weit gekommen ist, wer nämlich die Ge-
wissensrügungen und Bestrafungen von Jugend auf vielfältig un-
terdrückt hat, der wird nach und nach völlig tot in Sünden, dass
er sündigen kann, ohne von seinem Gewissen bestraft zu werden.
Und das ist ein kläglicher Zustand, wenn man bei den größten
Sündenfällen kein Gefühl mehr hat, und Gottes Zorn nicht mehr
fürchtet.

49



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Dergleichen waren auch unter den gläubigen Juden und Hei-
den zu Ephesus, ehe sie lebendig gemacht wurden durch die über-
schwängliche Größe der Kraft Gottes (Kapitel 1,19). Aber eben da-
durch hat sich die Größe der Gnade und der Kraft Gottes recht
sichtbar gemacht.

Epheser 2,2

„In welchen ihr ehemals nach dem Zeitlauf dieser Welt
gewandelt habt, nämlich nach dem Fürsten, der seine
Macht in der Luft hat, nämlich des Geistes, der jetzt
in den Söhnen des Unglaubens wirkt.“ Eph. 2,2

Paulus beschreibt ihren Sündentod noch näher: Nämlich ih-
re Sündentaten seien nicht nur solche Übertretungen gewesen, in
welche sie nur zuweilen hineingefallen waren und sich sodann
wieder aufgerichtet hatten, sondern sie haben ihr Leben darin ge-
funden, wie in ihrem Element, wie der Fisch im Wasser, sie haben
darin gewandelt, und also eine völlige Gewohnheit, Fertigkeit und
Übung darin erlangt.

Die Richtschnur ihrer Handlungen sei nichts anderes gewesen
als die Gewohnheit und das Beispiel. Durch den herrschenden Ge-
schmack und Gewohnheit anderer Toren haben sie sich auch hin-
reißen und beherrschen lassen.

Der verborgene Trieb zu all ihrem Tun sei nicht von Gott, son-
dern vom Fürsten der Welt gewesen, der nicht im Überhimmli-
schen, sondern in der Luft, in den äußeren Elementen, herrscht. Sie
haben ganz nach seinem Trieb, nämlich nach der Weltluft, welche
voll von finsteren Kräften ist, gewandelt. Derjenige Geist der Fins-
ternis habe sie beherrscht, der noch jetzt in ihren ungläubigen Mit-
brüdern, nämlich in den Söhnen des Ungehorsams, wirke, welche
der gehörten guten Botschaft Gottes nicht gehorsam sein wollen.

50



Epheser 2,2

So ungläubig und ungehorsam seien sie auch gewesen, ehe ih-
nen Gott Glauben und Gehorsam der Wahrheit geschenkt hat.

Wir lernen hieraus, wieweit ein Mensch, der doch zu Gottes
Ebenbild erschaffen ist, verfallen könne:

• Dass er nämlich durch wiederholte Widerstrebungen des
Lichts alle Fußstapfen des göttlichen Lebens in sich auslö-
schen kann;

• dass er eine Gewohnheit im Sündigen bekommt, ohne eine
Furcht deswegen zu haben;

• dass er auf eine unbesonnene Art nur nach der Weltgewo-
genheit lebt, und nach dem Trieb des Fürsten der Welt, der
wider Gott streitet, so dass es der ungläubige Mensch nicht
einmal glaubt, dass ein feindseliger Geist in der Luft, in den
äußeren Elementen, die ins Fleisch wirken, herrsche, der ihm
die Augen zugeschlossen habe und ihn regiere.

Wir sehen aber auch, was die Gnade der Erwählung kann: näm-
lich die Augen aufschließen, das Herz mit einem anderen Trieb er-
füllen und mit einem göttlichen Leben anzünden. Das haben sich
die erwählten Epheser nicht selber gegeben und waren vor sich
selbst nicht besser als ihre ungläubigen Mitbrüder; und doch wur-
de ihre Nacht in den Tag verwandelt, und ihre Finsternis in das
Licht. Aber das tat Gott, der auch ehedessen bei der Schöpfung
das Licht aus der Finsternis hervorrief, und der Jesus von den To-
ten auferweckte.

51



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 2,3

„Unter welchen auch wir alle ehemals unseren Wandel
hatten in den Begierden unseres Fleisches, indem wir
allen Willen des Fleisches und der Gedanken taten,
und waren Kinder des Zorns von Natur, wie auch die
anderen.“ Eph. 2,3

Paulus sagt, die Erwählten aus den Juden seien vor ihrer Be-
kehrung auch nicht besser gewesen als die geistlich toten Heiden:

• Sie haben auch im Ungehorsam gegen Gott ihren Wandel ge-
führt;

• der Satan als der Geist des Ungehorsams habe auch in ihnen
gewirkt;

• sie haben auch allen Willen ihres Fleisches und ihrer Gedan-
ken, wie es ihnen selbst gut dünkte, getan, und seien den
Trieben des Geistes Gottes nicht untertänig gewesen, sondern
haben als eigene Götter ihren eigenen Willen getan, und seien
von ungehorsamen und ungläubigen Vätern geboren, welche
immerzu dem Geist Gottes widerstrebt haben, über welche
deswegen der Zorn Gottes wegen ihres Ungehorsams ehe-
dessen oft ausgebrochen war und noch über ihnen ruhe.

Sie seien deswegen als Kinder dieser Ungehorsamen auch un-
ter Gottes Zorn und Missfallen gewesen, indem sie in ihrem Un-
glauben auch nicht besser gewesen seien als ihre Väter und als ih-
re noch wirklich ungläubigen Mitbrüder, die noch jetzt der guten
Botschaft nicht gehorsam sind, und welche dem Zorn Gottes am
Tag Jesu anheimfallen werden.

52



Epheser 2,3

Wir sehen daraus, dass man erst bei der Gnade, wenn man
erleuchtet ist, seinen vormaligen elenden Zustand recht erkennt,
denn vorher ist man blind, da sieht und glaubt man nicht, wie übel
man dran sei; da glaubt man immer, man sei frömmer und Gott
wohlgefälliger, als man in der Tat ist, weil man gegen die Zeug-
nisse des Geistes ungläubig ist. Es ist also dieses ein Zeichen der
Erwählung, wenn man seinen vorherigen Sündenwandel und Un-
gehorsam gegen Gott recht erkennt und seine vormalige Wider-
spenstigkeit gegen die Züchtigungen des Geistes Gottes glaubt.

Dieses Licht der Erkenntnis seiner selbst kann sich niemand sel-
ber geben, sondern Gott zündet es an, in welchen er will. Er öffnet
uns zuerst das Ohr, die gute Botschaft von seinem kommenden Kö-
nigreich zu hören und den Tag des Zorns über alles gottlose Wesen
der Menschen zu glauben. Da glaubt man zuerst nur überhaupt,
man werde nicht bestehen, bis der Geist Jesu uns immer mehr von
der Sünde und von der Gerechtigkeit und von dem Gericht über-
zeugt.

Paulus hielt alles für Sünde, was er selbst in seinem unbekehr-
ten Zustand getan und gedacht hat, weil es aus dem Unglauben
und Ungehorsam gegen den Geist gegangen ist, auch wenn er ehe-
dessen als ein strenger Pharisäer und jüdischer Frömmling ohne
Heuchelei nach dem Gesetz Gottes zu leben suchte, und auch sei-
ne Christenverfolgung eigentlich nichts anderes als ein redlicher
Eifer für das Gesetz war. Nun setzt er sich auch in die Klasse der
größten Sünder hinein, und will nichts von seiner ehemaligen ver-
meintlichen Gerechtigkeit wissen.

53



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 2,4

„Aber Gott, welcher reich ist an Erbarmung, hat auch
uns, um der vielen Liebe willen, womit er uns geliebt
hat, ....“ Eph. 2,4

Jetzt sagt Paulus, was Gott an ihnen getan hat, und aus was für
einem Grund und welcher Bewegursache ihre Erwählung und Er-
rettung komme, nämlich aus dem Reichtum der Erbarmung Got-
tes und seiner Liebe. Er habe sie mit vieler Liebe geliebt, und sei-
ne Barmherzigkeit gegen sie sei übergeflossen. Denn sie haben in
Ansehung ihrer ungläubigen Mitbrüder, die noch in der Finsternis
liegen und die dem ewigen Verderben am Tage des Zorns entge-
gengehen, gar keinen Vorzug gehabt. Gott habe ihnen durch seine
freie Erwählung diesen unverdienten Vorzug gegeben, um an ih-
nen zuerst den Reichtum seiner Gnade zu erzeigen.

Man sieht aus dem Worte Pauli in diesem Vers, dass er ihre Be-
kehrung aus dem Grund der ersten Auswahl Gottes vor den Zeiten
der Welt herleite und ansehe. Denn er sagt deutlich: Um seiner vie-
len Liebe willen, mit der er uns geliebt hat.

Er will also sagen: Er hat uns schon geliebt vor den Zeiten der
Welt, in seinem Sohn, dem Geliebten, da er uns in seiner Vorer-
kenntnis als seine Söhne und als Mitbrüder des Gesalbten gesehen
oder vielmehr gewollt hat, dass wir solche sein sollten, wie es auch
in Jak. 1,18 von Gott heißt: Er hat gewollt, und uns also ausgeboren
durch das Wort der Wahrheit, dass wir ein Erstling seiner Geschöp-
fe werden.

Obwohl er uns also in unserem elenden Sündenzustand gese-
hen hat, hat er uns doch erwählt, um seinen Reichtum der Erbar-
mung an uns, den elendesten Sündern, zuerst zu offenbaren.

54



Epheser 2,5

Wir lernen also daraus, dass Gott noch jetzt fortfährt, an eini-
gen Menschen den Reichtum seiner Gnade zu beweisen. Und wer
zweifelt, dass Gott barmherzig sei, der soll an den täglichen Taten
Gottes seine Barmherzigkeit erkennen, da er noch jetzt Menschen,
die so sündig und so blind wie die Epheser gewesen sind, aus ih-
rer Finsternis hervorruft und sie aus dem geistlichen Tod lebendig
macht.

Wunderbare Sache! Dass das höchste Wesen vor vielen tausend
Jahren schon an mich und dich gedacht hat und uns mit seiner Va-
terliebe in Jesu geliebt hat. Sein Liebeswille vor Grundlegung der
Welt gegen uns ist also der Grund unserer Entstehung und unserer
Bekehrung.

Epheser 2,5

„... da wir auch tot waren in den Sündenfällen, samt
euch mit dem Gesalbten lebendig gemacht: Aus Gna-
de seid ihr also errettet worden; ...“ Eph. 2,5

Hier bekennt nun Paulus, dass er und die erwählten Juden,
welche vor den Ephesern zum geistlichen Leben gekommen wa-
ren, auch geistlich tot waren vor ihrer Bekehrung wie die heid-
nischen Epheser, und dass also sie, als Juden, vor den Ephesern
nichts voraus haben. Gott habe nicht nur das neue Leben in ihnen
als in Schwachen gestärkt oder sie zum neuen Ernst erweckt, son-
dern er habe sie als Tote auferwecken und einen völligen neuen
Lebensgrund in sie legen müssen.

Und zwar sei ihre Lebendigmachung geschehen, da Gott im
Grab seinen Sohn lebendig gemacht hat. Es ist eine nachdenkliche
Sache, wenn Paulus sagt: Gott hat uns mit dem Gesalbten lebendig
gemacht.

55



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Unter dem Wort „uns“ versteht er beide, die gläubig geworde-
nen Juden und Heiden.

Dass er aber sagt, Jesu Lebendigmachung sei ihre Lebendigma-
chung gewesen, muss so verstanden werden: Die Gemeine ist sein
Leib, und er ist das Haupt. Gleichwie die Eva aus dem Adam ge-
nommen worden ist, die vorher noch ungebildet in ihm war, wel-
che Bein von seinem Bein und Fleisch von seinem Fleisch war, also
ist’s auch in Ansehung des Leibes des Gesalbten. Denn seinen Leib,
den er mit sich ins Grab genommen hat, hat er von den Menschen,
nämlich von seiner Gemeine, genommen; und er war das zweite
Haupt, der zweite Adam, der nicht wie der erste ins natürliche Le-
ben gemacht wurde, sondern zu einem lebendigmachenden Geist
erhöht werden soll (1. Kor. 15,45) zu dem Zweck, dass die Welt und
folglich die erwählten Erstlinge zuerst aus der Lebenskraft seines
verklärten Leibes und Blutes das Leben empfangen sollen.

Folglich war Jesu Lebendigwerdung im Grab auch unsere Le-
bendigwerdung gleichwie des ersten Adams Tod unser Tod war
(Röm. 5,12-14), und das ist eine Wirkung der besonderen Gnade
Gottes, wenn einer zur Gemeine, nämlich zum Erstlingsleib des
Gesalbten gehört. Denn diese sind’s, welche errettet werden am Ta-
ge des Zorns. Ihre Lebendigmachung oder Bekehrung dürfen sie
schon für ihre wirkliche Errettung halten, als ob sie Gott bereits
wirklich besonders gestellt hätte zur Zahl derer, die schon ewi-
ges Leben haben und nicht ins Gericht kommen, sondern vom Tod
zum Leben bereits hinübergegangen sind (Joh. 5,24).

56



Epheser 2,6

Epheser 2,6

„... und hat euch samt uns auferweckt, und mit gesetzt
im Überhimmlischen im Gesalbten Jesus.“ Eph. 2,6

Paulus meint sich und die gläubigen Juden und Heiden, wenn
er sagt: Gott hat uns samt Christus auferweckt. Diese drei Stufen:

1. mit Christus lebendig gemacht,

2. mit Christus auferweckt,

3. mit Christus ins Himmlische gesetzt,

sind also wohl zu bemerken. Wer hat alles dieses getan? Gott
hat es zuerst an Christus, dem Haupt der Gemeine, getan. Wenn al-
so ein Mensch zur himmlischen Welt geboren wird, so geht’s durch
Stufen.

• Die erste Stufe des höheren Lebens ist die Lebendigmachung
aus dem Tod; da ist man aber noch ein neugeborenes Kind,
das kaum angefangen hat zu leben, sodass die Lebenswir-
kungen mehr inwendig als auswendig, nämlich mehr ver-
borgen als offenbar sind. Das jetzige irdische Leben nach
dem äußeren Menschen ist in Vergleichung gegen das höhe-
re Geistesleben, das durchs Wort Gottes in uns eingesät wird,
als der Tod anzusehen, aus dem wir durch die neue Zeugung
von oben lebendig gemacht werden, und die erste Stufe des
höheren Lebens empfangen müssen.

• Die Auferweckung ist die zweite höhere Lebensstufe. Diese
geht den Leib an; wenn auch der zur unvergänglichen Welt
wiedergeboren wird, wenn die innere höhere Lebenskraft al-
le Kräfte des äußeren Menschen durchdringt, dass kein zwei-
facher Wille, kein Streit gegen den Geist mehr stattfindet; da
ist der Mensch durch und durch wiedergeboren und die in-
nere verborgene Gotteskraft offenbar geworden.

57



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

• Das Sitzen oder Regieren im Himmlischen, nämlich im in-
nersten Heiligtum auf Gottes Thron, ist die höchste Lebens-
stufe, da man in der Kraft Gottes wirkt, nach der Ähnlichkeit
Gottes und Christi als ein wahres Bild und Gleichnis Gottes.
Das ist die Erhebung zum Königreich und Priestertum.

Wir wollen den Unterschied dieser drei Lebensstufen noch ein-
mal bemerken:

Die erste Lebensstufe ist wie das Leben eines Kindes im Mutter-
leib. Das Fleisch oder der äußere sterbliche Mensch ist die Mutter,
die edle Frucht des Samens Gottes, nämlich der Geist, liegt bei ei-
nem Gläubigen verborgen und lässt nur zuweilen durch himmli-
sche Empfindungen und Bewegungen sein Dasein merken.

Die zweite Lebensstufe ist wie das Leben eines neugeborenen
Kindes, das jetzt selber leben kann ohne die Mutter, weil es nun-
mehr aus der Mutter einen eigenen vollkommenen Leib angezogen
hat.

Die dritte Lebensstufe ist gleich einem Menschen, der das höchs-
te Maß menschlicher Weisheit und Kraft erlangt hat, sodass er im-
stande ist, einen Ort oder ein Land zu regieren und als ein Gott
oder Gottessohn in andere zu ihrer Vollkommenwerdung zu wir-
ken.

Diese Stufen hat Jesus durchgemacht, und wir haben sie mit
ihm durchgemacht; denn er hat unser Fleisch durch diese Stufen
durchgeführt, und unser Fleisch und Blut sitzt jetzt auf dem Thron.

Denn in ihm, als dem zweiten Adam, der doch ursprünglich
der erste war, sah uns Gott alle an, weil wir nicht nur von vorn-
herein Fleisch von seinem Fleisch sind, wie Eva von Adam, indem
von dem heiligen Stoff der himmlischen Materie alle Geschöpfe
ihre Leiblichkeit haben, sondern weil er auch durch seine Fleisch-
werdung in der Zeit sich nicht geschämt hat, unser krankes Fleisch
zur Hütte anzuziehen, um dasselbe herrlich zu machen.

58



Epheser 2,7

Und endlich, weil alle Gläubigen aus seinem verklärten Fleisch
und Blut wiedergeboren und lebendig gemacht werden mit dem
Leben der höheren Kraft oder der zukünftigen Welt.

Obwohl wir nun noch nicht sind, was er ist, so haben wir also
doch seinen Geist empfangen, der uns lebendig gemacht hat aus
dem geistlichen Tod, und der unser Pfand ist, dass Gott auch in den
übrigen Stufen uns Jesus, unserem Haupt, ähnlich machen werde.

Epheser 2,7

„Damit er in den darauf kommenden Zeitläufen den
überschwänglichen Reichtum seiner Gnade durch
die Güte über uns im Gesalbten Jesu sehen lassen
möchte.“ Eph. 2,7

Hier zeigt Paulus, warum Gott so viele Wunder der Erbarmung
und der Macht an ihnen, den auserwählten Juden und Heiden, be-
wiesen habe, nämlich damit er in den künftigen Zeitläufen den al-
les Erwarten übertreffenden Reichtum seiner Gnade und seiner Va-
tergüte in Christus über sie erzeigen und offenbaren möchte.

Das ist:

• Gott will an den Erwählten zeigen, was er kann;

• durch die Werke, die er an ihnen beweist, will er sein inne-
res, unsichtbares, unglaubliches Wesen offenbaren, dass er
die höchste Macht und die höchste Liebe sei;

• die Erwählten sollen ein Meisterstück des unsichtbaren und
unerkannten Gottes werden;

59



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

• dass die übrigen Menschen und Geschöpfe aus dem Werk
den Meister kennen und ein Vertrauen zu ihm fassen lernen,
dass er eben das auch an ihnen tun könne und wolle, was er
an den Erwählten getan hat.

So hat Gott an der Menschheit Jesu die erste Probe abgelegt,
wie er das Fleisch in den Geist erheben und von den Toten aufer-
wecken könne; und wie nicht zuschanden werden, die auf Gottes
Verheißungen harren. Aber Jesus war kein Sünder, und nicht tot in
Übertretungen und Sünden; folglich konnte er an ihm keine Probe
des Reichtums seiner Erbarmung ablegen.

Aber die Erwählten, seine Glieder, die waren Sünder, und zwar
große Sünder, nämlich tot in Übertretungen und Sünden. An de-
nen legte also Gott eine Probe seiner allerhöchsten Erbarmung ab.
Denn der Mensch, der ein böses Gewissen bekommen hat durch
lange und viele Sünden, zweifelt an der Gnade Gottes, und kann
sie nicht glauben, weil er kein Beispiel vor Augen hat, dass Gott
ebenso große Sünder wie er einer ist, begnadigt habe.

Die Erwählten sollen also eine sichtbare gute Botschaft sein,
und lebendige Zeugen von dem Reichtum der Gnade Gottes, da-
mit andere einmal in den künftigen Zeiten aus ihrem Anblick und
aus der Anhörung ihrer Bekehrungsgeschichte einen Glauben zu
Gott fassen können. Aus diesem Grund hat Gott auch viele von
den größten Sündern, und überhaupt was nichts und was schwach
ist, und nicht das Edle vor der Welt, noch jetzt erwählt, 1. Kor. 1.

60



Epheser 2,8

Epheser 2,8

„Denn aus Gnaden seid ihr errettet worden durch den
Glauben, und dieses nicht von euch selbst, es ist Got-
tes Geschenk,“ Eph. 2,8

In diesem Vers meint Paulus die gläubigen Heiden, im Gegen-
satz gegen die gläubigen Juden. Er führt ihnen als Menschen, die
vormals nicht zum Volk Gottes gehörten, zu Gemüte, dass sie als
eine besondere Gnade zu erkennen haben, dass sie Gott von dem
zukünftigen Zorn errettet hat, da er ihnen nichts verheißen gehabt
hatte wie seinem Volk, den Juden. Er sagt ihnen: Gott habe sie be-
reits errettet und selig gemacht, da er den Glauben in ihnen ange-
zündet und sie aus dem geistlichen Tod lebendig gemacht hat; sie
hätten sich dieses Licht und diese Überzeugung und dieses neue
Leben des Geistes nicht selber geben können: Der Glaube an die
gute Botschaft, den sie haben, sei ein Geschenk Gottes, das er ih-
nen unverdient aus dem Reichtum seiner Erbarmung geschenkt
habe. Er hätte sie als große Sünder mit größter Gerechtigkeit in ih-
rer Blindheit, Finsternis und Unglauben liegenlassen können wie
ihre ungläubigen Mitbrüder; darum sollen sie sich nicht erheben,
sondern durch die Gnade sich demütigen lassen, bei ihrer Hoff-
nung der Herrlichkeit, die sie nun haben. Wir lernen hieraus:

1. Dass die Bekehrung eine Gnade sei, die sich kein Mensch sel-
ber geben kann.

2. Dass der Glaube eine Lebendigmachung aus dem geistlichen
Tod sei.

3. Dass der geistliche Lebensanfang und die Versieglung mit
dem Heiligen Geist bereits die wirkliche Errettung sei, da es
ebensoviel ist, als wären wir am Tage Jesu schon wirklich frei-
gesprochen vom zweiten Tod und von allen verdienten Stra-
fen der Sünden.

61



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

4. Wer von den geistlichen Lebenswirkungen etwas erfahren
hat, und im Wachstum des neuen Menschen steht, der soll öf-
ters eingedenk sein, dass dies Gnade sei, und zwar eine freie
Gnade Gottes, die er nicht verdient, und die uns viel größer
erscheinen wird, wenn wir einmal die Folgen davon in der
Errettung am Tage des Zorns erfahren.

Epheser 2,9

„Nicht aus den Werken, damit sich nicht jemand rüh-
men möge.“ Eph. 2,9

Dieser Vers geht die gläubigen Juden an, wie der vorige die
gläubigen Heiden. Paulus will sagen, ob ihr schon die äußerlichen
Werke des Gesetzes getan habt, so ist doch dies nicht der Beweg-
grund, dass euch Gott errettet und mit Christus lebendig gemacht
hat. Ihr seid vielmehr vor eurer Bekehrung bei all eurer äußerlichen
Gerechtigkeit tot in Sünden gewesen wie die Heiden. Gott hat sei-
ne Gnadenanstalt so gemacht, dass sich kein Fleisch rühmen kann,
dass wir alle sagen müssen, wir seien Juden oder Heiden: Wir sind
allzumal Sünder und mangeln der Herrlichkeit Gottes.

Man möchte hierbei also fragen: Soll man denn keine guten
Werke tun, weil man nicht dadurch errettet werden kann? Ant-
wort: Ja, man soll gute Werke tun, aber dabei das tiefe Verderben
seines Herzens erkennen, dass man Fleisch sei. Sobald ein Ruhm
oder eine Einbildung dazu kommt, dass man sich um seiner guten
Werke willen in sich selbst erhebt, und den Sünder oder Schwa-
chen neben sich verachtet, so sind wir schon verblendet.

Der Mensch kann sich selber das Leben nicht geben; und also
kann er auch, ehe er das geistliche Leben empfangen hat, keine
guten Werke wirken.

62



Epheser 2,10

Wer sich eines Vorzugs rühmt über einen anderen um seiner
gottesdienstlichen Übungen willen, die er ohne Geist und ohne Le-
ben verrichtet, der ist blind und vor Gott missfälliger als der größte
Sünder. Denn Gott sieht den Elenden an und den, der zerbroche-
nen Geistes ist, und der sich fürchtet vor seinem Wort. Gott kann
aus Elenden und Schwachen bald etwas machen, darum sollen wir
niemand verachten. Auch wir sind nicht um unserer guten Wer-
ke willen bekehrt und errettet worden, sondern nach Gottes freiem
Vorsatz und Gnade, da wir uns selbst nichts als Widerstand, der
uns ziehenden und überwindenden Kraft und Liebe Gottes aber
alles Gute zuzuschreiben haben.

Epheser 2,10

„Denn wir sind seine Gemächte3, die wir im Gesalb-
ten Jesu zu guten Werken erschaffen worden sind, in
Ansehung welcher Gott die Zurüstung vorher dazu
gemacht hat, damit wir in denselben wandeln möch-
ten.“ Eph. 2,10

Hier bringt Paulus den Beweis, warum die gläubigen Juden
nicht um ihrer Werke willen errettet seien. Denn er sagt: Auch das
sei Gnade, dass er sie zu seinem Volk schon längst angenommen
und unter ihnen allerlei gottesdienstliche Anstalten aufgerichtet
habe, damit sie dadurch auf den Glauben an Christus und auf den
neuen Menschen aus dem Geist Christi möchten zubereitet und al-
so zu wahren guten Werken fähig gemacht werden. Hier kann sich
also einer freilich nicht rühmen, weil einer sich sein Dasein nicht
selber geben kann.

3sein Werk, sein Gemachtes

63



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Nämlich Gott hat das Volk Israel aus freier Gnade der Erwäh-
lung, im Blick auf Christus, schon zu Abrahams Zeiten zu seinem
Volk gemacht. Sie haben sich nicht selbst zu Gottes Bundesvolk
gemacht, denen er den Messias zu senden versprochen hat. Nicht,
dass du mich gerufen hättest, Jakob (Jes. 43,21-22)!

Darum sagt er ferner: Ihr habt sogar bisher noch keine wah-
ren guten Werke wirken können, sondern euer vorzüglicher Got-
tesdienst, nämlich eure Beschneidung, Opfer, Gesetz, Unterschei-
dung als eines besonderen Volks, das Gott angehört, war nur eine
Zubereitung zu guten Werken, nämlich auf Christus hin, und al-
so eine Vorbereitung auf seinen Tod, Auferstehung, Himmelfahrt,
das ist: auf die Versöhnung und den daraus fließenden Geist zur
Wiedergeburt. Folglich habt ihr euch gar nicht zu erheben. Alles
ist Gnade, was Gott an euch getan hat, von Abraham her. Ihr hättet
keinen Vorzug vor anderen Menschen, wenn euch Gott nicht aus
Gnaden erwählt hätte zu seinem Volk.

Wir können daraus lernen, dass auch das äußerliche Christen-
tum und alle gesetzlichen Anstalten Gottes zu unserer Bekehrung
Gnade sei; aber das äußerliche Christentum ist nur eine Zuberei-
tung zu dem Geist des neuen Menschen, aus welchem allein die
wahren guten Werke entspringen, nämlich aus dem kindlichen
Geiste Jesu, der in unseren Herzen ruft: Abba, Vater. Denn als evan-
gelischer Christ hat man doch mehr Zubereitung zum Geist, als
wenn man ein Moslem, Jude oder Heide wäre. Dass wir also unter
Christen geboren sind, ist eine große und teuer zu achtende Gnade
Gottes, deswegen wir auch das äußerliche Predigtamt nicht ver-
achten, sondern auch die gesetzlichen äußerlichen Anstalten be-
nutzen sollen.

64



Epheser 2,11

Epheser 2,11

„Darum gedenkt daran, dass ihr, die ihr ehemals im
Fleisch Heiden wart, welche von der sogenannten Be-
schneidung, die im Fleisch mit der Hand geschieht,
die Vorhaut genannt wurden,“ Eph. 2,11

Jetzt kommt Paulus wieder auf die gläubigen Heiden. Nach-
dem er den gläubigen Juden ihren fleischlichen Ruhm wegen des
äußerlichen Gottesdienstes hinweggenommen hat, so sagt er zu
den Gläubigen aus den Heiden, sie seien noch übler daran gewe-
sen vor ihrer Bekehrung als die Gläubigen aus den Juden vor ihrer
Bekehrung. Denn das Wort: „Ihr wart im Fleisch“, das Paulus bei
den Nationen und bei den Juden gebraucht, deutet beider vorma-
ligen unbekehrten Zustand an.

Die ungläubigen Heiden haben damals noch weniger Vorzüge
gehabt als die unbekehrten Juden. Denn obwohl sie damals nur
dem Fleisch nach beschnitten waren, so hatten sie eben doch das
Siegel des Bundes an ihrem Fleisch und hatten als ein aus Gnaden
erwähltes Volk Gottes die erste Anwartschaft auf den Messias und
auf alle Verheißungen Abrahams. Sie seien auch billig damals von
den unbekehrten Juden mit Verachtung die Vorhaut genannt wor-
den.

An das sollen sie nun gedenken, und ihren vormaligen elen-
den und verächtlichen Zustand sich öfters vor Augen setzen, und
auch in diesem Blick verstehen lernen, wie sie ungeachtet dessen
dennoch Gott so nahe geworden seien durch den Gesalbten. Wir
sollen an dieses gedenken, denn wir sind auch vormals Heiden
gewesen, und sollen also Gottes suchende Liebe gegen uns wohl
erkennen, damit dadurch unser Glaube aufs neue erweckt werde
und wir ein desto größeres Vertrauen zu seiner fortwährenden Lie-
be fassen können.

65



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Gottes Erwählungsblick, den er über einen jeden unter uns vor
Grundlegung der Welt gefasst hat, war die Ursache, warum Gott
durch seine die ganze Welt regierende Allmacht es gefügt hat, dass
unsere Voreltern aus dem blinden Heidentum zum Christentum,
und nachdem solches durch die päpstliche Lehre verdunkelt wor-
den ist, durch eine zweite beinahe gewaltsame Bekehrung unserer
Voreltern aufs neue zum Licht gebracht hat, und da wir auch bei
diesem äußerlichen Licht noch in der Vorhaut unseres Fleisches
standen, nun im Geist durch eine wahre Bekehrung beschnitten
und also durch seinen Geist zu seinem Volk versiegelt und ausge-
zeichnet worden sind.

Epheser 2,12

„Dass ihr (sage ich) zu jener Zeit außer dem Gesalb-
ten wart, weggeschafft von der Bürgerschaft Israels,
Fremdlinge in Ansehung der Vermächtnisse der Ver-
heißung, die keine Hoffnung hatten, und ohne Gott
waren in der Welt;“ Eph. 2,12

Paulus setzt also den gläubigen Heiden ihren vormaligen elen-
den Zustand noch weiter vor Augen und zeigt ihnen aus dem ge-
genwärtigen Licht ihre vormalige Finsternis. Denn wenn man in
der Finsternis ist, so kann man sogar die Finsternis selbst nicht
sehen, und es geht noch heutigentags so: Je mehr man im Lichte
wächst, desto mehr kann man seine vormalige Finsternis erkennen
und glauben, und das ist schon eine ziemliche Stufe des geistlichen
Wachstums, wenn man seinen höchst elenden finsteren Zustand, in
dem man vorher gewesen ist, erkennen und glauben kann.

Fünf Punkte stellt Paulus den Ephesern vor, zum Andenken
ihres vormaligen Elends:

66



Epheser 2,12

1. Sie seien außer Christus gewesen.

2. Sie seien keine Kinder Gottes gewesen.

3. Die Verheißungen Gottes vom Königreich und Anteil an
demselben haben sie nichts angegangen.

4. Sie haben also keine Hoffnung aufs Zukünftige gehabt.

5. Sie seien ganz ohne Gott gewesen.

Das trifft auch noch jetzt bei einem jeden Unbekehrten zu:

1. Er ist außer Christus, weil er seinen Geist nicht hat.

2. Er ist entfernt von der Gemeine der Erwählten, er kennt und
liebt sie nicht.

3. Die großen Verheißungen der Herrlichkeit gehen ihn nichts
an, denn in seinem Unglauben liegt der Zorn Gottes auf ihm.

4. Er hat keine Hoffnung, weil er kein erleuchtetes Verständnis
hat aus der guten Botschaft, und keinen sucht; er setzt seine
Hoffnung auf das Vergängliche. Und wenn er sich schon der
Hoffnung der zukünftigen Herrlichkeit rühmt, so ist solches
ein Traum, und hat keinen Grund.

5. Er ist ohne Gott, ein Gottloser, der von Gott los und abge-
schieden ist in seiner Finsternis. Er hat keinen Gott; die Welt
ist sein Gott, und dieses ist nicht der rechte Gott, der sein
Herz sättigen und aus dem Tod erretten kann.

In diesem Zustand sind wir auch gewesen, und hätten ebenso
leicht wie ein anderer darin liegenbleiben können, wenn uns Gott
nicht zu Christus gezogen hätte; wenn er uns nicht selbst gesucht,
berufen und mit seinem Licht erleuchtet hätte. Es fragt sich aber:
Womit können wir beweisen, dass wir im Gesalbten sind?

67



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 2,13

„Nun aber im Gesalbten Jesu, ihr, als solche, die ehe-
mals ferne waren, seid nahe worden durch das Blut
des Gesalbten.“ Eph. 2,13

Paulus sagt nun zu den Ephesern, ihr Zustand habe sich him-
melweit verändert:

• Da sie vormals außer Christus waren, seien sie nun in Chris-
tus;

• da sie vormals ferne waren von Gott, von den Verheißungen,
von den Vorzügen des Volkes Gottes, von aller guten Hoff-
nung aufs Zukünftige, so seien sie jetzt nahe geworden, näm-
lich ebenso nahe wie Israel, das erwählte Volk Gottes;

• sie seien durch keinen Zaun mehr von dem Volk Gottes ab-
geschieden;

• sie seien nicht mehr durch den Vorhang vom Allerheiligsten
und Gottes Thron abgesondert, sondern Gott nahe gewor-
den, und haben den Zugang im Geist bis zum Vater, ins in-
nerste Heiligtum hinein, wohin sonst nur der Hohepriester
des Jahres einmal gehen durfte.

Und diese glückselige Annäherung sei zuwege gebracht wor-
den durch das Blut Christi, welches Paulus hernach weiter aus-
führt.

Wir wollen daraus lernen, wie wir unseren gegenwärtigen
glückseligen Zustand, wenn wir nämlich im Geist und nicht mehr
im Fleisch sind, öfters vor unsere Augen stellen sollen. Der Mensch
vergisst gern sein vormaliges Elend und auch die Wichtigkeit sei-
nes gegenwärtigen Gnadenstandes. In beidem müssen wir uns er-
neuern. Das Wort Gottes, wenn wir es betrachten, kann uns dazu
erwecken und Anleitung geben.

68



Epheser 2,14

Der Mensch ist Fleisch, und es hält schwer bei ihm, sich im
Geist zu bewahren. Die Gänge des Geistes sind in ihm gleich wie-
der verstopft, wenn man nicht durch ein tägliches ernstliches Ge-
bet und Betrachtung des Wortes Gottes, auch durch Gemeinschaft
der Brüder, sich wieder erweckt. Es fragt sich aber, ob wir eine Ver-
sicherung haben, dass wir nahe geworden seien, oder ob wir noch
ferne seien? Wir müssen gewissen Grund wissen.

Der Mensch ist ohnehin mehr zum Selbstbetrug geneigt als zur
Wahrheit; und einmal betrogen, bleibt ewig betrogen; und ferne
von Gott sein, ist die allergrößte Unglückseligkeit, gleichwie die
Gemeinschaft mit Gott die höchste Glückseligkeit ist. Darum hat
man sich wohl zu besinnen, ob man durch das Blut Jesu Gott nahe
geworden sei, und hat diesen Zustand teuer zu achten. Das Le-
ben des Geistes in uns, das aus der Wirksamkeit erkannt wird, ist
ein Beweis, dass wir mit dem höchstlebendigen und höchstreinen
und reinigenden Blut Jesu besprengt wurden und folglich wie die
Hohenpriester ehedessen durch Blut den Zugang ins Allerheiligste
haben.

Epheser 2,14

„Denn er selbst ist unser Friede, der aus beiden eins
gemacht und die Scheidewand des Zauns abgebro-
chen hat.“ Eph. 2,14

Jetzt erklärt Paulus, wie die gläubigen Epheser nahe geworden
seien durch das Blut Christi, da sie vorher ferne waren. Nämlich Je-
sus sei die Mittelsperson, durch welche sie und die Juden zu einem
einigen neuen Volk gemacht und mit Gott selbst versöhnt worden
seien.

69



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Paulus stellt dieses unter dem Bild der vormaligen Stiftshütte
vor, welche ein Bild der irdischen und himmlischen Menschheit
Jesu und eines jeden gläubigen Menschen und des ganzen Volkes
Gottes war. Diese bestand aus drei Teilen, nämlich

1. aus dem Allerheiligsten,

2. dem Heiligen,

3. dem Vorhof.

Zwischen dem Allerheiligsten und Heiligen war ein Vorhang,
und zwischen dem Heiligen und Vorhof war auch ein Vorhang. Der
Vorhof selber aber, der um die ganze Stiftshütte herumging, war
mit einem Umhang eingefasst, welcher die Grenzscheidung war
zwischen den Juden und Heiden. Denn weiter hinein durften die
Heiden nicht, wenn sie zum jüdischen Gottesdienst sich hinnahen
und demselben zusehen wollten.

Nun sagt Paulus, dieser Vorhang sei durch den Tod Jesu abge-
tan. Denn sein Fleisch, das er von den Menschen angenommen, sei
dieser Vorhang gewesen; nun aber sei durch den Tod seines Flei-
sches, Leibes, durch die tödlichen Wunden, die er empfangen hat,
dieser Vorhang zerrissen. Und dies sei eine desto wichtigere Sa-
che für die gläubigen Epheser, weil der Weg zu Gott ins Heilige
und Allerheiligste durch den Tod Jesu ihnen geöffnet sei. Dieses
müssen wir auch für uns selber merken und bedenken, was das
für eine große Sache sei, dass uns der Zugang zu Gott durch den
Tod Jesu geöffnet ist. Außer Gott ist keine Glückseligkeit. Wir sol-
len also diesen eröffneten Weg gehen und gewohnt werden, und
zu diesem Zweck uns öfters aus dem Fleisch in den Geist erheben
durch Gebet und Betrachtung des Wortes Gottes.

70



Epheser 2,15

Epheser 2,15

„Indem er die Feindschaft in seinem Fleisch, nämlich
das Gesetz der Gebote, das in abgefassten Schlüssen
bestand, abgetan hat; damit er die zwei in ihm selbst
zu einem einigen neuen Menschen schaffen möchte,
da er Friede machte.“ Eph. 2,15

Jetzt zeigt Paulus deutlicher,

1. was die Scheidewand gewesen sei, welche die Heiden und
Juden von Gott trennte;

2. wie Jesus diese Scheidewand in sich selbst zerbrochen habe;
nämlich die Scheidewand, welche uns von dem allerreinsten
Wesen Gottes abtrennt und uns an seiner Gemeinschaft hin-
dert, ist das Fleisch, nämlich derjenige Teil an uns, der aus der
Erde ist und wegen seiner Grobheit der Gegensatz gegen den
Geist ist, das irdische träge Wesen oder das tierische Leben,
der Fußboden des geistlichen höheren Lebens, das demsel-
ben und dessen Zug und Flug nicht folgen kann und will.

Dahin deutete auch die Beschneidung der Juden, da die Vor-
haut des Fleisches beschnitten werden musste. Ohne solches konn-
te man keine Gemeinschaft mit Gott haben, sondern war als ein
Heide von Gott entfernt.

Wunderbar ist es aber, dass Jesus an seinem Leibe diese Vorhaut
auch gehabt hat, und solche hat ablegen müssen. Er hat nämlich
keine Sünde getan; dennoch hat er sich selbst verleugnen müssen
und sein eigenes Leben hassen, wie er sagt:

„Wer sich nicht selbst verleugnet und sein eigenes Le-
ben hasst, kann nicht mein Nachfolger sein.“Lk. 14,26

71



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Man verstehe es nämlich recht: Jesus hat auch eine Feindschaft
in seinem Fleisch gehabt gegen den Willen des Geistes; nicht, als ob
er etwas Böses in sich gehabt hätte, sondern es war ein niedriges
tierisches Leben in seinem äußeren Fleisch, wie bei uns, welches
dem Geist nicht gleich nachfolgen konnte und sich oft gesperrt hat,
dem Willen des Geistes gehorsam zu sein.

Und doch sollte das niedrige Leben in das höhere erhöht, und
also beide Leben ein einiges Leben werden.

Deswegen hat er diese Feindschaft oder Widerstand des Flei-
sches oft überwinden und endlich am Kreuze durch die größte Bit-
terkeit durchkämpfen müssen, weil das Fleisch leiden und sterben
sollte. Dadurch ist aber sein Fleisch wiedergeboren und ein neu-
er Mensch geworden durch die Auferstehung, nachdem sein alter
Mensch am Kreuz getötet war.

Aus seinem verklärten Fleisch und Blut entspringt nun die
neue Geburt, wobei man nimmer auf das alte Wesen des Buchsta-
bens, sondern auf das neue Wesen des Geistes sieht.

Wer den Anfang des neuen Lebens aus dem Gesalbten in sich
hat, der ist durch dieses wieder mit Gott vereinigt, und ihm na-
he worden. Und wer in dem Gesalbten ist, und von seinem Geist
empfangen hat, der ist auch mit einem anderen, der ebenfalls die-
sen Geist empfangen hat, im Geist vereinigt, er mag hernach Lu-
theraner, Katholik, Moslem, Jude oder Heide gewesen sein; da ist
man allzumal einer in dem Gesalbten (Gal. 3,28).

72



Epheser 2,16

Epheser 2,16

„Und also die beiden in einem einigen Leibe durch das
Kreuz Gott versöhnen möchte, da er die Feindschaft
in ihm getötet hat.“ Eph. 2,16

In diesem Vers sind folgende Wahrheiten enthalten:

1. Beide, Juden und Heiden, und also alle Menschen, sind dem
Fleische nach von Gott entfernt.

2. Alle Menschen sind mit Gott versöhnt worden.

3. Die Versöhnung ist in dem einigen Leib des Gesalbten ge-
schehen, weil solcher durch seine Erhöhung Gott nahe und
der lebendigmachende Geist alles Fleisches geworden ist,
weil alle Menschen sowohl nach der ersten als auch nach der
zweiten, neuen Schöpfung noch ungebildet in ihm gelegen
haben wie Eva in Adam.

4. Die große Versöhnung ist geschehen durch die Abtötung der
Feindschaft im Fleisch des Gesalbten.

5. Die völlige Abtötung ist am Kreuz geschehen, da Jesus durch
den Tod seines Fleisches ins völlige Leben des Geistes über-
ging.

6. Wer aus dem lebendig gemachten Fleisch Jesu noch kein
geistliches Leben empfangen hat, der ist noch tot und ent-
fernt von Gott bei aller Versöhnung.

Es liegt zur Gründung unseres Glaubens in Ansehung unse-
rer Versöhnung mit Gott sehr viel daran, dass wir auch gründlich
und auseinandergewickelt verstehen lernen, wie wir, die wir wei-
land ferne gewesen sind, Gott nahe geworden sind. Nämlich, wenn
man’s kurz fassen will, so soll unser tierisches Fleisch in den Geist
erhoben werden.

73



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Dies könnte nun nicht sein, wenn nicht in unser Fleisch ein
Anfang des Geistes eingestreut würde. Jesus hat unsere irdische
Menschheit an sich genommen, und hat dieselbe durch viele Zer-
brechungen und Tötungen, durch Glauben, Gehorsam, Gebet, Lei-
den und Selbstverleugnung in den Geist erhoben.

Jetzt sieht uns Gott in Jesu als nahe an.

Wenn wir aber nicht auf dem Verleugnungsweg Jesu einher-
gehen, bleiben wir dennoch ewiglich von Gott entfernt. Wollte
Gott, wir könnten zu jeder Zeit der Versuchung die Wichtigkeit der
Selbstverleugnung aus dem Blick der Annäherung zu Gott erken-
nen. Aber wenn es am nötigsten wäre, so sind wir am unlustigsten
und untüchtigsten dazu.

Epheser 2,17

„Und ist gekommen, und hat Frieden verkündigt euch,
die ihr ferne wart, und denen, die nahe waren.“

Eph. 2,17

Dieses Wort gehört zum ganzen Lauf Jesu und zum völligen
Verständnis der Versöhnung. Er ist gekommen, das ist: Er ist nach
dem Tode wieder als Auferstandener zu seinen Lehrjüngern ge-
kommen, und hat zu ihnen gesagt: „Predigt die gute Botschaft al-
lem Geschöpf, denen, die ferne, und denen, die nahe sind, den
Juden und Heiden“. Bei seiner Auferstehung ist der Leib seines
Fleisches Geist geworden, nach den Absichten Gottes. Denn nie-
mand kann Gemeinschaft mit Gott haben, er sei denn Geist oder
habe Geist in seinem sterblichen Leib, denn Gott ist ein Geist. Al-
lein durch den Geist sind wir mit Gott vereinigt und versöhnt.

Und soviel der Mensch neben dem Geist noch ungetötetes
Fleisch an sich hat, soviel ist er nach dem Fleisch noch von Gott
entfernt, nach dem Geist aber mit Gott vereinigt.

74



Epheser 2,17

Warum hat aber Jesus den Entfernten und den Nahen die gute
Botschaft des Friedens gebracht? Antwort: Weil er mit dem Leib
seines Fleisches, aus welchem seine Gemeine sollte erbaut werden,
nach der Auferstehung und Verklärung in das Allerheiligste zum
Vater eingegangen ist, und also in seinem Fleisch alle vor Gottes
Thron gebracht hat. Sein Eingang war der Eingang der Juden und
der Heiden, als der Nahen und der Entfernten, weil er aller Fleisch
trug. Darum konnte er ihnen allen den Frieden verkündigen, weil
sein Leib des Fleisches Geist geworden ist und das verzehrende
Feuer Gottes ausstehen konnte im Allerheiligsten.

Das war nun eine Anzeige, dass, gleichwie Jesus eingegangen
ist als das große Haupt aller und als ihr Vorgänger und erstgebo-
rener Bruder, dass, sage ich, nun auch sie, nämlich Juden und Hei-
den, zu dieser Nähe Gottes kommen werden, und nach dem Blick
Gottes, der das Entfernte als schon geschehen ansieht, bereits ge-
kommen seien.

Das sollen wir auch für uns merken. Sein Eingang zum Vater
war also auch unser Eingang, weil er auch unser Fleisch an sich
hatte und wir seinen Geist haben. Unser Weg soll zum Vater gehen.
Das ist das große Ziel eines jeden Menschen, zu dem er erschaffen
und erlöst ist, welchem Ziel sich so viele Hindernisse in den Weg
gelegt haben, durch die wir teils im Glauben hinaussehen, teils oft
im Dunkeln durchkämpfen müssen, wie Jesus.

75



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 2,18

„Weil wir durch ihn alle beide in einem einigen Geist
den Zugang zum Vater haben.“ Eph. 2,18

Man sieht schon aus dem Wörtlein „Weil“, dass man den vor-
hergehenden Vers dazu nehmen müsse, wenn man es verstehen
will.

Nämlich worin besteht der Friede, welchen er nach seiner Auf-
erstehung den Entfernten und Nahen verkündigt hat? Antwort:
Darin, dass wir den Zugang alle beide zum Vater haben, die Ent-
fernten und die Nahen, die Juden und Heiden; dass nun kein Un-
terschied sei, wenn sie anders den Geist Jesu empfangen haben.
Also das ist der rechte Friede, wenn man den Zugang zum Vater
hat.

Man kann aber keinen Zugang zum Vater haben, außer im
Geist. Was heißt das? Antwort: Im neuen Sinn, im neuen Men-
schen. Die gläubigen Juden und Heiden haben einen Zugang zum
Vater bekommen, ehe sie es verstanden und wussten. Je mehr sie
aber den Geist der Weisheit und der Offenbarung bekamen, desto
mehr sahen und verstanden sie diesen offenen Zugang zum Vater.

So kann mancher den Frieden Gottes haben, und hat doch kei-
nen Frieden. Nämlich Jesu Eingang für uns, als unser Haupt, ist
zwar schon unser aller Eingang gewesen, da er im Geist des neu-
en Menschen nach der Auferstehung ins Allerheiligste eingegan-
gen ist; folglich ist Jesu Vereinigung mit dem Vater aller Gläubigen
Vereinigung mit dem Vater. Aber durchs Wort der guten Botschaft
muss es uns erst offenbar werden, dass man auch innerlich davon
überzeugt wird, aus dem Verständnis der Versöhnung.

76



Epheser 2,19

Ein jeder gebrauche diesen Zugang fleißig durch ein ernstliches
Gebet, im Geist des neuen Menschen, so wird er immer mehr spü-
ren und sehen, dass der Zugang zum Vater offen ist. Wir sollen
doch über alles suchen, den Geist in uns zu vermehren, weil man
nur im Geist und nicht im Fleisch den Zugang hat. Dies geschieht
durch Lehren und Lesen, durch Nachdenken, Beten und Treue.

Epheser 2,19

„So seid ihr nun nicht mehr Fremdlinge und Gäste,
sondern Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen
Gottes, ...“ Eph. 2,19

Dieser Vers geht die gläubigen Heiden an, welche ferne waren.
Diese waren Gäste und Fremdlinge und wurden nie als Gottes Kin-
der erkannt, wenn sich schon auch einige zuweilen zum Judentum
bekehrten.

Jetzt aber, sagt Paulus, seien sie Gottes Hausgenossen und Kin-
der, so gut wie das Volk Israel. Das heißt ja recht nahe werden,
wenn man Kind, Sohn oder Tochter Gottes wird; nicht nur Knech-
te und Mägde, die man sonst Hausgenossen nennt; Kinder sind die
eigentlichen Hausgenossen, die zum Haus gehören und die Güter
des Hauses genießen.

Wie sind sie nahe worden? Antwort: Durch die Geburt aus Jesu
Geist, durch die Auswahl Gottes und freie Verordnung zum Stand
der Söhne. Er hat sie in seinem Liebesrat zuvor erkannt als Glieder
und Brüder des Gesalbten, des erstgeborenen Sohnes des Hauses
Gottes, und hat sie mit ihm lebendig gemacht, da er im Grab seinen
toten Sohn zum Leben rief.

Wir sollen also zu unserer Stärkung neben unserem vormaligen
elenden Zustand die Glückseligkeit unseres jetzigen Gnadenstan-
des öfters betrachten, wie Paulus es den Ephesern vorhält, damit
wir auch wissen, woran wir seien.

77



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wir sind auch weiland ferne gewesen von Gott und von allem
Teil am Hause Gottes, aber durch die Barmherzigkeit Gottes, durch
seine freie Auswahl und Gnadenberuf in der Zeit sind wir nahe
geworden, nachdem Jesus, unser Haupt, in unserem Fleisch durch
seinen Tod und Auferstehung selbst nahe geworden ist, da er dem
Fleische nach vorher auch von Gott ferne war und den Eingang
zum Vater nicht bälder fand, als bis er dem Fleisch nach getötet
und dem Geiste nach lebendig gemacht, und also der Vorhang in
seinem Fleisch am Kreuz zerrissen und zu einem offenen Weg ge-
macht wurde (Hebr. 10,20).

Durch seine Auferstehung ist sein oder vielmehr unser Fleisch
wiedergeboren worden zur Gottähnlichkeit; und aus dieser Sohn-
schaft Jesu entspringt auch unsere Sohnschaft. Wenn wir von sei-
nem Geist, nämlich von seiner verherrlichten Menschheit, erleuch-
tet und belebt worden sind, alsdann sind wir die wahren Kinder
des Hauses Gottes, aus des Vaters Samen erzeugt, und selber das
Haus Gottes.

Epheser 2,20

„..., aufgebaut auf den Grund der Gesandten und Weis-
sager, da der Haupteckstein desselben der Gesalbte
ist.“ Eph. 2,20

Die Kinder Gottes werden also einem Haus oder Tempel vergli-
chen. Oder, dass man’s deutlicher verstehe: Alle Erwählten zusam-
men, aus Juden und Heiden, in vergangenen und zukünftigen Zei-
ten, werden einem großen Haus oder Tempel verglichen, von dem
Gott das Inwendige ist, das diesen Tempel erfüllt.

78



Epheser 2,20

Die Gläubigen sind das Äußere Gottes, die Gott in sich ha-
ben, wovon Jesus Christus, nämlich seine himmlische und irdische
Menschheit, als die wahre Gotteshütte, der Hauptgrund und Eck-
stein des Hauses Gottes ist.

• Er ist zuerst von dem Vater ganz und gar erfüllt worden
nach seinem menschlichen Leib und nach seiner menschli-
chen Seele.

• Auf diesen lebendigen, mit Gott erfüllten Hauptgrundstein
sind sodann die Apostel gebaut worden. Diese waren die ers-
ten, welche den Geist Jesu nach seiner Auferstehung empfan-
gen haben, und der verherrlichten Menschheit Jesu ähnlich
geworden sind.

• Auf diesem lebendigen Grundstein der Apostel und Pro-
pheten sind sodann die gläubigen Israeliten gebaut worden.
Denn durch den Geist der Apostel haben viele tausend Juden
den Heiligen Geist empfangen und sind bekehrt worden.

• Nun sagt Paulus zu den gläubigen Ephesern: ihr seid auch
auf diesen Grund gebaut. Ihr seid auch dergleichen leben-
dige Steine worden. Ihr machet mit den gläubigen Juden,
mit den Aposteln und Propheten und mit Jesu Christus, dem
Haupt seines Leibes selbst, und wenn man’s sagen darf, auch
mit Gott ein einiges Ganzes aus, nämlich einen einigen Tem-
pel der Gottheit.

79



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Das soll ein jeder nun wohl bedenken, und seinen hohen Be-
ruf nicht gering ansehen. Wenn einer ein lebendiger Stein zum Bau
dieses herrlichen Tempels durch wahre Bekehrung geworden ist,
so ist das größer als alle Schätze dieser Welt. Denn Gott genießen,
Gott in sich haben, mit Gott vereinigt sein, ein Gefäß seines Lichts,
seines Lebens, seiner Kraft, seiner Herrlichkeit sein: Das ist etwas,
das über alle Begriffe geht. Und jetzt werden wir durch den Dienst
unserer Lehrer auch dazu bereitet und eben auf diesen Grund auf-
gebaut, indem wir den Geist des Lebens und der Unverweslichkeit
aus ihren Worten empfangen.

Epheser 2,21

„In welchem der ganze Bau zusammengefügt zu einem
heiligen Tempel in dem Herrn wächst, ...“ Eph. 2,21

Was dieses für ein Bau sei, ist in dem Vorhergehenden gezeigt
worden und wird auch selbst in diesem Vers noch deutlicher aus-
gedrückt: Auf dem Hauptgrund und Eckstein Jesus Christus ist
dieser Bau zusammengefügt. Nämlich sein Fleisch, das ist sein hei-
liger Leib und Seele, wurde zuerst eine verklärte Wohnung Gottes;
und aus seinem verklärten Fleisch und Blut empfangen wir den
Geist, oder die neue himmlische Menschheit, und werden dadurch
auch ein lebendiges Haus Gottes.

Obschon aber ein jeder Mensch, im Zusammenhang mit Jesus,
eine besondere Wohnung Gottes wird, so ist doch noch ein anderer,
größerer Tempel zu erwarten, der Himmel und Erde erfüllen wird,
und an welchem wir, wie dort die gläubigen Epheser und Juden,
auch lebendige Steine und ein Teil dieser großen Wohnung Gottes
sind. Denn es heißt, dieser Bau wachse zu einem heiligen Tempel
in dem Herrn.

80



Epheser 2,21

Dieses Wörtlein ist also wohl zu merken, wenn es heißt: „... in
dem Herrn“. Denn kein Mensch ist für sich ein Wohnhaus Gottes,
sondern vermittels des Herrn, unseres Hauptes, der mit Gott erfüllt
ist, weil er bereits zur Auferstehung und zur Verherrlichung auf-
gestiegen ist, wir aber noch im unreinen Fleische sind.

Denn im unreinen, sterblichen Fleisch kann Gott nicht woh-
nen: Er ist demselben ein verzehrendes Feuer. Wenn also nicht ein
Teil oder ein Ausfluss aus der auferstandenen Menschheit Jesu in
uns wäre, so hätten wir keine Gemeinschaft mit Gott. Auf diesen
großen Tempel zielt Paulus, wenn er im Epheserbrief sagt:

„, .... auf dass ihr begreifen möget mit allen Heiligen,
welches die Breite, Länge, Höhe und Tiefe sei, damit
ihr erfüllt werdet zu aller Gottesfülle.“ Eph. 3,18

Das ist eben, als ob er sagte: Ihr werdet auch ein Teil von dem
großen Gottestempel oder Gottesfülle werden, nämlich von dem
großen Leib des Gesalben, wenn alles in allem von Gott erfüllt sein
wird (Eph. 1,23). Man muss also sich diesen großen Tempel nicht
als ein Haus mit einem Dach vorstellen, sondern alle Geschöpfe,
Menschen und Engel, sind dieses Haus, wenn sie nämlich durch
die Kraft der verklärten Menschheit Jesu auch verklärt sind.

Dahin ist es zwar noch weit; doch muss es einen freuen, wenn
man auch auf diesen großen Endzweck des Vorsatzes Gottes hin-
aussieht.

Das ist das Königreich der Himmel, welches jetzt im Wachstum
begriffen ist, wie der Heiland sagt: Solches sei gleich einem Sauer-
teig, welcher den ganzen Teig durchsäure. Ein jeder sehe zu, dass
er selber wachse im Geist des neuen Menschen, so empfängt auch
durch ihn dieser große Tempel Gottes einen Zuwachs.

81



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 2,22

„..., in welchem auch ihr mitgebaut werdet zu einer Be-
hausung Gottes im Geist.“ Eph. 2,22

In diesem Vers wird der Tempel Gottes noch weiter erklärt, der
im vorhergehenden Vers vorkommt: Nämlich es sei die Behausung
Gottes im Geist, zu der auch sie, die gläubigen Epheser, als gewe-
sene Heiden aufwachsen.

Er will sagen: Gott will sich nicht nur eine Behausung aus den
Juden bauen, in welcher er wohnen will, sondern sein Wohnhaus
wird die ganze Welt werden, davon die gläubigen Juden und Hei-
den Vorspiele und Erstlinge sind. Es muss also viel daran liegen,
dass man in den weiten Umfang der Absichten Gottes hinein-
schaue, weil Paulus seinen Ephesern bei allen Gelegenheiten dar-
auf deutet.

Wenn man nur sein eigenes Heil versteht, so ist man nicht
so stark befestigt gegen die Versuchungen und Verfolgungen, als
wenn man das Absehen Gottes über die ganze Welt und über das
ganze Schöpfungs-All versteht. Man kann auch andere nicht lieben
und Geduld mit ihnen haben, wenn man nicht weiß, dass sie auch
bestimmt sind, lebendige Steine zu dem großen Tempelbau Gottes
abzugeben.

Daher hält das kurzsichtige Christentum keinen Stich, und
führt auch kein Wachstum bei sich. Im ersten Kapitel kommt auch
etwas von diesem wichtigen Bau des unermesslichen Tempels Got-
tes vor, welches ist der Leib des Gesalbten, nämlich seine jetzige
und seine zukünftige Gemeine, welche eine Erfüllung dessen ist,
der alles in allem erfüllt.

Warum heißt’s aber eine Behausung Gottes im Geist? Was ist
der Geist? Das ist die verklärte Menschheit, wenn der Mensch auf-
erstanden ist von den Toten. Da ist er Geist, ob er schon einen greif-
lichen Leib hat. Geist ist dasjenige, was aus Gott geboren ist; und
jetzt empfängt der Mensch schon die Erstlinge des Geistes.

82



Epheser 3,1

In Ansehung solcher ist er hernach ein Wohnhaus Gottes, denn
Gott wohnt nirgends als im Geist, weil er selber ein Geist ist; und
alsdann kann man ihn auch im Geist anbeten. Wer noch keinen
Geist hat, ist noch ein Tier, denn die Seele ist nicht der Geist, son-
dern gehört zum Fleisch, und muss auch im Geist erhoben werden.
Die bösen Menschen haben zwar auch einen Geist, aber einen bö-
sen Geist, in welchem der Teufel wohnt, wie Gott in dem guten
Geist.

Epheser 3,1

„Derhalben ich, Paulus, der Gebundene des Gesalbten
Jesu für euch Nationen ...“ Eph. 3,1

Hier fängt Paulus einen neuen Absatz seiner Rede an. Weil sie,
nämlich die gläubigen Epheser, mit dem Volk Gottes in gleicher
Hoheit stehen, und also auch Kinder des großen Hauses Gottes
seien, so werde er bewogen, für sie zu beten, dass sie möchten die
Größe des Tempels Gottes oder des Leibes Jesu, daran sie selber
Glieder seien, in seiner künftigen Größe recht verstehen. Denn so
hängt die Rede Pauli recht aneinander. Nämlich vorher sagt er in
Eph. 2, wie sie ferne gewesen und nunmehr nahe geworden seien,
und wie er sie als wahre, aus Gott geborene Kinder nunmehr in
Ehren halte, dass er sich sogar um ihrer Herrlichkeit willen habe
binden lassen, und nun für ihr Wachstum im Geist väterlich und
herzlich besorgt sei, dass sie gegen die Versuchungen und Verfol-
gungen, welche aus des Teufels Reich noch über sie kommen wer-
den, möchten gestärkt sein.

Zu diesem Zweck stellt er ihnen zur Gewissheit ihrer Erwäh-
lung seine Bande vor und wiederholt ihnen die ganze gute Bot-
schaft; sagt ihnen auch, wie und was er für sie bete, damit sie aus
dem Inhalt seines Gebets merken möchten, was ihnen noch zu ih-
rer Stärkung fehle.

83



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Aus diesen sollen wir lernen, unseres Elends und unserer Herr-
lichkeit eingedenk zu sein, so werden wir zum Beten erweckt. Und
so auch, wenn wir des vormaligen Elends anderer schwacher Kin-
der Gottes eingedenk sind, und dass sie nun Glieder am Leib des
Gesalbten seien, so bewegt uns dieses zur herzlichen Fürbitte, wie
Paulus für seine gläubigen Epheser, und dass wir sie nicht nur bei
ihrer Schwachheit tragen, sondern auch um ihretwillen, wenn es
sein soll, Beschwerlichkeit und Leiden übernehmen. Denn Chris-
tus ist auch, da wir kraftlos waren, für uns Gottlose gestorben
(Röm. 5,6); da ist man ja recht kraftlos, wenn man noch gottlos ist.

An der Liebe Pauli und Jesu gegen die Schwachen können wir
sehen, wieviel uns noch fehle. Da man sich gewöhnlich an der
Schwachheit anderer kitzelt, so sollten wir sie vielmehr in unse-
re Liebe hineinnehmen, und für sie beten und leiden, wie Paulus,
aus dem Grund der Erbarmung über ihre Schwachheit und Blind-
heit, so würden sie durch unsere Mitteilung stark werden. Denn
wir sind auch ehemals schwach gewesen, und Jesus hatte Geduld
mit uns.

Epheser 3,2

„,... wenn ihr anders von der Haushaltung derjenigen
Gnade Gottes gehört habt, die mir eurethalben gege-
ben ist.“ Eph. 3,2

Hier beweist Paulus, dass er um ihretwillen im Gefängnis sei;
Gott habe durch seinen wunderbaren Beruf, der an ihn ergangen,
eine Anstalt gemacht zur Bekehrung und Rettung der Heiden; dass
sich vorher niemand ihrer angenommen, weil man gemeint habe,
es gehe sie das Heil in dem Gesalbten nichts an.

84



Epheser 3,2

Jesus habe aber ihn besonders berufen als einen Gesandten an
die Heiden, und es seien auch viele Heiden durch seinen Dienst
bekehrt und aus des Teufels Gewalt befreiet worden. Das haben
die unbekehrten Juden für eine unerlaubte Sache gehalten, und
ihn deswegen, als er von seiner Reise nach Jerusalem zurückge-
kommen war, töten wollen, wenn sich nicht ein römischer Haupt-
mann seiner angenommen und ihn gefänglich aufbewahrt hätte.
Aus diesem sollen wir die Gewissheit unseres Glaubens und unse-
rer Hoffnung lernen.

Paulus wusste seinen Beruf so gewiss, dass er sich nicht nur
viele Mühe gab, sondern auch Leib und Leben wagte, und Leiden
und Gefängnis deswegen übernahm. Das hält Paulus den Ephe-
sern vor, um sie dadurch zu größerer Versicherung ihrer Hoffnung
und Seligkeit zu bringen. Das ist doch etwas Schönes, wenn man
durch eine sichtbare Anstalt Gottes zu unserem Heil gleichsam mit
Händen greifen kann, Gott denke an uns und wolle uns Anteil ge-
ben an dem großen Königreich Jesu.

So ist jetzt überhaupt das Lehramt eine solche Anstalt Gottes,
nämlich solche Menschen, welche nicht nur durch die Obrigkeit,
sondern auch durch einen inneren göttlichen Beruf getrieben wer-
den, die Menschen zur Erkenntnis Gottes und Jesu zu bringen. Da
muss man Gottes Finger und Fußstapfen im Äußeren erkennen ler-
nen, und nicht nur seinen Lehrer als einen Gesandten Gottes an sie,
wie Paulus ansehen, sondern sich auch durch denselben zu seinem
unsichtbaren und unbekannten Gott und Vater leiten lassen.

Es fragt sich aber auch, ob ein jeder unter uns seines himm-
lischen Berufs und seines Wegs dahin so gewiss sei wie Paulus
des seinigen? Ob wir auch um unserer Hoffnung willen Leiden
und Gefangenschaft übernehmen können? Und ob uns unsere Be-
rufung zur Seligkeit so groß sei, dass wir alle anderen Geschäfte,
die nicht auf diesen Zweck hinzielen, für gering und klein ansehen
können?

85



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 3,3

„, ... dass er mir durch Entdeckung4 das Geheimnis
kundgemacht hat, wie ich kurz vorher geschrieben
habe.“ Eph. 3,3

Dies ist die Anstalt, welche Gott zum Heil der Nationen ge-
macht hat, nämlich dass Gott dem Paulus durch besondere Er-
leuchtung entdeckt5 hat, wie die Heiden Miterben mit den Juden
an den großen Verheißungen Gottes sein sollen, und wie Gott dem
Messias einen unausforschlichen Reichtum geschenkt habe, näm-
lich alle Nationen oder das ganze Weltall.

Er beruft sich auf seine große Weisheit und Erleuchtung, wel-
che sie sehen können, wenn sie die zwei ersten Kapitel seines Brie-
fes recht lesen. Wenn also Gott Menschen erleuchten will zu ihrem
Heil, so erleuchtet er zuvor einige Menschen als Werkzeuge, wie
hier den Paulus, welcher den ganzen himmlischen Schatz in sich
trug. Und dies war der Beweis und die Versicherung seines göttli-
chen Berufs, wodurch er sich in seinem Gefängnis stärkte. Wenn
man eine Wahrheit von Gott selber gelernt hat, und im ganzen
Blick des Geistes vom A bis zum Z hinaussieht, das befestigt mehr
als alle Wunder.

Wenn man zu dieser himmelfesten Überzeugung kommen will,
so muss man nicht nur die Worte der erleuchteten Menschen hö-
ren und glauben, sondern auch selber um den Heiligen Geist und
um die Erleuchtung ernstlich bitten, damit man auch selber eine
lebendige Quelle in sich bekomme.

Zu dieser wollte Paulus seine gläubigen Epheser führen, weil er
dafür hielt, dass einen nichts wider die Versuchungen und Verfol-
gungen wappne und stärke, als die Erleuchtung von dem ganzen
Geheimnis Gottes. Wer nun hört, und nie darüber denkt, oder auch
dem Licht nicht getreu ist, der kommt schwerlich zu dieser Quelle.

4Aufdeckung, Enthüllung, Offenbarung; so auch weiter unten
5aufgedeckt, enthüllt, geoffenbart; so auch weiter unten

86



Epheser 3,4

Die Epheser hätten sich leicht irren und denken können, die
Verkündigung der guten Botschaft sei nicht von Gott, weil Paulus
im Gefängnis sei, und Gott ihm nicht beistehe. Darum sucht er sie
auf den Grund zu führen, und ihnen sein Leiden zu erklären, damit
sie daraus eine Gewissheit ihrer ewigen Erwählung und Hoffnung
möchten schöpfen lernen.

Epheser 3,4

„Daran ihr, wenn ihr’s lest, mein Verständnis im Ge-
heimnis des Gesalbten merken könnt.“ Eph. 3,4

Das ist der größte Beweis von der göttlichen Sendung eines
Lehrers, nämlich das Verständnis im Geheimnis Christi. Das ist
aber das Geheimnis, dass der Vater im Himmel dem Christus
nicht nur die Juden, sondern auch die Heiden, und folglich al-
le Menschen zum Eigentum geschenkt habe, und ihn nicht nur
zum Haupt der Menschen, sondern zum Haupt aller Geschöpfe
gemacht habe.

Das ist der unausforschliche Reichtum Christi, aus dessen Ver-
ständnis der Trieb Pauli kam, alle Menschen zu erleuchten, weil
er bereits einen jeden als einen Teil des Leibes Christi ansah. Das
ist die Breite, Länge, Höhe und Tiefe des großen Leibes Christi
oder des großen Tempels Gottes, zu dessen Verständnis er auch
die gläubigen Epheser zu bringen sucht, und es in seinem Gebet
für sie, in eben diesem Kapitel, als eine notwendige Hauptsache
ansieht.

Aus dieser Wahrheit: Jesus als Menschensohn ist das von Gott ver-
ordnete Haupt aller Dinge, fließt alle Erleuchtung und aller Trieb zur
Heiligung. An diesen Punkten wird ein Lehrer erkannt, ob er Got-
tes und Christi Geist wahrhaftig habe. Und an eben diesem wird
auch ein jeder Mensch erkannt, ob er den Geist der Wahrheit oder
der Lüge habe.

87



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Je nachdem einer in dieser Wahrheit erleuchtet ist, ist er fest
oder schwach im Glauben; denn darin ist des Vaters Vorsatz auf-
gedeckt. Ohne diese Wahrheit können wir den Vater nicht kennen;
ohne Glauben und Verständnis der Herrlichkeit des Menschen-
sohns können wir uns selbst nach unserem großen Ziel und Beruf
nicht erkennen.

Diese Wahrheit ist ein Geheimnis, bis der Geist Gottes, der
die Tiefen der Gottheit erforscht, solches uns entdeckt und immer
mehr und mehr aufschließt. Je mehr uns dieses Geheimnis aufge-
schlossen wird, desto stärker und mächtiger werden wir im Geist,
im Glauben, in der Liebe, in der Demut, in der Weltverleugnung.
Wen diese Wahrheit nicht rührt und bewegt und zum Guten an-
treibt, der hat sie noch nicht recht verstanden.

Epheser 3,5

„Welches in anderen Mannsaltern den Menschenkin-
dern nicht kundgemacht worden war, wie es nun sei-
nen heiligen Gesandten und Weissagern im Geist ent-
decket ist, ...“ Eph. 3,5

Paulus sagt von diesem Geheimnis, es sei ein ganz neuer Auf-
schluss von Gott; in den vorigen Zeiten habe man nichts davon ge-
wusst. Es sei dieses auch den gläubigen Erzvätern nicht offenbar
geworden, was ihnen, den Aposteln, durch den Geist Jesu kund-
geworden sei. Gott habe seine Zeiten, worinnen er das Geheimnis
seines Willens immer weiter offenbare. Der Mensch könne dieses
Verständnis von sich selber nicht nehmen und erfinden; es sei ei-
ne Offenbarung Gottes, seitdem der Geist der Kindschaft aus Jesu
ausgegangen sei.

88



Epheser 3,5

Der Sohn habe uns den Vater und dessen Vorsatz entdeckt, dass
wir jetzt in den Anfang und in das Ende seines Vorhabens hinein-
sehen können, was der Vater in seinem Herzen über den Erstgebo-
renen alles Geschöpfs, über seine Gemeine und über alle Menschen
und Geschöpfe für Absichten habe.

Aus diesem können wir lernen, dass das keine Folge des Irr-
tums sei, in welchem unsere Voreltern gestanden haben, wenn man
heutigentags von dem Vorsatz Gottes mehr Aufschluss bekommt
als unsere Eltern und Vorfahren gehabt haben, und als selbst die
gläubigsten Männer Gottes zu gegenwärtiger und vergangener
Zeit gehabt haben. Paulus hatte selbst zu seiner Zeit mehr Auf-
schluss, als alle anderen Apostel gehabt haben, obschon alle auf
diesem Grund gestanden haben.

Und so oft eine neue Erfüllung der Verheißungen Gottes auf Er-
den bevorsteht, so oft gibt Gott durch neue Aufschlüsse der alten
Wahrheit Vorbereitungen hierzu, und macht hierdurch die Men-
schen aufmerksam auf sein Werk, das er ausführen will.

Darum soll sich einer zum neuen Anbruch des Königreichs
Gottes vorbereiten lassen, damit er an der neuen Herrlichkeit,
die Gott aus seinen Verborgenheiten von Zeit zu Zeit hervorgibt,
möchte teilnehmen im Leben und Tod, ehe es kommt. Diejenigen,
welche eigensinnigerweise bei dem Alten bleiben und gegen alles
neue Licht ihre Ohren verstopfen, da sie es doch haben könnten,
gehören nicht zu den Erstlingen der Herrlichkeit.

89



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 3,6

„,... dass die Nationen Miterben seien, und mit einge-
leibt, und mit teilhaftig seiner Verheißung in dem Ge-
salbten, durch die gute Botschaft, ...“ Eph. 3,6

Paulus wiederholt immer den neuen Aufschluss und das Ge-
heimnis, das in den vorigen Mannesaltern nicht offenbar war. Ob-
wohl es in der Bibel stand und obwohl Jesus selber davon gezeugt
hat, so haben doch die Apostel auch nach der Ausgießung des Hei-
ligen Geistes solches nicht gleich verstanden. Petrus hat den ersten
Aufschluss davon bekommen aus Gelegenheit des Heiden Corneli-
us, Paulus aber hat ein noch viel größeres Licht davon erlangt. Die-
ses Licht gehört in der Tat zum vollkommenen Verständnis Christi
und des Vorsatzes Gottes, außer welchem keine völlige Überzeu-
gung möglich ist.

Darin aber besteht dieses Geheimnis, dass die ganze Kreatur
der zukünftige Leib Christi sei, oder, wie Paulus sagt, dass die
Heiden Miterben, nämlich ein Mitleib und Mitgenossen der Ver-
heißungen seien. Denn weil die ganze Welt damals aus zweierlei
Völkern bestanden hat, nämlich aus Juden und Heiden, so meint ja
Paulus das Ganze.

Man möchte aber sagen, er meine nur die gläubigen Heiden?
Antwort: Er meint sie, aber sie waren die Erstlinge der ganzen
künftig gläubigen Heidenschaft, wie ein jeder Gläubige und Aus-
erwählte ein Teil von dem Erstlingsteig ist, der den ganzen Teig
durchsäuern wird, wie der Heiland sagt, das Königreich der Him-
mel sei einem Sauerteig gleich (Mt. 13), denn mit unverblümten
Worten sagt er in Joh. 17: Du hast ihm, deinem Sohn, Macht ge-
geben über alles Fleisch, dass er allem, was du ihm gegeben hast,
ewiges Leben gebe, wie er auch in Joh. 6 sagt, er sei das Brot, das
vom Himmel komme, welches der Welt das Leben gibt.

90



Epheser 3,7

Ohne dieses können wir die Größe der Herrlichkeit Jesu nicht
glauben. So groß ist unser Haupt, dass er alles erfüllen wird mit
der Herrlichkeit, die ihm der Vater gegeben hat! Wohl dem, der ein
Erstling des großen Leibes Jesu ist! Dieser ist eine grünende Rebe
an dem himmlischen Weinstock, und der Vater ist die Kraftquelle,
die das Haupt und folglich auch die Glieder erfüllt.

Epheser 3,7

„, ... deren Diener ich geworden bin nach dem Ge-
schenk der Gnade Gottes, das mir gegeben ist, nach
der Wirkung seiner Kraft.“ Eph. 3,7

Paulus sagt, er sei ein Diener der guten Botschaft geworden,
nämlich der Botschaft von dem herannahenden großen König-
reich Jesu. Wie kann man der guten Botschaft dienen? Wenn man
die große Lehre davon ausbreitet und in vieler Menschen Herzen
pflanzt. Wenn aber einer ein Diener dieser guten Botschaft sein
will, so muss einer freilich ein besonderes Geschenk der Gnade
und Gunst Gottes vorher empfangen.

Nicht jeder kann und nicht jeder will der guten Botschaft die-
nen; wo das Können und Wollen beisammen ist, nämlich wenn ei-
ner genugsame Erleuchtung und Mut dazu hat, so hat man das
Geschenk dieser Gnade.

Es ist also ein freies Geschenk Gottes, wenn einer nicht nur zur
Sättigung und Gründung seiner eigenen Seele genugsames Licht
und Lebensspeise, sondern auch noch einen Überfluss empfängt,
von dem man anderen mitteilen kann.

91



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wo ein Überfluss ist, da ist ein Ausfluss. Das Schwätzen aus dem
Kopf macht es freilich nicht aus. Wir müssen es selber gegessen
und getrunken haben, was in anderen eine Speise und Trank wer-
den soll. Jedermann ist dazu tüchtig, wen Gott dazu tüchtig ma-
chen will. Denn Paulus war ein blinder Pharisäer und riss um,
was er hernach aufrichtete. Niemand hätte geglaubt, dass aus die-
sem wilden Wüterich ein Diener der guten Botschaft werden soll-
te. Darum beruft sich Paulus auch darauf und sagt, was er gewor-
den sei, das sei er durch die Wirkung der Macht Gottes geworden.
Daher ist kein Mensch auf der Welt, aus dem nicht ein nützliches
Werkzeug des Reiches Christi werden kann, wenn er eine ernstli-
che Begierde dazu hat, und Gott in Demut um die Wirkung seiner
Macht bittet.

Denn Gott kann aus dem, das nichts ist, machen, dass es etwas
sei, und kann das Licht aus der Finsternis hervorrufen. Wir sind
ohnehin ein totes Fleisch, einer wie der andere, bis uns Gott durch
die Wirkung seiner Macht zum Leben ruft. Darum soll ein jeder
sich bestreben, dass er nicht nur seine Seele möge erretten, sondern
dass er auch ein Licht für andere werden möge. Denn deren Lohn
ist viel größer an jenem Tag, als derer, die nur mit knapper Not als
ein Brand aus dem Feuer gerettet worden sind; denn die können
leicht ganz unter die Verlorenen kommen. Wo aber die ewige Le-
bensquelle in uns selber ist, nämlich der Geist Jesu Christi, und in
demselben der Vater, da hat man das Pfand seines Erbteils schon
in sich.

92



Epheser 3,8

Epheser 3,8

„Mir, dem Allergeringsten unter allen Heiligen, ist die-
se Gnade gegeben, unter den Nationen durch die gu-
te Botschaft den unausforschlichen Reichtum des Ge-
salbten zu verkündigen, und jedermann zu erleuch-
ten, ...“ Eph. 3,8

Paulus nennt sich den Geringsten unter den Heiligen, weil er
die Gemeine Christi verfolgt hatte. Er nennt sich deswegen auch an
einem anderen Ort eine unzeitige Geburt. So groß also sein Licht
war, so groß war auch die Erkenntnis seiner Unwürdigkeit. Er will
dadurch den Ephesern beweisen, dass sein Beruf von Gott sei und
folglich ihr Glaube und ihre Hoffnung auf das Königreich auf einer
göttlichen Gewissheit beruhe.

Denn das war ein Beweis der Göttlichkeit seines Berufs, dass
er als ein blinder Verfolger so ein großes Licht bekam. Das war
kein Menschenwerk, aus einer solchen dicken Finsternis ein so hel-
les Licht und aus einem solchen Sünder einen solchen Heiligen zu
machen und ihm einen solchen Trieb zu geben, unter den Nationen
den unausforschlichen Reichtum Christi trotz allen Widerspruchs
mit so vieler Leidens- und Todesgefahr zu verkündigen, besonders
da er ein Jude war, und nach den alten jüdischen Grundsätzen Sol-
ches ganz außerordentlich auffallen musste, den Messias unter den
Nationen zu verkündigen, weil sie glaubten, die Verheißungen von
dem Messias gehen die Juden allein an.

Ein jeder weiß auch, wie schwer es hält, dasjenige, was man
von Jugend auf gehört und geglaubt und mit der Muttermilch
gleichsam eingesogen hat, wieder abzulegen und das Gegenteil zu
glauben.

93



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Das war also ein Beweis der Göttlichkeit seiner Erleuchtung,
weil Gott ihm durch ein außerordentliches Licht ohne Lehrmeister
die großen und weit um sich greifenden Absichten seines Herzens
entdeckte, dass er seinen Sohn vor Grundlegung der Welt zum
Haupt aller Dinge bestimmt und ihm alles Geschaffene, Engel und
Menschen, Juden und Heiden nicht ausgenommen, zum Eigentum
geschenkt habe.

Das ist der unausforschliche Reichtum Christi, dass ihn näm-
lich der Vater zum Erben über alles eingesetzt hat (Hebr. 1,2), und
dies ist das wahre göttliche Licht, mit welchem ein jeder Mensch
erleuchtet werden muss: Nämlich den großen Namen Jesu zu er-
kennen, und zwar in solcher Verbindung, dass wir Teil an dieser
erstaunlichen Herrlichkeit haben sollen als Glieder seines Leibes,
nach dem achten Psalm:

„8,5 Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst?

...

8,7 Alles hast du unter seine Füße getan, und ihn ge-
setzt über alle Werke deiner Hände.“ Ps. 8,5.7

94



Epheser 3,9

Epheser 3,9

„, ... was die Haushaltung des Geheimnisses sei, wel-
ches von den Weltzeiten her in Gott verborgen ge-
halten geworden war, der alle Dinge geschaffen hat
durch Jesus, den Gesalbten.“ Eph. 3,9

Er fährt fort, zu zeigen, worin die Menschen erleuchtet werden
müssen, und wohin seine Gabe ziele, nämlich alle Menschen zu
erleuchten und zu belehren, was die Anstalt des Geheimnisses sei,
das von den Weltzeiten her in Gott verborgen war, der alle Dinge
geschaffen hat durch Jesus Christus.

Es heißt eigentlich: „, ... welches da sei die Austeilung oder
Haushaltungsanstalt dieses Geheimnisses“, nämlich auf welche
Art und in welcher Ordnung Gott seinen Reichtum allen Geschöp-
fen mitzuteilen und alle seine Verborgenheiten aufzuschließen im
Rat seiner ewigen Weisheit beschlossen habe. Der Mensch soll in
das geheime Kabinett Gottes, in seine Haushaltungsabsichten, in
die tiefsten Gründe und Ursachen der Schöpfung und Erlösung,
nämlich in Gottes Herz und Ratschlüsse hineinsehen.

Außer diesem hat ein Gläubiger keine Befestigung. Er soll er-
kennen, dass dieses der Vorwurf6 des Herzens Gottes vor Grundle-
gung der Welt gewesen sei: Der himmlischen Menschheit, welche
Fleisch werden solle, alles zum Eigentum zu schenken und Jesus
zum höchsten Herrn über alles zu machen.

Und dass sodann Jesus seine empfangene Herrlichkeit erstlich
gewissen Erwählten aus den Juden, hernach gewissen Erwählten
aus den Heiden und sodann in gewissen Ordnungen und Zeiten
dem ganzen All mitteilen solle, also dass einer des anderen Gott
und Austeiler der Schätze Gottes werden solle, wie Paulus sein
empfangenes Licht den Ephesern mitteilte.

6Thema, Gegenstand der Bearbeitung; so auch weiter unten

95



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Von diesem allgemeinen Rat und Absichten Gottes hat man
nichts gewusst, seitdem die Welt steht, bis es der Geist Jesu geof-
fenbart hat, dass Gott nämlich alle Dinge geschaffen habe durch
Jesus, den Gesalbten, welches in Kol. 1,15-17 noch deutlicher steht,
mit dem Endzweck, um durch ihn sich allen Geschöpfen nach und
nach mitzuteilen und das Ganze mit sich durch diesen Mittler zu
verbinden.

Es muss also sehr viel an der weiten Hinaussicht in die Haus-
haltungsanstalt Gottes gelegen sein, nämlich zu verstehen, auf wel-
che Art sich Gott ein Haus zu bauen und selbiges zu erfüllen und
in den vollkommensten Stand zu setzen vorgenommen habe. Das
macht uns Gott groß, das erweckt ein Vertrauen zu ihm, Demut
und Liebe zu den anderen, die auch ein Teil des Hauses Gottes
sind; das erweckt auch unseren Sinn aus der Niederträchtigkeit,
dass wir über alles Irdische und Vergängliche hinübersehen, und
macht uns unbeweglich und fest in allen Verfolgungen und in al-
lem Leiden.

Epheser 3,10

„Damit jetzt den Fürstentümern und den Mächten im
Überhimmlischen kundwerden möchte an der Ge-
meine die viele und mannigfaltige Weisheit Gottes.“

Eph. 3,10

Hier zeigt Paulus, was die Ursache dieser Haushaltungsanstalt
Gottes sei, und zwar vorzüglich, warum Gott den Menschen Jesus
und durch denselben das Menschengeschlecht, die finstere und to-
te Welt, den Staub und die Asche, die Sünder und Ungehorsamen,
zum ersten Gegenstand seiner Liebe und seiner höchsten Mittei-
lung erwählt und zu den ersten Erben seines Reichtums und Kö-
nigreichs eingesetzt habe, un es nun durch besonders erleuchtete
Werkzeuge überall verkündigen und ausrufen lasse.

96



Epheser 3,10

Nämlich damit jetzt kund würde den Fürstentümern im Him-
mel, an der Gemeine, nämlich an dem Leib Christi, die viele und
mannigfaltige Weisheit Gottes. Der Leib Christi, nämlich alle Er-
wählten zusammen, und endlich die ganze Welt, ist ein rätselhaf-
ter Schauplatz für die Engel. Denn aus Nichts etwas machen, einen
Staub über die Engel erhöhen, einen Sünder, einen vom Teufel be-
fleckten und angesteckten Menschen nicht nur gesund zu machen,
sondern in seiner inneren und äußeren Vollkommenheit bis über
die Engel zu erhöhen, ist ein Wunder vor ihren Augen, und leitet
sie nicht nur zur tiefen Anbetung und weiteren Erkenntnis Gottes,
woraus sie ewiges Leben empfinden, sondern zur Hoffnung einer
künftigen näheren Teilnehmung an Gott, und weiteren Erhöhung
ihrer eigenen Natur durch das verklärte Fleisch Jesu.

Geist muss durchs Fleisch erst vollkommener werden. Das ist ein
unauflösliches Rätsel für alle Gelehrten, die den Geist Jesu nicht
haben, und war auch noch ein unauflösliches Rätsel für die Engel,
dass sie erst sollen Söhne Gottes werden durch den Sohn Marias,
dass dieser den Inbegriff der ganzen Gottheit, und zwar eine Be-
schattung des unzugänglichen Lichts, für sie abgeben sollte.

Denn wenn die Menschwerdung nicht geschehen wäre, so hät-
ten sie keinen so vollkommenen Genuss Gottes erreichen können.
Das unzugängliche Licht Gottes ist durch die Finsternis des Flei-
sches Jesu gemildert worden, oder, um es mit anderen Worten aus-
zudrücken: Der unbegrenzte Abgrund der Gottheit ist durch die
Menschheit Jesu begrenzt worden. Denn sie, als Geschöpfe, wären
unfähig gewesen, in solcher Nähe, wie sie, nun zu Jesu hinnahen
zu können, bei dem unzugänglichen Licht zu wohnen, und ihren
großen Schöpfer in allen seinen Vollkommenheiten zu erkennen
und zu genießen, wenn nicht die Geisteszeugung Jesu aus dem
Vater im Fleisch und sodann die Fleischeserhöhung in den Geist
geschehen wäre.

97



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Die Sache ist aber noch nicht vollendet. Es gehören noch viele
tausend Ewigkeiten dazu, bis die ganze Anstalt Gottes ausgeführt
ist, nämlich bis der ganze Leib Christi zu seiner Vollkommenheit
gelangt, dass nämlich der Vater im ganzen Leib des Gesalbten ver-
klärt ist, wie in seinem Haupt.

Epheser 3,11

„Nach dem Vorsatz der Weltzeiten, welchen er ge-
macht hat in dem Gesalbten Jesus, unserem Herrn.“

Eph. 3,11

Die Weisheit Gottes, von welcher Paulus sagt, dass sie den
Fürstentümern im Himmel werde kundwerden, ist also, wie wir
schon gehört haben, der große Plan oder Bauriss, den Gott ge-
macht hat in der Weisheit, vor Grundlegung der Welt, nach wel-
chem er einen Vorsatz der Weltzeiten gefasst hat, nämlich in ge-
wissen gemessenen Ewigkeiten, durch den Sohn und durch dessen
Leib, welcher ist die Gemeine, sich allen Engeln zu offenbaren, und
alles Geschöpf zu seiner höchsten Vollkommenheit zu erhöhen.

Von diesem Vorsatz der Weltzeiten sagt er nun, dass ihn Gott
gemacht habe in Christus, unserem Herrn. Wie ist denn das zu ver-
stehen?

Das ist hauptsächlich so zu verstehen, wenn man’s kurz sagen
soll: Dass alle Geschöpfe, die im Himmel und auf Erden sind, wenn
sie von der lebendigen Quelle Gottes trinken wollen, solche aus
der verklärten Menschheit Jesu empfangen müssen; dass der Ma-
riensohn derjenige sein soll, der zuerst vom Vater ganz und gar
erfüllt worden ist mit aller Herrlichkeit Gottes, da kein Engel seit
der Schöpfung das empfangen hat, was Jesus, der Nazarener, emp-
fangen hat.

98



Epheser 3,12

Und noch mehr: Dass die höchsten Engel denjenigen vollen
Genuss aus der Gottheit in alle Ewigkeit nicht hätten empfangen
können, den sie vermittels der Menschwerdung des ewigen Wortes
empfangen werden.

So sehr sich der Teufel vormals geärgert hat, dass Gott sich vor-
gesetzt hat, einen Menschen zum Haupt aller Dinge zu setzen, so
sehr werden sich die Engel freuen und Gott darüber preisen, dass
er solchen Vorsatz gefasst hat, durch den sie selber näher mit der
Gottheit vereinigt werden und zum größeren Genuss derselben
kommen.

Glückselig ist das Menschengeschlecht und vornehmlich die
Glieder des Leibes Christi, welche in der Mitte zwischen Gott und
den Engeln stehen, und denjenigen, der den Vater selbst in sich hat
und mit dem der Vater eins ist, ihren Herrn und Haupt nennen
können.

Epheser 3,12

„In welchem wir die Freimütigkeit und den Zu-
gang mit Zuversicht durch seinen Glauben haben.“

Eph. 3,12

In welchem, nämlich in welchem großen Haupt Jesus, der so
nahe an Gott angrenzt, ja welcher in dem Vater und in welchem
der Vater ist, haben wir Freudigkeit.

Gegen wen haben wir Freudigkeit? Antwort: Gegen Gott, denn
er ist immer das Hauptziel.

Freudigkeit heißt: Wenn man sich nicht fürchten darf, teils we-
gen seiner Sünden und wegen seiner Unwürdigkeit, teils wegen
der erstaunlichen Größe Gottes; wenn wir als ein armer Staub zu
ihm hinnahen wollen, weil wir wissen, dass wir einen Zutritt ha-
ben zu Gott wie ein Kind zu seinem Vater

99



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

• im Blick darauf, dass Jesus, der eingeborene Sohn, unser
Haupt ist, und wir seine Glieder sind;

• im Blick darauf, dass Jesus zur Rechten der höchsten Majestät
Gottes sitzt, und wir der neuen Geburt nach rechte Kinder
dieses einigen großen und höchsten Vaters sind, mit welchem
die Engel nicht so nahe verwandt sind wie wir.

Wir haben den Zugang durch den, der der Nächste an Gott und
der Nächste an uns ist, der uns des Vaters Herz aufgeschlossen und
gesagt hat:

„16,26 Ich sage nicht, dass ich für euch bitten will,
16,27 denn der Vater selbst hat euch lieb.“ Joh. 16,26-27

Endlich sagt Paulus: Wir haben den Zutritt mit aller Zuversicht.
Was heißt Zuversicht? Wenn in dem Herzen eines Menschen ge-
schrieben steht: Der Vater hat mich lieb, ich bin versöhnt, ich bin
aus seinem Samen geboren, Jesus ist mein Haupt, der ist im Vater,
und ich bin in ihm, und er in mir. Da erwartet man im Grund des
Herzens immer mehr, als man sagen und denken kann, von dieser
Liebesquelle, wegen dieser nahen Verbindung mit derselben. Da
steht die Versicherung der Erhörung unseres Gebets schon vorher
in unserem Herzen geschrieben, im Verborgenen, ehe wir beten.

Und wenn wir auch das nicht gleich bekommen, was wir bitten,
oder wenn allerhand schwere Züchtigungen auf uns kommen, so
spricht ein kindliches zuversichtliches Herz den Vater im Himmel
von aller bösen Absicht über uns frei.

Endlich heißt es: Durch seinen Glauben, nämlich durch Jesu
Glauben, oder deutlicher: Wenn wir Jesus verstehen und kennen,
wenn wir den rechten Glauben an ihn haben, wenn wir ihn im
Heiligen Geist einen Herrn mit der höchsten Ehrerbietung und un-
seren Herrn nennen können, wenn sein großer Name in unserem
Herzen verklärt ist. Denn außer diesem ist die Freudigkeit oder der
Zutritt in der Zuversicht nicht möglich.

100



Epheser 3,13

Je mehr man also wächst in der Erkenntnis Jesu, desto mehr
wächst man im Glauben, dass wir den Vater im Himmel, da wir auf
Erden sind, mit eben den kindlichen und offenen Augen ansehen
können, wie ihn Jesus angesehen hat und vor ihm gewandelt hat,
da er auf Erden war.

Epheser 3,13

„Weswegen ich bitte bei meinen Drangsalen für euch,
deren Ursache eure Herrlichkeit ist, den Mut nicht
sinken zu lassen.“ Eph. 3,13

Paulus hat ein starkes Gegengewicht gegen seine Drangsale in
sich, aus dem großen Aufschluss des Geheimnisses Gottes und aus
dem Aufschluss des Zweckes der Leiden im Fleisch und aus dem
Beispiel der Erniedrigung und Erhöhung Jesu, da es auch bei die-
sem großen Haupt durchs Leiden zur Herrlichkeit gegangen ist
und da er auch um der Herrlichkeit seiner Glieder willen gelitten
hat.

Er wünscht aber nur, dass die gläubigen Epheser ebensowenig
möchten feige oder im Glauben matt werden, als er bei seinem Lei-
den im Glauben matt sei. Er versichert sie, er habe genug Stärkung,
dieses Leiden an seinem Fleisch, diese Gefangenschaft und Verach-
tung der Welt zu ertragen. Das sei ihm aber vielmehr ein Leiden,
dass er denke und besorge, sie als schwache Anfänger möchten
sich über seinem Leiden ärgern und bei seiner Abwesenheit durch
falsche Lehrer verrücket werden von dem lauteren Sinn.

Und das deswegen, weil der Fleischessinn, der bei einem An-
fänger noch stark ist, sich leicht am Leiden ärgert, wenn es nicht
gerade und ohne Anstoß fortgeht, oder wenn man im Leiblichen
etwas auf dem engen Weg zur Herrlichkeit einbüßen oder eine Ver-
achtung tragen soll.

101



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Er stärkt sich also mit immer weiterem Aufschluss des großen
Vorsatzes und sagt, er leide um ihretwillen, weil er gelehrt habe,
Gott habe auch den Heiden Herrlichkeit in seinem Sohne zuge-
dacht, und seines Sohnes Königreich werde alles in sich fassen.
Deswegen bittet er auch zu Gott, dass sie nicht möchten um sei-
netwillen im Glauben matt werden.

• Wir sollen daraus lernen, alle Demütigungen unseres Flei-
sches mit rechten Augen anzusehen. Jedes Leiden, wenn
wir’s im Glauben Jesu annehmen, nämlich im Blick, dass al-
les vom Vater komme, und dass der Vater dadurch wolle un-
ser Fleisch töten, damit der Geist leben möge, hat eine große
Frucht, die wir nicht gleich verstehen.

• Zweitens lernen wir, dass man bald matt im Glauben und im
Ernst werden könne, wenn man Gottes Wege und Haushal-
tungsplan noch nicht versteht.

• Drittens, weil Paulus so sehr für die Erhaltung der schwa-
chen Epheser besorgt war, dass Gott und Jesus noch mehr
Liebe und Sorgfalt für einen jeden unter uns haben müsse,
weil Paulus nur ein schwaches Bild Gottes und Jesu war.

• Viertens, dass es eine erstaunliche Herrlichkeit sein müsse,
zu welcher ein Mensch erhoben wird, wenn er zum Anfang
des Geistes und des Lebens aus Jesu kommt, und dass es ei-
ne unbegreifliche Einheit sein müsse, Gottes, Christi und al-
ler Gläubigen untereinander, weil Paulus für fremde Leute,
die ihn dem äußerlichen Ansehen nach nichts angingen, so
besorgt wie für sich und für leibliche Kinder war, aus dem
Grund des Wortes Jesu in Joh. 14,20: Ich im Vater, ihr in mir,
ich in euch.

102



Epheser 3,14

Epheser 3,14

„Derhalben beuge ich meine Knie gegen den Vater un-
seres Herrn Jesu, des Gesalbten.“ Eph. 3,14

Paulus sagte den Ephesern von dem ersten Vers an die Ursache,
warum er so ernstlich für sie bitte, nämlich weil er für sie gebunden
sei. Die Anstalt der Gnade Gottes gehe auch sie an:

• Sie seien Miterben mit den Juden und mit Christus;

• sie gehören zum Leib Christi als seine Glieder;

• sie seien Mitgenossen der größten Verheißungen in Christus;

• sie gehören zum unausforschlichen Reichtum Christi;

• sie seien ein Teil der Gottesfülle, mit der Gott seinen Sohn
erfüllen werde;

• sie seien ein Teil der Gemeine Gottes, an welcher Gott den
Fürstentümern und den Mächten im Himmlischen seine viel-
und mannigfaltige Weisheit in ihrer Zurechtbringung und
Errettung aus der Obrigkeit der Finsternis offenbaren werde;

• sie seien ein Teil derer, welche Gott in dem Vorsatz der Welt-
zeiten erwählt habe, um sich in ihnen zu verherrlichen;

• sie seien ein Teil derjenigen Menschen, welche eine Freudig-
keit und den offenen Zutritt zu Gott haben.

Weil sie also zur Herrlichkeit erwählt, erschaffen und erlöst
und Glieder des Leibes Christi seien, so beuge er seine Knie gegen
den Vater des Herrn Jesu Christi, nach welchem alles Geschlecht
in den Himmeln und auf der Erde genannt wird, und bitte um ihre
Stärkung.

103



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wir lernen also daraus:

1. Dass wir für niemand gründlich bitten können, wenn wir ihn
nicht als in den Vorsatz Gottes eingeschlossen und als einen
von Gott selbst hochgeachteten Menschen ansehen können.
Wenn wir andere, sie mögen schwach oder stark sein, nicht
als Glieder Jesu und als Kinder Gottes hochachten können, so
können wir sie auch nicht recht lieben, denn die Liebe muss
eine Hochachtung sein. Je mehr wir Gott in seiner Größe und
Jesus in seiner Größe ansehen, desto mehr werden wir die
Glieder Jesu und Kinder Gottes hochachten können. Wenn
die Erkenntnis Gottes und Jesu in uns klein ist, so ist auch
unsere Liebe klein.

2. Lernen wir, wie man sich vor Gott demütige, wenn man Gott
in seiner Größe erkennt. Paulus sagt, er beuge seine Knie vor
Gott, wenn er für sie bitte.

3. Lernen wir, was Gott für einen engen Zusammenhang mit
uns bei seiner Größe durch Christus habe. Er ist der Vater
unseres Herrn, und wir sind Glieder unseres Herrn, und folg-
lich mit Jesu eins; folglich ist der große Gott auch unser Vater,
weil er der Vater unseres Hauptes ist. Und zwar ist er nicht
nur unser Vater dem Namen nach, sondern der Zeugung und
Geburt nach, wie bei Jesus, unserem Haupt, und wir sind ein
Geist aus seinem göttlichen Samen, und also wahrhaftig gött-
lichen Geschlechts. Obschon unser Fleisch von Gott noch ent-
fernt ist, so ist er doch in unserem Geist, und wird endlich
Leib und Seele erfüllen, wenn er uns von den Toten aufer-
weckt und also auch unser Vater werden, der uns von neuem
zeugt.

104



Epheser 3,15

Epheser 3,15

„Nach welchem alles Geschlecht in den Himmeln und
auf der Erde genannt wird.“ Eph. 3,15

Dies geht auf den Vater Jesu. Paulus entdeckt dadurch seine in-
neren Glaubensgründe, die er bei seinem Beten für die Epheser vor
Augen gehabt hat. Er hat aus dem Verständnis des ganzen Geheim-
nisses Gottes heraus gebetet, nämlich aus dem ganzen Plan der Of-
fenbarung Gottes, welcher ist, dass alles mit Gott durch Christus zu
einem einigen Haus und zu einer einigen Familie gemacht werden
solle, da Gott der Vater aller sein wird, wie er Jesu Christi Vater ist.

Denn alles wird aus ihm wiedergeboren werden dem Geis-
te nach, wenn die Wiedergeburt aller Dinge, nämlich des Him-
mels und der Erde, der Engel und der Menschen, angehen wird
in der künftigen Auferstehung. Unterdessen ist Gott nur unser Va-
ter, insofern er der Vater Adams (Lk. 3,38), und des Gesalbten ist.
Durch die Auferweckung und Zeugung zum unvergänglichen Le-
ben wird er auf eine unmittelbare Weise unser Vater werden.

Das Fleisch ist auch von Gott. Aber das eigene Leben in dem-
selben, das Gott nicht untertänig sein will, ist eine Missgeburt. Das
niedere Leben hat sich von dem höheren abgerissen. Insofern ist
Gott nicht des Fleisches Vater. Doch hat die Geburt des Geistes bei
Gläubigen schon angefangen, in welchem neuen Geist wir rufen
können: „Abba! Vater!“ (Röm. 8,15). Der Beweggrund Pauli in sei-
nem Gebet ist also der:

„O Vater Jesu Christi, du hast dir ja vorgenommen, durch Je-
sus Christus, deinen Sohn, alles wiederzugebären, was im Himmel
und auf Erden ist und alles, was du erschaffen hast, zu einer ei-
nigen Familie zu machen, nämlich zu lauter Kindern, die aus dir
geboren sind; deswegen wollest du die gläubigen Epheser, weil du
in ihnen als in Erstlingen das Werk der Wiedergeburt angefangen
hast, stärken, erleuchten und mit Kraft erfüllen gegen alle Versu-
chungen, damit dein großer Endzweck an ihnen und an der gan-
zen Welt möchte erhalten werden.“

105



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wir lernen daraus, wie man immer je mehr und mehr mit Ge-
wissheit der Erhörung beten könne, je mehr uns Gott nach seinem
Vorsatz offenbar wird. Je mehr ich ihn kennenlerne als den Vater
Jesu Christi, desto mehr lerne ich ihn kennen als meinen Vater und
als den Vater der ganzen Welt.

Denn Jesus war der Erstling vom Ganzen, der erstgeborene
Sohn des Hauses Gottes. Sein Lauf und Weg, die Beweisungen Got-
tes an ihm, seine Erhöhung und Herrlichkeit ist der Zweck, den
Gott durch Christus in gewissen Ordnungen auch an uns allen aus-
führen wird.

Dadurch wird unser Herz weit und Gott in unserem Herzen
groß. Mit einem engen Herzen kann man nicht mit Zuversicht be-
ten. Darum fördert alles zum Empfang des göttlichen Reichtums,
was unseren Sinn erleuchtet, unser Herz erweitert und Gott in uns
groß macht.

Epheser 3,16

„Dass er euch nach dem Reichtum seiner Herrlich-
keit geben möchte, mit Kraft mächtig zu werden
durch seinen Geist an dem inwendigen Menschen.“

Eph. 3,16

Hier fängt er zu zeigen an, um was er für sie bitte, und was
ihnen also höchstnötig sei zu ihrer Stärkung gegen die Versuchun-
gen und Anfechtungen. Nämlich, dass sie aus dem Reichtum der
Herrlichkeit Gottes stark werden möchten durch seinen Geist am
inwendigen Menschen. Der inwendige Mensch muss gestärkt wer-
den, nämlich das neue Gottesbild in uns oder der neue Gottes-
mensch und Gottessohn, der in unserem Fleisch wie eine Blume
aufwächst, muss stark werden; denn es geht bei ihm durch Wachs-
tum, wie bei einem kleinen Kind.

106



Epheser 3,16

Er ist aus der Herrlichkeit Gottes entsprossen und erzeugt, mit-
hin muss er auch aus dieser Quelle seine Stärkung empfangen. Der
Mensch, dem Fleisch nach, ist ein vergängliches und verwesliches
Tier, das man über eine Weile in die Erde verscharrt. Wenn nun
der Mensch aus dem Reichtum der Herrlichkeit Gottes keine Un-
verweslichkeit in sich bekommt, so wird er durch Verfaulung zu
Erde. Der neue Mensch aber, der durch das Wort Gottes in unse-
rem Fleisch aufwächst, kann nicht sterben, wohl aber schlafen in
diesem Leben, dass er sich der äußeren Hütte seines Fleisches auf
dieser Erden zuweilen nicht bewusst ist, bis ihn das Wort Gottes
oder eine Rede aus dem Geist wieder aufweckt.

Warum sagt aber Paulus von einem Reichtum der Herrlichkeit?

• Was ist Herrlichkeit?

Antwort: Gottes Glanz oder Ausstrahlung von sich.

• Warum heißt es ein Reichtum der Herrlichkeit?

Antwort: Weil die Ausstrahlung des Lichtes aus Gott uner-
schöpflich und unaufhörlich ist.

• Wohin strahlt er seine Gotteskräfte aus?

Antwort: In die Gemeine Jesu, in die Menschen, die er zum
Genuss der Gottheit und Herrlichkeit erschaffen hat.

In Jesu Menschheit hat Gott seine Herrlichkeit und Licht am
vollkommensten ausgestrahlt. Der ist nun der Spiegel der Gottheit,
der das empfangene Licht und Herrlichkeit Gottes in uns, seine
Glieder, zurückstrahlt, und wir sollen den empfangenen Abglanz
der Herrlichkeit Gottes auch wieder auf andere Menschen zurück-
strahlen, nämlich unser Licht leuchten lassen, damit nach und nach
alles von Gottes Herrlichkeit erfüllt werde.

107



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wir sollen also ernstlich für uns und andere beten, dass unser
innerer Mensch, nämlich das himmlische und göttliche Sambild,
das aus unserem finsteren Fleisch einen himmlischen Lichtleib an-
zieht, aus dem Reichtum der Herrlichkeit Gottes, aus dem Über-
fluss des Lichts, der Liebe und der Kraft Gottes durch seinen Geist,
durch die stets wirkende Kraft Gottes, durch die er seinen Vorsatz
ausführt, möchte gestärkt werden.

Epheser 3,17

„Und dass der Gesalbte durch den Glauben in euren
Herzen wohnen möchte.“ Eph. 3,17

Das ist ein Teil der Bitte für die gläubigen und schwachen Ephe-
ser zu ihrer Stärkung. Er bittet nämlich den großen Vater Jesu
Christi, der durch Jesus das ganze Schöpfungsall göttlich und herr-
lich machen und aus seinem Samen des Geistes neu zeugen und
wiedergebären will, dass er doch möchte die Epheser als ein Teil
des Ganzen gegen die künftigen Versuchungen der bösen Stunde
(Kapitel 6,11.13) stärken, weil er in ihnen das große Werk der Wie-
dergeburt angefangen habe, und um deswillen auch ihr Vater sei.

Wir können also daraus sehen:

1. wie Paulus alles vom Vater erbittet, wie er ihn als den Urhe-
ber der Bekehrung, der Erleuchtung, der Stärkung und der
Wiedergeburt ansieht. Obwohl also Jesus so hoch erhöht ist,
dass er im Vater und der Vater in ihm ist, so ist doch Pau-
li Gebet und Dank in allen seinen Briefen immer zum Vater
gerichtet, und er gibt weder durch sein Beispiel noch durch
einen einzigen Zuspruch den Ephesern eine Veranlassung,
Jesus anstatt des Vaters im Gebet anzureden, obwohl es ihm
sehr darum zu tun ist, dass sie Jesus in seiner höchsten Größe
auf dem Thron Gottes recht erkennen mögen.

108



Epheser 3,17

Die Ursache mag diese sein: Weil eine große Erkenntnis Got-
tes und Jesu zugrunde liegen muss, wenn man nicht nur mit
nachgeäfften Worten, sondern mit einer solchen Erkenntnis
Jesu, wie sie der Heilige Geist wirkt, zu Jesus beten will. Man
darf und soll auch zu Jesus beten, aber immer im Blick auf
die Herrlichkeit des Vaters, die in ihm ist, und auf den großen
Namen, den ihm der Vater gegeben hat, da er König und Ho-
herpriester im Himmel ist und alle Macht empfangen hat im
Himmel und auf Erden; sonst hindert es am Glauben und an
der Erleuchtung, wenn man aus bloßer Gewohnheit zu Jesus
betet.

2. lernen wir, was die wahre Stärkung oder das Starkwerden
an dem inwendigen Menschen sei, nämlich wenn Christus
durch den Glauben in unseren Herzen wohnt, das ist, wenn
wir Jesus recht kennen als den Gesalbten.

• Wer Jesus nach seiner Menschheit kennt und nach sei-
ner Geburt aus Gott, nach seiner Tiefe und nach seiner
Höhe;

• wer die Absichten Gottes über ihn von Ewigkeit her ver-
steht;

• wer seinen Lauf durch die Welt, durchs Kreuz zur Herr-
lichkeit, durch Gehorsam zur Freiheit, durch den Tod
zum Leben mit rechten Augen ansieht;

• wer seine Auferstehung, Himmelfahrt und Sitzen zur
Rechten Gottes und das zukünftige Königreich im gan-
zen Blick des Wortes und des Vorsatzes Gottes versteht,

in dessen Herz wohnt Christus durch den Glauben.

109



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Das heißt, ein solcher ist ein neuer Mensch, der aus Christi
Geist und Wort geboren ist, der in eben dem Lauf zu dem Va-
ter, in eben dem Zusammenhang mit dem Vater, in eben der
Liebe des Vaters durch den Sohn steht und zu eben der künf-
tigen Herrlichkeit in der Vereinigung mit Jesus Hoffnung hat
wie Jesus, sein Haupt.

Glaube heißt also der Sinn, in dem Jesus gestanden hat, da er
auf Erden war. Und wie der Vater im Sohn wohnte, da er auf
Erden war und durch ihn wirkte, so wohnt Jesus in uns und
wirkt durch uns, und in demselben auch der Vater. Denn es
heißt in Joh. 14:

„Wer mich liebt, der wird mein Wort bewahren,
und mein Vater wird ihn lieben, und wir wer-
den zu ihm kommen und Wohnung bei ihm ma-
chen.“ Joh. 14,23

Epheser 3,18

„Damit ihr in der Liebe gewurzelt und gegründet das
volle Vermögen haben möchtet, mit allen Heiligen zu
begreifen, was die Breite und Länge und Tiefe und
Höhe sei, ...“ Eph. 3,18

Wenn also Christus in unseren Herzen durch den Glauben
wohnt, das ist, wenn er sich in uns durch einen erleuchteten
und ausgewickelten Glauben recht abgebildet und geoffenbart
(Joh. 14,21.23) und eine Gestalt gewonnen hat (Gal. 4,19) sodass
sich seine Klarheit in uns spiegelt mit aufgedecktem Angesicht
(2. Kor. 3,18), so werden wir in der Liebe gewurzelt und gegrün-
det.

110



Epheser 3,18

Und zwar nicht nur in einer Gott ähnlichen Liebe gegen alle
Menschen, weil Gott es so groß mit ihnen vorhat, und weil sie doch
Steine sind, die zum großen Haus Gottes gehören, obwohl sie noch
im Taumel des Fleisches sind und ihren hohen Beruf nicht wissen,
sondern wir werden auch gewurzelt und gegründet in der Liebe
gegen die Brüder, weil sie Glieder des Leibes Christi sind, weil der
Vater ihr verborgenes Leben ist, der aus ihrem Haupt, Christus, in
sie fließt.

Und das ist sodann etwas Großes, wenn man eine rechte Wur-
zel und Grund der Liebe in sich hat. Die rechte Wurzel und Grund der
Liebe ist nichts anderes als die rechte Erkenntnis des Vaters und Christi
und der Gemeine oder des Leibes Christi. Alsdann hat man auch das
Vermögen, wie andere erleuchtete Heilige, das große Geheimnis
des weiten Umfangs des Königreichs Christi, oder seines zukünf-
tigen Leibes, oder des großen Hauses Gottes zu fassen und nach
allen Ausmessungen zu verstehen, nämlich

• nach der Länge: Wie weit das Königreich Jesu werde hinaus-
währen in die Ewigkeiten der Ewigkeiten, bis dass alle Fein-
de aufgehoben und alle Schwachen stark sind;

• nach der Breite: Wie viel es in sich fassen werde, wie es sich
ausdehnen werde auf alle Völker, welches die schwachen
Gläubigen zur damaligen Zeit noch nicht wussten, denn es
war ihnen schon ein Ärgernis, wenn sie hörten, dass man den
Heiden das Evangelium verkündige.

Diese Ausmessung der Breite begreift also alle Arten von
Menschen und Geschöpfen in sich, alle Arten von Sündern,
oder, nach dem 150. Psalm, alles, was Odem hat auf dieser Erde.

• Ferner hat man das Vermögen, auch die Tiefe des Leibes
Christi oder des Tempels Gottes zu verstehen, nämlich dass
auch der Abgrund, der Totenschlund mit allen Toten und das
gesamte Reich der Finsternis mit allen abgefallenen Engeln
nach Phil. 2,10-11 und Offb. 5,13 dazu gehören.

111



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

• Ebenso wird man auch die Höhe verstehen können, nämlich
die himmlische Welt, die Engelwelt der unsichtbaren Geister.
Auch diese gehören zum Königreich Christi, oder auch diese
werden noch Glieder des Leibes Christi werden und von Gott
durch Christus auf eine viel höhere Art erfüllt werden, als sie
jetzt von Gott erfüllt sind.

Denn gleichwie der Teufel einen gröberen elementarischen
Leib zur Erstehung der ihm bestimmten Feuer- und Schwe-
felstrafe (Mt. 25,41; Offb. 20,10) bekommen wird, so ist
glaublich, dass auch die guten Engel aus dem verklärten
irdischen Leib Jesu zur Vermehrung ihrer Herrlichkeit ein
Überkleid von größerer Dichtigkeit bekommen, und dadurch
näher an Jesus und an Gott angrenzen, und Jesu ihre erhöhte
Herrlichkeit zu verdanken haben werden.

Das ist ein weites Königreich, ein großes Haus Gottes, ein lang
währendes Werk Gottes, durch das er sich immer mehr offenbaren
wird.

Paulus achtet’s hoch, diese Dinge zu erkennen. Wir sollen’s al-
so für keinen Fürwitz und für nichts Unnötiges ansehen. Das ist’s
eben, was er oben bittet, nämlich das Starkwerden an dem inwen-
digen Menschen durch seinen Geist oder die Macht der Stärke oder
das Starksein im Herrn, welches er seinen gläubigen Ephesern als
die beste Waffenrüstung Gottes auf den Tag des Streits empfiehlt
(Eph. 6,10-13).

112



Epheser 3,19

Epheser 3,19

„, ... und erkennen möchtet die über die Erkenntnis ge-
hende Liebe des Gesalbten, damit ihr erfüllt werden
möchtet zu aller Fülle Gottes.“ Eph. 3,19

Das gehört auch vollends zur Stärke des inneren Menschen, um
welche Paulus hier für seine Epheser bittet, nämlich dass sie erken-
nen mögen die über alle Erkenntnis gehende Liebe Christi.

Diese besteht

• teils darin, dass der Vater seinen Sohn so hoch geliebt und
aus dem Grund dieser Liebe ihm eine solche Herrlichkeit ge-
geben und verheißen hat, die über allen Verstand geht, wel-
ches er auch im achten Vers den unausforschlichen Reichtum
Christi nennt, dass er nämlich das Haupt über alles Geschöpf
sein solle und

• teils darin, dass der Sohn aus dem Grund des Reichtums, den
ihm der Vater gegeben, eine solche weit ausgebreitete unbe-
greifliche Liebe gegen alle Geschöpfe Gottes hat, obschon die
meisten davon jetzt noch seine Feinde sind; weil sie sein Ei-
gentum sind, und von seinem Vater als eine göttliche Fülle
oder Erfüllung ihm geschenkt worden sind (Joh. 17,2.6.9-10).

Diese große Herrlichkeit Christi ist nun engstens mit seiner Ge-
meine verbunden. All sein Reichtum ist unser Reichtum, weil wir
so nahe mit ihm verbunden sind, als Glieder seines Leibes; darum
sagt auch Paulus: „Auf dass ihr erfüllt werdet zu aller Gottesfül-
le.“

Das ist die richtige Sicht, wenn man alles, was man von Jesu
hört oder liest, auf sich deutet und denkt: „Seine Sache ist meine
Sache“.

113



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Also hören wir jetzt in diesem Blick, dass uns Gott erfüllen will
stufenweise, bis wir mit aller Fülle Gottes erfüllt sind, das ist, bis
alles Geschaffene im Himmel und auf Erden uns zum Eigentum
geschenkt ist, bis wir in Christus darüber herrschen, und der achte
Psalm erfüllt wird: „Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst?
Du wirst ihn setzen über deiner Hände Werk, alles hast du unter
seine Füße getan“ (Ps. 8,5.7).

Das ist die rechte Stärkung nach Pauli Sinn gegen alle Versu-
chungen und Anfechtungen, wenn man dies im Licht des Heiligen
Geistes weiß; nämlich, wenn man seinen hohen himmlischen Adel
vor Augen hat, den Gott aus freiem Wohlgefallen ohne unser Zu-
tun, Verdienst und Würdigkeit in Jesu uns geschenkt hat. Auf die
Erfüllung dieser großen Verheißungen warten wir.

Wenn man den Vers so übersetzt: „Christus liebhaben ist besser
denn alles Wissen“, so erreicht man den Zweck Pauli nicht, auf den
er zielt; denn er zielt auf das Wissen, aber auf das rechte Wissen.
Und dieses rechte Wissen im Licht des Heiligen Geistes ist besser
als eine unverständige Liebe zu dem Gesalbten. Denn das rechte
Wissen führt gewiss auch eine rechte Liebe und Hochachtung ge-
gen Jesus mit sich, und führt auch eine Liebe und Hochachtung ge-
gen alle Menschen und Geschöpfe, sie seien gläubig oder ungläu-
big, mit sich, weil man sie als die Gottesfülle ansieht, mit welcher
wir einst erfüllt und wie mit einem Schmuck umgeben werden.

114



Epheser 3,20

Epheser 3,20

„Dem aber, der übermäßig tun kann, über alles das,
was wir bitten oder verstehen, nach der Kraft, die in
uns wirkt, ...“ Eph. 3,20

Alles, was Gott in seinem Vorsatz beschlossen hat, geht über
unser Bitten und Verstehen. Wir wären teils nicht so keck, teils
nicht so weise und verständig gewesen, solche große Dinge, die
Gott an uns ausführen will, zu begehren. Es fließt alles aus der Tie-
fe des unausforschlichen Reichtums und der Güte und Weisheit
Gottes, was Gott an uns ausführen will nach dem Inhalt der guten
Botschaft. Viel weniger hätten wir uns selber dahin erheben kön-
nen, dass wir arme niedere Geschöpfe und Sünder zu dieser Fülle
der Gottheit wären erhoben worden.

Was Gott sich vorgesetzt hat aus dem Grund seiner höchsten
Liebe, in Ansehung des ganzen menschlichen Geschlechts und ei-
nes jeden einzelnen Menschen, das führt er auch durch die ihm ei-
gene, über alles Bitten und Verstehen der Menschen gehende gött-
liche Kraft aus. Er hat nicht nur den Grundriss zum ganzen Bau
seines Hauses in seiner Weisheit gemacht, sondern er führt es auch
selber aus durch die Kraft, durch die er alle Dinge wirkt.

Gottes Wille ist mächtig. Das, was er will, kann kein Feind hin-
dern. Das hat Paulus vor Augen gehabt in Absicht auf sich und
die schwachen Epheser. Mit diesem Blick schließt er sein Gebet um
die Stärkung der Epheser und beruhigt sich darin, indem er eine
gewisse Versicherung der Erhörung aus diesen Gründen hatte, ehe
es geschah.

Diese Kraft, durch die Gott seinen Vorsatz ausführt, dieser be-
ständige Wille Gottes zu unserem Heil, der heute in einem jeden
so wirksam ist wie vor Grundlegung der Welt, soll uns auch bei je-
dem Gedanken von seinem Vorsatz, bei jedem Aufschluss, den wir
davon bekommen, vor Augen stehen; sonst sehen wir nicht durch
so viele Hindernisse von innen und von außen hindurch.

115



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Mit unserer Macht ist nichts getan; wir wären bald müde über
der langen Hoffnung, und über manchem hartem Kampf würde
uns alles bald entleiden, wenn Gott nicht alle Tage uns aufs neue
zöge, sich selbst bei uns anmeldete und sich uns zu fühlen gäbe.
Darum müssen wir denjenigen kennen und verstehen, der weit
über unser Bitten und Verstehen wirkt.

Wenn wir einmal recht erleuchtet sind wie Paulus, so werden
wir weder an uns selber, noch an irgendeinem Anfänger im Chris-
tentum verzagen. Denn wir werden alsdann fest überzeugt sein,
dass Gott nicht nur das Wollen oder den Anfang, sondern auch
das Vollbringen und die Vollendung wirkt, nach der erstaunlichen,
überfließenden Größe seiner höchsten Gotteskraft.

Man möchte freilich hierbei fragen: Warum wirkt er es nicht in
allen? Antwort: Er wird’s in allen wirken. Aber jetzt wirkt er’s nach
seinem Wohlgefallen nur allein in den Erwählten oder Erstlingen.
Die anderen müssen zuvor die schrecklichen Folgen ihres Eigen-
willens und Hochmuts erfahren im künftigen ewigen Gericht.

„, ... dem sei die Herrlichkeit in der Gemeine in dem
Gesalbten Jesu, in alle die Geschlechter der Ewigkeit
der Ewigkeiten, Amen.“ Eph. 3,21

Wen dieses angeht, das zeigt der vorhergehende Vers, nämlich
den, der überschwänglich tun kann. Dem Vater, der den Vorsatz
in Liebe gefasst hat und mit seiner höchsten Kraft und Weisheit
ausführen wird, dem sei Herrlichkeit.

Dies ist der Endzweck aller Gnade; darum lässt er den Reichtum
seiner Herrlichkeit ausfließen, dass wir ihm Herrlichkeit geben
möchten, nämlich dass wir ihn erkennen möchten, dass er alles ge-
tan habe und wir nichts dazu beigetragen haben.

116



Epheser 3,20

Hier sieht man also die wahre Stärke des Geistes, wenn man
den Sinn wie Paulus hat, dass man Gott Herrlichkeit geben kann;
nämlich dass einem immer vor Augen steht: Ich bin nichts, ich
kann nichts; Gott ist alles, er hat sein Werk in mir nach seinem
Vorsatz angefangen, ohne mein Zutun und ohne mein Verdienst; er
ist’s auch allein, der es ausführt, der mich stärkt, wenn ich schwach
bin, der mich aufmuntert, wenn ich träge bin. Er ist das Leben und
die Wirkungskraft meines Geistes; er hat bisher überschwänglich
an mir getan, er wird’s auch noch ferner an mir und an vielen tun.

Das heißt Gott Herrlichkeit geben, wenn man ganz zunichte
wird in sich selbst und im Gefühl der überschwänglichen Kraft
Gottes triumphiert, in aller Furcht und Demut. Diese Herrlichkeit
empfängt er in der Gemeine, die in Jesu, dem Gesalbten, ist, näm-
lich von allen Gläubigen, welche Glieder des Leibes des Gesalbten
sind.

Sie fängt schon bei dem ersten Anfang an, da man sich unter
Gottes Gericht demütigt und Gott die Ehre gibt. Je mehr wir aber
unser Nichts verstehen und Gottes Größe und dass er groß sei, um
in uns groß zu sein, und sich groß an uns zu beweisen, desto mehr
können wir ihm Herrlichkeit geben.

Jesus hat seinem Vater auch Herrlichkeit gegeben, denn der
Vater hat ihn durchgebracht und nicht er selbst (Eph. 1,19-20;
Röm. 6,4), und das ist eben der Weg, auf dem sich Gott uns schen-
ken und mit all seinem Reichtum mitteilen kann. Denn wenn wir
unser Nichts nicht erkennen, so macht uns die große Liebe Got-
tes stolz, dass wir uns erheben und aus der Demut weichen, wie
der abgefallene Lichtesengel! In einem leeren Gefäß kann sich Gott
ganz offenbaren. Jetzt ist der Anfang gemacht worden mit gläu-
bigen Menschen, die Gott Herrlichkeit geben, und das wird nun
fortgesetzt in alle Geschlechter der Ewigkeit der Ewigkeiten.

Nämlich die Gemeine, die in Jesu, dem Gesalbten, ist, wird täg-
lich erweitert und vermehrt, bis endlich alles, was Odem hat, den
Herrn lobt und ihm Herrlichkeit gibt.

117



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

So weit sieht Paulus hinaus. So weit müssen auch wir hinaus-
sehen und in die erstaunliche Tiefe der Größe, der Güte, der Liebe,
der Allmacht Gottes hineinsehen. Das ist sodann Geist. Hingegen
wenn wir nur auf unser Fleisch und auf die Hindernisse des Vor-
satzes Gottes allein sehen, so haben wir keine Kraft und keinen
Mut. Wir müssen lernen beten, wie Paulus hier um die Stärkung
der Epheser bittet, so können wir alsdann alles möglich machen.

Aber ohne tiefe Erkenntnis unseres Nichts können wir Gott
nicht Herrlichkeit geben, und ohne Erkenntnis der Herrlichkeit
Gottes können wir unser Nichts nicht erkennen, und auch nicht
mit Kraft beten.

Epheser 4,1

„So ermahne ich euch nun, ich Gebundener in dem
Herrn, würdiglich zu wandeln dem Beruf7, womit ihr
berufen seid.“ Eph. 4,1

Jetzt hat Paulus seine Lehre von dem Geheimnis Gottes und des
Gesalbten abgeschlossen und fängt nun die Ermahnungen an. So
muss es sein, wenn wir jemand gründlich ermahnen wollen oder
wenn die Ermahnungen in uns gründlich haften sollen. Nämlich es
muss vorher durch die Lehre ein tüchtiger Grund gelegt werden.
Denn die Ermahnungen müssen lauter Schlussfolgerungen aus der
Lehre sein, sonst redet man in den Wind. Denn nichts bewegt das
Herz als das Licht oder die Erkenntnis und das Verständnis.

Paulus selber war ein Beweis, wie überzeugend er selber sei-
ne Lehre glaube, weil er um deswillen gebunden war und mitten
in seinen Banden einen solchen freudigen Mut zu eben der Lehre
hatte, welche ihm diese Bande zugezogen hat.

7Berufung, so auch weiter unten

118



Epheser 4,1

Das ist auch bei einem jeden Christen ein sicheres Anzeichen,
ob er das wahre Licht aus der guten Botschaft habe, wenn er näm-
lich ungeachtet des Leidens, der Verachtung, der Verfolgung, der
Verleugnung, der Kreuzigung seines Fleisches, welches alles die-
se Lehre ihm im Voraus ankündigt, und in welches diese Lehre
hineinführt, dennoch aus diesem Licht der guten Botschaft einen
fröhlichen heiteren Mut behaupten kann.

Die Epheser hätten denken können: Das ist keine gute Lehre,
wenn der Lehrer selber darüber in Ketten und Bande kommt. Aber
die Lehre der guten Botschaft hält uns solche Dinge vor, welche
alles, was man in dieser Welt darüber zu leiden hat, weit über-
wiegt; denn sie zeigt uns die Sohnschaft Gottes, das Ebenbild Got-
tes, die Miterbschaft der Herrlichkeit des Gesalbten, des eingebo-
renen Sohnes Gottes. Darum nennt sich auch Paulus einen Gebun-
denen in dem Herrn, der als ein Glied mit Jesu, seinem Haupt, und
durch diesen mit Gott, dem höchsten Wesen, vereinigt und um des
Herrn und seiner Lehre willen gebunden sei.

Der Beruf Gottes, mit dem er und durch ihn die Epheser beru-
fen waren, war ihm so groß vor seinen Augen, dass er dachte, es
sei der Mühe wert, desselben würdig zu wandeln. Darin besteht
also die ganze Heiligung, dass man ernstlich seinen Gnadenberuf
in der rechten Größe verstehen lerne, und alsdann desselben wür-
diglich wandle.

Wenn er also sagt: „Wandelt eures Berufes würdig“, so heißt
das soviel wie:

• Bedenkt, was ihr für große Leute in Jesu seid und zu was für
einer großen Herrlichkeit euch Gott erhöhen will;

• gebt euch also nicht zu gering, lebet eurem himmlischen Adel
nicht ungemäß;

• lebet nicht als irdische Tiere nach eures Fleisches Lüsten, das
schickt sich für Söhne Gottes nicht;

119



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

• euer Vater im Himmel ist groß und heilig, wandelt nach sei-
nem Ebenbild;

• nichts ist groß, als was göttlich ist – ihr seid ja dazu berufen,
dass ihr der göttlichen Natur teilhaftig und eurem großen Va-
ter im Himmel ähnlich werdet.

• Ist euch Gott groß, ist euch Jesus groß, ist euch sein Beruf
groß, dass ihr zu eben dieser Majestät erhoben werden sollt,
ja, sind euch meine Bande ehrwürdig, so nehmet das Vorbild
Gottes und Jesu und auch mein Vorbild zum Muster eurer
Nachfolge.

Epheser 4,2

„Mit aller Demut und Sanftmut, mit Langmut, dass ihr
einander in Liebe vertragt.“ Eph. 4,2

Nun zeigt Paulus, in was für Stücken sie vornehmlich dem
himmlischen Beruf würdig wandeln sollen, nämlich mit Demut
und Sanftmut.

Die höchsten Dinge der guten Botschaft machen demütig.
Denn wir sehen, dass wir nichts durch unsere Werke und Ver-
dienst, nichts durch uns selbst, sondern alles durch den Willen Got-
tes sind, durch den er uns in dem Gesalbten Jesu vor den Zeiten der
Welt erwählt und alsdann geschaffen und zum Wesen gebracht hat
und noch täglich erhält. Unser Odem, Leibeskräfte, Verstand, Le-
ben, alles hängt augenblicklich von Gott ab:

„In ihm leben wir, in ihm bewegen wir uns, in ihm
sind wir.“ Apg. 17,28

120



Epheser 4,2

Auch das Gnadenlicht haben wir nicht uns selbst gegeben; er
hat uns berufen und zu sich gezogen, und noch täglich und augen-
blicklich wirkt er in unserem Geist und hält uns an seiner Hand.

Wer dieses alles bedenkt, der hat einen niedrigen Sinn gegen
alle Menschen, absonderlich gegen schwache Glieder Jesu. Denn
das meint eben Paulus, dass Gläubige einander in Liebe vertragen
sollen, und dazu gehört Demut und Sanftmut.

• Demut, dass man bei seinem guten Zustand und Vorzug nicht
stolz sei, und die Schwachen nicht von oben herab ansehe.
Denn wir sind ja auch in dem Augenblick schwach, wenn
Gott seine Hand nur ein wenig von uns zurückzieht. Wenn
nun der Schwache an dem Starken eine wahre Niedrigkeit
des Sinnes merkt, so bekommt er Vertrauen und kann von
dem Starken gestärkt werden.

• Sanftmut ist auch eine Folge aus der wahren Erleuchtung
durch den himmlischen Beruf, dass man nämlich mit dem
Schwachen umgehe und gegen sie gesinnt sei, wie Gott ge-
gen uns, der nicht schnell zugefahren ist, uns bei Sündenfäl-
len zu strafen und wegzuwerfen, sondern der Geduld gehabt
und lange auf unsere Sinnesänderung gewartet hat.

Also aus dem Bezeigen gegen die schwachen Glieder Jesu kann
man sehen, ob man ein wahres evangelisches Licht habe. Denn
wer den himmlischen Beruf versteht, der sieht erstlich auf Gott als
auf die Quelle, hernach auf Jesus als das große Haupt der ganzen
Schöpfung, welchen Gott erfüllt, hernach auf den Leib des großen
Haupts, welcher von dem Geist des großen Haupts, nämlich von
Gott, erfüllt wird. Wer also dies recht versteht, der schätzt das ge-
ringste Glied an diesem Leib, wenn es auch nur im redlichen An-
fang stehen sollte, um Gottes und Jesu willen teuer und hoch, und
erhebt sich nicht über dasselbe, sondern sucht solches durch De-
mut, Sanftmut, Langmut und Vertragsamkeit in der Liebe näher
mit sich zu vereinigen und auf diese Art zu stärken.

121



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Denn das Wachstum des Leibes Jesu ist einem gläubigen Chris-
ten mehr angelegen, als Leib und Leben, mehr als Ehre und Gut,
weil darunter Gottes und des Gesalbten Verherrlichung und das
Wachstum unserer eigenen Vollkommenheit haftet. Denn auch ein
gesundes Glied ist bei aller seiner Vollkommenheit doch immer un-
vollkommen, bis alle Glieder, die zum Leibe gehören, vollkommen
sind. Denn wenn ein einziges Glied leidet, so leiden alle mit.

Epheser 4,3

„Und euch befleißigt, die Einigkeit des Geistes zu be-
wahren in dem Band des Friedens.“ Eph. 4,3

Paulus ermahnt um deswillen seine Epheser, die Einigkeit im
Geist zu bewahren, weil der Teufel da zuerst einbricht, wenn er
das Reich Gottes zerstören will, wie der Heiland in Mt. 12 sagt:

„12,25 Wenn ein Königreich mit sich selbst uneins wird,
so wird es verwüstet.
12,26 Wenn nun Satanas mit ihm selbst uneins wird,
wie kann sein Reich bestehen?“ Mt. 12,25-26

So geht es bei den Gläubigen. Wenn sie mit sich selbst uneins
werden, so tut das mehr Schaden, als wenn die Welt und der Teufel
sie verfolgte. Darum gehen die Versuchungen des Satans vornehm-
lich gegen die Kinder Gottes, dass er sie gegeneinander aufhet-
zen möchte durch Uneinigkeit des Sinnes und des Geistes, durch
Hochmut und Erhebung, durch Ungeduld und Lieblosigkeit, da
man einander nicht in Liebe trägt, sondern in seinem Gemüt ein-
ander verurteilt und wegwirft.

122



Epheser 4,3

Darum sagt Paulus zu den Ephesern: Lasst nur keinen Streit
unter euch selbst aufkommen, sondern dämpfet ihn in der ersten
Geburt. Wenn ihr Klage habt widereinander, so vergebet einander.
Der Starke trage den Schwachen, und stelle sich unter denselben
herab, und bleibe mit demselben zusammengebunden in der Liebe
und im Frieden; denn auf diese Art ist man stärker, als wenn man
nur für sich allein ist; denn eine zweifache Schnur reißt nicht so
leicht, und der Schwache ist stärker, wenn der Starke mit ihm in
Liebe verbunden bleibt.

Das hat auch Jesus immer seine Jünger gelehrt, die einander oft
ärgerten und zum Zorn reizten, da immer einer mehr sein wollte
als der andere. Da hat er ein Mittel dagegen angeraten (Mt. 18 und
Mk. 9) nämlich die Ärgernisse in sich selbst zu suchen und aus-
zurotten; sie sollen nicht anderen die Schuld geben, sondern die
Ursache der Ärgernisse in sich selbst suchen; es werde allemal ein
ungetöteter, unerkannter Fleischessinn in uns selbst verborgen lie-
gen.

Denn wenn wir nicht scharf gegen uns selber sind, so sind
wir gemeiniglich scharf gegen unsere Brüder; und wenn wir kein
himmlisches Salz bei uns selber haben wollen, so werde uns das
höllische Feuersalz salzen (Mk. 9); wir sollen also anderen, die sich
über uns aufhalten, entgegengehen, unseren Bruder selber zur Re-
de setzen und nicht hinterwärts wider ihn reden; und wenn er sich
nicht belehren lässt, und vor zwei anderen Brüdern und endlich
vor einer Gemeine von zehn Brüdern, die ihm gütlich zureden, sein
Unrecht nicht erkennt, sollen wir ihn erst alsdann ausstoßen und
für keinen Bruder, sondern für einen Heiden und Zöllner achten.
Das ist Jesu Rat (Mt. 18), und so bleibt Friede in der Gemeine.

123



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 4,4

„Ein einiger Leib und ein einiger Geist, gleichwie ihr
auch in einer einigen Hoffnung eures Berufs berufen
seid.“ Eph. 4,4

Dieses sind die Gründe und Bewegursachen, welche die gläu-
bigen Epheser sich vor Augen stellen und durch die sie zum Fleiß
angereitzt werden sollen, die Einigkeit im Geist zu bewahren. Sie
sollen nämlich bedenken, dass sie alle ein einiger Leib des Gesalb-
ten seien, und von einem einigen Geist belebt werden, welcher ist
der Geist Jesu, ihres Haupts.

Da muss also jede Trennung und Uneinigkeit der Glieder von
einem anderen Geist herrühren als von dem Geist ihres Haupts.

Sie haben auch alle einerlei Zweck und einerlei Ziel, sie sei-
en schwach oder stark, so seien sie zu einerlei Hoffnung berufen,
welche ist die Miterbschaft des Reichtums Jesu. Alle Glieder des
großen Haupts, dem der Vater alles untertan hat, gehören zu dem
Leib, der unzertrennlich mit dem Haupt vereinigt ist. Daher sollen
sie keinen Zwiespalt aufkommen lassen, sonst zerstöre dieser ihre
große Hoffnung.

Wie sollen wir diesen Vers zu unserem Nutzen anwenden? Wir
sollen uns besinnen, ob wir wahre Glieder seien, ob wir zu dem
Leib Jesu gehören, der teilhat an dem Reichtum des Haupts; ob
uns der Geist des Haupts belebe und noch täglich in uns wirke,
oder ob wir noch nach dem Fleisch leben und gesinnt seien.

Es wäre viel verloren, wenn wir die Lebenswirkungen unseres
Haupts vom Fleisch unterdrücken und verdrängen ließen. Unser
Fleisch ist so sehr geneigt, teils auf das Sichtbare und Vergängliche
zu sehen, teils dass wir einander nicht in Liebe vertragen und nicht
langmütig gegeneinander sind. Da wächst leicht eine bittere Wur-
zel der Eigenliebe, des Hochmuts und der Selbsterhebung in uns
auf.

124



Epheser 4,5

Da ist kein anderes Mittel, als fleißig zu bedenken, dass alles
unverdiente Gnade sei, was wir haben, und dass wir die Größe
Gottes und unsere Kleinheit immer je mehr und mehr erkennen,
vornehmlich dass wir die Hoffnung unseres Berufs recht überle-
gen. Nämlich ein Mensch muss auch wissen, warum er sich be-
kehrt hat, was ihn gezogen hat, und was ihn noch täglich ziehe, ob
er sein Christentum nur als eine Gewohnheit treibe, oder was für
ein Gewicht ihn ziehe.

Dieses Gewicht ist die im Evangelium uns vorgelegte Hoff-
nung. Wie wenig bedenkt man solche, wie wenig erneuert man
sich in solcher. Alle Tage sollte man sich fragen: Was hat dich ehe-
mals gezogen und bewegt, da du aus der Finsternis ans Licht her-
vorgetreten bist, und was zieht und bewegt dich noch? Je gewich-
tiger uns die Herrlichkeit wird, die uns das Evangelium oder die
gute Botschaft als das Ziel unseres Laufs vorhält, und welche der
Herrlichkeit Jesu selbst gleich ist, desto mehr werden wir uns be-
fleißigen, die Einigkeit im Geist untereinander zu bewahren, und
uns untereinander zu lieben und einander zu dienen, wie Jesus uns
geliebt und gedient hat.

Epheser 4,5

„Ein einiger Herr, ein einiger Glaube, eine einige Tau-
fe.“ Eph. 4,5

Dies ist abermal ein Grund, durch den Paulus die gläubigen
Epheser bewegt, die Einigkeit im Geist zu bewahren, und dem
Frieden untereinander nachzujagen. Nämlich wir haben alle einen
einigen Herrn, Jesus, das Haupt. Da soll also einer in Ansehung
des anderen denken: Mein Herr ist auch sein Herr.

125



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Nämlich, ich soll den anderen als mein Mitglied, obwohl er
schwach ist und ich manches an ihm auszusetzen hätte, dennoch
um seines großen Herrn willen, dem er gehört, von dem er erkauft,
dessen Eigentum er ist, hochschätzen. Und solange einer den ande-
ren hochschätzt, so zerfällt man nicht leicht miteinander. Wenn ich
also meinen Herrn in wahrer Ehrerbietung hochschätze, so werde
ich auch den anderen, der eben diesen großen Herrn zu seinem
Herrn hat, wenn ich weiß, dass er von eben diesem meinem Herrn
geliebt wird, gewisslich auch respektieren und hochschätzen, auch
wenn er nicht von hohem Stand oder von großer Vollkommenheit
des Geistes ist.

Diese Ermahnung hatten die gläubigen Juden und Heiden be-
sonders nötig, weil jene diese gemeiniglich verachteten. Wenn also
einer den anderen verachten will, so soll man gleich denken: Ich
verachte das Glied des großen Hauptes, der auch mein Haupt ist,
und des großen Herrn, der auch mein Herr ist.

Hernach heißt es auch: „Ein Glaube“. Was heißt das? Antwort:
Eine einige Wirkung der Kraft Gottes, durch die er uns aus dem
Tod ins Leben gebracht hat (Kol. 2,12). Ich soll also den Glauben,
den Gott in anderen gewirkt, nicht verachten. Es ist eben die Wir-
kung der Kraft Gottes, mit der er Jesus auferweckt und auch mich
aus dem Tod ins Leben gebracht hat.

Hernach heißt es: auch „eine einige Taufe“, durch die wir in
die Gemeinschaft Jesu und aller seiner Stände aufgenommen und
zu seiner Nachfolge eingeweiht sind, durch Erniedrigung zur Er-
höhung, durch Tod zum Leben, durch Leiden zum Herrschen er-
hoben zu werden.

Weil wir also durch die Taufe alle in den Tod Jesu getauft und
als seine Glieder zu gleichem Weg der Erniedrigung und der Erhö-
hung eingeweiht sind und kraft der Taufe von Gott als Mitgestor-
bene und Mitbegrabene, mit Jesus nämlich, nicht mehr nach dem
alten Menschen angesehen und geschätzt werden, so soll mir dies
alles einen Respekt geben gegen die Schwachen. Der Schwache ist
auf den Tod Jesu getauft wie der Starke.

126



Epheser 4,6

Das ist der Anfang der Trennung und Uneinigkeit, wenn man
bei einem gläubigen Bruder oder Schwester zuviel auf ihre schwa-
che Seite und nicht auch auf die gute Seite sieht. Es kann aber
auch der Schwache einen Starken für schwach ansehen und sich
in seinem Gemüte von ihm trennen und ihn verachten. In dieser
Lehre haben wir uns täglich zu erneuern nötig, weil der Teufel ei-
nem Starken sehr zusetzt, dass er bei einem Schwachen, bei dem es
langsam geht und nicht gleich ein Wachstum sich zeigt, die Hoff-
nung aufgeben soll. Und wenn der Starke den Schwachen aufgibt
und keine Hoffnung, Vertrauen und Glauben mehr zu ihm hat, so
ist der Stärkere schon untüchtig, diesen Schwächeren zu stärken.

Und so wird also das Wachstum des Leibes Jesu unterbrochen
und der Wille Gottes nicht erreicht, welcher ist, dass der Leib
Christi erbaut und gestärkt werde. Hierzu gehört aber notwen-
dig, dass man die Grenze zu bestimmen wisse, wieweit es mit der
Schwachheit eines Kindes Gottes herabkommen dürfe, ohne ein
ungläubiger Weltmensch zu sein. Denn von den Gläubigen ist die
Rede und nicht von den Weltmenschen; wiewohl es auch gut ist,
besonders bei unbekehrten Christen, dass man sie nicht als Hei-
den, sondern als äußerst schwache Brüder ansieht und behandelt.

Epheser 4,6

„Ein einiger Gott und Vater aller, welcher über uns al-
len, und durch uns alle, und in uns allen ist.“Eph. 4,6

Das ist wieder ein Grund, durch den er den Ephesern den Frie-
den untereinander und die Verträglichkeit in der Liebe gegenein-
ander, wie auch die Langmut und die Einigkeit des Geistes ein-
pflanzen will.

127



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Nämlich, wir haben ja alle nur einen einigen Gott, eine einige
Quelle, einen einigen Mittelpunkt, aus dem die Lebenskräfte auf
uns alle ausfließen, welcher ist ein Vater unser aller, der uns näm-
lich alle erzeugt und geboren hat durch seinen Kraftwillen vor den
Zeiten der Welt und durch sein Wort als den göttlichen Samen in
dieser Zeit.

Ein jeder unter allen Gläubigen hat dieses höchste Wesen als
Vater, der Schwache wie der Starke. Wie nun die kleinen Kinder
in einem Haus mit eben den Augen der Liebe von ihrem Vater
angesehen werden wie die großen Kinder und gleichwie die El-
tern empfindlich sind, wenn man ihre Kinder verachtet, so ist es
auch bei dem höchsten Vater. Wenn wir uns also trennen, und ei-
nes von diesen Kindern verachten, das doch der Vater liebt, und
dessen Besserung er sucht, so kann es Gott um deswillen nicht an-
genehm sein, weil die Schwachen alsdann niemanden haben, der
sie weiterführt. Denn Gott wirkt durch die starken Glieder Jesu in
die Schwachen.

Ferner sagt Paulus, dieser große Vater sei über allen, wie die
Sonne über uns, die alles anscheint und ihre Strahlen vor keinem
Geschöpf zurückzieht. Er ist reich über alle, über den Schwachen
wie über den Starken. Er kann die Starken, wenn sie stolz werden,
demütigen, und die Schwachen stark machen und erhöhen. Er ist
der Höchste über alles. Darum sollen wir alle ihn fürchten und aus
Ehrfurcht vor ihm auch das aus ihm Geborene respektieren. In ihm
leben wir; er umgibt uns alle wie die Luft. Wir leben aus ihm, ei-
nes wie das andere, als aus der gemeinschaftlichen Quelle unseres
natürlichen und geistlichen Lebens.

Hernach sagt er, er sei durch uns alle. Er wirkt durch uns alle.
Er wirkt durch den Schwachen, er wirkt durch den Starken, nach
eines jeden Maß und Gabe; es ist niemand so schwach, dass Gott
nicht durch ihn wirken könnte, weswegen wir uns nicht trennen
und entzweien sollen.

128



Epheser 4,6

Endlich sagt Paulus: Er sei in uns allen. Ein jeder insbesonde-
re sei ein Tempel der Gottheit, und wir alle zusammen seien das
Haus Gottes. Deswegen sollen wir alle Trennung in unserem Ge-
müt bei jeder Gelegenheit der Ärgernisse verbannen; denn wer
sich abreißt, der reißt sich von der Gemeinschaft und Vereinigung
mit Gott ab.

Das sind also große Ausdrücke, denn Paulus sagt: Gott sei eines
jeden sein Gott, sein Vater, seine Sonne, seine Quelle; er durchfließt
uns und durchscheint uns ganz so, dass ein jeder sagen kann: Gott
ist über mir, durch mich und in mir, wie Jesus in Joh. 14 sagte:

„Ich bin im Vater, und der Vater ist in mir.“Joh. 14,10-11

Wer ist nun derjenige, den ich auch bei seinem Unfrieden und
Uneinigkeit gegen mich dennoch als einen Bruder erkennen und
diese Pflichten gegen ihn beobachten muss? Antwort: Der, welcher
sich von der Welt zu Gott bekehrt und in die Gemeinschaft der
Gläubigen eingetreten ist, aber auch bei entstandenen Fehlern und
Entzweiung seines Sinnes sich zurechtweisen lässt, wenn man die
drei Stufen nach Mt. 18 gegen ihn beobachtet.

Auch klebt manchem die alte Buchstabenlehre, wie den gläubi-
gen Juden das Gesetz, noch so sehr an, also dass er alles Neue als
Ketzerei ansieht. Mit dem soll ich Geduld haben, bis er geistlicher
und weitsichtiger denken lernt.

129



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 4,7

„Einem jeden aber unter uns ist die Gnade nach dem
Maß des Geschenks des Gesalbten gegeben.“Eph. 4,7

Nun kommt Paulus auf etwas Neues, welches aber doch noch
zu dem Hauptgrund gehört, dass man die Einigkeit im Geist um
der Erbauung des Leibes Jesu willen bewahren soll; nämlich damit
man verstehe, woher der meiste Streit und Uneinigkeit komme. So
gibt er einen Aufschluss von der Verschiedenheit der Gaben; denn
wenn man das nicht versteht, so kann man die Einigkeit im Geist
nicht bewahren.

Darum sagt er: Obschon Gott über alle, durch alle und in allen
sei, obschon ein Herr, ein Glaube, eine Taufe sei, so habe doch ein
jedes Glied am Leibe Jesu seine besondere Gabe. Ebenso wie der
Fuß dasjenige nicht verrichten kann, was die Hand verrichtet und
das Auge nicht verrichten kann, was das Ohr verrichtet, nämlich
das Auge kann nicht hören, und das Ohr nicht sehen, der Fuß kann
nicht schreiben, und die Hand nicht gehen, so sei einem jeden un-
ter uns eine besondere Gabe gegeben, nach dem Maß der Gabe des
Gesalbten: Nämlich wie es das erhöhte Haupt für gut befunden
hat, seinen Gliedern Lebensgaben mitzuteilen.

Paulus nennt es Gnade, nämlich eine Sache, die wir nicht ver-
dient haben, die aus freier Erbarmung fließt. Wir sollen es also
nicht als unser Eigentum ansehen, sonst werden wir stolz und un-
tüchtig zum Dienst Jesu und zum Gebrauch unserer Gaben, son-
dern als Gnade sollen wir es ansehen und als ein Geschenk. Man
kann zwar auch seine Gabe, die in einem liegt, erwecken und auch
vermehren durch Treue, wie der mit fünf Talenten andere fünf ge-
wonnen hat, Mt. 25, man kann sie auch vernachlässigen, vergraben
und unzweckmäßig damit umgehen, wie der mit dem einen Talent.

Darum sollen wir nur fleißig nach dem Trieb der Gnade han-
deln, ohne viel Bedenklichkeit, so treffen wir das Ziel, so dienen
wir mit unserer Gabe, so wird sie in uns vermehrt und bestätigt.

130



Epheser 4,8

So hat mancher mehr Liebe als der andere, mehr Demut, mehr
Weisheit, mehr Eifer wider das Böse, mehr Barmherzigkeit und
Mitleiden. Mancher ist bestimmt, dass Gott durch ihn seine Lie-
be offenbare; durch manchen offenbart er seinen Zorn, seine Ord-
nungsmäßigkeit, seine Weisheit, Freigebigkeit; hier aber sind vor-
nehmlich die Lehrgaben, Wundergaben, Gaben der Sprache usw.
verstanden, wie in 1. Kor. 12 beschrieben. Wenn also ein Glied
nicht wie das andere in allen Stücken ist, so sollen wir einander
nicht verachten noch verwerfen, und also andere nicht nach uns
selber messen. Wenn man nur merkt, dass andere dem Herrn die-
nen und nicht nach Weltabsichten handeln, so sollen wir mit ihnen
einig sein.

Epheser 4,8

„Darum spricht er: Er ist aufgestiegen in die Höhe, und
hat Gefangene gefangen geführt, und den Menschen
Gaben gegeben.“ Eph. 4,8

Paulus beweist den Unterschied der Gaben in der Gemeine aus
dem 68. Psalm, wo David von dem Gesalbten weissagt, er werde
nach seiner Himmelfahrt auf seine Jünger den Heiligen Geist aus-
gießen. Er hat selber vorher die Gaben von seinem Vater empfan-
gen müssen, wie Petrus sagt:

„Nun er durch die Rechte Gottes erhöht ist, und emp-
fangen hat die Verheißung des Heiligen Geistes vom
Vater, hat er ausgegossen dies, das ihr seht und hört.“

Apg. 2,33

Das sind Lebensgaben, Geistesgaben und Lichtesgaben, welche
vom Haupt in die Glieder fließen, wie der irdische Lebenssaft zur
Belebung der irdischen Glieder.

131



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Es kann auch nicht anders sein, wenn anders sein Reich wach-
sen soll.

Dass es aber heißt: „Er hat Gefangene gefangen geführt“, das
deutet die Macht an, die er über den Teufel bekommen hat, der
die Menschen vorher in der Blindheit und in der Macht des Todes
gefangen hielt. Denn es ist ja bekannt, dass der Teufel die Nationen
verführt und dadurch Gottes Reich aufhält (Offb. 20,3).

Als Jesus auf der Welt war, so zündete er viele an durch sein
Wort, als durch ein himmlisches Salz und Licht. Seitdem er aber
in die Höhe gefahren ist und zur Rechten Gottes sitzt, so wirkt er
noch viel mehr auf die Erde.

Nachdem er selbst ein lebendigmachender Geist geworden ist
und eine unumschränkte Macht über den Teufel bekommen hat,
so wirkte er zuerst in seine zurückgelassenen Jünger auf Erden,
und durch einen einzigen derselben, nämlich durch Petrus, wirk-
te er an dem ersten Tag der Ausgießung des Heiligen Geistes auf
3’000 geistlich tote Seelen, die alle geistlich lebendig und mit dem
himmlischen Feuer entzündet wurden.

Und so wirkt er noch in uns, und fährt fort zu wirken und Ga-
ben auszuteilen, bis alle Welt mit der Herrlichkeit Gottes erfüllt
ist. Vorher ruht er nicht, deswegen sitzt er auf dem Thron, wie die
Sonne im Mittelpunkt unserer Welt ist, um ihre Strahlen überall
ausfließen zu lassen. Wir haben ja alle die Strahlen dieser himmli-
schen Sonne auch schon empfunden und empfinden sie noch täg-
lich. Wenn auch nur ein Gläubiger auf uns wirkt, so wirkt doch Je-
sus durch diesen auf uns. Denn es hängt alles an einer Kette: Gott,
Jesus, starke Glieder, schwache Glieder, Auge, Ohr, Hand, Fuß. Es
ist ein einiger Leib, ein einiges Haus, das Gott erfüllt. Das ist das
Königreich. Wie nun dieses an den vorigen Versen hänge und einen
Beweis abgeben soll, die Einigkeit durch das Band des Friedens zu
bewahren, das werden uns die folgenden Verse lehren.

132



Epheser 4,9

Epheser 4,9

„Das aber: »Aufgestiegen«, was deutet’s an? (Nichts an-
deres) als dass er auch zuvor hinabgestiegen sei in die
untersten Örter der Erde.“ Eph. 4,9

Hier erklärt Paulus des Gesalbten Himmelfahrt, wie nämlich
das Wort „Er ist aufgefahren“ schon voraussetze, dass er hinun-
tergefahren sei in die untersten Örter der Erde. Er zielt dadurch auf
die große Wahrheit, die in dem folgenden Vers vorkommt, dass er
nämlich deswegen hinabgefahren und deswegen hinaufgefahren
sei, dass er Himmel und Erde und Abgrund erfülle. Wie auch Pau-
lus sagt (Kol. 1), der Erstgeborene alles Geschöpfs, in welchem Gott
von Anfang alles zusammengefasst hat, sei deswegen der Erstge-
borene aus den Toten geworden, damit er unter allen erschaffenen
Dingen der Fürst oder der Erste sei.

Und eben diese Wahrheit legt Paulus zum Grund, die Einig-
keit des Geistes den Ephesern noch mehr zu empfehlen. Sie sol-
len nämlich alles, was sie sehen, als des Gesalbten Eigentum und
als zu seinem großen künftigen Leib gehörig ansehen. Dies solle
sie bewegen, wenn sie anders Jesus lieben und für das Wachstum
seines Königreichs interessiert seien, die Einigkeit untereinander
aufrechtzuerhalten, damit sie durch Unfrieden, Uneinigkeit und
unlittigen Sinn gegen die Schwachen nicht mehr niederreißen, als
bauen.

Bauen sollen wir den Leib des Gesalbten. Deswegen haben wir
Lebensgaben aus Jesus empfangen. Glauben sollen wir für andere
und durch unseren starken, feurigen, lebendigen und fröhlichen
Glauben aus der guten Botschaft den schwachen Glauben ande-
rer stärken und sie durch unser Zutrauen und durch unsere Lie-
be gegen sie empfinden lassen, dass wir etwas auf sie halten, wie
Jesus in Ansehung seiner Jünger getan hat, und nicht gleich eine
übertriebene Vollkommenheit von ihnen gefordert, sondern auf ihr
Wachstum und Stärke gewartet hat.

133



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Das kommt also auch selbst bei uns aus der Schwachheit her,
wenn wir gegen die Schwachen nicht nach dem Sinn Jesu gesinnt
sind, wenn wir nämlich nicht heiter und fröhlich und voller Ge-
duld und Sanftmut sind; darum müssen wir uns aus der guten
Botschaft stärken, und im heiteren Blick derselben alle Menschen
lieben und für unsere Brüder halten lernen, so werden wir auch zu
ihnen hinunterfahren in die untersten Örter der Erde, wie Jesus zu
den Elendesten und Schwächsten im Todesschlund hinuntergefah-
ren ist, nämlich zu denen, die vom Tod überwältigt waren, um sie
von des Todes Gewalt zu befreien.

Der Schwache kann nicht hinauf in den Himmel steigen, aber
der Starke kann von dem Himmel herabsteigen zu dem Schwa-
chen. Das ist die rechte Stärke des Geistes, wenn wir auch in das
Gebiet des Todes eindringen können, wie Jesus. Alsdann ist unse-
re Himmelfahrt gewiss, und dass wir auch nach dem Beispiel Jesu
einen großen Teil des Ganzen erfüllen werden.

Epheser 4,10

„Der hinabgestiegen war, ist auch derselbe, der hinauf-
gestiegen ist über alle Himmel hinauf, damit er alles
erfüllen möchte.“ Eph. 4,10

Die Hinabfahrt Jesu war die erste Wirkung des Lebens, nach-
dem ihn der Vater im Grab lebendig gemacht hatte. Da hat er also
die ersten Wirkungen seines neuen Lebens zum Dienst der Schwa-
chen angewandt, ehe er gen Himmel gefahren ist. Denn das will
Paulus eigentlich sagen, wenn man’s im Zusammenhang mit den
ersten Versen des Kapitels betrachtet. Denn das waren schwache
Gläubige, die vom Tod gehalten wurden bis auf die Auferstehung
Jesu, die er durch seinen Besuch aus des Todes Gewalt ausführte,
und von seinem Leben ihnen neues Leben mitteilte.

134



Epheser 4,10

Paulus will deswegen sagen, wir sollen auch hinabsteigen in
die untersten Örter, zu den Schwachen, zu den Gefangenen des
Todes, um ihnen von unserer empfangenen Lebenskraft Lebens-
und Überwindungskräfte mitzuteilen, damit wir unserem Haupt
ähnlich werden.

Denn dazu hat Jesus einem jeden Glied nach seiner Auferste-
hung Lebensgaben gegeben, damit sein Leib dadurch erbaut, näm-
lich die Gläubigen auf Erden gestärkt und ihre Zahl vermehrt wer-
de. Also seine Hinabfahrt und seine Hinauffahrt über alle Himmel
zielt dahin, dass nichts von seiner Lebenskraft und Herrlichkeit
unerfüllt bleibe.

• Als er auf Erden war, fing er an, die Menschen mit seinem
Licht und Leben zu erfüllen und durch seine Lehre ihnen sei-
nen Geist mitzuteilen.

• Als er nach seinem Tode lebendig gemacht und vom Vater er-
höht wurde, drang er in das unsichtbare Reich der Toten ein,
und erfüllte jenes finstere Land mit Licht, und säte auch da
seinen Samen aus, denn er predigte den Geistern im Gefäng-
nis.

• Und als er zur Rechten Gottes erhöht wurde, und die Ver-
heißung des Heiligen Geistes vom Vater empfangen hatte, so
fing er an, seine Jünger mit großen geistlichen Gaben zu er-
füllen.

Alles zu dem Zweck, damit er nach und nach alles erfülle, näm-
lich erstlich seine Jünger, und durch diese eine große Anzahl der
ersten Christen. Und so wirkte er nach und nach durch einen in
den anderen, bis sein Geist und ein Strahl von seiner Herrlichkeit
auch nach 1’700 Jahren zu uns gekommen ist.

Also überall hat’s angefangen, seinen Namen zu offenbaren
und in ihm den Vater: auf Erden, im Reich der Toten, in den Him-
meln.

135



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Und er wird auch nicht aufhören, aus der höchsten Höhe her-
abzuwirken in seine Glieder, die jetzt auf Erden sind, und in die
Toten, und in die Engel, bis alle Knie sich vor ihm beugen und alle
Zungen bekennen werden, dass er der Herr sei, bis nämlich Gott al-
les in allem wird. Darum sollen wir ein Salz und Licht werden, das
viele fruchtbar macht, stärkt und anzündet; so erfüllen wir den sü-
ßen Willen Jesu und des Vaters, der auf das Heil des Ganzen geht,
und nicht ruht, solange noch ein einziges verloren ist, wie er sagt:

„Wenn ich erhöht bin von der Erde, will ich sie alle zu
mir ziehen.“ Joh. 12,32

Epheser 4,11

„Und eben der hat etliche als Gesandte gegeben, etli-
che als Weissager, etliche als Verkündiger der guten
Botschaft.“ Eph. 4,11

Hier werden die neuen Lebensgaben angezeigt, die Jesus nach
seiner Auferstehung seinen Jüngern mitgeteilt hat, damit sie da-
durch anfangen möchten, die ganze Welt zu erleuchten und an der
großen Erfüllung des Ganzen zu arbeiten.

Zu dem Zweck hat er einigen die Gaben gegeben, Abgesandte
von ihm zu sein und überall herumzureisen und die gute Botschaft
vom Königreich mit Macht zu verkündigen.

Diese Gabe hat nicht ein jeder. Nicht ein jeder hat einen Trieb
und Mut, mit Gefahr seines Lebens, mit Hintansetzung seiner
Haushaltung, mit Verleugnung aller irdischen Dinge, mit Wunder-
gaben ausgerüstet, überall herumzureisen und den Namen Jesu
auch in entfernten Orten zu verkündigen und einen lebendigen
Grund zu legen, wo noch alles tot ist, und den Heiligen Geist durch
Handauflegung mitzuteilen (Apg. 8,15; 19,6).

136



Epheser 4,11

Das ist die höchste Gabe, wenn man ein solcher wirksamer
Geist ist, der sich in die Grenzen seines Orts, wo er sich aufhält,
nicht einschränken lässt, sondern von einem himmlischen Liebes-
feuer getrieben wird, mit göttlicher allgemeiner Erbarmung alle
Menschen zur Gemeinschaft Gottes herbeizurufen, und kein Lei-
den über dem Zeugnis der Wahrheit zu fürchten, und alles darüber
zu verlassen. Dergleichen gibt es wenige heutigentags.

Propheten gibt es mehrere, nämlich Weissager, die die göttliche
Grundweisheit besitzen und aus derselben reden, und die Schrift
erklären und bündig beweisen können wie Apollo, dass Jesus von
Nazareth der verheißene Gesalbte sei.

Doch sind auch diese nicht so häufig gegen die Evangelisten,
welche nämlich von der ganzen Hausanstalt Gottes, wo alles an-
fängt und hinausläuft, nicht viel wissen, sondern nur von der Zu-
kunft des Reiches Christi predigen und reden, wie es damals viele
unter den Jüngern gegeben hat, welche bloß einen Eindruck da-
von gehabt haben, dass das in den Propheten verheißene König-
reich vor der Tür sei. So waren die Jünger Jesu vor der Ausgießung
des Heiligen Geistes Evangelisten, da sie mit einem gewissen Glau-
benseindruck auf Befehl ihres Herrn überall verkündigen mussten,
man solle seinen Sinn ändern, denn das Königreich der Himmel
sei nahe herbeigekommen. Das war die gute Botschaft oder das
Evangelium, das sie verkündigten, da ihr Eifer mehr wirkte als ihr
Verständnis.

Ebenso hat auch Jesus Hirtengaben ausgegossen, nämlich sol-
che Menschen erweckt, die mit besonderer Sorgfalt über die von
den Aposteln und Evangelisten errichteten Gemeinden zu wachen
und Sorge zu tragen imstande waren wie ein Hirte über eine Herde
Schafe.

Hernach hat er auch Lehrgaben ausgeteilt, nämlich Leute er-
weckt, welche nicht nur imstande sind, andere aus dem Worte Got-
tes zu unterweisen, sondern es auch mit Lust und Willen zu tun.
Denn an dem erkennt man eine Gabe, wenn man etwas mit Lust
tut und einen Trieb dazu hat.

137



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Also alle diese Lebensbächlein fließen aus der Quelle Jesu, des
Gesalbten, und nach und nach werden diese Bächlein wieder eine
Quelle, woraus andere ihre Tüchtigkeit bekommen. Wohin diese
Gaben zielen, werden wir im Folgenden sehen.

Wir sollen uns aber auch prüfen, worin unsere Gaben bestehen.
Denn ein jedes Glied am Leibe des Gesalbten hat seine besondere
Verrichtung. Das Auge sieht und die Hand schreibt. Wir müssen
nur suchen, in unserer eigenen Gabe treu zu sein, und uns nicht
über andere erheben, wenn wir eine höhere Verrichtung haben als
andere. Wir müssen uns aber auch nicht für nichts halten, wenn
wir das nicht können und treiben, was ein anderer kann und treibt,
außer wir seien noch ganz geistlich tot und haben noch gar nichts
von der Lebenskraft Jesu erfahren. In solchem Fall sind wir zu be-
klagen und zur Pflanzung des Königreichs Jesu völlig untüchtig.

Epheser 4,12

„Zur Zurichtung der Heiligen zum Werk des Dienstes,
zur Erbauung des Leibes des Gesalbten.“ Eph. 4,12

Hier sehen wir, zu welchem Zweck Jesus als der lebendigma-
chende Geist den Menschen Lebensgaben mitteile,

• dass nämlich auch andere Heilige, die diese großen Lebens-
gaben noch nicht haben, ebenfalls mit einem rechten lebendi-
gen Geistesschatz erfüllt werden möchten;

• dass der Jünger werde wie sein Meister;

• dass Gott viele Werkzeuge auf Erden haben möge, durch die
er wirken und sich offenbaren kann.

138



Epheser 4,12

Denn man muss hier zum Grund setzen und als bekannt an-
nehmen, dass Gott nicht mit der Errettung einiger weniger Men-
schen aus dem großen Haufen heraus gedient sei. Er möchte sich
gern in allen offenbaren, sich allen schenken und mitteilen. Alle
sind seine Kinder, auch diejenigen, die einem fremden Herrn die-
nen und ihren Vater verlassen haben. Des Vaters Wille ist, dass das
Königreich Jesu die ganze Welt erfüllen soll. Das weiß Jesus auf
dem Thron, darum teilt er Gaben aus denen, die an ihn glauben,
damit der schwächste Gläubige werden möchte wie Petrus und
Paulus, nämlich zubereitet zum Werk des Dienstes, das ist, zum
Dienst des Königreichs, damit der Leib Jesu erbaut werde.

Der Leib Jesu hat also seine Größe noch nicht; er muss erst er-
baut werden und immer größer werden, bis alles, was Gott erschaf-
fen hat, sein Leib ist. Da ist also noch viel zu bauen, da müssen
noch manche finstere Menschen und Geister mit Licht erfüllt wer-
den.

Und dazu soll ein jeder, der Lebensgaben von Jesu empfan-
gen hat, gerne behilflich sein. Denn ein jeder baut den Leib seines
Hauptes,

• wenn ihm sein Haupt, Jesus, der Gesalbte, lieb ist;

• wenn er glaubt, dass dies die Herrlichkeit sei, die Gott seinem
Sohn für all sein Leiden gegeben hat;

• wenn er glaubt, dass er hierdurch seinen eigenen Leib baue,
weil Glieder zum Leib gehören und mit dem Leib eins sind.

Darum soll ein jeder dazu behilflich sein, wer kann.

Nichts wird uns größeren Ruhm geben am Tag Jesu, nichts wird
uns größere Freude und Zufriedenheit geben, als wenn wir am Lei-
be Jesu, unseres Hauptes, gebaut haben. Ist einer schon kein Bau-
meister, kein Zimmermann, so kann er doch ein Geselle oder ein
Lehrjunge oder ein Handlanger sein.

139



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Alles wird Lohn und Freude geben, was von unseren Bemü-
hungen dem Schwachen zur Stärkung gedient hat, jedes Wort, jede
Erbarmung, mit der wir den Schwachen aufgenommen haben, aus
Respekt gegen Gott und gegen Jesus; wenn es auch schon keine
sichtbaren Früchte gebracht hat, so hat doch alles seinen gewissen
Nutzen, was man mit Ernst um Jesu willen tut. Ein Brunnen soll
sein Wasser geben, es mag daraus trinken, wer da will.

O wie sehr wäre zu wünschen, dass das Wasser des Lebens aus
Jesus in seine lebendigen Glieder und von diesen in die Schwachen
und Kranken und in alle toten Glieder reichlich flösse, damit alles,
was Odem hat, von dem Geist Jesu belebt und entzündet würde.

Epheser 4,13

„Bis wir alle hinankommen zur Einigkeit des Glau-
bens und der Erkenntnis des Sohnes Gottes, zur Voll-
kommenheit eines Mannes, zum Maß der Mannes-
größe der Erfüllung des Gesalbten.“ Eph. 4,13

Hier zeigt Paulus, wie lange noch der Unterschied der Gaben
währe, dass einer mehr Licht und Geist als der andere hat; näm-
lich bis wir alle hinankommen zur Einheit des Glaubens usw., so-
lange gibt’s Schwache und Starke untereinander; solange müssen
Schwache wachsen, solange müssen Starke an den Schwachen ar-
beiten und viel Geduld mit ihnen haben, nämlich bis der eine eben
die Stärke des Glaubens hat wie der andere, und wir folglich alle
einerlei gesinnt werden, dass wir einander nicht aus der Finsternis
und Unglauben und Kurzsichtigkeit widersprechen oder uns an-
einander ärgern; nämlich bis der eine die Sache ansehen kann wie
der andere, in einerlei Glaubenssinn, und wir also einander auch
gleich stark lieben können.

140



Epheser 4,13

Und diese höchste Stufe des Glaubens ist die volle Erkenntnis
des Sohnes Gottes,

• dass wir ihn, den Sohn Gottes, vollkommen kennenlernen,
nach allen Absichten des Vaters, wie er uns von Gott gemacht
ist zur Weisheit, zur Gerechtigkeit, zur Heiligung und zur Er-
lösung, als A und Z der ganzen Schöpfung, nach seinem Kö-
nigreich und Priestertum;

• dass wir also den nämlichen hellen Erkenntnisgrund, in wel-
chem Jesus, da er auf Erden war, sich selber und den Vater
samt dessen Absichten über die Welt erkannt hat, in unsere
Herzen bekommen, mit einem Wort: dass wir denken lernen,
wie Jesus gedacht hat, da er auf Erden war;

• dass sein Glaubensgrund, seine Glaubensblicke, seine vol-
le Zuversicht zum Vater, seine Gebetskraft, seine allgemei-
ne und besondere Liebe, sein Verleugnungssinn, seine Wirk-
samkeit und Hoffnung auf das Königreich ebenso in uns sei,
wie solche in Jesu, dem Gesalbten, gewesen sind.

Das drückt Paulus mit einem weiteren Erklärungswort also
aus: Bis wir alle ein vollkommener Mann werden, der da sei nach
dem Maß der Größe der Fülle des Gesalbten. Nämlich wenn wir al-
le zu dieser Größe des Glaubens und zu dieser Größe der Erkennt-
nis des Sohnes Gottes kommen, und also alle so weit im Geist ge-
wachsen sind wie Jesus, da er auf Erden war, so sind alle Gläubigen
zusammen, die in dieser Geistesgröße Jesu stehen, ein vollkomme-
ner Mann, und alsdann wird ihre Erhöhung angehen.

Das eigentliche Maß der Größe der Fülle des Gesalbten sind
erstlich die Erwählten, wenn alle beisammen sind. Denn Jesu Herr-
lichkeit ist immer noch nicht ganz, solange noch nicht alle Erwähl-
ten und Erstlinge bekehrt sind, die der Vater ihm gegeben hat; und
solange diejenigen Erwählten, die wirklich bekehrt sind, noch Rei-
nigung und Auszierung nötig haben.

141



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Alsdann geht erst die Hochzeit des Lammes an. Wer aus Gott
ist, der gehört zu dieser Fülle des Leibes des Gesalbten und ist ein
Kleinod und eine Perle in der Krone des Gesalbten, nämlich ein
Teil seiner Herrlichkeit, mit der der Vater ihn an seinem Ehrentag
umgeben wird wie mit einem Schmuck.

In diesem Ausspruch Pauli sind also sehr hohe Dinge. Wir se-
hen darin unser herrliches Ziel, wie weit wir kommen sollen. In
dieser Welt können Menschen so weit kommen, dass sie eben den
Glaubens- und Erkenntnisgrund, den Jesus in der Welt in sich ge-
tragen hat, aus welchem er geredet, gehandelt, geglaubt und über-
wunden hat, auch in ihr Herz bekommen aus seinen Worten, denn
seine Worte waren Früchte seines inwendigen Glaubensgrundes.
Je mehr wir uns also in dem Verständnis seiner Worte und in der
Nachfolge seines treuen Glaubenslaufs üben, desto näher kommen
wir zu diesem Ziel.

Jetzt sind noch viele Gläubige widereinander, dass einer anders
denkt als der andere; aber es wird zur Einheit des Glaubens kom-
men, je näher es dem Königreich Jesu entgegengeht. Wohl dem,
der auf dem Weg ist und alle Tage im Aufmerken auf Gott, in der
Übung des Gebets und Verständnissses der Worte Jesu fortschrei-
tet; der wird durch Hilfe seines Geistes zu diesem großen Ziel kom-
men. Denn der in uns angefangen hat das gute Werk, der wird’s
auch vollführen bis auf seinen Tag.

142



Epheser 4,14

Epheser 4,14

„Damit wir nicht mehr Unmündige seien, die sich
wie die Meereswellen hin und her bewegen, und
von jedem Wind der Lehre umtreiben lassen, durch
die taschenspielerische Behändigkeit der Menschen,
durch Arglist zu verführerischer Umschleichung, ...“

Eph. 4,14

Dieser Vers zeigt an, dass der vorhergehende auf diese gegen-
wärtige Welt zu verstehen sei, nämlich dass Gläubige auf dieser
Welt zur Einheit des Glaubens kommen können, dass sie Jesus mit
einem gleichen Sinn und Geist, nach einerlei Erklärungsart des
Wortes Gottes erkennen, und dass alle Gläubigen zusammen ein
volkommener Mann werden können nach dem Maß der Größe,
wie Jesus selbst mit der Erkenntnis des Vaters und der guten Bot-
schaft erfüllt war; denn seine Worte sind Ausflüsse seines Geistes
und seiner Erkenntnis.

Und wenn seine Worte in uns lebendig und aufgeschlossen
werden, so wird auch das in uns aufgeschlossen und lebendig,
was in ihm lebendig und aufgeschlossen war. Und daraus folgt
auch hernach, dass ein Gläubiger in dem nämlichen Glaubens-,
Hoffnungs- und Liebesblick stehen könne wie Jesus, der Herr, da
er auf Erden war. Denn dass dieses Maß der Vollkommenheit des
Geistesalters des Gesalbten bei uns auf dieser Welt möglich sei, se-
hen wir aus dem Ausdruck in unserem Vers: Auf dass ihr nicht
mehr Unmündige seiet. Das vollkommene Alter ist also der Un-
mündigkeit entgegengesetzt.

Im Anfang des Christentums ist man freilich unmündig:

• Man versteht vieles nicht, das man verstehen sollte;

• man kann vieles nicht aussprechen und mit dem rechten Na-
men benennen, was man in sich selber fühlt;

• man kann noch nicht laufen ohne Schwindel;

143



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

• man kann anderen Menschen mit seinen Kräften noch nicht
dienen, sondern hat selber noch Beistand und Zuspruch von
stärkeren Christen nötig;

• bei Verführern zu scheinbarer falscher Lehre oder Leben ist
man noch nicht fest genug auf dem rechten Erkenntnisgrund.

• Wir haben noch keine schnelle Gegenwart des Geistes. Ver-
führer aus des Teufels Reich können uns noch zu behänd
sein, dass sie uns zu schnell überzeugen, ehe wir ihren
falschen bodenlosen Grund entdecken können, ihre Verschla-
genheit ist gegen die Kindereinfalt zu groß; Kinder im Ver-
ständnis lassen sich hin und her treiben wie ein Schiff auf
dem Meer von einem jeden Wind einer scheinbaren Lehre,
dass man bald dies, bald jenes glaubt, ohne festen Grund zu
haben, worauf man stehen könnte.

So sieht’s bei den meisten Christen heutigentages aus; deswe-
gen sind sie auch in ihrem Wandel nicht gewiss und zuverlässig,
solange es nicht heller Tag in ihrem Herzen wird. Mithin haben
wir ja die Geistes- und Lichtesgaben Jesu höchst nötig, mit denen
er einige unter uns erfüllt hat, damit wir zu diesem vollkommenen
Alter Jesu annähern und nicht mehr Kinder seien in unserer Er-
kenntnis und unserem Wandel; besonders da jetzt viel scheinbare
Verführungsgeister auftreten werden.

144



Epheser 4,15

Epheser 4,15

„..., sondern dass wir Wahrheitsbeflissene sein möch-
ten in Liebe, und (also) alles wachsen möchte bis zu
ihm, welcher das Haupt, nämlich der Gesalbte ist,
...“ Eph. 4,15

Hier zeigt Paulus, wie die schwachen Epheser zum völligeren
Erkenntnisgrund Jesu kommen können, dass sie nicht mehr Kinder
seien, sondern zum männlichen Alter des Gesalbten heranwachsen
und keiner scheinbaren Verführung mehr ausgesetzt seien. Näm-
lich sie sollen Wahrheit lernen in der Liebe.

Und da sieht er vornehmlich auf das Wörtlein Liebe, wie man
solches aus dem ganzen Zusammenhang schließen kann. Denn er
sagt ja gleich anfangs: Seid fleißig zu erhalten die Einigkeit im
Geist, und vertrage einer den anderen in der Liebe. Wenn eine
rechte Liebe unter den Kindern Gottes wäre, so würde das Wachs-
tum der Schwächeren schnell gehen. Denn es kommt alles auf den
Glauben an, den man aneinander hat, und welcher aus einer wah-
ren Liebe gegeneinander fließt. Denn wenn die Schwachen einmal
eine rechte Liebe und ein rechtes Vertrauen zu den Stärkeren ge-
fasst haben, so nehmen sie alles gern an, und glauben es gern, und
denken an kein Widersprechen; und wenn sie auch Zweifel haben,
so lassen sie sich dieselben leicht nehmen. Denn die Stärkung der
Schwachen kommt nicht unmittelbar vom Himmel, sondern durch
die Stärkeren im Geist, denn es hängt alles aneinander, wie an einer
Kette: Gott, Christus, Starke, Schwache.

Wo fehlt es aber, dass zuweilen keine reine Liebe unter den
Gläubigen ist? Antwort: Sie haben kein lauteres Auge auf Gott und
aufs Reich Gottes. Wo ein innerlicher reiner Trieb ist, die Wahrheit
zu lernen, Gott zu suchen, Teil am Königreich zu bekommen, da
kann der Schwache bald stark werden, wiewohl es doch nicht über
Nacht geschieht. Denn es will alles seine gewisse Zeit haben, wie
in der Natur.

145



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Aber dieses ist das große Hindernis des Wachstums: Man hat
keine lauteren Absichten, man sucht nebenher noch dies und das
für sein Fleisch, Gott und das ewige Leben ist einem nicht das
Hauptsächliche und das Einige. Deswegen lässt man sich oft hin-
dern an guten Übungen, am Beten, am Hören, am Glauben und
ärgert sich oft aneinander, weil der Hochmut und die Eigenliebe
oft noch überwiegen.

Darum hat Paulus vom Anfang dieses Kapitels an so viele
Gründe zur Einigkeit unter den Gläubigen vorgebracht. Denn man
sollte untereinander sein, wie einerlei Kinder eines einigen Vaters,
da keins mehr ist als das andere, das Wiegenkind wie der älteste
Sohn. Da sollte das Wiegenkind sich nicht ärgern, wenn sein älte-
rer Bruder oder Schwester Dinge tut oder redet, welche es noch
nicht versteht, und der ältere Bruder sollte dem Wiegenkind nicht
übelnehmen, dass es noch nicht laufen kann.

Also will Paulus haben, dass wir Wahrheit lernen sollen in
der Liebe. Denn ohne Liebe und Gemeinschaft mit Kindern Got-
tes wird man wenig Wahrheit lernen, weil man teils nicht an die
Starken angeschlossen ist, teils für sich selbst nicht soviel Reizung
zum Lernen hat, als wenn man gemeinschaftlich lernt, und auch
durch Reden das Gelernte in sich befestigt und anderen mitteilt.
Aber in gemeinschaftlicher gesellschaftlicher Übung können wir
bis zur Vollkommenheit des Haupts hinwachsen.

Das ist der große Zweck, der uns ungemein viel aufmuntern
sollte. Denn der Heiland sagt: Wenn der Lehrjünger ist wie sein
Lehrmeister, alsdann ist er vollkommen. Nun aber ist unser Lehr-
meister Jesus, der Gesalbte, und seine Vollkommenheit ist des Va-
ters Glanz und Ebenbild; wer sollte also nicht begierig sein nach
diesem Wachstum und nach dieser Vollkommenheit?

146



Epheser 4,16

Denn wir sollen bis zum Thron hinaufwachsen, wie es in un-
serem Vers heißt, dass wir wachsen nach allen Stücken bis zu dem
Gesalbten, nämlich bis zu seiner Stufe, bis zu dem, der das Haupt
und der Regent aller Dinge ist, das heißt: bis ihr auch imstande seid
wie er, Häupter und Könige zu werden, wenn ihr zur Volljährigkeit
des Geistes hinankommt.

Epheser 4,16

„..., aus welchem der ganze zusammengefügte und zu-
sammenbefestigte Leib, durch jedes Gelenk der ge-
meinschaftlichen Hilfeleistung, nach der Wirkung in
dem Maß eines jeglichen Gliedes, das Wachstum des
Leibes schaffet zum Bau seiner selbst in der Liebe.“

Eph. 4,16

Vorher hat es geheißen, wir sollen wachsen an ihm, der das
Haupt ist. Jetzt zeigt Paulus noch deutlicher an, wie das Wachstum
des Leibes Jesu geschehe. Nämlich alle Lebenskräfte zum Wachs-
tum des Lebens fließen aus dem Haupt, als dem lebendigmachen-
den Geist, in seinen Leib und seine Glieder aus.

Aber zum Wachstum gehört die Zusammenfügung und Zu-
sammenhaltung des ganzen Leibes, nämlich, dass man in Liebe
und Frieden miteinander vereinigt sei und keine Trennung unter
den Gliedern herrsche, sonst seien die Gelenke der Mitteilung auf-
gehoben. Denn durch die Gelenke hängt ein Glied an dem anderen
bei einem natürlichen Leib; nämlich ein jedes Glied hat seine ei-
gene Wirkung und Bestimmung, und also sein eigenes Maß von
Lebenskräften.

Wenn nun ein jedes Glied seine Wirkung tut, so ist der gan-
ze Leib gesund und im Wachstum begriffen; wenn aber ein Glied
krank ist, und seine Wirkung nicht tut, so spürt es der ganze Leib.

147



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Also der ganze Leib soll in beständigem Wachsen begriffen
sein. Denn er ist jetzt wie ein kleines Kind, das ein großer Mann
werden soll. Die Glieder sind jetzt schwach; wenn aber diese stär-
ker werden, so wird der Leib Jesu größer.

Die höchste Größe, wohin er wachsen soll, ist die, wenn die
ganze Welt ein Tempel des lebendigen Gottes ist, wenn Gott sein
wird alles in allem. Oder noch bälder, wenn die Gläubigen den
meisten Teil auf Erden ausmachen und also das Königreich Got-
tes anbricht.

Nach diesem Verhältnis ist der Leib Jesu noch klein. Aber durch
die Liebe wächst er, und ein jedes Glied, das in seinem Teil wächst,
ist allemal ein Same, der hundert- und tausendfältige Früchte brin-
gen wird. Denn wenn ein Gläubiger das rechte Ziel seiner Kraft er-
reicht, so ist er in seiner Art ein lebendigmachender Geist. Wenn
nun der nur zehn andere anzündet und bekehrt mit seinem himm-
lischen Licht, und jeder davon zehn andere, so sind das schon hun-
dert.

Darum soll ein jeder unter allen Schickungen Gottes durch
Glauben und Verleugnung immer stärker werden, und keinen Tag
im Wachstum versäumen, so wird er und das Königreich des Ge-
salbten einen unaussprechlichen Nutzen davon haben. Das lassen
sich aber wenige gefallen, weil dieses Wachstum durch den Tod
des Fleisches geht. Denn das Leben des Geistes wächst aus dem
Tod des Fleisches.

148



Epheser 4,17

Epheser 4,17

„Dieses nun sage ich und bezeuge es in dem Herrn,
dass ihr nicht mehr wandeln sollt, wie auch die üb-
rigen Nationen wandeln in der Eitelkeit ihres Sin-
nes.“ Eph. 4,17

Hier fängt etwas Neues an, nachdem Paulus von der nötigen
Einigkeit des Geistes zum Wachstum des Leibes Jesu vom ers-
ten Vers bis hierher gehandelt hat. Doch gehört auch dieses zum
Wachstum des Geistes und zur Aufrechterhaltung der brüderli-
chen Liebe, dass sie nämlich nicht mehr wandeln sollen wie ihre
ungläubigen Mitbrüder.

Das trennt bald im Geist, weil der Geist Gottes ein reiner Geist
ist aus dem Licht und der Geist der Ungläubigen ein unreiner Geist
ist aus der Finsternis. Solange also ein Mensch sich nicht zur wah-
ren Heiligung und Losmachung vom alten Weltsinn hingibt, so
kann auch die Liebe, die Geduld, die Friedfertigkeit, die Vertrag-
samkeit gegeneinander nicht bestehen.

Wenn also zwei Gläubige einander entgegen sind und einan-
der nicht in Liebe ertragen, so muss an einem oder dem anderen
oder an beiden noch etwas vom alten Weltsinn verborgen stecken.
Darum dringt Paulus so ernstlich darauf, dass sie nicht mehr die
alten Taten begehen, und nimmer in der vorigen Leerheit des Sin-
nes wandeln wie ihre ungläubigen Mitbrüder.

Denn dieser redliche Heiligungssinn ist die Wurzel des Frie-
dens zum Wachstum des Leibes Jesu. Es muss also unter den gläu-
bigen Ephesern auch noch solche Leute gegeben haben, denen vom
alten heidnischen Wandel noch vieles anhing. Denn wenn einem
das Alte einmal zur Gewohnheit geworden ist, so wird man nicht
sogleich davon los. Aber dem Willen nach soll man doch davon
los sein. Wenn aber der Wille noch nicht rein ist, so geht es freilich
langsam mit der Heiligung und Ablegung der bösen Gewohnhei-
ten.

149



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Und so gibt es oft Leute in mancher Brüdergemeinschaft, die
noch sehr an das Reich der Finsternis angrenzen, und durch diese
sucht der Satan einen Eingang, wodurch er hernach mehrere von
der Gemeine Jesu anzündet, und die Gemeinschaft im Geist zu stö-
ren sucht. Darum sagt Paulus, er sage und bezeuge ihnen solches
in dem Herrn, er rede aus Jesu, dem Gesalbten, heraus, dass, wenn
er selber da wäre, er ihnen das Nämliche befehlen würde.

Denn Jesus hat selbst ehemals zu seinen Jüngern gesagt, sie sol-
len die Ärgernisse ausreißen, die aus ihren alten Gewohnheiten
noch in ihnen seien und lieber Hand und Fuß abhauen und das
Auge ausreißen, ehe sie ihren Leib oder Geist vom Satan mit einem
unordentlichen Trieb entzünden ließen. Außer diesem hätten sie
einen größeren Nutzen davon, wenn ein Mühlstein an ihren Hals
gehängt würde und sie im Meer ertränken. Denn das sei noch im-
mer besser, als wenn man in das ewige Feuer geworfen werde, wo
ihr Wurm nicht stirbt und ihr Feuer nicht verlischt (Mt. 18; Mk. 9).

Epheser 4,18

„Da sie verfinstert sind im Verstand, entfremdet von
dem Leben Gottes, wegen der Unwissenheit, die in
ihnen ist, wegen der Verhärtung ihres Herzens; ...“

Eph. 4,18

Hier sehen wir also, woher die Eitelkeit des Sinnes kommt,
nämlich von der Finsternis im Verstand. Diese Finsternis im Ver-
stand ist nicht die angeborene Finsternis, die ein jeder Mensch mit
auf die Welt bringt, sondern die aus der natürlichen Finsternis erst
hervorgewachsen und geboren ist.

150



Epheser 4,18

Denn von Anfang ist Licht und Finsternis dem Samen nach in
uns; hernach wird eines oder das andere erst ein Gewächs, je nach-
dem man den Zügen des Lichts oder der Finsternis folgt, wie Pau-
lus in Röm. 1 sagt, Gott habe sich den Heiden genug geoffenbart,
wenn sie es hätten merken wollen, aber sie haben es für gering ge-
achtet, Gott zu erkennen; darum seien sie Toren geworden, da sie
sich für weise hielten und auf die wahre Weisheit nicht geachtet
haben.

Das ist also die Leerheit des Sinnes, wenn man keine lebendi-
ge Erkenntnis Gottes hat. Denn Gottes Licht allein füllt die leeren
Lücken aus, die in uns sind. Da reichen wir erst an den unüber-
steiglichen Gipfel der Erkenntnis hin, ohne dessen Erblickung wir
uns immer selbst für weise halten, bis wir Gott erkennen, und vor
diesem höchsten Licht verdunkeln.

Aus der Leerheit des Sinnes, wenn wir keine rechte Erkenntnis
Gottes haben, folgt hernach auch die Entfernung von dem Leben
Gottes, nämlich die Entfernung von der rechten Regung und Be-
wegung zum Guten und zu Gott ähnlichen Handlungen; dass wir
nämlich weit entfernt sind, solche zu erkennen und zu tun. Näm-
lich es ist uns ganz fremd und ungewohnt, nach Gottes Art gesinnt
zu sein.

In diesen finsteren Zustand kommt der Mensch durch Ge-
wohnheit des irdischen Sinnes hinein, wenn er die Stimme der
Weisheit nicht hört, die ihn zum Überirdischen bei allerhand Ge-
legenheiten und Schickungen ruft. Da ist der Mensch unter dem
Gericht Gottes, wie Paulus sagt: Weil die Heiden die Wahrheit in
Ungerechtigkeit aufhalten, habe sie Gott dahingegeben in verkehr-
ten, ungeprüften Sinn, der das Gute nicht einmal schätzen kann,
zu tun, das nicht taugt, Röm. 1.

Die Finsternis im Verstand kommt aus der Unwissenheit her;
nämlich wenn man die ersten Anfangsgründe der Weisheit bei Ge-
legenheiten, die einem Gott darbietet, etwas Rechtschaffenes zu er-
kennen, nicht braucht und annimmt.

Da kann einem hernach Gott eben wegen dieser Unwissenheit,

151



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

an der man selbst schuld ist, kein höheres Licht geben. Denn Gott
handelt immer nach der Regel Jesu: Wer da hat, dem wird gegeben.
Die Entfernung vom Leben Gottes kommt von der Verhärtung des
Herzens her, da ein Mensch bei jedem Trieb zum Guten, den er
spürt und nicht danach tut, unempfindlicher wird, und sich selbst
je mehr und mehr vom Leben Gottes entfremdet und entfernt, und
also tot und unempfindlich wird.

Das ist der Aufschluss von diesem Vers. Paulus legt es den
Ephesern in diesem Gesichtspunkt vor Augen: Wie nämlich ihre
alten ungläubigen Mitbrüder nicht anders können als in der Eitel-
keit des Sinnes wandeln, weil sie sich einmal selbst verfinstert und
verhärtet haben; so können hingegen sie in einem anderen Sinn
wandeln, weil sie vom Licht der guten Botschaft erleuchtet wor-
den seien und neue Triebe zu einem neuen göttlichen Wandel in
sich gespürt haben. Darum sollen sie jetzt den neuen Trieben fol-
gen. Wohl dem also, der durch einen ernstlichen Wandel im Licht
das Licht der Erkenntnis Gottes und das neue Leben aus Gott in
sich befestigt.

Epheser 4,19

„... welche, weil sie unempfindlich geworden sind, sich
selbst der Unzucht übergeben haben, zur Ausübung
aller Unreinigkeit mit Geiz; ...“ Eph. 4,19

Das sind einige Beweise von der Verfinsterung des Sinnes und
von der Entfernung von dem Leben Gottes bei den ungläubigen
Heiden, wovor Paulus die ungläubigen Epheser warnt, dass sie
nicht wieder in die alte Finsternis und den Sündentod zurückfal-
len möchten. Darum er auch den finsteren Sinn ihrer ungläubigen
Mitbrüder ihnen recht klar vor Augen malt.

152



Epheser 4,19

Es muss aber dieses, wie alle Worte des Geistes, im rechten Zu-
sammenhang verstanden werden. Nämlich bei einem Menschen
fängt die Verfinsterung des Sinnes und die Entfernung von den
göttlichen Lebensbewegungen im Herzen an, wenn man bei den
ersten Versuchungen ruchloserweise der Stimme seines Gewissens
zuwiderhandelt. Denn so finster, wie er hernach wird, und so geist-
lich tot, wie er durch Ausübungen des bösen Sinnes wird, ist der
Mensch nicht geboren, sondern ein jeder Mensch hat von Jugend
an ein zartes Gewissen, ein Gefühl von dem, was recht oder un-
recht ist.

Wenn sich aber die Triebe des Fleisches regen, und der Mensch
in einen Kampf kommt, worin er sich auf die Seite der Wollust hin-
reißen lässt, und so auf vielfältig wiederholte Art seinem Gewis-
sen oder dem züchtigenden Licht in ihm weiter zuwiderhandelt,
so wird er erst recht verfinstert; so wird das Licht, das in ihm ist,
Finsternis; so sinkt das verborgene göttliche Leben, das ihn trieb,
in die Ohnmacht oder in den Tod.

Und das ist ein solcher Tod, eine solche Finsternis, gegen die
oft kein Kraut und Pflaster mehr hilft, weil man alsdann keine Re-
gungen und Bestrafungen des Gewissens mehr fühlt. Denn solan-
ge man diese noch fühlt, ist man noch nicht so völlig tot, nicht so
unheilbar finster, wie es an den gläubigen und ungläubigen Ephe-
sern deutlich zu sehen ist. Denn welche den Funken ihres Gewis-
sens ganz ausgelöscht hatten, die ließen ich durchs Wort der guten
Botschaft nicht zur Bekehrung bringen; welche aber bei allen ihren
Sünden, welche nach Kapitel 2 sehr groß und lang anhaltend wa-
ren, eine gewisse Gewissenhaftigkeit bei all ihrer Finsternis und
Sündentod in sich behielten, die kamen zum Glauben.

Zu denen sagt Paulus nun, sie sollen sich in acht nehmen, dass
sie nicht mehr umkehren in die dicke Finsternis ihrer ungläubig
gebliebenen Mitbrüder. Sie sollen also die Unzucht meiden und
den Geiz.

153



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wir können daraus lernen, dass die, welche entflohen sind dem
Unflat der Welt, wieder in denselben hineinkommen können, und
wenn sie sich nicht im Geist erneuern, die alte Verfinsterung des
Sinnes und Entfremdung von dem Leben Gottes aufs neue die
Oberhand gewinnen könne. Darum sollen wir uns in acht nehmen,
weil die Wurzel der Sünde in uns ist, und sollen lieber der Lust des
Geistes nachtrachten, als der Lust des Fleisches folgen; lieber den
himmlischen Gütern nachjagen als den irdischen; so wird durch
Übung des Gegenteils der Zug zu Unzucht und Geiz geschwächt
werden.

Denn unser Herz will ein Vergnügen haben und will reich sein;
da sollen wir dann in unserem Durst nach Vergnügen zum rechten
Wasser gehen und von der lebendigen Quelle trinken, und damit
wir Reichtum und Überfluss erlangen, sollen wir Schätze sammeln
im Himmel, Mt. 6.

Epheser 4,20

„... ihr aber habt den Gesalbten nicht also gelernt.“
Eph. 4,20

Paulus führt deswegen die gläubigen Epheser wieder zurück
auf den Anfang der christlichen Lehre, die sie gehört haben, und
durch die sie bekehrt worden sind, weil vermutlich viele unter ih-
nen nicht mehr im ersten Ernst und Fleiß der Heiligung standen.
Der Anfang der Lehre der Apostel war eben dasselbe, was Johan-
nes der Täufer und Jesus gelehrt haben, nämlich:

„Ändert euren Sinn, denn das Königreich der Himmel
ist nahe.“ Mt. 3,2; 4,17

Dieses war der Inhalt der guten Botschaft an Juden und Hei-
den.

154



Epheser 4,20

Und dadurch sind die gläubigen Epheser bekehrt worden;
nämlich, wenn man es deutlicher sagen soll,

• durch die Verkündigung des Tages Jesu, dass der Messias na-
he sei, der einem jeden geben werde nach seinen Werken;

• dass ein Tag komme, der brenne wie ein Ofen, da alle Gott-
losen wie Stroh sein werden, welches von der Flamme des
Feuers leicht verzehrt wird;

• dass sie also mit Eilfertigkeit dahin trachten sollen, durch
wahre Sinnesänderung dem Feuer dieses Tages zu entflie-
hen, und eine Zuflucht suchen sollen bei Jesus, dem künf-
tigen Richter, der jetzt Sinnesänderung und Vergebung der
Sünden verkündigen lasse.

Das war der Inhalt aller Predigten der Propheten und der Apos-
tel. Auf dies beruft sich Paulus, da er die gläubigen Epheser von
dem finsteren Sinn ihrer ungläubigen Mitbrüder, dahin manche
Gläubige wieder annähern wollten und wirklich annäherten, war-
nen wollte und sagt: Ihr habt den Gesalbten nicht also gelernt.

• Erinnert euch an die erste Lehre, da ihr von dem Messias das
erste Mal gehört habt; da man euch gesagt hat, er komme,
alles gottlose Wesen und alle Ungerechtigkeit der Menschen
zu richten.

• Erinnert euch: Ihr habt auf den Anfang eurer Sinnesänderung
ein gutes Gewissen und eine freudige Aussicht bekommen
auf jenen Tag; ihr wisset besser als eure ungläubigen Mitbrü-
der, womit man alsdann bestehen und nicht bestehen könne;
ihr seid nicht mehr so verfinstert wie sie; nicht so entfremdet
von dem Leben Gottes; ihr seid auf dem rechten Weg; da-
hingegen eure ungläubigen Mitbrüder irren und schrecklich
anlaufen werden an jenem Tag.

155



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

• Daher nehmt euch in acht, dass ihr nicht wieder in eure alte
Finsternis hineingeratet und die Regungen des Lebens Gottes
verlieret; erneuert euch in eurem Sinn, in eurer ersten Liebe,
da ihr den ersten Eindruck von dem Tag des Gesalbten be-
kommen habt und den ersten Ernst zur Sinnesänderung.

Wir können daraus lernen:

1. Dass Gläubige in die Finsternis ihrer ungläubigen Mitbrüder,
der sie durch die Gnade entflohen sind, wieder hineingeraten
können und auch zum Teil wirklich darein geraten, und also
Ermahnungen nötig haben;

2. wie es deswegen sehr notwendig sei, dass wir den ersten Ein-
druck der Ewigkeit und des Tages Jesu, durch den wir er-
weckt worden sind, da es uns um die Rettung unserer Seele
zu tun war, wieder in uns erneuern.

Epheser 4,21

„Wenn ihr anders ihn gehört habt, und in ihm gelehrt
worden seid, wie in Jesu Wahrheit sei; ...“ Eph. 4,21

Paulus beruft sich also auf den ersten Anfang der Lehre, da er
sie selbst zwei Jahre lang unterwiesen hatte und von Jesu Lehre
und göttlichem Wandel, vorzüglich aber von seiner Auferstehung,
dass er nicht mehr im Fleisch, sondern im Geist lebe, und wie sie
sich auch mit ihm als gestorben und auferstanden achten sollen,
vieles gesagt habe.

156



Epheser 4,21

Er beruft sich also in kurzem auf das, was sie von Jesus ehe-
dem weitläufig gehört hatten und worin sie als Gläubige, als sol-
che, die in ihm waren, als Lehrschüler seiner Lehre, als Glieder sei-
nes Leibes, so wie es in Jesu Wahrheit war, nach seiner lauteren
Lehre, von rechtschaffenen Männern, die seinen Geist hatten und
nach seinem Sinn wandelten, unterrichtet worden waren, da sie
vernommen hatten, dass der Inhalt seiner Lehre kein anderer ge-
wesen sei, als die wahre Lehre vom Ebenbild Gottes zu lehren, und
den großen Endzweck wiederum aufzudecken, wozu wir erschaf-
fen worden sind.

Er will sagen: Ihr führt euren Wandel, als ob ihr nie etwas von
Jesus und seiner Lehre gehört hättet; es haben sich viele unter euch
in ihre alten heidnischen Gewohnheiten wieder hineinziehen las-
sen und den ersten Inhalt und Eindruck der Lehre Jesu ganz ver-
gessen, da er vorzüglich in der Bergpredigt gelehrt hat, dass das
Ebenbild Gottes oder die wahre Gerechtigkeit allein den Eingang
in das Königreich verschaffe.

Darum sagt er gleich in den folgenden Worten: So leget nun ab
nach dem vorigen Wandel den alten Menschen und erneuert euch
im Geist eures Gemütes.

Wir lernen daraus, wie weit es mit einem Gläubigen oder mit
einer Gemeinde kommen könne, wenn ihr Lehrer und Führer von
ihnen abwesend ist und sie selbst noch nicht genug befestigt sind.
Paulus war zwei Jahre bei den Ephesern, aber hernach fünf Jah-
re abwesend; da fand er es um der Nachrichten willen, die er von
ihnen bekam, für nötig, ihnen wieder einen Erweckungsbrief zu
schreiben. Da sieht man, wie schwer es hergeht, absonderlich bei
solchen Christen, wo die alten Gewohnheiten durch lange Jahre
fest geworden sind: Gleich meldet sich das Alte wieder an, wenn
man nicht im täglichen Streit und Kampf dagegen streitet oder
nicht von anderen täglich erweckt wird. Da muss man oft man-
che Seelen wieder auf den ersten Grund führen. Denn der Teufel
ruht nicht, die ihm entrissenen Seelen wieder kalt, lau und träge
zu machen.

157



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wie hatten die Epheser einen so schönen Anfang (Eph. 1,13).
Sie nahmen die gute Botschaft willig auf, da sie das Wort der Wahr-
heit gehört hatten; sie hatten einen eifrigen Glauben an Jesus und
eine Liebe zu allen Heiligen; ja, sie waren sogar versiegelt mit dem
Heiligen Geist der Verheißung, das ist: Sie priesen den Herrn mit
neuen Zungen für ihre Erwählung, die sie damals das erste Mal
glauben lernten und hatten einen großen Ernst, aus ihren alten
heidnischen Greueln auszugehen.

Nun muss Paulus gleichsam zweifeln, ob einige von ihnen die
erste Lehre von dem Gesalbten auch recht verstanden haben, da er

• Schwelger, Unreine, Geizige (Vers 19),

• Lügner (Vers 25),

• Unversöhnliche, Zornige (Vers 26),

• Diebe und Faulenzer (Vers 28),

• Spaßvögel (Vers 29),

• bittere, wilde Lästerer, Boshafte (Vers 31),

die keine Gelindigkeit, Barmherzigkeit und Gnade gegenein-
ander bewiesen, unter ihnen fand. Paulus aber wirft sie noch nicht
hinweg, sondern er erweckt sie aufs Neue aus allerhand Grün-
den. So sollen wir einander auch nicht wegwerfen, sondern aus
den rechten Gründen einander erwecken, und durch ernstliche Tö-
tung des alten Menschen und der alten Gewohnheiten uns gegen
die Versuchungen des Teufels unüberwindlich machen und nicht
gleich glauben, wir könnten in einem Tag oder Jahr so fest wie ein
Fels werden. Jahre und Ausharrung gehören zur Befestigung im
Guten.

158



Epheser 4,22

Epheser 4,22

„... dass ihr ablegen sollt nach dem vorigen Wandel
den alten Menschen, der sich nach den Begierden des
Irrtums verderbete; ...“ Eph. 4,22

Paulus geht mit der Sprache immer deutlicher heraus, was er
an ihnen zu tadeln finde. Was er schon im siebzehnten Vers ge-
sagt hat, dass sie nicht mehr wandeln sollen, wie die übrigen Hei-
den wandeln, und was er schon im ersten Vers des vierten Kapi-
tels mit einem anderen Ausdruck ihnen zu Gemüte geführt hat,
dass sie der großen Berufung, mit der sie Gott zu seiner ewigen
Herrlichkeit berufen habe, würdig oder geziemend wanden sol-
len, das führt er ihnen nun auf eine andere Art zu Gemüte und
sagt im zweiundzwanzigsten Vers, das sei die Lehre Jesu gewesen,
von der sie unterrichtet worden seien, dass man ablegen soll den
alten Menschen, wie er auch selbst den alten Menschen am Kreuz
abgelegt hat, aus welchem hernach ein neuer geworden ist in der
Auferstehung.

Das muss bei einem jeden Menschen vorgehen, und bei einem
aufmerksamen Schüler der Wahrheit wird täglich so etwas vor-
kommen, dass er aus seinem vorigen Wandel etwas abzulegen hat
und dem Sterben und Auferstehen Jesu ähnlich werden muss.

• Denn die alten Gewohnheiten kleben uns an wie Pech, von
unserer Auferziehung her, die oft sehr unvernünftig gewesen
ist;

• auch von dem Beispiel anderer, absonderlich von solchen, die
uns in unseren Kinder- oder Unverstandsjahren als Götter
und zuverlässige Nachahmungs-Vorbilder vor unseren Au-
gen geschwebt haben, da wir manches gesehen und gehört
haben, wovon wir gemeint haben, das sei recht;

159



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

• auch aus dem lange anhaltenden irdischen Sinn, Geiz, Zorn,
unreinen Gedanken, oder in was sich eben der Mensch geübt
und worin er seine Lust gesucht hat;

• auch vom äußerlichen kalten Gottesdienst, vom Beten ohne
Andacht, vom Aussprechen des Namens Gottes ohne An-
dacht, von manchen Ärgernissen, da andere durch böse Ta-
ten und Worte manches in uns erweckt haben, von dem
wir nichts wussten und in das wir nicht von selbst hin-
eingekommen wären.

Von allem diesem klebt manchem manches an; gleichwie den
gläubigen Ephesern das Stehlen, das Lügen, die Unversöhnlich-
keit, auch die Hurerei und Schwelgerei aus ihrem alten heid-
nischen Wandel angeklebt haben und ihnen zur Natur geworden
waren.

Da ist höchst bedenklich, dass Paulus dieses den alten Menschen
nennt. Das ist nicht nur Fleisch und Blut, sondern ein aus Fleisch
und Blut hervorgewachsenes verkehrtes Gewächs der Finsternis,
wobei auch unser äußerlicher Körper und unsere inneren Seelen-
glieder, nämlich die Werkzeuge des Sehens, Redens, Hörens und
Fühlens, durch solche üblen Gewohnheiten ganz verkehrt und ver-
derbt werden, sodass ein Mensch, dessen Zunge das Lügen ge-
wohnt ist, wenn auch schon ein neuer Trieb in ihn gekommen
ist, die Wahrheit zu reden, doch wieder ins Lügen hineingezogen
wird, weil seine Zunge es schon so gewohnt und eine Lügenzunge
geworden ist. Darum sagt auch Paulus in Kol. 3: Tötet eure Glieder,
die auf Erden sind usw.

160



Epheser 4,23

Da hat ein jeder Mensch einen eigenen alten Menschen an sich,
den er kennenlernen und nach und nach mit Ernst töten soll, da-
mit ein neuer Mensch aufwachse, nach Gott gebildet, der sich nicht
mehr durch falsche Lüste in Irrtum selbst verderbt und an seinem
eigenen Untergang arbeitet, sondern der durch höhere Lust des
wahren Guten aus der guten Botschaft Wahrheit und Wesen für
Irrtum und Phantasie findet, und dadurch sich selbst zur Unver-
weslichkeit erhöht.

Epheser 4,23

„... im Gegenteil aber an dem Geist eures Gemüts euch
erneuern ...“ Eph. 4,23

Dieses gehört also zur Lehre Jesu, welche Paulus ihnen zwei
Jahre vorgepredigt hat, nämlich, dass der alte Mensch nicht in den
Himmel tauge, sondern ein neuer aufwachsen müsse, der göttli-
cher Art und Eigenschaft und aus Gott geboren sei.

In diesem haben nun die gläubigen Epheser einen Anfang ge-
macht, aber nach Pauli Abwesenheit sind viele davon wieder zu-
rückgefallen, matt, schläfrig und träge geworden; die alten heid-
nischen Gewohnheiten sind wieder aufgewacht; weswegen Paulus
sie durch einen neuen Vortrag der guten Botschaft, da er die großen
Dinge des Königreichs und des Tages Jesu in ihnen erneuert, wie-
der zur Erneuerung im Fleiß der Heiligung aufmuntert, damit sie
sich im Geist ihres Gemüts erneuern, das ist, einen neuen Ernst wie
von Anfang fassen möchten.

161



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Denn der Geist zieht sich zurück ins Verborgene, wenn keine
tägliche Erneuerung im Ernst, durchs Wort, durch Umgang mit
ernstlichen Brüdern und durchs Gebet geschieht. Also waren die
himmlischen Eindrücke von der guten Botschaft, die seit ein paar
Jahren in sie gesät worden waren, noch nicht ganz ausgelöscht,
aber sie mussten wieder erweckt werden. Deswegen arbeitet er
wieder darauf hin, die ersten Eindrücke, die sie bei der ersten Ver-
kündigung der guten Botschaft gehabt hatten, da sie mit dem Hei-
ligen Geist versiegelt wurden, wieder aufzuwecken.

Das geschieht, wenn ein Stärkerer im Geist, den man liebt und
hochachtet, den schwachen, in der Ohnmacht liegenden Geist des
anderen durch Einflüsse und Berührungen an seinem Geist stärkt,
dass der Schwache seinen eigenen, ins Verborgene sich zurückge-
zogenen Geist wieder aufs neue fühlt. So kann einer den anderen
erneuern.

Man muss sich aber auch selbst erneuern, denn Paulus sagt:
Erneuert euch im Geist eures Gemüts. Das geschieht, wenn man in
solchen Gnadenstunden, da man von anderen erweckt und erneu-
ert wird im Geist, auch einen neuen Ernst fasst, wenn Gott durch
erleuchtete ernstliche Menschen uns aufs neue nahe kommt, wenn
man nämlich einen größeren Ernst fasst im Beten, im Ablegen der
neu eingeschlichenen alten bösen Gewohnheiten und so seinem
Fleisch aufs neue Gewalt antut, sich trennt von eitler Gesellschaft,
mehr und ernstlicher auf das Königreich Gottes und auf den Tag
des Gesalbten sein Augenmerk richtet.

Dadurch wird man im Geist erneuert, das ist, man kommt wie-
der zum ersten Ernst, den man verloren hat, zum ersten Feuer, zur
ersten Liebe, und der neue Mensch kann sodann durch diese neuen
Erquickungen und Lebensübungen wieder aufgrünen und munter
fortwachsen zu seiner Vollendung, nämlich bis zum Bilde dessen,
der uns gemacht hat.

162



Epheser 4,24

An diesem liegt nun sehr viel. Denn nur dem Geist, das ist dem
inneren neuen Menschen, ist der Eingang in das Königreich der
Himmel offen, welcher dem Fleisch sonst ewig verschlossen blie-
be. Also besinne sich ein jeder, ob er auch eine Erneuerung im Geist
nötig habe. Glückselig ist der, welcher gar keine Erneuerung nötig
hat; nämlich der, welcher nie zurückgefallen ist von seinem ers-
ten Ernst wie Paulus. Denn der kann andere, wenn sie in die Ohn-
macht sinken wollen, auch wieder erneuern und einen Anstrich
geben.

Zu jenem Bischof sagte dort der Heiland: „Du hast den Na-
men, dass du lebst, und bist tot“ (Offb. 3,1). Der hatte auch eine
Erneuerung nötig. Darum sagte er: „Sei wacker, und stärke das
andere, das sterben will“ (Offb. 3,2). An vielen arbeitet Gott zur
Erneuerung, aber viele wollen im alten Sinn bleiben und nicht neu
werden.

Epheser 4,24

„... und den neuen Menschen anziehen sollt, der nach
Gott geschaffen worden ist in Gerechtigkeit und Hei-
ligkeit der Wahrheit.“ Eph. 4,24

Das ist noch verbunden mit dem obigen Wort, da Paulus gesagt
hat: So ihr anders gehört habt, wie in Jesus Wahrheit ist. Nämlich
wer in Jesus ist, der hat auch einen neuen, mit dem Wort der Wahr-
heit übereinstimmenden und also dem Sinn Jesu ähnlichen Sinn,
weil man aus dem Wort der Wahrheit als aus dem göttlichen Sa-
men gezeugt ist, so dass, wer nicht in Jesus ist, sich nicht bestrebt,
nach dem Sinn seiner Lehre zu wandeln; denn er hat gelehrt, dass
man den neuen Menschen anziehen soll, dass man vollkommen
werden soll, wie auch unser Vater im Himmel vollkommen ist.

163



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Er hat gelehrt, dass wir rechtschaffen sein, nicht dass wir im
Fleisch bleiben, sondern dass wir aus dem Geist geboren werden,
und durch die Geburt aus Gott Gottes Söhne werden und sein Bild
erlangen, und dadurch ein Recht zum Königreich oder zu seinem
Haus und seiner Erbschaft bekommen sollen.

Der neue Mensch ist also der Geistesmensch, der aus Gott ge-
borene verborgene Mensch, der göttlichen Wesens, Ursprungs und
Eigenschaft ist, ein geborener Gott, wie ein von Menschen Gebore-
ner ein geborener Mensch ist; er ist das Ziel des Wortes:

„Lasst uns Menschen machen in unserem Bilde, nach
unserem Gleichnis.“ 1. Mo. 1,26

Dieses ist Wahrheit, dieses ist der ganze Inhalt und Ziel des
Wortes der Wahrheit. Das ist Wesen und kein Traum. Das ist Un-
verweslichkeit und kein vorübergehender Schatten. Und dieser
neue Mensch wächst auch aus der Wahrheit hervor, nämlich aus
dem Wort Gottes, als dem rechten unverweslichen Samen. Darum
heißt’s:

„... in Gerechtigkeit und Heiligkeit der Wahrheit.“
Eph. 4,24

Darum sagt Jesus:

„Vater, heilige sie in deiner Wahrheit; dein Wort ist die
Wahrheit.“ Joh. 17,17

Also ohne Wort Gottes, ohne das Wort der guten Botschaft
vom Königreich und vom Vorsatz kann niemand heilig und ge-
recht werden, wenn er auch noch so gerecht und heilig von außen
scheint.

Das bringt Paulus den gläubigen Ephesern ins Gedächtnis, wel-
che auf dem Weg waren, in die heidnische Unheiligkeit und Unge-
rechtigkeit wieder zu fallen, von der sie ausgegangen waren.

164



Epheser 4,24

Darum sagt er: Erneuert euch im Geist eures Gemüts, fasst aus
dem Wort Jesu den vorigen Ernst wieder; der Geist liegt noch in
euch, aber er muss wieder erweckt werden. Der Geist ist der ver-
borgene samenmäßige Anfang im Innersten des Menschen; aber
der neue Mensch ist das, was aus dem Geist aufwachsen soll.

Wenn man einmal ein neuer Mensch ist, so kommt man nicht
leicht wieder so zurück. Aber beim Geist des neuen Menschen
ist es möglich, wenn der neue Mensch noch in der Kindheit ist.
Hingegen wenn der Geist durch Tun und Übung die Glieder des
äußeren Menschen sich untertänig gemacht hat, so ist der äuße-
re Mensch in seinem eigenen Leben wie gestorben. Darum spricht
Paulus von der Gerechtigkeit, welche allein aus dem Tun des Gu-
ten herkommt.

Wenn mancher wüsste, wie einen das Tun so festmachen kann,
dass man nicht leicht wieder zurückkommt, so würde man sich
mehr darauf legen. Denn dies macht unseren Beruf und unsere
Erwählung und die Kindschaft Gottes fest. Darum soll ein jeder
Mensch, der einen Anfang des Geistes hat, auf alle Züge seines
Gewissens, zu was einen Gott auffordert, von Tag zu Tag, bei al-
len Umständen, wohl achtgeben, so wird er keine Erneuerung des
Geistes oder keine wiederholte Bekehrung nötig haben, wie die
Zurückgefallenen aus den Ephesern. Denn da ist’s allemal gefähr-
lich, weil, wenn kein Paulus dazukommt, der uns aufs Neue auf-
muntert, man im alten Menschen leicht wieder stark werden und
ewig verderben kann.

165



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 4,25

„Darum leget die Lügen ab und redet die Wahrheit, ein
jeglicher mit seinem Nächsten, weil wir Mitglieder
untereinander sind.“ Eph. 4,25

Bisher hat Paulus nur gesagt, wie nötig es sei, dass sie die alten
Gewohnheiten aus dem Heidentum, nämlich des Teufels oder ab-
gefallenen Engels Bild, ablegen und Gottes Bild nach dem neuen
Menschen anziehen sollen.

Jetzt zeigt er eigentlicher, worin ihre alten bösen Gewohnhei-
ten oder der alte böse Mensch aus dem Teufel bestehe: nämlich
im Lügen. Das Lügen habe unter ihnen eingerissen; ihre Zunge
sei das Lügen gewohnt; deswegen müssen sie ihre Zungen ande-
res gewöhnen, dass sie die Wahrheit reden. Und dazu sollen sie
den Beweggrund immer vor Augen haben, dass sie untereinander
Glieder sind, nämlich Glieder des Leibes Jesu, dass es sich also gar
nicht schicke, dass ein Glied das andere belüge.

Das ist die wahre Reinigung von Sünden und die wahre Kraft
des Blutes Jesu, nämlich dass uns sein Geist nicht nur einen neuen
Sinn, das ist einen neuen Trieb und Willen, nach dem Ebenbild Got-
tes zu handeln, einflößt, sondern dass er auch wirklich die Sünden-
gewohnheiten in der Wurzel ausrottet, sodass eine Zunge, die vor-
her das Lügen gewohnt gewesen ist, die Wahrheit gewohnt werde;
und so auch mit anderen Sünden, die durch Gewohnheit in uns
eine feste Wurzel gefasst haben.

Freilich kommt es nicht gleich zur neuen Gewohnheit, dass
einen das Alte nicht mehr hinreiße. Der Anfang ist sehr schwach
und besteht nur in einem ernstlichen Vorsatz, zu welchem man
durch die Beweggründe der guten Botschaft gekommen ist. Her-
nach meldet sich bei Gelegenheit das Alte wieder an. Die Gewohn-
heit will nicht sogleich weichen; man muss mit größtem Ernst da-
gegen kämpfen. Es werden oft viele Jahre erfordert, je nachdem ein
unreiner Geist viele Jahre hindurch uns besessen und sich bei uns
festgesetzt hatte.

166



Epheser 4,25

Bei den Ephesern war es auch so. Sie waren gewohnte Lügner
in ihrem vorigen unbekehrten Zustand. Da kamen sie dann nach
ihrer Bekehrung wieder in das Alte hinein, dass sie sich erneuern
mussten im Geist ihres Gemüts.

Ein jeder suche seinen eigenen bösen Geist in sich auf, der sich
in ihm durch Gewohnheit festgesetzt hat. Mancher hat verschie-
dene böse Geister von allerhand Art, nämlich verschiedene böse
Gewohnheiten, in sich, und wenn diese Geister nicht ausgetrieben
werden, so werden sie auch nach der Auferstehung des Fleisches
in der künftigen Welt in uns ihre Herrschaft behaupten und unse-
re Peiniger sein. Man wird jedem ansehen, inwiefern das schöns-
te und allervollkommenste Bild Gottes in uns fest geworden und
aufgewachsen ist und das scheußliche Bild des Teufels in uns ver-
drängt hat.

Einem jeden liege daran, dass er sich reinige, sonst taugt er
nicht in die reine Stadt Gottes; sonst kann er nicht unklagbar und
untadelig erfunden werden. Denn auch wenn einer errettet wird,
so kann solches doch um solcher bösen Gewohnheiten willen, die
in uns fest geblieben sind, einen großen Anstand finden, weil noch
manche gerechte Klage wider uns vorkommen kann und der Rich-
ter selbst bei allem Guten, das wahrhaftig in uns war und das man
uns auch nicht absprechen wird, doch noch manchen Tadel an uns
finden kann, wie bei den Bischöfen in Asien (Offb. 2,3), da es oft
heißt: „Ich habe etwas wider dich“. Da kann das Verlorengehen
und das Errettetwerden einander die Waage halten, und unser ewi-
ges Wohl kann sodann auf der äußersten Spitze stehen, dass es am
Tage des Gerichts sehr besorgniserregend um uns aussieht.

167



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

So kümmerlich und besorgniserregend sollen wir nicht suchen
errettet zu werden, sondern einen vollen und reichen Eingang ins
Königreich uns zu verschaffen suchen, dass gar keine Gefahr da ist,
verlorenzugehen. Das geschieht, wenn wir die bösen Geister oder
die alten Sündengewohnheiten in unseren Gliedern durch evan-
gelische Aufmunterungen und göttliche Handlungen auszutreiben
suchen, damit Gottes und des Gesalbten Bild in uns fest werde.

Epheser 4,26-27

„4,26 Zürnt ihr, so sündigt nicht; die Sonne soll nicht
über eurem Unwillen untergehen,
4,27 und gebet dem Teufel nicht Raum.“ Eph. 4,26-27

Es waren auch viele unter den Ephesern dem Zorn ergeben.
Das ist auch etwas aus dem alten Menschen. Das kann einem sehr
zur Gewohnheit werden, und kommt eigentlich aus dem Stolz und
aus der Erhebung des Herzens her, da man sich selbst für einen
Gott hält gegen den anderen, den man als eine kleine Mücke an-
sieht, an der nicht viel gelegen sei, ob man sie leben lasse oder zer-
trete. Das ist der stolze Mordsinn des Teufels, der keine Lust hat
am Leben, sondern am Verderben.

Gott hat zwar auch einen Zorn, aber ihm gebührt er. Denn er ist
der Höchste, und wir sind gegen ihn nur Staub. Wenn wir nun sei-
ne Größe nicht achten und uns über seine Befehle in stolzem Sinn
hinaufsetzen, so muss er zu unserem Besten seine höchste Majestät
uns fühlen lassen, dass er unser Oberherr sei; uns aber gebührt es
nicht, weil wir Brüder untereinander sind, da keiner mehr ist als
der andere.

168



Epheser 4,26-27

Dennoch ist kein Mensch, der keinen Zorn hätte, und er muss
oft sein; aber wir sollen damit umgehen wie mit Scheidewasser8,
welches, wenn man es unvorsichtig gebraucht, einem die Hände
und Kleider verzehrt und verbrennt. Denn der Zorn ist ein verzeh-
rendes Feuer und der Gegensatz von der Liebe.

Darum sagt auch unser Heiland, wenn einer über seinen Bru-
der, der ihn beleidigt hat, sich erzürne, so sei man schon des Todes
schuldig, und wenn man solches weiter einwurzeln lasse und nicht
wieder in die Liebe eingehe, so werden am künftigen Gericht große
Strafen darauf folgen (Mt. 5).

Darum sagt Paulus, was Jesus in der Bergpredigt sagt: Man sol-
le nicht zürnen und nicht sündigen; und wenn man sich auch er-
zürne, so soll man doch die Sonne über seinem Zorn nicht unterge-
hen lassen, sondern solle sich eilends aus der Schärfe in die Süßig-
keit wenden, weil sonst der Zorn in uns Wurzeln fasse, wenn man
der Feindschaft gegen einen anderen Menschen nur über Nacht in
seinem Herzen Aufenthalt gebe.

Man gibt auch dadurch dem Lästerer Raum, dass der, den wir
beleidigt haben, alles Böse, was er von uns weiß, heraussagt, und
Schmähworte über uns ausstößt, und also auch der Teufel selbst,
der ein Mordgeist und Lästergeist ist, uns und unseren Feind eine
Zeitlang besitzt und bewohnt.

Je hochmütiger nun einer ist, desto teuflischer und zorniger ist
er. Wenn wir also dem Zorn, nämlich einer bitteren Feindschaft in
unserem Herzen, Aufenthalt geben, so geben wir dem Teufel selbst
Raum und Platz in unserem Herzen. Darum sollen Gläubige viel-
mehr dem Geist der Liebe Platz geben; denn dieser ist der Geist
Gottes. Besser ist’s ja, eine Wohnung Gottes als eine Wohnung des
Teufels sein.

8Salpetersäure

169



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Und sobald ein Kind Gottes Demut und Liebe verloren hat, so
ist aus dem Ebenbild Gottes ein Bild des Teufels geworden. Des-
wegen sollen wir wohl auf uns achtgeben, dass wir niemand ver-
achten, er sei so gering wie er wolle. Und wenn wir auch durch
unschickliche Handlungen gereizt werden, ihn zu verachten und
uns über ihn zu erzürnen, so sollen wir gleich wieder umkehren,
und in die Demut, Geduld und Liebe eingehen, damit unser eige-
nes höllisches Feuer, das in uns ist, uns nicht verzehren, sondern
das süße Himmelslicht immer je mehr und mehr über das hölli-
sche Feuer, das in uns ist, sieghaft werden möge; sonst tragen wir
die Hölle und einen bösen Geist aus dem Teufel in uns, ehe wir
sterben. Nichts wird uns mehr freuen, als wenn wir vieltausend-
mal umgekehrt sind aus dem Zorn in die Liebe.

Epheser 4,28

„Der, welcher stahl, stehle nicht mehr, arbeite aber
vielmehr, und wirke das Gute mit den Händen, damit
er dem Dürftigen mitzuteilen habe.“ Eph. 4,28

Die gläubigen Epheser haben nicht nur vor ihrer Bekehrung Sa-
chen, die sie nötig hatten, ihrem Nebenmenschen weggeraubt, son-
dern auch nach ihrer Bekehrung, nachdem der erste Trieb des Hei-
ligen Geistes wieder schwach geworden ist; da sie sich nicht aus
dem Wort und durchs Gebet fleißig erneuert haben, hat diese alte
Gewohnheit bei einigen sich wieder angemeldet. Sie waren vorher
den Müßiggang gewohnt und sind nicht in der Übung gewesen,
einer beschwerlichen Arbeit unausgesetzt vom Morgen bis an den
Abend nachzugehen. Deswegen waren vermutlich viele darunter,
die vormals Bettler, Herumstreicher und Tagediebe gewesen sind.

170



Epheser 4,28

Weil nun der Mensch durch die ersten Wirkungen der Gnade
nicht gleich vollkommen bekehrt und göttlich wird, sondern erst-
lich der Wille sich ändert, hernach erst durch das unausgesetzte
Tun eine Festigkeit des Willens erlangt werden muss, die erst nach
etlichen Jahren zu ihrer Vollkommenheit kommt, so konnte er sich
auch auf die Epheser nicht verlassen, sondern war gedrungen, sie
sogar vor solchen groben Sünden zu warnen, von denen man mei-
nen sollte, diese wären bei solchen Menschen, die mit dem Heili-
gen Geist versiegelt gewesen sind, gar nicht mehr möglich.

Aber wer auf sich selbst achtgibt und sich seiner eigenen vor-
maligen bösen Gewohnheiten bewusst ist, der wird auch einen
Anfänger nicht gleich für so gar fromm ansehen, und weder sich
selbst noch anderen vollkommen trauen, aber auch diejenigen, bei
welchen solche alten Sachen wieder an den Tag kommen, nicht
gleich wegwerfen, wie Paulus die Epheser auch nicht gleich weg-
geworfen hat.

Wir sehen unter anderem auch in dieser Ermahnung des Pau-
lus, wie die Arbeit so etwas Notwendiges sei, damit wir durch die
Arbeit nicht nur unsere eigene Versorgung haben möchten, son-
dern damit wir auch noch anderen Dürftigen mitteilen können.
Man sollte aber meinen, wenn alle arbeiteten und ihre Schuldig-
keit täten, so sollte es keine Dürftigen geben; und das ist auch wahr,
nämlich dass ein jeder, der in der Furcht Gottes arbeitet, sein not-
dürftiges Auskommen finden und der Freigebigkeit eines anderen
nicht benötigt sein wird.

Und doch sagt Paulus, man solle den Dürftigen geben. Wie ist
das gemeint? Antwort: Man solle den liederlichen Arbeitern und
Faulenzern, oder die mit dem, was sie erarbeiten, nicht sparsam
umgehen, dennoch geben, und Mitleid mit ihnen haben und sie
nicht Hungers sterben lassen. Denn wenn alle Christen fleißig ar-
beiteten und nichts Überflüssiges brauchten, sondern mit Klugheit
das Ihrige zu Rat hielten, so hätten alle ihre Notdurft und könnten
alsdann keine Barmherzigkeit ausüben; denn die Barmherzigkeit
geht auf Unwürdige und nicht auf Würdige.

171



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Also sollen wir unsere schwachen Brüder, die noch solche Er-
mahnungen nötig haben, mit Geduld tragen und denken, Gott las-
se seine Sonne auch aufgehen über Böse und Gute, er sei gütig über
Undankbare und Boshafte.

Freilich tut es einem weh, wenn einer durch viele Mühe etwas
verdienen muss, und soll es einem liederlichen Faulenzer geben,
der nicht gelernt hat, das Seinige zu Rat zu halten, oder es ver-
trinkt und verspielt. Gegen vollkommene Christen sind die Pflich-
ten der Liebe leichter auszuüben als gegen unvollkommene; des-
wegen wirft man gemeiniglich die Unvollkommenen in seinem
Sinn hinweg, damit man die beschwerlichen Pflichten der Lang-
mut und der Geduld an ihnen nicht ausüben dürfe.

Epheser 4,29

„Keine faule Rede soll aus eurem Munde herausgehen,
sondern wenn eine Rede gut ist, (und) zur Erbauung
des Glaubens (dient), damit sie Gnade gebe den Hö-
renden.“ Eph. 4,29

Das war auch noch so eine böse Gewohnheit, die vormals unter
den Ephesern geherrscht hat, da sie noch Heiden waren, und die
ihnen auch nach ihrer Bekehrung zum Teil noch anhing: Nämlich
faule Reden, die keinen Zweck zur Besserung des Nebenmenschen
haben, da kein Verstand, keine Kraft dahinter ist, die einem so in
den Mund kommen, weil sie einem vor diesem so gewohnt waren.
Man lernt sie als Kinder, diese hören solche Worte von Alten, sie sa-
gen’s nach, sie sehen, dass einige darüber lachen, und machen fort;
unterdessen wird’s ihre Zunge gewohnt, dass ihnen solche Worte,
ehe sie sich besinnen können, wieder in den Mund kommen. Da
sagt denn Paulus, wir sollen unsere Zunge Anderes gewöhnen.

172



Epheser 4,29

Wenn ein solches Wort aufsteigt, das keine Absicht und keinen
Zweck hat, sondern faul und unkräftig ist, so sollen wir ihm den
Ausgang aus unserem Munde nicht erlauben.

Aber das sollen wir reden, wenn ein gutes Wort zum Nutzen
und zur Erbauung in uns aufsteigt, welches Gnade gibt den Hö-
renden, wie es eigentlich im Grundtext heißt; das sollen wir nicht
verschweigen, sondern herausgehen lassen. Denn dazu ist unsere
Zunge geschaffen. Durch die Zunge können wir also einander er-
bauen und einander zum Nutzen oder Schaden werden auf Zeit
und Ewigkeit. Durch die Zunge können wir einander Gnade und
Kraft mitteilen, aber auch Finsternis.

Deswegen sagt Jakobus, die Zunge sei ein kleines Glied, richte
aber oft große Dinge an. Denn durchs Wort ist Himmel und Er-
de gemacht. Wenn wir unsere Zunge recht brauchen könnten, so
könnten wir töten und lebendig machen, verwunden und heilen,
und in den Lauf der Natur wirken, dass alle Geschöpfe uns ge-
horchen müssten, wie dem Josua, der die Sonne stillstehen hieß,
wie dem Elias, der ein Gebet betete, dass es drei Jahre und sechs
Monate nicht regnen solle, und wie Jesus, der einen Feigenbaum
verfluchte mit einem einzigen Worte, dass er von Stunde an ver-
dorrte.

Deswegen ist es nötig, unsere Zunge im Zaum zu halten, da-
mit sie nicht zu unnötigen Worten missbraucht werde, sondern
das ausrichte, wozu sie gegeben ist. Darum sollen wir ein jedes
Wort abwägen und denken: Ist es nötig, dass du es aussprichst? Ein
Christ hat also in vielen Stücken nötig, sich zu bessern, und derjeni-
ge ist ein unbedachtsamer Mensch, welcher meint, er sei mit seiner
Heiligung fertig. Jakobus sagt, der ist ein vollkommener Mann, der
auch in keinem Wort fehlt.

173



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 4,30

„Und betrübet nicht den heiligen Geist Gottes, mit
welchem ihr versiegelt seid auf den Tag der Erlö-
sung.“ Eph. 4,30

Solche Menschen, welche noch solche Ermahnungen nötig hat-
ten, nämlich die gläubigen Epheser, welche den alten Menschen
noch nicht ganz ausgezogen hatten, sondern aus ihrem vorigen
Heidentum und Finsternis mit vielen Überbleibseln zu kämpfen
hatten, waren mit dem Heiligen Geist versiegelt, das ist, sie hatten
bei der gehörten guten Botschaft ein gläubiges Ohr und Herz von
Gott empfangen; und bei ihrem ersten Entschluss, einen anderen
Sinn anzuziehen, gab ihnen Gott eine fröhliche zuverlässige Versi-
cherung in ihr Herz, dass sie an dem Tag des Zorns nichts zu fürch-
ten haben und dass sie Teil am Königreich Jesu bekommen werden.
Davon war ihr Herz durch den Heiligen Geist so voll, dass sie Gott
mit Freuden darüber priesen. Das war die Versiegelung mit dem
Heiligen Geist; nämlich Gott gab ihnen durch solche Bewegungen
ihres Herzens eine Gewissheit ihrer zukünftigen Erlösung.

Nun sagt Paulus: Diesen Geist betrübet nicht. Man kann also
den kindlichen Geist, der in uns ist, betrüben, wenn man etwas
redet oder tut aus dem alten Menschen. Wir sehen also, wie nötig
es sei, dass man die Fröhlichkeit des Gemüts aus dem Aufschluss
der guten Botschaft beibehalte.

Also die gute Botschaft soll einen fröhlich machen in der Hoff-
nung und Hinaussicht aufs Künftige. Und wer noch nicht von Her-
zen fröhlich geworden ist über Erblickung seines Anteils an Jesu
Herrlichkeit, der hat den Heiligen Geist noch nicht empfangen.

Dem Paulus war es sehr darum zu tun, dass er auch in den
Ketten seinen Mund mit Freudigkeit auftun möchte, wie wir aus
dem letzten Kapitel der Epistel an die Epheser sehen. Deswegen
sollen wir uns sehr in acht nehmen, dass wir den Heiligen Geist
nicht betrüben oder traurig machen, weder in uns selbst noch in
anderen.

174



Epheser 4,31

Er wird aber niedergeschlagen oder traurig durch leichtsinnige,
unfruchtbare Reden und durch andere Tatsachen wider das Gewis-
sen. Durchs Reden offenbart sich der Geist, durchs Reden wird er
gestärkt und geschwächt. Wenn wir aus dem guten Grund reden,
so wird der Geist, der aus dem Heiligen Geist in uns durchs Wort
erzeugt ist (Joh. 3,6), heiter in uns. Der Geist des neuen Menschen
heißt um deswillen auch ein Heiliger Geist, weil er aus dem Samen
des Wortes in uns erzeugt ist, und sein Bestandwesen aus Gottes
und Jesu Geist empfangen hat.

Es ist also nicht die dritte Person in der Gottheit, sondern
ein durch die dritte Person in der Gottheit gewirktes Wesen und
himmlisches Sam-Bild, aus dem die neue Kreatur in uns auf-
wächst, weil der Heilige Geist als dritte Person der Gottheit eigent-
lich nicht betrübt werden kann, außer er werde in Zorn wider uns
gebracht, welches auch möglich und eine Art von Betrübnis ist,
Jes. 64,10.

Epheser 4,31

„Alle Bitterkeit und Grimm und Zorn und Geschrei
und Lästerung soll von euch weggetan sein, samt aller
Bosheit.“ Eph. 4,31

Paulus fasst vollends alles zusammen, was vom alten Men-
schen an den Ephesern klebte, nämlich Bitterkeit, wenn man in
seinem innersten Herzensgrund keine Liebe gegen den Neben-
menschen hat, der uns beleidigt, oder der sonst nicht nach unserem
Geschmack ist. Wenn nun unser innerster Herzensgrund von der
höllischen Bitterkeit angezündet ist, so setzt dieses unsere ganze
Seele in Wallung und Bewegung, und das ist Grimm. Von diesem
kommt es zum Zorn, dass man es von außen in Gebärden blicken
lässt oder durch Worte.

175



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wenn man nun diesem nicht Einhalt tut, so kommt es zum Ge-
schrei, dass man mit lauter Stimme mit anderen zankt, und end-
lich kommt es zu Schelt- und Lästerreden, da das verborgene Gift
sich auf allerhand Art hervorgibt und den Nebenmenschen zu tö-
ten sucht. Dieser Mordsinn soll nach und nach von uns ganz ent-
fernt werden. Denn des Teufels Bild und Geschlecht taugt nicht in
den Himmel.

Auf diese verborgenen Aufkeimungen müssen wir achtgeben
und dieselben tausendmal unterdrücken und töten. Aber neben
diesem auch die Liebe Gottes und Jesu Bezeugen gegen seine Fein-
de auf Erden betrachten, so werden wir einen neuen Trieb bekom-
men, und dieser neue Trieb wird sich in göttlichen Früchten offen-
baren.

Doch gibt es auch einen heiligen Eifer, wie bei Jesus, da er zu-
weilen entbrannt und ergrimmt ist, und mit den Pharisäern und
Schriftgelehrten oft so geredet hat, dass sie hätten denken mögen,
er habe eine innere Bitterkeit gegen sie. Wenn wir also das Wohl
der Menschen zum Zweck haben, so ist unser Ernst und Eifer alle-
zeit göttlich. Und wenn sich auch eine Bitterkeit in finsteren Stun-
den dazuschlagen will, so reinigt uns doch immer der Geist wieder,
dass wir es kennen, und neue Liebe und Geduld fassen.

Wir sollen deswegen unseren alten Menschen wohl kennenler-
nen. Denn soviel noch von demselben ungetötet an uns bleibt, so-
viel wird man’s uns ansehen, soviel Tod wird noch in unserem
Fleisch haften, und soviel werden wir als kranke Leute in jener
Welt angesehen werden, ja auch unsere Entfernung und Annähe-
rung zu Gott wird in diesem Verhältnis stehen. Und was wir jetzt
im Fleisch nicht ablegen, das schadet uns um deswillen, weil als-
dann das, was wir hier Tödliches an uns hinwachsen lassen, erst in
jener Welt verwesen und abgebrochen werden muss, ehe der neue
Sinn Gottes zur höchsten Stufe der Vollendung aufwachsen kann.

176



Epheser 4,32

Epheser 4,32

„Seid aber gegeneinander gütig, mitleidig und verge-
bet, gleichwie auch Gott im Gesalbten euch vergeben
hat.“ Eph. 4,32

Das ist der neue Mensch, den wir anziehen sollen.
Wie kann man denn den neuen Menschen anziehen? Antwort:

Wenn man öfters nach den Vollkommenheiten Gottes handelt,
wenn man sich öfters erweckt zur Gütigkeit, zur Barmherzigkeit,
zur Erbarmung, zum Vergeben, aus dem Grund, weil Gott in Jesus
auch so gegen uns ist. Wenn man nun in diesem Sinn eine Festig-
keit bekommen hat, dass es zur Gewohnheit geworden ist, so ist
das der neue Mensch, der nach Gott geschaffen ist.

Dieser ist so nicht gleich in seiner höchsten Stärke da; dar-
um heißt’s im Grundtext: Werdet gegeneinander gütig. Der neue
Mensch muss also seine Stärke durch oft wiederholtes Tun des Gu-
ten bekommen, ebenso wie der alte Mensch nichts anderes als eine
Gewohnheit und Fertigkeit im Bösen ist, die man durch oft wie-
derholtes Tun und langes Bleiben im Bösen bekommen hat. Denn
da wird allemal ein Geist daraus, man gewöhne sich ins Gute oder
Böse hinein.

Wenn also einer heute eine Gelegenheit bekommt, wo ihm der
züchtigende Geist sagt, dass er aus der Bitterkeit in die Gütigkeit
übergehen soll, so muss er denken: Wenn ich mich heute nicht
überwinde, so werde ich nur desto länger des Bösen gewohnt und
im Bild des Teufels befestigt, und mir wird es morgen desto schwe-
rer, und der ungöttliche Sinn muss doch abgelegt werden, es ge-
schehe über kurz oder lang.

Es geht alles wachstümlich zu, es wird kein Baum über Nacht
groß, und wenn er heute seinen Teil nicht wächst, so kann er mor-
gen nicht zwei Teile wachsen, außer es sei Winter und folglich ein
Stillstand, da gar nichts wächst. Es ist eine wunderbare Sache, dass
der göttliche Same in uns im Verborgenen zu einer solchen herrli-
chen Gestalt aufwachsen soll, dass wir ein Ebenbild des unsichtba-
ren Gottes werden und ein Abglanz seiner Herrlichkeit.

177



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Ein jeder merke auf das böse Gewächs, welches noch in ihm ist.
Denn wenn schon der neue Wille rein ist, so ist doch das Fleisch
schwach und lässt sich nicht so gerne zähmen. Aber wer erret-
tet werden will, der muss oft mit Zwang das Gegenteil des Flei-
scheswillens tun. Die größte Forderung und Erleichterung ist die-
se, wenn man aus der guten Botschaft den Liebessinn Gottes in
dem Gesalbten gegen uns fleißig betrachtet; sowohl wie er uns un-
sere Sünden vergeben hat und noch vergibt und den Tod des Sün-
ders nicht will, als auch was Gott noch weiter bereitet hat in der
Zukunft für diejenigen, die er in Jesu geliebt hat. Das kehrt unse-
ren Willen um; das verwandelt unseren Sinn; das gibt einen Samen
in unser Herz, in dem das Bild Gottes verborgen liegt, welches her-
nach in göttlichen Liebesfrüchten aufwächst.

Epheser 5,1

„So werdet nun Nachahmer Gottes, als geliebte Kin-
der; ...“ Eph. 5,1

Paulus führte also die Epheser wieder zu dem ersten Ziel hin,
zu dem der Mensch geschaffen worden ist, nämlich zum Ebenbild
Gottes. Dahin hat auch der Heiland in seiner Bergpredigt gewiesen
und gesagt:

„Darum seid vollkommen, wie auch euer Vater im
Himmel vollkommen ist.“ Mt. 5,48

Gott ist also das höchste Urbild, die höchste Schönheit, die
höchste Vollkommenheit. Wir sollen es also Gott nachtun in allen
Stücken. Der Grund davon ist dieser: Ihr seid seine Kinder, aus sei-
nem Samen geboren. Einen größeren Adel gibt es nicht, eine grö-
ßere Herrlichkeit ist auf der Erde nicht zu finden.

178



Epheser 5,1

Was kann uns also dazu antreiben, dass wir Gott ähnlich zu
werden suchen? Antwort: Die gewisse Versicherung des Heiligen
Geistes, dass wir geliebte Kinder Gottes seien.

Dieses muss man recht verstehen. Gott hat uns geliebt und zu
seinen Kindern gemacht, ehe wir seinen Vollkommenheiten nach-
gestrebt haben. Er hat uns geliebt in Christus, ehe der Welt Grund
gelegt war, und hat uns in seinem Bilde ersehen, ehe wir gebo-
ren worden sind. Das muntert auf, wenn man hört, dass man das
schon ist, was man werden soll; wenn Gott von einem Menschen
mehr glaubt, als wirklich da ist.

Zwar liegt im ersten Samen und im neuen Willen das ganze
Gottesbild, aber wir haben auch noch Fleisch an uns, worin teufli-
sche Unarten stecken. Wir sind also von Gott geliebt, ehe wir in der
vollkommenen Herrlichkeit des Bildes Gottes glänzen. Aber wenn
wir von Schritt zu Schritt wirklich Gottes Bild anziehen, so sind
wir auf doppelte Art seine geliebten Kinder:

• Er liebt uns, wie er den Gesalbten geliebt hat. Und an dieser
Liebe hängt auch dieses, dass er aus besonderer Zuneigung
uns gibt, um was wir bitten.

• Alsdann ist das Königreich Gottes in seinem vollen Glanz,
wenn alle Menschen das Ebenbild Gottes wieder erlangen
und geliebte Kinder Gottes werden.

Und dahin muss es noch kommen, der Mensch mag sich sper-
ren, wie er will, und sich selber hindern und aufhalten, solange er
will. Will das Kind nicht freiwillig des Vaters Willen tun, so nimmt
der Vater die Rute, und alsdann wird ihm die wieder hervorschei-
nende Liebe des Vaters oft erst hintennach teuer.

179



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 5,2

„... und wandelt in der Liebe, gleichwie auch der Ge-
salbte uns geliebt und sich selbst für uns dahingege-
ben hat, (als eine) Gabe und Schlachtopfer, Gott zu
einem wohlriechenden Geruch.“ Eph. 5,2

Durch dieses muss das Ebenbild Gottes in uns befestigt wer-
den, wenn wir nämlich in der Liebe wandeln. Gott ist die Liebe,
und also ist dieses das Ebenbild Gottes, wenn wir in der Liebe wan-
deln, das ist, wenn wir Liebestaten tun.

Wenn einer vieles von der Liebe weiß, und tut keine Taten der
Liebe, so wird das Ebenbild Gottes nicht in ihm befestigt. Durch
öfteres Tun bekommt man eine Gewohnheit, und dies wird uns
zur Natur. Das heißt in der Liebe wandeln, nämlich immer in der
Ausübung der Liebe sich finden lassen.

Worin besteht aber diese Liebe? Davon ist uns Jesus das Urbild,
wie er uns geliebt hat, als das vollkommene Ebenbild des Vaters.
Er hat uns geliebt als seine Brüder und als Kinder Gottes, als wahre
Mitgeschwister von ihm, die von einerlei Vater geboren sind. Seine
Liebe ging so weit, dass er sich für seine Mitgeschwister in den Tod
gegeben hat. Er hat als der Stärkere und Ältere über sich ergehen
lassen, was die Schwächeren noch nicht haben ertragen können. Er
hat sich aus wahrer, allgemeiner, weit ausgedehnter Liebe gegen
alles, was seines Vaters ist, und für alles in den Tod gegeben, da-
mit die Schwächeren möchten zum Leben erhalten werden. Und
das war seinem Vater ein süßer vergnügungsvoller Geruch, weil er
selber keine Freude an dem Tod seiner Kinder, sondern an ihrem
Leben hat.

In dieser Liebe sollen wir auch einhergehen. Wir sollen, wie er,
das Leben für die Brüder lassen, wenn wir sehen, dass sie aus Gott
geboren sind; wenn sie auch noch so schwach wären; ja sogar für
die Welt, für unsere Feinde, wenn unser Tod ihnen zur Errettung
und Umkehr Nutzen bringen kann.

180



Epheser 5,3

Dadurch können wir Gott ein großes Vergnügen verursachen,
dass er mit uns in unserem Teil ebensowohl zufrieden ist wie mit
Jesu. Worin wir nun diese Liebe erweisen sollen, dazu wird uns
Gott täglich Gelegenheit geben, wenn wir’s merken wollen. Das
geht aber nicht immer durch Lust, sondern auch durch Zwang und
Tötung des alten Menschen.

Epheser 5,3

„Hurerei aber, und alle Unreinigkeit, oder Geiz soll bei
euch nicht einmal genannt werden, wie es den Heili-
gen geziemet; ...“ Eph. 5,3

Hier spricht Paulus von einer anderen Art von Liebe als im vo-
rigen Vers vorgekommen ist, welche Gott kein süßer Geruch, son-
dern Gestank ist, weil es aus dem Fleisch und aus dem alten Men-
schen kommt. Nämlich Hurerei, welche auch aus Liebe kommt,
und nicht aus Hass. Geiz, das ist Geldliebe, Liebe zu den irdischen
Gütern, ferner allerlei Unreinigkeit, das sind stumme Sünden wi-
der die Natur. Von diesem allem hing den gläubigen Ephesern
noch etwas an, weil sie vorher im heidnischen Zustand dieses für
keine Sünden hielten und es also durch öftere Übungen bei ihnen
eine feste Gewohnheit geworden war.

Darum erinnert sie Paulus, das müsse jetzt aufhören; bei ihrem
neuen heiligen Zustand schicke sich das jetzt nicht mehr für sie; sie
seien rein geworden, und das gebe wieder Flecken, welche nicht so
leicht abgewaschen werden können, als durch Enthaltung von ir-
dischen und fleischlichen Dingen und Liebe zu geistlichen Dingen,
vermittels der Besprengung des Blutes Jesu.

181



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Das soll auch ein Beweggrund bei uns werden, wiewohl es bis-
her die Gewohnheit nicht ist, aus diesem Grund sich der Unreinig-
keit und der Weltliebe zu enthalten. Dass man nämlich denke:

• Du bist heilig, das schickt sich nicht für dich;

• das ist nicht königlich und göttlich, das ist niederträchtig und
tierisch;

• das gibt einen Flecken in deine Herrlichkeit.

Das soll man ja nicht meinen, das Blut Jesu könne solches in
einem Augenblick wieder waschen, dass man es einem nicht mehr
ansehe. Ein anderes ist vergeben, ein anderes weggewaschen. Es
kann zwar weggewaschen werden, wenn das, was eine Gewohn-
heit des Fleisches war, durch die ausfließende Kraft des Blutes
des Gesalbten teils aufgedeckt, teils durch Einführung eines neuen
Geistestriebes nach und nach verdrängt und durch eine herrschen-
de Gegenlust aus dem Aufschluss des Wortes zu einer anderen
göttlichen Natur geworden ist, dass wir von Herzen keine Freude
mehr am Alten haben und die Heiligkeit Jesu ernstlich nachzuah-
men suchen.

Und wenn die Flecken ganz herausgewaschen sein sollen, so
müssen einem auch die unreinen Triebe aus dem Fleisch, die wi-
der die Ordnung Gottes sind, vergehen. Doch aber ist man von
Anfang seines neuen Vorsatzes und Willens schon ein Heiliger wie
die Epheser, wenn man auch schon mit der alten tierischen Ge-
wohnheit noch zu kämpfen hat; denn der neue Sinn aus dem Wort
und Geist ist heilig, und Gott schätzt uns nach dem neuen Sinn
und nicht mehr nach dem alten.

182



Epheser 5,4

Epheser 5,4

„... auch Schändlichkeit und närrisches Geschwätz
oder feiner Scherz sind Dinge, die sich nicht schi-
cken, sondern vielmehr Danksagung.“ Eph. 5,4

Paulus bringt noch mehr von der alten Gewohnheit vor, mit
welcher die Epheser in ihrem vorigen heidnischen Zustand be-
fleckt gewesen sind. Das war schon ein gutes Zeichen für die Ephe-
ser, dass sie sich solches haben sagen lassen. In der Blindheit sieht
man sie nicht, und wenn man’s einem sagt, so glaubt man’s nicht.
Der ist schon heilig, der seine Unheiligkeit glaubt, denn der es
nicht ablegen will, der glaubt es nicht.

Drei Stücke hält er ihnen aus dem Alten vor:

1. Schändliche Reden, besonders wider das sechste Gebot.

2. Närrische Reden, die keinen Verstand in sich enthalten und
sich nicht einmal für einen verständigen Menschen, ge-
schweige denn für einen Christen schicken.

3. Scherzreden, bei welchen noch Witz ist; welche eigentlich das
zum Zweck haben, dass sie einen zum Lachen bewegen sol-
len.

An solche Dinge kann die Zunge gewöhnt werden, sodass sol-
che Reden einem auf die Zunge kommen, ehe man fast einen Wil-
len dazu fassen kann. Da sagt nun Paulus, das schicke sich nicht,
es stehe ihnen nicht an, wenn man wisse, wer sie seien. Und wenn
man solche Reden von ihnen höre, so falle es einem jeden widersin-
nig auf, dass solche, welche Kinder Gottes und Heilige sein wollen,
noch solche Reden führen.

Und wenn andere, die es hören, schon nicht bekehrt sind, und
selber Possen reißen, so spüren sie es doch in ihrem Inwendigen,
dass es sich für solche Leute nicht schicke, die heilig sein und wer-
den wollen.

183



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Er sagt, sie sollen ihre Zungen anderes gewöhnen. Danksagen,
das schicke sich; dadurch werde der Nebenmensch erbaut.

Nämlich hier sind keine Dankgebete gemeint, die man auswen-
dig daherbeten soll, sondern gläubige Reden von Gottes Güte, Vor-
sorge, Regierung, da man alles, auch das Kreuz und die widrigen
Umstände, gute und böse Tage, als von Gott annimmt und aufs
Beste deutet, dass man einem anmerkt, man habe einen Glauben
an Gott; dass auch ein anderer aus den Reden eines Kindes Got-
tes bei allerhand Fällen unvermerkt eine gute Meinung von Gott
fassen und andere Gläubige selber im Glauben gestärkt werden
mögen.

Dadurch wird man auch selbst gläubiger und erweckt ande-
re zum Glauben und ist fruchtbringend. Aber das muss man sich
angewöhnen durchs Reden; so wird jeder Gläubige ein Werkzeug,
durch das der große Endzweck Gottes, nämlich die Bekehrung der
ganzen Welt, nach und nach befördert wird.

Zu dem Zweck muss einer in der guten Botschaft recht gegrün-
det werden, damit er immer voll sei von der Güte Gottes und von
den Gütern, die ihm Gott gegeben hat und noch geben wird. Wer
nichts empfangen hat, kann auch nicht danksagen, außer er wäre
noch ein Kind, das noch nicht reden kann.

184



Epheser 5,5

Epheser 5,5

„Denn das sollt ihr erkennen, dass kein Hurer, oder
Unreiner, oder Geiziger, welcher ein Götzendiener
ist, Erbteil hat an dem Königreich des Gesalbten und
Gottes.“ Eph. 5,5

Das war ein großer Beweggrund für die Epheser, von Hure-
rei, Unreinigkeit und Geiz auszugehen, nämlich dass dergleichen
Menschen, die sich solchen Sünden ergeben, keine Erbschaft an
dem Königreich Gottes und des Gesalbten haben. Denn das war
der erste Beweggrund zu ihrer Bekehrung, nämlich teilzuhaben an
dem Königreich des Gesalbten und Gottes. Es ist also eben, als sag-
te er: Alle eure Hoffnung ist verloren, wenn ihr nicht ernstlich aus-
geht aus euren alten Sündengewohnheiten.

Wenn also dieses Gewicht auch uns ziehen und bewegen soll,
so muss das Königreich Gottes und Jesu unsere Hauptsache sein.

Warum heißt es aber „das Königreich Gottes und des Gesalb-
ten“? Antwort: Weil eigentlich Gott der Vater Jesu, des Gesalbten,
ist. Gottes ist das Reich; aber es heißt auch des Gesalbten Reich,
weil Gott solches Königreich in seinem ewigen Vorsatz für Jesus
bestimmt hat, dass er der höchste Herr im Himmel und auf Er-
den werden soll. Und darum steht das Königreich des Gesalbten
vor, und Gottes Reich nach, weil der Zweck des Königreichs Jesu
ist, dass die ganze Welt ein Königreich Gottes werde, nämlich dass
Gott sei alles in allem.

Diese Erbschaft im Königreich des Gesalbten ist deswegen be-
trächtlich, weil die Majestät derer, die diese Erbschaft erlangen, der
Majestät Jesu ähnlich sein wird; und Jesu Majestät ist Gottes Ma-
jestät. Sind wir Kinder, heißt es, so sind wir auch Erben, nämlich
Gottes Erben und Miterben des Gesalbten. Er heißt der Gesalbte,
weil der Heilige Geist notwendig unsere irdische Menschheit sal-
ben muss, wenn sie tüchtig werden soll zu dem zukünftigen Kö-
nigreich und Priestertum.

185



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wer nicht mit dem königlichen und priesterlichen Geist gesalbt
wird, der hat auch keine Anwartschaft zu jenem großen König-
reich, nämlich der wird kein König, wenn er auch noch so fromm
wäre. Hingegen wer gesalbt ist, wie die Epheser auch Gesalbte wa-
ren, der kann dennoch das Königreich verlieren, wenn er die alten
Gewohnheiten des Fleisches wieder in sich herrschen lässt. Denn
man kann auch den Heiligen Geist verlieren und seiner künftigen
Krone beraubt werden.

Darum: Wer Ohren hat zu hören, der höre und lerne seinen
Feind kennen, der ihn um die Krone bringen will. Verunreinigung
und Götzendienst machte die Juden ehedessen untüchtig, zum
Heiligtum Gottes zu nahen, und so kann uns Hurerei und Geiz
vom Teil an der Stadt Gottes entfernen.

Epheser 5,6

„Lasset euch niemand verführen mit leeren Reden;
denn um solcher Dinge willen kommt der Zorn Got-
tes über die Söhne des Ungehorsams.“ Eph. 5,6

Paulus fährt in seinen Ermahnungen fort. Es ist wundersam,
dass Christen immerdar Ermahnungen brauchen. Nicht alle Chris-
ten haben solche nötig, sondern nur die schwachen Anfänger, wie
die Epheser dergleichen waren. Wer befestigt ist im Licht und in
der Wahrheit, der hat einen eigenen Ermahner und Zusprecher bei
sich selbst, nämlich den Heiligen Geist.

Diesmal gehen seine Ermahnungen gegen die Verführungen
von weltgesinnten Ungläubigen, dass sie sich von ihnen nicht be-
trügen lassen sollen mit leeren Reden, als ob Hurerei und Unrei-
nigkeit und Geiz keine so große Sünde seien.

186



Epheser 5,6

Der Teufel hat auch unter den Gläubigen solche, die er als Ver-
führer anderer braucht. So waren vermutlich auch damals unter
den Ephesern einige, wie die Prophetin Isabel (Offb. 2), welche aus
Lust an diesen Dingen falsche Gründe aufgesucht hat, um derglei-
chen Sünden zu beschönigen. Da haben sie allerlei Beweisgründe
angeben können, als ob man wohl mit der Welt mitmachen dürfe,
welche Gründe bei den Ungeübten und Schwachen, die im Inne-
ren noch nahe an die Welt angrenzten, leicht einen Eindruck haben
machen können.

Paulus aber warnt die Rechtschaffenen davor und sagt, das sei-
en leere Reden, die keinen Grund haben; im Gegenteil aber bezeugt
Paulus, das sei Wahrheit, dass der Zorn Gottes wegen dieser Din-
ge, nämlich wegen dieser Sünden, die im vorhergehenden Vers ste-
hen, die man damals so leicht genommen hat, über die Söhne des
Unglaubens komme, nämlich über die ungläubigen Heiden. Die-
se waren die Söhne des Ungehorsams, weil sie dem Liebeswillen
Gottes an sie nicht gehorsam sein wollten.

Also sehen wir, über wen eigentlich der Zorn Gottes komme am
Tage der Zukunft Jesu, nämlich hauptsächlich über die Ungläubi-
gen, die sich aus solchen Sünden nichts machen, über die sie der
Geist Gottes von Anfang in ihrem Gewissen bestraft hat. So kam
der Zorn Gottes über die erste Welt, weil sie sich vom Geist Go-
ties nicht mehr wollten strafen lassen, und ganz Fleisch wurden
(1. Mo. 6), und wie Paulus in Röm. 1 davon zeugt.

Wenn aber Gläubige sich auch in das ungöttliche Wesen der
Welt hineinziehen lassen und aus Lust ihres Fleisches die Stim-
me Gottes nicht mehr hören, so werden sie auch teilnehmen an
dem Zorn, der über die Welt kommt. Paulus sagt zu den Galatern
(Gal. 5,19): Offenbar sind die Werke des Fleisches usw., und doch,
wenn man sich einmal recht hineingelassen, so kommen sie einem
nicht mehr so offenbar fleischlich und so sündig vor.

187



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Und das ist sodann eine gefährliche Sache. Wir sollen deswe-
gen ein zartes Gewissen zu bewahren suchen, damit wir nicht bei
aller guten Meinung betrogen werden, und der Zorn Gottes nicht
auf uns komme.

Epheser 5,7

„Darum werdet nicht ihre Mitgenossen.“ Eph. 5,7

Paulus sagt dieses zu den gläubigen Ephesern, welche unter
ungläubigen Heiden wohnten, da sie sich von ihren Sündenspei-
sen auch manchmal belieben ließen. Er sagt also, sie sollen nicht
ihre Mitgenossen werden; denn wer ihre Sünden mitmache, der
werde auch ein Mitgenosse des Zorns, der am Tag Jesu über die
Ungläubigen kommen werde. So sollen wir uns also täglich reini-
gen und ausgehen von dem Wesen dieser Welt, damit wir nicht am
Tage des Zorns ihre Mitgenossen werden.

Hier möchte nun ein Gläubiger sich fragen: Was hast du denn
Besonderes an dir, wodurch du von einem ungläubigen Weltmen-
schen unterschieden bist? Wir grenzen heutigentags alle an das
Wesen dieser Welt an, denn von dem Hurenwein Babels haben ge-
trunken alle Nationen (Offb. 18,3), und der meisten Christen Sache
ist mehr Wissen als Tun. Wir sind in vielem der Welt ähnlich. Des-
wegen sollen wir nach dem Sinn Pauli fleißig an den Tag des Zorns
denken, der über die Ungläubigen kommt.

Wir sollen denken: Es ist möglich, dass ich ein Mitgenosse des
Zorns mit den ungläubigen Menschen bei all meinem guten An-
fang werden kann, wenn ich mich nicht täglich erneuere. Denn die
gläubigen Epheser hatten auch einen guten Anfang, und doch sagt
Paulus: Werdet keine Mitgenossen eurer ungläubigen Brüder am
Tage des Zorns.

188



Epheser 5,8

Die gangbaren Sünden den waren damals nach dem 3., 4. und
5. Vers: Hurerei, Unreinigkeit, Geiz, schändliche Worte, närrisches
Geschwätz, Scherzreden. Das hing den Gläubigen noch aus ihrem
vorigen Wandel an, und das wollte wieder bei ihnen aufwachen,
nachdem der erste Ernst des Christentums nachgelassen hatte.

Wenn man im ersten Feuer ist bei seiner Erweckung, da meint
man, es sei nicht möglich, dass man an solchen Weltsachen wie-
der ein Belieben finden könne; da hält man oft die Ermahnungen
für unnötig, so ernstlich meint man alles zu fliehen und zu lassen.
Darum sollen wir nicht sicher werden und denken, es habe keine
Not mehr mit uns, sondern wir sollen immer denken: Wenn wir
uns nicht täglich reinigen, so können wir Genossen des Zorns wer-
den an jenem schrecklichen Tag. Das ist das Vorzügliche bei einem
Gläubigen, oder das, was ihn alsdann unterscheidet von einem Un-
gläubigen, dass er befreit wird von dem feuerbrennenden Zorn. Al-
so, dass wenn die ganze Welt zugrunde und scheitern geht, er von
der Hand des Herrn bedeckt und in Sicherheit genommen wird.

Epheser 5,8

„Denn ihr waret ehemals Finsternis, nun aber ein Licht
in dem Herrn.“ Eph. 5,8

Das ist abermals ein Grund, durch den Paulus die gläubigen
Epheser bewegen will, keine Mitgenossen ihrer ungläubigen Brü-
der zu werden: Nämlich ihr waret weiland Finsternis, nun aber
seid ihr ein Licht in dem Herrn; das ist, wenn ihr noch so fins-
ter wäret, wie ihr ehemals gewesen seid und wie eure ungläubi-
gen Mitbrüder noch sind, so wäre es kein Wunder, wenn ihr noch
ihre finsteren und bösen Werke mittriebet, denn ein verfinsterter
Mensch weiß nicht, was er tut.

189



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Da ihr aber durch die gute Botschaft erleuchtet worden seid
und durch den Heiligen Geist ein Verständnis und eine Einsicht
bekommen habt vom rechten Weg zur Errettung eurer Seelen, von
Gott, vom Zweck eurer Bestimmung und von der Herrlichkeit der
Kinder Gottes, so wisset ihr es jetzt besser; mithin wandelt eurem
Beruf gemäß, handelt nicht wider den Verstand, und bedenkt die
selige Veränderung, die mit euch vorgegangen ist, da euch Gott aus
großer Barmherzigkeit ohne all euer Verdienst und Würdigkeit ein
Licht hat aufgehen lassen, da er euch ebensowohl in der Finsternis
hätte lassen können wie eure ungläubigen Mitbrüder, dass ihr oh-
ne euer Wissen und Glauben in das Gericht des Zorns an jenem Tag
gefallen wäret. Da ihr nun im Licht eine bessere Hoffnung habt, so
seid dieser seligen Veränderung eingedenk, und seht es nicht für
gering an.

Das sollen wir also für uns merken und mit eben diesem Grund
uns aufrichten, wenn wir Versuchungen bekommen, Mitgenossen
der Welt zu werden. Da sollen wir an die Veränderung gedenken,
die mit uns vorgegangen ist, da Gott aus großer Barmherzigkeit
sein Angesicht zu uns gekehrt und uns das rechte Licht geoffen-
bart hat zu unserer Errettung und ewigen Herrlichkeit. Da wird
uns die Lust vergehen, das alte Wesen, das wir verlassen haben,
aufs neue hervorzusuchen und in dem ungöttlichen Sinn der Welt
wieder aufs neue einherzugehen.

190



Epheser 5,9

Epheser 5,9

„Wandelt als Kinder des Lichts; die Frucht des Lichts
(aber besteht) in allerlei Gütigkeit und Gerechtigkeit
und Wahrheit.“ Eph. 5,9

Wenn man also ein Licht in dem Herrn geworden ist, nämlich
wenn man als ein Licht aus dem Licht und also von Gott gebo-
ren ist, so muss man sich auch üben im Wandel des Lichts. Licht
ist das göttliche Wesen, oder der reine himmlische unzerstörbare
Leib, aus unseres himmlischen Vaters Natur und Eigenschaft, der
unseren irdischen Leib und Seele wie ein Geruch durchgeht und
durchdringt. Dieses Licht soll in uns fest werden durch den Wan-
del im Licht. Dies göttliche Lichtwesen sollen wir anziehen, damit
des Vaters Bild aus uns hervorleuchte.

Und an dem liegt sehr viel; denn wenn wir aus der Lichtsnatur
Gottes erzeugt sind, so sind wir zwar ein Licht, wie der Heiland
sagt:

„Was aus dem Geist erzeugt ist, das ist Geist.“ Joh. 3,6;

aber da sind wir noch wie schwache neugeborene Kinder.
Wenn wir also dem Lichtzug und Lichttrieb nicht folgen, den wir
in unserem Fleisch täglich merken, so gewinnt die Finsternis des
Fleisches wieder die Oberhand, und das Licht verlischt, wie der
Heiland sagt:

„Wenn das Licht, das in dir ist, Finsternis ist, wie groß
wird die Finsternis sein?“ Mt. 6,23

Nämlich so groß, dass das Licht schwerlich wieder angezündet
werden kann. Denn man wird die Regungen des Lichts und den
Ungehorsam gegen diese Regungen gewohnt, hernach ist es einem
nichts Neues mehr, wie es einem etwas Neues gewesen ist, da das
Licht das erste Mal in der Finsternis leuchtete.

191



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Dieses Wort: „Kind des Lichts“ hat viel auf sich. Wie ein Licht,
das von einem anderen Licht angezündet worden ist, auch wieder
ein Licht ist, und von dem Licht, von dem es angezündet wurde,
nicht unterschieden ist, sondern eben die erleuchtende Eigenschaft
hat wie das Licht, von dem es angezündet worden ist und also
auch andere, die noch Finsternis sind, anzünden kann, wie Paulus
durch seine Lehre die finsteren Epheser angezündet hat, dass sie
ein Licht in dem Herrn und Lichteskinder wurden, so spiegelt sich
in uns des Herrn Klarheit mit aufgedecktem Angesicht, und wir wer-
den durch den Glanz, den wir aus Jesu Angesicht in unsere Herzen
bekommen, in eben das Bild verwandelt, von Klarheit zu Klarheit; das
ist: Wir empfangen Klarheit vom Herrn, und strahlen eben diese
in andere aus, und diese wieder in andere, wie der Herr selbst des
Vaters Klarheit als eine eigene Klarheit in seine Glieder ausstrahlt
(2. Kor. 3,18).

Denn es wird in uns durch die Erleuchtung ein eigenes Licht
geboren und angezündet (2. Kor. 4,6), um deswillen wir Lichtes-
kinder oder Lichtesgeburten und ein Licht in dem Herrn (Vers 8)
heißen; nämlich wie ein Menschenkind, das von einem Menschen
geboren ist, wiederum ein besonderer Mensch ist und als ein im
Anfang schwaches Kind nach und nach durch Wachstum zur Voll-
kommenheit seines menschlichen Vaters aufwächst und ein voll-
kommener Mensch wird, der wieder andere seinesgleichen zeugen
kann, so sind die Lichteskinder, die aus dem himmlischen Element
und Wesen erzeugt sind.

Es ist ein verborgener himmlischer Lichtesmensch in ihnen,

• der aus dem göttlichen Lichtessamen des Wortes und Geistes
Gottes erzeugt ist;

• dessen Ziel der Vollkommenheit Gott und Jesus ist;

• von einerlei Natur und Wesen, und also auch von einerlei
Kraft und Eigenschaft;

192



Epheser 5,9

• göttlichen Geschlechts, der göttlichen Natur teilhaftig, nach
dem Wort Jesu (Joh. 3,6.8): „Was vom Geist gezeugt ist,
ist Geist“; so gewiss und wahrhaftig und wesentlich wie
das, was vom verweslichen Fleisch gezeugt ist, verwesliches
Fleisch ist.

Und diese Lichteszeugung geht mitten in der Finsternis, näm-
lich mitten im Fleisch vor, wie ein herrliches Gewächs in und aus
der finsteren und groben Erde wächst, und daraus seinen ihm an-
gemessenen Leib zieht.

Darum sollen die Lichteskinder fleißig ihrer himmlischen Ge-
burt eingedenk sein, weil man seinen himmlischen Adel auch ver-
gessen und seines Berufs unwürdig wandeln kann. Deswegen soll
man sich in Lichteswirkungen üben: im Beten, Lesen, Reden, Den-
ken, Tun, damit man immer in solchen Dingen beschäftigt sei, die
aus dem Licht entspringen und zum Licht hinführen, so wird man
immer fähiger in himmlischen und geistlichen Dingen. Denn wie
ein Mensch durch die Fleischesgeschäftigkeit immer fleischlicher
wird, so erlangt man auch in geistlichen Dingen eine Fertigkeit:
Das Licht wird Natur, weil man sich darin übt, es gewinnt die
Oberhand über die Finsternis, und setzt sich in uns fest, dass es
nimmermehr Finsternis werden kann.

Weil nun die Frucht des Lichtes, nämlich das, was aus dem
Licht hervorwächst, allerlei Art von Gütigkeit, Gerechtigkeit und
Wahrheit ist, so sollen wir vorzüglich in diesen drei Gattungen
Frucht bringen; nämlich

• lauter Herzensgütigkeit gegen Brüder und alle Menschen nach
Gottes und Jesu Art und Eigenschaft aus uns leuchten lassen,
welches dem Zorn und der Bitterkeit (Kapitel 4,31) entgegen-
gesetzt ist;

193



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

• Gerechtigkeit, welche dem Stehlen, dem Müßiggang, der Hu-
rerei und dem Geiz (Kapitel 4,28; 5,3.5) entgegengesetzt ist,
aber auch alle anderen Arten der Gerechtigkeit nach der
Bergpredigt Jesu in sich begreift.

• Wahrheit, welche dem Lügen und unnützen Reden und der
Unwissenheit entgegengesetzt ist (Kapitel 4,25.29; 5,4), und
dass man vielmehr Danksagung (Kapitel 5,4), Bestrafung des
Bösen (Eph. 5,11) und überhaupt fruchtbare, gesalbte Lich-
tesworte (Kapitel 4,29) aus dem Wachstum der Erleuchtung
und der Fülle des inneren guten Schatzes (Mt. 12,35) hervor-
leuchten lassen solle.

Es soll also bei einem Lichteskind nicht nur bei guten Gedan-
ken bleiben: Das Licht soll auch hervorbrechen (Mt. 5,14.16), es sollen
Werke daraus werden, dass man es einem von außen ansieht, und
dass andere dadurch erbaut werden können; alsdann wird unsere
Hoffnung gewiss auf das Erbteil der Heiligen im Licht.

Epheser 5,10

„Als solche, welche prüfen, was dem Herrn wohlgefäl-
lig sei.“ Eph. 5,10

Das ist eine Hauptpflicht für einen Lehrjünger und Diener Je-
su, dass er nämlich prüfe, was zu jeder Zeit und Stunde und bei je-
der Gelegenheit dem Herrn wohlgefällig sei. Also muss er nicht nur
überhaupt bereit sein und einen Trieb haben, seines Herrn Willen zu
tun, sondern auch den Willen seines Herrn immer mehr verstehen
zu lernen.

194



Epheser 5,10

So wandelt man als ein Kind des Lichts, wenn man begierig ist,
des Herrn vollkommenen Willen in allen Stücken zu treffen, näm-
lich so in allem sich zu bezeugen, wie er, unser Herr, selbst sich
bezeugen und wandeln würde, wenn er an unserer Stelle wäre,
wenn er in unserem äußerlichen Beruf, Gesellschaft mit anderen
und in unseren Umständen stünde, und zu unserer Zeit lebte, oder
in unserem Wohnungsort sich aufhielte.

Hierzu gehört aber, dass man die Größe dieses Herrn, des zu-
künftigen Richters und Vergelters, erkenne, dem der Vater Macht
gegeben hat, Gericht zu halten, und der als freier Selbstherrscher
diejenigen, die seine Gunst haben, zu den höchsten Ehren erhe-
ben und auf seinen Thron setzen kann (Offb. 3,21). In dieser Leh-
re von der höchsten Majestät des Mariensohnes von Nazareth, die
ihm der Vater nach dem Leiden seines Todes gegeben hat, sind die
Epheser von Anfang an unterrichtet worden. Darum gab es einen
großen Zug für ihr Herz, wenn ihnen Paulus von dem Herrn sagte,
dass sie auch suchen sollen, sein Wohlgefallen zu erreichen. Denn
er kann auch nach dem Tod lebendig machen und zur früheren
Teilnehmung seiner Herrlichkeit bringen, welche er will, und al-
so seinen Günstlingen und Favoriten, die seine vorzügliche Gnade
haben, es tausendfältig hier und dort ersetzen, was sie mit beson-
derem Dienstfleiß hier auf Erden in dieser kurzen Zeit ihm zuliebe
und zur Ehre getan haben.

Wenn man nun diesen Eindruck von ihm hat, dass er das Eben-
bild des unsichtbaren Gottes und der größte Herr im Himmel und
auf Erden sei, und dabei bedenkt, dass er ehemals auf Erden auch
ein Mensch gewesen sei und wenig Ansehen gehabt habe und doch
durch das Tun des Willens Gottes ein so großer Herr geworden
sei; und noch ferner bedenkt, dass man ein Lichteskind aus seinem
Licht und ein Lehrjünger dieses großen Herrn sei, von welchem er
selbst ehedem gesagt hat:

„Wenn ein Lehrschüler ausgelernt hat, so wird er wie
sein Lehrmeister werden“, Lk. 6,40

195



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

so gibt das den allergrößten Zug ins Herz, zu prüfen, darauf zu
sinnen und zu denken, bei jeder Gelegenheit, bei jedem Vorfall, im
Kleinen und im Großen: Was ist meinem Herrn im Himmel wohl-
gefällig, was gefällt ihm am besten?

In dem sollen wir uns üben, so werden wir ein Verständnis er-
langen, das man aus Büchern allein nicht erlangen kann und das
uns auch andere Kinder Gottes nicht sagen können, nämlich, was
unter so vielem Guten, welches dem Menschen täglich zu tun vor-
kommt, seinem Herrn im Himmel am besten gefalle, nach unserem
Teil, nach unseren Umständen, nach unseren eigenen Verbindun-
gen mit anderen Menschen, nach unserem Stand und Beruf. Da
werden wir ein Verständnis bekommen, wie ein erfahrener Haus-
halter, der aus Erfahrung und durchs Tun gelernt hat, wie er je-
de Zeit und Umstände und Gelegenheiten zum Vorteil und zum
Wachstum seines Vermögens benutzen soll.

So traf Jesus auf der Welt den besten Weg, der ihm am nütz-
lichsten war und ihn zur höchsten Herrlichkeit führte, und der
auch seinem Vater am besten gefiel. Das ist also eine Sache, die
man allein durchs Tun lernen muss. Durchs Tun wird man klug.
Und davon erlangt man einen ebenso gewissen Nutzen wie ein
Mann, der nicht nur denkt, sondern auch wirkt, und oft mit Mü-
he und Beschwerlichkeit ausführt, was er ausgedacht hat, und sich
also seine Haushaltung angelegen sein lässt. Dadurch wird unser
innerer Reichtum vermehrt; und der Endzweck ist, auf den Thron
Jesu erhoben zu werden, und in der Vollkommenheit und Herr-
lichkeit unseres Lehrmeisters zu glänzen.

196



Epheser 5,11

Epheser 5,11

„Und habt keine Gemeinschaft mit den unfruchtba-
ren Werken der Finsternis, vielmehr aber bestrafet sie
auch.“ Eph. 5,11

Paulus warnt die gläubigen Epheser, dass sie mit den unfrucht-
baren Werken der Finsternis, welche ihre ungläubigen heidnischen
Mitbrüder trieben, keine Gemeinschaft haben sollen. Es ist etwas
sehr Gefährliches, unter bösen ungläubigen Menschen zu wohnen.
Wenn die gläubigen Epheser an einem sonderen Ort unter lauter
Gläubigen gewohnt hätten, so wäre diese Ermahnung nicht nötig
gewesen. Durch das, was man sieht und was man hört, wird man
leicht gereizt, weil ein Zunder dazu in unserem Fleisch liegt, der
leicht Feuer fangen kann.

Daher ist man auch in der christlichen Kirche auf den Gedan-
ken gefallen, von der Welt abgesondert in besonderen Häusern
und Gemeinschaften zu leben. Und das ist die Ursache, warum
Klöster entstanden sind. Aber das ist die Meinung Gottes und Jesu
nicht. Wir sollen in der Welt leben, und uns von der Welt dennoch
unbefleckt erhalten; wir sollen Lichter in der Finsternis sein, damit
die Finsternis licht werde.

Denn Gott hat die Welt nicht verworfen, sondern er will sie
erretten und selig machen. Aus diesem Sinn sagt Paulus: Enthal-
tet euch nicht nur von den finsteren Werken eurer ungläubigen
Mitbrüder, sondern bestrafet solche vielmehr, sagt ihnen bei sol-
chen Gelegenheiten mit Lichtsgründen: „Diese Werke haben kei-
nen Nutzen und keine Frucht auf den Tag Jesu, sondern bringen
euch vielmehr Scham, Schaden und Untergang.“

197



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Auf diese Weise nützt ein Gläubiger sehr viel in der Welt:

1. Verwundern sich die Ungläubigen, dass solche Leute das al-
te Wesen nicht mehr mitmachen, wenn man sie auch nicht
wirklich darüber bestraft.

2. Wenn sie Worte aus dem Licht reden, durch die sie ihre Fins-
ternis bestrafen und ihnen vor Augen stellen, so werden viele
dadurch nachdenklich und kommen zu sich selbst.

Das Sagen allein hilft nichts, wenn man ihnen nicht auch mit ei-
nem lebendigen Beispiel vorangeht. So kann also ein jeder Mensch
seinem Nebenmenschen stillschweigend und mit Worten predi-
gen, welches oft mehr nützt als lange Predigten auf der Kanzel.
Wenigstens kann ein Zuhörer seinem Lehrer und überhaupt dem
Königreich Gottes durch seinen Umgang mit Weltleuten sehr viel
nützen, wenn er das nicht mehr tut, was die Welt tut, und wenn
er zuweilen ein Wort aus dem Licht redet. Und das wird der Herr
einmal als eine Förderung seines Reiches belohnen. Ein jeder wah-
re Christ ist also ein Mithelfer zum Königreich Gottes und zur Er-
rettung der Menschen, stillschweigend und redend.

Darum sollen wir uns diese Ermahnung Pauli gesagt sein las-
sen, sonst haben wir selber Schaden davon, wenn wir uns in die
Denkungsart und in die Gewohnheit der Welt wieder hineinzie-
hen lassen. Und die Welt hat auch Schaden davon, wenn sie durch
uns nicht göttlich, geistlich und himmlisch wird.

198



Epheser 5,12

Epheser 5,12

„Denn was heimlich von ihnen geschieht, ist schänd-
lich auch zu sagen; ...“ Eph. 5,12

Das ist ein Anzeichen des Bösen und des Ungöttlichen, wenn
man von dem, was man tut, nicht frei reden darf, und es also im
Verborgenen tun muss und auch wünscht, dass es ewig verborgen
bliebe. Denn man schämt sich des Bösen bei sich selbst und vor
anderen, absonderlich der Werke des Fleisches wider das sechste
Gebot, welche vornehmlich hier gemeint sind, und welche bei den
Heiden sehr gewöhnlich waren.

Darum nennt es auch Paulus Werke der Finsternis, weil man’s
nicht gern im Licht und öffentlich tut. Der Mensch kann auf tau-
senderlei Art verderbt werden und in dieser oder jener Sünde eine
Fertigkeit oder Gewohnheit erlangen und den Tod anstatt des Le-
bens in seinem Fleisch befestigen, wie Paulus sagt:

„Zieht den alten Menschen aus mit seinen Werken, der
durch Lüste in Irrtum sich verderbet hat.“ Eph. 4,22

Es können also solche Irrwege in unserem Fleisch eröffnet wer-
den, da wir Empfindungen in uns erwecken, welche wider die Art
des ewigen Lebens sind, und der Gewalt des Todes Tür und Tor
öffnen. Also will Paulus sagen: Geht nicht mit ihnen, wenn sie
euch zur Gemeinschaft dieser Werke einladen; sagt vielmehr, das
sei schändlich und wider die Natur des Lichts.

Aus diesem kann sich ein jedes auch kennenlernen. Wenn er in-
nerlich kein Licht hat, und nicht aufrichtig das Licht liebt, so geht
er nicht mit der Sprache heraus, sondern ist verdeckt und verbor-
gen und spricht nicht gern von seinen eigenen Untugenden, weil
er’s noch nicht im Sinn hat, sie zu lassen, und keine herzliche Ab-
scheu davor hat.

199



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Deswegen wird man auch finden, dass ein Gläubiger, wenn er
nicht recht von der Finsternis los ist, besonders von dem nicht gern
redet, was eigentlich ihm davon anhängt, und wovon er noch nicht
angefangen hat, auszugehen. Es sei hernach Unzucht oder Lügen
oder dergleichen etwas.

Wenn aber ein wahrer Anfang gemacht ist, davon auszugehen,
so redet man davon ohne Scham; außer diesem schämt man sich
noch. Und nur an dem sollte man merken, dass man noch nicht
recht im Licht ist, wenn man von seinen vorigen geheimen und
verdeckten Seelenkrankheiten und Unreinigkeiten nicht gern mit
anderen Lichteskindern offenherzig redet.

Aber da sollte man denken: Alles Verdeckte unseres Herzens,
wenn es auch kein Mensch weiß, wird an jenem Tage klar und of-
fenbar werden. Billig sollte also ein jeder Mensch suchen so zu sein,
dass ein jeder Mensch ihm ins Herz hineinsehen dürfte.

Denn bei jedem Wort des Lichtes und Unterredung mit Lich-
teskindern wird das Verdeckte unseres Herzens vor unseren eige-
nen Augen offenbar. Daher sollen wir bei solchen Lichtesblicken,
durch die unsere Finsternis offenbar wird, uns von allen Werken
der Finsternis losmachen, damit wir uns derselben vor unserem ei-
genen Gewissen, wenn es aufwacht, oder vor anderen, wenn sie es
merken oder an jenem Tag vor Gott und Jesu nicht schämen dür-
fen.

200



Epheser 5,13

Epheser 5,13

„... das alles aber, wenn es bestraft wird, wird von dem
Licht offenbar gemacht. Und jeder, der sich derglei-
chen offenbaren lässt, ist Licht.“ Eph. 5,13

Ein finsterer Mensch kann eine lange Zeit Werke der Finsternis
treiben, ohne es zu erkennen, und ohne es in der rechten Sündlich-
keit anzusehen. Wenn aber ein Lichtesmensch es ihm aufdeckt und
ihn davon überzeugt, so wird es ihm von dem Licht, das in ihm
ist, geoffenbart, nämlich von dem Licht, das noch in dem finste-
ren Menschen ist, nämlich von seinem Gewissen, das sich zu regen
und zu fühlen anfängt. Denn niemand glaubt etwas, außer er sehe
es bei seinem eigenen Licht.

Es ist also auch bei einem finsteren Menschen noch Licht, aber
so, wie der Tag in der Nacht verborgen ist. Wenn die Sonne auf-
geht, so erweckt sie das Licht, das vorher in der Finsternis ver-
borgen war, dass es zum Vorschein kommt. So ist’s auch, wenn
ein Lichtesmensch einem finsteren Menschen etwas sagt, nämlich
in dem Augenblick, da er mit Liebe und Lichtesgründen ihm ans
Herz kommt und ihm zeigt, wie sein Tun gegen den Sinn Jesu und
gegen das Ebenbild Gottes anstoße, so wird das Licht in der Fins-
ternis erweckt, dass der Mensch wenigstens in demselben Augen-
blick sich fühlt und sich selbst bei dem Licht sieht; er mag hernach
darüber zornig werden oder es in Liebe aufnehmen, das heißt, es
wird ihm vom Licht oder von seinem Gewissen, das er nun fühlt,
geoffenbart.

Es liegt also viel daran, dass wir einander dasjenige zeigen, was
wir selbst nicht sehen. Und vornehmlich will Paulus haben, wir
sollen auch auf diejenigen wirken, die noch ganz in der Finsternis
sind, damit ein Licht in ihnen erweckt werde und sie ihr schlafen-
des Gewissen wieder fühlen.

201



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Denn alles, was geoffenbart wird, ist Licht, das ist, ein jeder, der
sich seine Werke der Finsternis offenbaren lässt, ist auch ein Kind
des Lichtes und aus der Wahrheit, weil er die Stimme der Wahrheit
hört (Joh. 18,37) und wird ein Licht in dem Herrn werden, wie der,
von dem er bestraft und erweckt geworden ist, selbst ein solches
Licht geworden ist (Eph. 5,8).

Wir können also einander Licht geben oder das in der Finster-
nis verborgene Licht bei anderen durch unser Licht erwecken, dass
es Tag wird in dem Menschen, da es vorher Nacht gewesen ist. Zu
dem Zweck sollen wir selber recht licht werden und uns die Fins-
ternis gern offenbaren lassen, damit wir auch in den Stand kom-
men, ein Licht der Welt, nämlich ein Licht für andere zu werden.
Darum sollen wir ausgehen aus der Liebe zur Finsternis und das-
jenige tun oder lassen, zu was uns das Licht treibt oder über was
es uns bestraft, damit das angezündete Licht in uns nicht nur ein
schnell vorübergehender Blitz sei, sondern ein beständiges Licht
werde, das auch andere erleuchten kann.

Epheser 5,14

„Darum spricht er: Wache auf, der du schläfst, und ste-
he auf von den Toten, so wird der Gesalbte dir als ein
Licht aufgehen.“ Eph. 5,14

Paulus zieht hier eine Stelle an aus dem Propheten Jesaja, zum
Beweis des Satzes, dass Finsternis Licht werden könne.

• Er meint eigentlich die unbekehrten Epheser, unter denen die
Gläubigen wohnten. Diese sollen aufwachen. Denn diese wa-
ren die Schlafenden und Toten, die aufstehen sollen, und wel-
che der Gesalbte hell anleuchten wolle.

202



Epheser 5,14

• Er meint aber auch die gläubigen Epheser, die er zum Teil
noch von den Werken der Finsternis abwarnte. Sie sollen
recht licht werden; sie sollen recht aufwachen und aufste-
hen von ihrem Schlaf und von ihrem Tod, der ihnen noch
aus dem Heidentum anklebe, oder in den sie durch Lauheit
und Trägheit wieder hineingekommen seien, so werde sie der
Gesalbte hell anleuchten, so werden sie ein solches Licht wer-
den, das auch andere zu erleuchten imstande sei. Auf diese
Art werden sie zur Erleuchtung ihrer finsteren Mitbrüder bei
jeder Gelegenheit, wo sie Werke der Finsternis vor ihren Au-
gen treiben, vieles beitragen können.

Da sagt nun Paulus, sie sollen als Lichter unter diesen finsteren
Menschen wohnen, und sollen als wahre Patrioten von der Sache
Jesu jede Gelegenheit ergreifen, Jesu Königreich und Herrlichkeit
zu vermehren. Sie sollen also diese finsteren Leute nicht gering-
schätzen, oder sich in ihrem eigenen Licht wohlgefallen, und an-
dere verachten, sondern sollen aus dem Grund dieser Stelle glau-
ben, dass, wenn sie selbst recht licht werden, auch die ungläubigen
Heiden in ihrem Lichte wandeln und zu ihnen herbeikommen wer-
den, weil die ganze Welt der Herrlichkeit des Herrn voll werden
soll, und noch viele Schlafende und Tote aus ihrem Schlaf und Tod
aufwachen müssen, wie sie selbst als Schlafende aufgewacht und
als Tote auferstanden seien. Und gewiss, ein Wort, zu seiner Zeit
geredet, mit Geist und Liebe, auch nur von einem ungelehrten Zu-
hörer, wirkt oft mehr als eine gewöhnliche Predigt eines gelehrten
Lehrers.

Hier sieht man, was es für eine wichtige Sache um einen Chris-
ten ist, und wenn er auch gleich keiner von den Stärksten ist, wenn
er nur recht aufgewacht ist von seinem eigenen Schlaf, und voll
Geist und Eifer, und voll von Weisheit und Liebe ist. Da ist man
ein fruchtbringender Baum. Der Geist und das Licht Jesu, das in
einem Gläubigen wohnt, ist alsdann allezeit wirksam und anzün-
dend, wenn man recht bei sich selbst ist.

203



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Denn Gläubige sind der Sauerteig, der den ganzen Teig durch-
säuern wird. Ein Wort, aus dem Licht geredet, erweckt in einem
anderen ein Licht und setzt den finsteren Nebenmenschen in einen
solchen Zustand, dass ihn Jesus mit seinem Geist noch weiter an-
leuchten kann.

O wie sehr wäre zu wünschen, dass wir alle in einem laute-
ren, hellen, wirksamen und brennenden Licht stünden, dass es uns
nämlich kindlich und redlich um die Sache Jesu zu tun wäre, so
würde durch unsere Reden aus dem Licht manchmal des anderen
Herz in Brand kommen, wie die Emmaus-Lehrjünger bei den Re-
den Jesu (Lk. 24,32). Darum soll dieses zuvörderst unsere Haupt-
sache sein, dass wir Jesus zur Beruhigung unseres Herzens selbst
recht erkennen und genießen und voll von seinem Geist und Licht
werden möchten, damit unsere Reden zur Erbauung anderer nicht
aus dem Buchstaben, sondern aus einem vollen Licht entspringen
möchten, damit der andere ein wahres Gefühl von Jesus durch
uns bekommen und durch uns von Jesus hell angeleuchtet werden
möchte.

Epheser 5,15

„So seht nun zu, wie ihr genau wandeln möchtet, nicht
als Unweise, sondern als Weise.“ Eph. 5,15

Diese Ermahnung geht die gläubigen Epheser an, und ist mit
der vorigen Sache verbunden. Nämlich ihren Aufenthalt und Um-
gang mit ihren heidnischen Brüdern sollen sie nicht für gering an-
sehen, sie sollen alle Genauigkeit und Vorsicht dabei anwenden;
hauptsächlich soll ihnen darum zu tun sein, ihre ungläubigen Mit-
brüder von ihren Sünden zu überzeugen.

204



Epheser 5,15

Da sollen sie aber alle Weisheit dazu brauchen, und mit der Tür
nicht ins Haus hineinfallen; ihnen nicht bei jeder Gelegenheit vor-
predigen, was sie nicht gern hören, sondern oft schweigen, aber
dabei auf die Gelegenheit wohl merken, wo sie reden sollen. Das
heißt, die Zeit auskaufen, wie es im nachfolgenden Vers vorkom-
men wird, nämlich diejenige Zeit, wo man reden soll. Denn je teuf-
lischer und finsterer die Menschen sind, desto liebreicher wollen
sie behandelt sein.

Denn Gläubige, die Verständnis haben, können schon mehr
Schärfe ertragen, wenn sie fehlen, weil Licht in ihnen ist, das mit
den Lichtesworten innerlich harmoniert.

Aus zwei Gründen sollen wir mit aller Sorgfalt mit unbekehr-
ten Leuten umgehen:

1. Um ihres Heils willen, um ihnen bei jeder Gelegenheit einen
Weg zum Licht zu öffnen, damit etwa das Wort des Jesaja im
vorigen Vers an ihnen möchte erfüllt werden: Wache auf, der
du schläfst usw.

2. Um unserer eigenen Sicherheit willen unter ihnen, dass sie
uns dulden und in keinen Grimm über uns kommen. Denn
wenn der Mensch nicht will, und man offenbart ihm immer
seinen ungläubigen Zustand und den darauf haftenden Zorn
Gottes, so kommt er in einen Grimm, wie die zu Nazareth
gegen Jesus (Lk. 4,28) und wie die in Jerusalem am Laubhüt-
tenfest (Joh. 8,41.59), welches jedoch endlich nötig ist, wenn
genug Geduld und Liebe vorangegangen ist. Wenn nun der
teuflische Grimm in einem Menschen erweckt wird, so ver-
schließt er sein Herz gegen uns, und so können die erschreck-
lichsten Verfolgungen über uns erweckt werden, wie wir Bei-
spiele genug in den Kirchengeschichten haben.

205



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Also ist’s nötig, dass wir vorsichtig oder genau wandeln, näm-
lich, dass man zusehe, wie man die rechte Zeit und das rechte Wort
treffen möge, wenn man unter ihnen sich aufhält, und dass man
sich bei Bestrafungen nicht in den Zorn hineinbringen lasse, son-
dern in einer mütterlichen Liebe stehen bleibe.

Wenn man also nur so herausplatzt, wie es einem einfällt, so ist
das unweislich. Man muss jedes Wort zweimal überdenken, wenn
man mit solchen Leuten zu tun hat, damit sie keinen schlimmen
Eindruck von uns bekommen, der hernach unserer Einwirkung auf
sie auf lange Zeit hinaus hinderlich sein kann. An dieser Aufgabe
haben wir täglich zu lernen, bis wir eine rechte Weisheit und Ver-
schlagenheit auf das Wohl anderer Menschen bekommen, die um
uns herum sind, damit sie von uns als von Lichtern angezündet
werden mögen.

Epheser 5,16

„Als solche, welche die Zeit auskaufen, weil die Tage
böse sind.“ Eph. 5,16

Das ist abermals ein Teil von der Weisheit, welche Paulus den
gläubigen Ephesern empfiehlt, und die sie in ihrem Umgang mit
den Ungläubigen zu beobachten haben. Sie sollen nämlich die Zeit
auskaufen, weil die Tage böse sind.

Das ist, wenn sie auch zu mancher Zeit nicht wirken können
zum Heil ihrer ungläubigen Mitbrüder, so sollen sie nur zusehen,
dass sie selbst ungeschlagen davonkommen. Es ist nämlich nicht
eine Zeit wie die andere. Es bekommt oft der Fürst der Finsternis
eine gewaltige Macht, und setzt alles in einen Grimm gegen das
Licht. Da sollen wir schweigen und uns zurückziehen, bis die böse
Stunde vorüber ist.

206



Epheser 5,16

Es kommen auch wieder heitere Tage und Gnadenheimsuchun-
gen. Und das erfährt man bei einzelnen Menschen und bei ganzen
Ortschaften. Da sollen wir bei solchen Umständen, wenn die Tage
böse sind, wenn ein böser Geist regiert, unsere ungläubigen Mit-
brüder ja nicht durch allzu viele Ermahnungen zum Zorn reizen,
sondern die Gelegenheit wohl wahrnehmen, wenn wir reden oder
schweigen sollen.

Zeit kaufen heißt überhaupt soviel wie der Gelegenheit sich be-
dienen, oder, wie Jesus sagt: Wirken, weil es Tag ist; es kommt die
Nacht, da niemand wirken kann (Joh. 9,4).

Es ist nicht eine Stunde wie die andere. Manchmal ist eine Stun-
de der Finsternis über einem Menschen; manchmal ist eine Gna-
denstande da. Auf das sollen die Epheser merken bei ihrem Um-
gang mit anderen.

Wenn Zeiten und Stunden der Finsternis den Menschen beherr-
schen, oder wie Paulus hier sagt, wenn die Tage böse sind, so ist’s
besser schweigen als reden. Denn sonst kann man mehr verder-
ben, als gutmachen. Wir lernen so viel aus diesem Vers, dass wah-
re Christen solche Leute sein sollen, die auf ihren und ihres Herrn
Vorteil bedacht sind, wie ein Weltmensch auf seinen Nutzen be-
dacht ist, und alle Gelegenheiten ergreift, wo er etwas gewinnen
kann.

Diese Kunst verstehen wenige Gläubige. Viele üben sich auch
nicht darauf, weil sie meinen, sie seien nur auf der Welt, ihre eigene
Seele davonzubringen.

Wir sollen fruchtbringende Bäume sein und ein Salz der Erde.
Kurze Worte, wenn sie aus der Liebe und aus der Weisheit kom-
men, können oft viel Gutes wirken; und Worte, die aus dem argen
Grund kommen oder ohne Weisheit hervorfließen, können oft ein
großes Feuer anzünden.

207



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Gläubige können durch ihr Verhalten unter den Ungläubigen
machen, dass man sie entweder gerne duldet, oder auch, dass man
ihnen feind wird und der ganzen Sache Jesu absagt und sie ver-
folgt. Es liegt also sehr viel an unserem täglichen Umgang mit an-
deren. Wir sollen also immer bei uns selbst sein und im Sinne Je-
su uns erneuern, damit wir unter Gläubigen und Ungläubigen so
wandeln mögen, wie Jesus wandeln würde, wenn er an unserer
Stelle wäre.

Epheser 5,17

„Darum seid nicht töricht, sondern solche, welche ver-
stehen, was der Wille Gottes sei.“ Eph. 5,17

Dieser Vers hängt an den zwei vorhergehenden und reicht hin-
auf bis in den zehnten, wo es heißt, sie sollen prüfen, was dem
Herrn angenehm sei. In den zwei vorhergehenden Versen hat er
von der Weisheit im Umgang geredet, zum Nutzen ihrer selbst und
anderer, und besonders im sechzehnten Vers gesagt, sie sollen die
guten Gelegenheiten und Stunden sowohl in anderen zu wirken,
als auch sich selbst zu stärken, wie Perlen und Kleinodien anse-
hen, welche man nicht im Wege liegen lässt, wenn man sie findet.

Nun sagt er in diesem siebzehnten Vers: Deswegen, weil die
Tage böse und die guten Gelegenheiten so selten seien, sollen sie
nicht unverständig sein, sondern verstehen, was des Herrn Wille
sei. Nämlich des Herrn Wille ist, diese und jene gute Gelegenheit
nicht außer Acht zu lassen, wo man ineinander wirken, oder selbst
gestärkt werden kann auf die Stunde der Versuchung.

So hat’s nämlich Jesus, unser Herr, selber gemacht, wie wir das
Beispiel haben an der Samariterin bei dem Brunnen (Joh. 4); da hat
er den Willen seines Vaters getan, und das war ihm süßer als Spei-
se.

208



Epheser 5,17

Wir müssen bedenken, dass der erhöhte Herr und Heiland
sonst niemand auf der Welt habe als uns, durch die sein König-
reich befördert und vermehrt werden müsse, damit der Name Got-
tes bald in der ganzen Welt verherrlicht werden möchte. Deswegen
sollen wir allen Ernst und alle Sorgfalt anwenden, unserem Herrn
so zu dienen, dass er ein Wohlgefallen an uns hat.

Sein Wille ist kein anderer als Gottes Wille. Darum sollen wir
billig alle Morgen uns diesen Vers vor Augen setzen und darauf
denken, was heute Gottes Wille sei, und alle Abende uns prüfen,
ob wir Gottes Willen getan haben, und sollten also nicht so leicht-
sinnig in den Tag hinein leben, als ob wir nur auf der Welt wären,
zu essen und zu trinken, und als ob wir zu gering und untüchtig
seien, etwas zur Beihilfe und Förderung des Königreichs Jesu zu
tun; als ob wir andere, Höhere, Vornehmere und Stärkere sorgen
lassen müssten, und wir sozusagen das fünfte Rad am Wagen wä-
ren.

Ein jeder Mensch, der Geist hat, muss also täglich verständiger
werden und, wie Jesus auf Erden, seines Vaters im Himmel Willen
erkennen und tun lernen, welcher auch manchmal darin besteht,
dass wir leiden und schweigen. Mancher wahre Christ kann aber
auch noch ein unverständiges Kind sein, wenn er nämlich Gottes
Willen zu jeder Zeit und Stunde mit reifem Verstande noch nicht
versteht und tut.

209



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 5,18

„Und werdet nicht trunken im Wein, wobei es üppig
zugeht, sondern werdet voll im Geiste.“ Eph. 5,18

Dieses war etwas von den alten Gewohnheiten der Epheser, da
sie noch ungläubig waren. Wenn nämlich ihre ungläubigen Mit-
brüder bei den Opfermahlzeiten oder bei anderen fröhlichen Gele-
genheiten sich volltranken und ihre guten Freunde unter den Gläu-
bigen dazu einluden, so war dieses eine große Versuchung für sie,
da vermutlich einige auch manchmal zu viel Wein tranken, dass
man es ihnen ansah.

Paulus aber sagt: Merkt hier den Willen des Herrn. Wenn solche
Gelegenheiten vorkommen, so seid nicht unverständig, sondern
verständig, dass ihr merkt und erkennt, was eures großen Herrn
im Himmel Wille sei. Nämlich sein Wille ist, dass ihr nicht nur
nicht mitlauft in dieses unordentliche Wesen der Unmäßigkeit, wo
es wüste und unordentlich zugeht, wo das Fleisch nach allen Teilen
den Zügel behält, wo aus dem übermäßigen Trinken noch viele an-
dere Sünden kommen können; sondern das ist vielmehr des Herrn
Wille, dass ihr eure unordentlichen Mitbrüder darüber bestrafet,
aber mit Liebe und Weisheit, dass sie es nicht übelnehmen können.

Das ist aber der rechte wohlgefällige Wille Gottes, wenn ihr an-
statt des Weingeistes voll des Heiligen Geistes werdet. Das kann
nun, sagt er weiter, auf keine andere und bessere Art geschehen
als durch gleichmäßige freundschaftliche Zusammenkünfte und in
brüderlichen Gesellschaften, wie bei dem Weintrinken, da man an-
statt des unverständigen Geschwätzes von geistlichen Dingen re-
det, und von der Freude im Herrn voll wird.

Es ist also sehr gut, wenn man oft geistlich trunken wird, näm-
lich, dass der Heilige Geist, der sonst ruhig in uns ist, sich rege,
aufbrause, walle und unsere Leibes- und Seelenkräfte erfülle. Da-
durch werden wir immer mehr gesalbt von diesem Öl des Heiligen
Geistes; dadurch empfängt unser Fleisch, nämlich unser Leib und
Seele, die Kräfte der Unverweslichkeit und des Lebens.

210



Epheser 5,19

Es ist also gut, wenn man den Heiligen Geist in sich und ande-
ren erweckt, und sich selbst in Gemeinschaft anderer oft erwärmt
durch Reden von himmlischen Dingen. Die Worte haben gar viel
Kraft, wenn sie anderes voll Geist und Wärme sind. Wenn ein an-
derer geistliche und warme Worte hört, so wird er selber warm.
Nämlich der Heilige Geist, der in dem anderen ruht, wird erweckt,
weil der Heilige Geist durch Worte ausgeht und den anderen an-
zündet.

Epheser 5,19

„Und redet gegeneinander mit Psalmen und Lobgesän-
gen und geistlichen Liedern, und singt und rührt die
Saiten in eurem Herzen dem Herrn.“ Eph. 5,19

Dieses ist das Mittel, wie man voll Geistes werden kann, näm-
lich wenn man miteinander redet von Psalmen und Lobgesängen,
die von Gott und seinem Weisheitsplan in dem Gesalbten, von sei-
nen Weisheitswegen, von seiner Größe, Liebe und Erbarmung han-
deln. Denn nichts kann unseren Geist in Bewegung setzen als Gott
und göttliche Dinge.

Wenn der Geist aus dieser Quelle trinkt, so springt und hüpft
er vor Freuden. Das ist seine Speise und Stärkung, nämlich Gottes
Erkenntnis und Lob aus seiner Offenbarung in uns.

Gott ist uns allen nahe. Es darf nur eine einzige Türe in uns
aufgetan werden, so strahlen die Kräfte des ewigen Lebens uns
entgegen. Diese Türe ist aber gewöhnlich in unserem Fleisch zu-
geschlossen. Das Fleisch selbst ist der Vorhang vor dem Allerhei-
ligsten. Man geht aber auch oft im Geiste ein in das Allerheiligste.
Die Türe geht aber nicht zu aller Zeit auf. Es heißt auch hier: Klop-
fet an, so wird euch aufgetan.

211



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Diese Eröffnung geschieht aber vornehmlich durch Psalmen
und Lobgesänge, oder durch Lieder von geistlichem Inhalt. Da hat
die Musik und das gezählte Maß der Silben in den Reimen, wenn
anders der Dichter voll Geist und Empfindung gewesen ist, eine
besondere Wirkung auf die Seele, absonderlich wenn mehrere bei-
sammen sind, die einerlei Empfindung und Gesinnung haben. Un-
ter einem gemeinschaftlichen Gesang kann man also sehr erweckt
werden, und mehr Vergnügen empfinden, als im Wirtshaus beim
Wein.

Man kann aber auch in seinem Herzen singen bei dem und
ohne den äußerlichen Gesang; denn wenn man in Gemeinschaft
singt, und es singt ein jeder dem Herrn in seinem Herzen, so hat es
keine Wirkung; ein jeder muss nämlich das, was er singt, so singen,
als ob er es seinem Herrn vor seinen Augen sänge und ihn selbst
vor Augen hätte, und als ob es ihn allein anginge.

Wir haben Saiten in unserem Herzen, die keinen Ton von sich
geben, auch wenn sie gestimmt sind, bis sie gerührt werden. Und
diesen Gelegenheiten sollen wir nachtrachten, wo diese inneren
Saiten oft gerührt werden.

Eine öftere Fröhlichkeit macht den Menschen munter; eine öfte-
re Traurigkeit macht den Menschen traurig. Wir sollen in der geist-
lichen Fröhlichkeit uns üben, denn es schickt sich nicht für Men-
schen, die eine so große Hoffnung haben, und an einen nahen und
lebendigen Gott und Vater glauben, dass sie traurig sind, wiewohl
man auch manchmal traurig sein muss, wie Jesus gewesen ist, da
er über Jerusalem geweint hat.

Doch unsere Hauptverfassung des Geistes soll wahre Heiter-
keit und Fröhlichkeit in Gott sein, mit aller Furcht vor seiner Maje-
stät. Zu dem Zweck sollen wir unser Gewissen mit nichts beschwe-
ren, das uns traurig machen kann, keiner mutwilligen Trägheit und
Leichtsinn Platz geben, damit der Heilige Geist in uns nicht betrübt
werde, mit dem wir versiegelt sind.

212



Epheser 5,20

Epheser 5,20

„Und dankt dem Gott und dem Vater allezeit für alles
in dem Namen unseres Herrn Jesu, des Gesalbten.“

Eph. 5,20

Dieses ist das Mittel, wodurch man allezeit fröhlich sein kann,
wenn man allezeit und für alles in dem Namen Jesu, des Gesalbten,
seinem Gott und Vater danken lernt. Das ist aber nicht sogleich ge-
lernt. Es gehört eine lange Übung dazu, bis man aus einem Heiden
ein geübter Christ und aus einem Ungläubigen ein Gläubiger wird.
Das hat Jesus vollkommen ausgeübt; und diesem Glaubenswandel
Jesu sollen wir ähnlich werden.

Wir sollen nämlich unsere Umstände, sie mögen beschaffen
sein, wie sie wollen, widrig oder glückselig, aus der Hand Got-
tes annehmen, und zwar aus der Hand eines Vaters, der einem je-
den Menschen nach seiner Weisheit und Vorwissenheit seinen Weg
durch die Welt so geordnet und abgemessen hat, wie es am zuträg-
lichsten sein möchte zum Heil seiner Seele und zur Beförderung
seiner ewigen Herrlichkeit, weil er uns schon in Jesus als geliebte
Kinder angesehen hat vor Grundlegung der Welt.

Hier fällt also alles Klagen und alle Unzufriedenheit weg. Hier
eröffnet sich der glückselige Lebensgang durch diese Welt. Alles
ist gut, was uns täglich widerfährt; alles dient zur Übung unseres
Glaubens und unserer Hoffnung und unserer Geduld. Wer in die-
sem Sinne steht, der kann dem Herrn alle Tage in seinem Herzen
singen und spielen und durch seine Geistes- und Glaubensfröh-
lichkeit auch andere fröhlich machen.

Wir sind nicht für diese Welt geschaffen. Das Beste ist noch im-
mer für uns aufgehoben. Als Auferstandene mit Christus sollen
wir suchen, was oben ist (Kol. 3,1) und uns in diesem Sinn befesti-
gen, hier in dieser Welt nicht unser Teil zu suchen, sondern unser
Herz dahin zu wenden und mit dem anzufüllen, was unser wah-
rer Schatz ist; so werden wir immer heiter sein, wie Paulus, auch
in der Trübsal.

213



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Deswegen sollen wir uns täglich ermuntern und erneuern;
wenn uns der Dank gegen Gott für alles aus dem Sinn kommen
und unser Herz verfinstert werden will, so werden wir zur Ehre
Gottes eine Glaubensprobe nach der anderen ablegen, so wird un-
ser Lauf durch die Welt voll guter Früchte werden. Dazu gehört,
dass wir uns vor wissentlichen Sünden wider das Gewissen hüten,
sonst können wir die widrigen Umstände, in die uns Gott manch-
mal führt, nicht auf der guten Seite ansehen, sondern müssen es als
ein Gericht und eine Strafe erkennen, wodurch dann unsere innere
Heiterkeit und Zuversicht gegen Gott geschwächt wird.

Epheser 5,21

„Und seid einander untertan in der Furcht des Gesalb-
ten.“ Eph. 5,21

Dies sagt Paulus zu den Gläubigen, und will dadurch Frieden
und Einigkeit unter ihnen pflanzen, welches sehr notwendig ist,
wenn man mit gemeinschaftlicher Erbauung dem Herrn singen
und spielen will, wie es in Vers 19 vorgekommen ist. Ohne Ge-
meinschaft und Einigkeit des Sinnes kann man nicht voll Geistes
werden.

Damit also die Harmonie unter den Gläubigen bleibe zum ge-
meinschaftlichen Wachstum, so ist das das beste Mittel, wenn man
einander untertan ist; wenn keiner sich einbildet, höher zu sein
als der andere. Wenn also ein Gläubiger gegen den anderen keine
Hochachtung hat, so ist es ein Anzeichen, dass er zuviel Hochach-
tung gegen sich selber habe. Jesus war ein großer Herr vor seinen
Jüngern auf Erden, doch hat er sie von Herzen hochgeachtet, und
hat ihnen einmal die Füße gewaschen und Knechtesdienste gegen
sie versehen.

214



Epheser 5,21

Woher kam diese Hochachtung? Weil er sie als ein Geschenk
und Gabe seines Vaters angesehen hat.

„Sie waren dein, und du hast sie mir gegeben“,
Joh. 17,6

hat er gesagt. Und woher bei uns diese Hochachtung kommen
soll, steht im Text, nämlich aus der Furcht des Gesalbten. Wer näm-
lich Jesus, den großen Herrn der Herrlichkeit, hochschätzt, der das
Haupt der Gemeine ist, der wird auch die Glieder hochschätzen,
sie seien schwach oder stark, weil Jesus ihr Haupt ist; weil sie ihm
eigentümlich zugehören; weil er für sie gestorben ist.

Aus diesem können wir unsere Herrlichkeit erblicken. Denn
gleichwie ich einen anderen um seiner Herrlichkeit willen hoch-
achten soll, so soll er mich auch um meiner Herrlichkeit willen
hochachten. Die Untertänigkeit und Hochachtung gegeneinander
ist der Grund zur wahren Liebe, dass man einander gern Dienste
und Gefälligkeiten erweist. Und dieser Sinn hat seinen Nutzen in
allen Ständen; man sei Mann oder Frau, Herr oder Knecht. Allezeit
wird durch diesen Demutssinn das Wachstum des Geistes geför-
dert, indem einer dem anderen glaubt und folgt; und also wird der
Leib des Gesalbten erbaut.

Im Gegenteil aber, wenn einer den anderen gering achtet um
seiner Armut willen, oder wenn einer wenig Licht und Geist hat,
und der andere spürt’s, dass man ihn verachtet, so wird die Liebe
und das Vertrauen gestört, und der Teufel kann sodann einbrechen
und alles weitere Wachstum im Geist verhindern.

215



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 5,22

„Ihr Frauen (seid untertan) euren Männern, wie dem
Herrn.“ Eph. 5,22

Alle diese Ermahnungen, die er bisher an die gläubigen Ephe-
ser gerichtet hat, kommen aus dem Grund des himmlischen Berufs,
von dem er schon im vierten Kapitel gesagt hat: Wandelt würdig-
lich eures Berufs, mit dem ihr berufen seid. Bisher hat er nun ge-
zeigt, was für allgemeine Früchte aus der guten Botschaft bei ihnen
kommen sollen.

Jetzt kommt er auf die besonderen Umstände, da mancher
Gläubige entweder eine Frau oder ein Mann, entweder ein Vater
oder ein Kind, ein Herr oder eine Frau, ein Knecht oder eine Magd
ist. Da kommt er nun an die Frauen zuerst, weil sie es am nötigs-
ten haben, dass man sie unterweise. Er meint aber gläubige Frauen,
welche dem himmlischen Beruf zur Herrlichkeit gehorsam gewor-
den sind.

Als Christinnen sind sie ohnehin verbunden, nach dem vorigen
Vers, anderen gläubigen Schwestern und Brüdern im Herrn unter-
tan zu sein, aus Hochachtung gegen Jesus Christus, dessen Glieder
sie sind. Nun sollen sie diese Untertänigkeit vornehmlich gegen ih-
re Männer beweisen, sie mögen gläubig oder ungläubig sein. Denn
nicht alle gläubigen Frauen in Ephesus haben gläubige Männer ge-
habt, sondern wie eben der Beruf Gottes bald an diese, bald an jene
ergangen ist, nach der Auswahl Gottes, so sind sie gläubig gewor-
den. Wie auch in unseren Zeiten nicht alle bekehrt werden, die das
Wort Gottes hören, und bei manchen weder singen noch klagen
hilft, Mt. 11,16-17.

Nun sagt der Geist Jesu durch Paulus: Die gläubigen Frauen
sollen ihren Männern untertan sein, und zwar gleichwie dem Ge-
salbten. Das scheint eine harte Forderung zu sein, absonderlich
wenn eine gläubige Frau einen ungläubigen Mann hat.

216



Epheser 5,22

Aber was fordert der Glaube, und wie hätte sich Jesus selbst in
diesem Zustand verhalten? Er hätte es als aus der Hand des Vaters
angenommen und seine Schuldigkeit erfüllt, auch wenn man es
ihm nicht gedankt hätte. Denn ein Baum soll gute Früchte tragen,
selbst wenn wilde Schweine diese Früchte genießen. Also der Geist
Jesu aus der guten Botschaft soll gute Früchte tragen; und diese
sind vornehmlich die Demut und Niedrigkeit des Herzens.

Aber wenn man die Einrichtungen Gottes noch dabei bedenken
will, so muss eine Frau ihren Mann ansehen als ihr Haupt, und als
einen solchen, der näher an Jesus hingrenzt als sie. Wiewohl nach
dem neuen Geschöpf aus der Wiedergeburt kein Unterschied ist
und dem Geist nach alle gleich nahe sind, Gal. 3,28.

Das ist aber schwer, einen Mann zu respektieren, der nicht in
dem Gesalbten ist. Aber eine erleuchtete Frau ehrt doch seine Ho-
heit um der Einrichtung Gottes willen, und damit sie durch die-
se Früchte des Geistes ihren Mann allenfalls gewinne. Denn das
schickt sich nicht für einen Christen, wenn man an einem Men-
schen verzagt und glaubt, es könne nichts aus ihm werden. Da
verleugnet man die allmächtige Kraft Gottes und den allgemeinen
Vorsatz der Gnade und ist kein Priester des anderen.

Deswegen kommt auch da die Erleuchtung aus der Lehre der
guten Botschaft zustatten, weil man auch in diesem Fall aus dem
Grunde der Lehre denken kann: Alles ist euer, und alles gehört
zum Königreich Christi, auch die ungläubigen Männer; sie mögen
so ungebärdig sich stellen wie sie wollen, so kann sie Jesus demü-
tigen, und ihr Bezeugen gegen ihre gläubigen Frauen steht unter
Gottes, des Allregenten, Zulassung.

217



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Warum er aber sagt, dass sie diese gegen ihre eigenen Männer
beweisen sollen, ist dies die Ursache, weil sie gegen ihre eigenen
Männer mehr Untertänigkeit schuldig sind als gegen andere Män-
ner insgemein. Dass Paulus also soviel sagen will, gläubige Frauen
sollen alle Männer respektieren; aber ihre eigenen Männer haupt-
sächlich, weil sie vornehmlich ihr eigenes Haupt sind und weil ei-
ne Frau nur einen einzigen eigenen Mann und nicht viele Männer
haben soll.

Epheser 5,23

„Weil ein Mann der Frau Haupt ist, wie auch der Ge-
salbte das Haupt der Gemeine ist, und er ist des Lei-
bes Erretter.“ Eph. 5,23

Hier bringt Paulus den Beweis, warum gläubige Frauen ih-
ren Männern untertänig sein sollen als ihren Herren, weil nämlich
der Mann der Frau Haupt sei, oder weil der Mann den Gesalbten
vorstelle, und die Frau die Gemeine. Gleichwie also die Gemeine
schuldig sei, den Gesalbten zu respektieren, und ihm untertänig
zu sein, so sei auch die Frau schuldig, ihren Mann zu respektieren
und ihm untertänig zu sein.

Woher aber diese Untertänigkeit komme, dass die Gemeine ih-
rem Haupt untertänig zu sein schuldig ist, zeigt er aus dem Grund,
weil das Haupt Jesus seines Leibes, nämlich seiner Gemeine, Hei-
land und Erretter ist. Dadurch wird angedeutet, dass die wahre
und willige Untertänigkeit einer Frau nicht durch Härtigkeit und
Zorn, oder allein durch Vorstellung der Erhabenheit eines Mannes
bewirkt werde, sondern durch die Liebe. Die Liebe muss bei der
Hoheit sein. Denn wenn bei der höchsten Größe Gottes keine Lie-
be wäre, so wäre seine Größe uns zum Schrecken.

218



Epheser 5,23

Und so auch bei Jesus, nachdem er die erstaunliche Gott gleiche
Macht empfangen hat, so wäre uns auch seine Größe zum Schre-
cken, und wir würden nicht herzlich und freiwillig ihm untertan
sein.

Er hat sich aber bewiesen als Heiland seines Leibes, nämlich
seiner Gemeine, und wird sich auch als ein solcher beweisen an je-
nem Tage, wenn er uns auferweckt und vom zweiten Tode errettet
und sich in seiner Größe offenbart.

Also sollen auch Männer Heilande und Erretter ihrer Frauen
werden in dieser Welt, nach Jesu Art, wie er sich gegen seine Jün-
ger bewiesen hat, in Ansehung ihrer geistlichen und leiblichen Ver-
sorgung. Deswegen sollen verständige Frauen ihre Männer ehren,
weil sie Gott bestimmt hat, in allen Umständen ihre Erretter und
Helfer zu sein, Vers 29. Denn die Frau ist eben doch immer der
schwächere Teil des Menschengeschlechts und muss ein Haupt ha-
ben.

Aber wie geht’s solchen Frauen, die ungläubige Männer haben,
welche sich nicht als Haupt und Helfer ihrer Frau beweisen, son-
dern vielmehr ihre Teufel sind, die sie am Guten hindern und Nah-
rung und Kleider verprassen. Da kostet’s manche Glaubensübung,
doch kann noch immer Furcht und Demut bei ihnen wirken. Kann
man nicht freiwillig und herzlich ihnen untertan sein, so soll doch
Furcht vor ihrer Majestät da sein.

Sie sollen deswegen schweigen, leiden und beten, so wird aus
dieser leidenden Untertänigkeit und Untergebung unter den Wil-
len Gottes eine Erlösung und ein Herrschen in Herrlichkeit folgen.
Denn Jesus wird auch in diesem Fall der Heiland seiner Gemeine
und also der Erretter und Beistand einer gläubigen Frau sein.

219



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Gläubige Männer aber sehen hier, was sie sein sollen, wenn sie
in ihrem Stande dem himmlischen Beruf und Bestimmung gemäß
wandeln wollen. Sie sollen nämlich ihren Frauen, sie seien gleich
schwach oder ungläubig, eben das sein, was Jesus nicht nur seinen
Jüngern, sondern auch der Welt gewesen ist, nämlich Priester und
Lehrer, Beistand und Erretter.

Epheser 5,24

„Nun aber gleichwie die Gemeine dem Gesalbten un-
tertan ist, also auch die Frauen ihren Männern in al-
lem.“ Eph. 5,24

Dieses ist eine Fortsetzung des vorigen Verses, wo es gehei-
ßen hat, der Mann sei der Frau Haupt, gleichwie der Gesalbte das
Haupt der Gemeine ist. Jetzt fährt Paulus fort und macht wieder
die Anwendung auf die Frauen und sagt: Gleichwie die Gemeine
dem Gesalbten, ihrem Haupt, als ihrem Erretter untertänig sei in
allem, also sollen auch gläubige Frauen ihren Männern als ihren
Errettern, Lehrern und Versorgern in allem untertänig sein. Das ist
nun nichts Hartes, wenn die Männer, wie sie sein sollen, Erretter,
Pfleger, Versorger und Lehrer ihrer Frauen sind, wie Jesus der Ge-
meine.

Aber wenn eine Frau einen ungezogenen, närrischen Mann hat,
so ist es etwas Hartes. Jedoch in beiden Fällen demütigt sich eine
gläubige Frau gerne unter solches Wort Gottes, nicht nur aus Ge-
horsam, sondern auch aus Gründen des Verstandes. Denn ist es
ein rechtschaffener Mann, so ist es gut, gehorsam zu sein. Abson-
derlich, da die Liebe bei den Frauen gegen ihre Männer, welche
gemeiniglich vorschlägt, den Gehorsam versüßt.

220



Epheser 5,24

Sind es ungezogene und närrische Männer, so tut eine geschei-
te Frau um deswillen etwas Übriges im Gehorsam, wenn es ohne
Sünde geschehen kann, damit sie ihren Mann nicht erzürne, und
sie sich selbst kein unnötiges Leiden zuziehe, sondern auch, dass
sie durch Demut und Folgsamkeit sich empfehle und Liebe bei ihm
erwerbe, auch durch ein weisliches Verhalten desto mehr über ihn
herrschen möge.

Die Klagen der Frauen gegen ihre Männer werden an jenem
Tage zu ihrer Entschuldigung schwerlich angehört werden, auch
wenn der Mann dennoch empfangen wird, was seine Taten wert
sind; ebenso wie ein Untertan wegen seines Ungehorsams den-
noch gestraft wird, selbst wenn er über seine Obrigkeit manches
zu klagen hat. Durch Liebe kann man alles gewinnen, und durch
Liebe und Demut können gläubige Frauen auch ihre Männer ge-
winnen, denn durch Zucker kann man den Wermut und Essig ver-
süßen, besonders, da die Frauen ohnehin mehr Anlage zur Liebe
haben als die Männer. Darum sollen sie Gott verherrlichen in ih-
rem Teil, nämlich durch Liebe und Unterwerfung; gleichwie die
Männer auch Gott verherrlichen müssen in ihrem Teil durch Weis-
heit und verständige Oberherrschaft.

Zu Korinth haben die Frauen ihre Häupter (ihre Angesichter)
bedecken müssen, wie die Engel ihre Angesichter vor Gott bede-
cken müssen, damit in der öffentlichen Gemeinde den gegenwär-
tigen Engeln durch dieses äußere Zeichen die Herrlichkeit Jesu in
der Gemeine vor Augen gestellt werde.

Wenn also eine Frau wider den Gehorsam und wider die De-
mut sündigt und die Herrlichkeit ihres Mannes nicht anerkennt, so
erkennt sie auch die Herrlichkeit Jesu und ihre eigene Niedrigkeit
nicht. Und eine solche Herzensgestalt gefällt keinem verständigen
Menschen, noch weniger unserem himmlischen Herrn, wenn man
mehr sein will, als man ist, und sich nicht um des Wortes Gottes
willen unter Gottes Ordnung demütigt.

221



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 5,25

„Ihr Männer, liebt eure Frauen, gleichwie auch der Ge-
salbte die Gemeine geliebt hat, und hat sich selbst für
sie dahingegeben.“ Eph. 5,25

Jetzt kommt Paulus auf die gläubigen Männer. Seine Hauptfor-
derung an sie ist Liebe. Denn ihre Herrlichkeit, die sie von Gott
empfangen haben, wäre schreckhaft, wenn sie nicht durch Liebe
gemildert würde. Die Liebe wird aber zu einer desto lieblicheren
Empfindung, wenn derjenige, welcher liebt, Herrlichkeit hat. Denn
wenn einen ein Höherer liebt, als man selber ist, so ist es viel rei-
zender, als wenn man von einem Niederen geliebt wird.

Alsdann ist die Herrlichkeit der Männer erst göttlich, wenn sie
Liebe haben. Denn Gott hat bei seiner höchsten Größe dennoch viel
Liebe gegen uns, und durch seine Liebe vergisst er gleichsam sei-
ne Hoheit, wenn er mit uns Staub- und Erdmenschen zu tun hat.
Ein einziger Eindruck von seiner Liebe ist aber hernach so über-
wiegend, dass unser schuldiger Gehorsam und Unterwerfung ge-
gen ihn durch den Genuss seiner Liebe tausendmal vergütet wird.
Und so wird auch den Frauen ihr Gehorsam vergütet, wenn sie
rechtschaffene Männer haben und von ihnen geliebt werden. Des-
to schlimmer ist es also für die Frauen, wenn sie schlechte Männer
haben, die nur auf ihre Hoheit trotzen und doch nicht zu lieben
wissen.

Bedeutsam ist das, dass Paulus von den Frauen Untertänigkeit
und von den Männern Liebe fordert. Da hat er gerade das getrof-
fen, wo es bei den meisten Männern und Frauen fehlt. Demut und
Untertänigkeit macht die Zierde einer Frau aus, und wenige haben
diese Zierde; und so ist auch Liebe die wahre Zierde eines Mannes,
und wenige haben diese.

Gewalt und Macht ohne Liebe ist des Teufels Bild, und so ist
auch ein Untergebener ohne Demut dem stolzen abgefallenen En-
gel ähnlich. Die Männer sollen also Liebe lernen, aus dem Beispiel
Jesu, ihres Hauptes.

222



Epheser 5,26

Dieser große Herr hat seine Gemeine geliebt, eine Gemeine, die
Runzeln und Flecken hatte, wie wir im folgenden sehen werden;
und so hoch hat er sie geliebt, dass er sich für sie in den Tod ge-
geben hat. Die Größe dieser Liebe werden wir erst alsdann recht
bewundern, wenn wir einst seine Herrlichkeit sehen, von der wir
jetzt kaum den tausendsten Teil verstehen.

Wenn nun die Männer gegen ihre Frauen nach Verhältnis die-
ser Liebe nur den tausendsten Teil beweisen, so werden diejenigen
Frauen, die aus Gott sind, solchen Männern gern untertänig sein.

Aber wie ist’s zu machen, wenn die Frauen, die aus dem Argen
sind, sich durch die Liebe ihrer Männer nicht zur Untertänigkeit
reizen lassen? Da müssen die Männer ihre Frauen, wie Jesus die
Welt, lieben, welche Liebe freilich nicht so vertraulich sein kann.

Mancher Mann liebt aber nur das Fleisch an seiner Frau, von
welcher Liebe aber Paulus hier nicht handelt.

Epheser 5,26

„Damit er sie heiligte; und hat sie durch das Bad des
Wassers im Wort gereinigt.“ Eph. 5,26

Dies handelt von Jesus, dem Haupt seines Leibes, welcher im
Verhältnis gegen seine Gemeine wie ein Mann gegen seine Frau
steht. Paulus führt dieses Beispiel an, um den gläubigen Männern
zu zeigen, wie weit ihre Liebe gegen ihre Frauen, wenn sie auch
gleich noch ungläubig oder schwach sind, gehen solle. Nämlich sie
sollen sich für sie aufopfern, wie Jesus sich für seine schwache Ge-
meine aufgeopfert hat; das ist, sie sollen von ihren Hoheitsrechten
freiwillig abstehen, sich selbst erniedrigen, wie Jesus, und durch
Liebe zu gewinnen suchen, was man durch oberherrliche Gewalt
nicht erzwingen kann. So hat Jesus uns geheiligt, und so kann auch
ein gläubiger Mann seine ungläubige oder schwache Frau heiligen.

223



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Aber auf diese Art, möchte man sagen, sei ja der Mann das
Haupt nicht mehr. Dies schadet seiner Hoheit nichts; gleichwie es
Jesu Hoheit nichts geschadet hat, dass er ein Knecht geworden ist
für seine Gemeine. Man ist nicht immer ein Knecht, und je weiter
man sich aus Liebe freiwillig herunterlässt, desto mehr wird unsere
Herrschaft befestigt. Also können Menschen einander heiligen.

Das ist von solchen Frauen zu verstehen, welche sind, wie die
Gemeine gewesen ist, ehe sie Jesus gereinigt hat. Nämlich, wenn
man Unverständige zum Verstand und Ungläubige zum Glauben
bringen will, so schlägt kein anderes Mittel an, als Nachgeben und
Liebe. Bei Verständigeren darf man schon schärfer sein, gleichwie
auch das Haupt Jesus schärfer gegen die Gemeine als gegen die
Welt ist, wie aus den Gerichten in 1. Kor. 11,32 und aus seinem
Bezeugen gegen die lauen und halbtoten Bischöfe in Smyrna und
Laodizea, Offb. 2 und 3, erhellt. Da sollen wir also wohl merken,
wie wir einander heiligen und reinigen sollen.

Bei der Gemeine Jesu war gar nichts da vor ihrer Bekehrung,
das Jesus zur Liebe hätte bewegen können. Unrein, unheilig war
sie; aber durch seine Liebe und Herablassung und durch seine
Aufopferung für sie hat er einen neuen Geist in sie gebracht, dass
sie herrlich und heilig geworden ist. Er hat sie unterrichten lassen
durchs Wort der Wahrheit, und, da sie einen Glauben gefasst hat,
taufen lassen, und sie für heilig und herrlich, nämlich als mit ihm
gestorben und auferstanden, erklärt, ehe sie durchs Tun heilig und
herrlich geworden ist.

Wer sein Wort annahm, den schätzte er schon als rein. Denn er
sagte:

„Ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit
wird euch frei machen.“ Joh. 8,32

224



Epheser 5,27

Wenn also ein Mann nur so viel gewinnt, wenn er eine wilde,
unartige, ungläubige Frau hat, dass er durch Liebesproben seinen
Worten einen Eingang in ihr Herz macht, dass sie einen Glauben
bekommt an die Worte ihres Mannes, und also ein Wille zum Ge-
horchen einmal in ihr geboren wird, so ist sie schon geheiligt und
gereinigt, kraft dieses Glaubens an ihren heiligen und erleuchteten
Mann, wie Gläubige kraft ihres Glaubens an Jesus geheiligt sind;
das ist, der gute Wille ist da, die Rechthaberei hat aufgehört, man
ärgert sich nicht mehr an dem, was man sagt; man lernt willig sei-
ne Fehler erkennen, welches alles durch lauter Härte und Schärfe
nicht geschehen kann. Und da ist denn das Wachstum aus dem
Glauben und aus dem Gehorsam gegen die weiteren Weisheitsleh-
ren außer allen Zweifel gesetzt.

So müssen wir alle uns bestreben, Priester gegeneinander zu
werden, denn es kommen Stunden, wo der eine schwach, der an-
dere stark ist, und wieder andere Stunden, wo der, welcher den
anderen gestärkt hat, nun selber Stärke nötig hat. So müssen wir
einander heiligen und reinigen. Und wenn wir recht im Geist ste-
hen, so wird jedes Wort ein Wasserbad oder eine Reinigung für den
anderen sein. So müssen wir einander mit Lebenswasser taufen.

Epheser 5,27

„Damit er sie ihm selbst herrlich darstellen möchte,
eine Gemeine, die keinen Flecken oder Runzel oder
etwas Dergleichen habe, sondern dass sie heilig und
ohne Tadel sei.“ Eph. 5,27

Jesus hat also seine Gemeine sich selbst zu einer schönen Braut
bereitet. Vorher war sie nicht herrlich; vorher hat sie Runzeln ge-
habt von dem Alter unter dem mosaischen Dienst und von langen
Sündengewohnheiten. Sie war innerlich krank, sie war unheilig, es
war viel an ihr auszusetzen und zu tadeln.

225



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Dem allen hat er abgeholfen, da er sie reinigte durch das Was-
serbad und durch das Wort der Unterweisung vor und nach der
Taufe. Und noch kuriert er an uns, noch sind wir nicht herrlich
vor ihm dargestellt. Aber die Heiligung geht bei uns fort, und
erst an jenem Tag, wenn unsere Vollendung oder Vollkommenheit
kommt, wird er mit uns prangen und uns seinem Vater darstellen.
Da wird er sich nicht schämen dürfen, mit uns Hochzeit zu halten.
Denn seine Frau muss noch bereitet werden auf den Hochzeitstag
nach Offb. 19. Es muss ihr gegeben werden, sich anzutun mit reiner
und weißer Seide, nämlich mit der Gerechtigkeit der Heiligen; das
ist: Ihre innerliche Herrlichkeit, die jetzt noch verborgen ist, wird
durch die Auferstehung offenbar werden.

Unterdessen soll jeder in seinem Stand Früchte der Gerechtig-
keit bringen, und also seinem himmlischen Beruf würdiglich oder
geziemend wandeln. Das ist jetzt unser aller Zustand und Zweck.
Paulus will also haben, dass sich gläubige Männer ebenso wie Je-
sus gegen seine Gemeine verhalten sollen. Sind sie nämlich noch
nicht so, wie es der Mann wünscht und wie es ihm wohlgefällt, so
soll er sie so machen, wie der Heiland seine Gemeine sich selber
dargestellt hat nach seinem Wohlgefallen.

Wie geschieht aber dies? Antwort: Wenn sich ein Mann, wie
Jesus, für seine Frau aufopfert, nämlich sich selbst erniedrigt, zu
ihrer Schwachheit herabsteigt und ihr zuweilen dient, obwohl er
ihr Herr ist, wie Jesus uns auch gedient hat. Hernach soll er ihr
auch seinen Geist mitteilen durch gesalbte Worte, als ihr geistlicher
Priester, wie Jesus seiner Gemeine Geist und Weisheit mitgeteilt
hat; dazu gehört aber auch das Gebet oder die Fürbitte. Die Worte,
wenn sie aus dem rechten Geist gehen, haben gar große Kraft zur
Wiedergeburt derer, die sie hören.

226



Epheser 5,27

Wenn also ein Mann Herrlichkeit in sich hat, so kann er auch
Herrlichkeit in seine Frau pflanzen. Ist er selber nicht mehr geist-
lich krank, so kann er auch seine Frau gesund machen. Ist er selber
nicht mehr aus dem alten Judentum, sondern ganz neu und jung
geworden, das ist, ganz im reinen evangelischen neuen Sinn, oh-
ne Gesetzlichkeit, in der rechten Freiheit des kindlichen Geistes, so
kann er auch seiner Frau die Runzeln vertreiben, und sie geistlich
jung machen, und nach der lauteren Lehre bilden, den neuesten
Eröffnungen des Geistes seiner Zeit.

Was einer freilich selber nicht hat, kann er dem anderen auch
nicht mitteilen. Darum soll ein jeder sich bestreben, heilig, jung,
nicht kindisch, sondern jugendlich, neu, in frischer, voller Lebens-
kraft grünend und ohne Tadel zu werden, damit er auch andere so
machen könne. Auf diese Art kann nicht nur ein Mann die Frau,
sondern auch die Frau den Mann, wenn sie gescheiter ist als er, der
Lehrmeister seinen Schüler, die Eltern ihre Kinder, ein Bruder den
anderen heiligen und herrlich machen.

Und da soll niemand denken, dass ein Mensch nicht zu biegen
sei, sondern wenn er ihn nicht herrlich machen kann, so soll er sich
selbst die Schuld beimessen.

Doch ist auch dieses zu merken, dass der Verräter Judas durch
die Worte Jesu nicht herrlich geworden ist, obwohl Jesus alles, was
sein kann, an ihm getan hatte. Denn er war ihm nicht vom Vater
gegeben, sondern war das verlorene Kind, von dem die Schrift in
Ps. 109,8 geweissagt hatte (Joh. 17,12).

Man muss aber niemand für einen solchen halten, bis man
deutliche Proben davon hat, wie Jesus. Und es ist merkwürdig,
dass er nicht an ihm zu wirken nachgelassen hat, obwohl er schon
vorher seine Untreue gewusst hat, bis er sich selbst nach dem ver-
räterischen Kuss von ihm entfernt hatte.

227



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 5,28

„Also sollen die Männer ihre Frauen lieben, wie ih-
re eigenen Leiber; wer seine Frau liebt, der liebt sich
selbst.“ Eph. 5,28

Hier macht also Paulus die Anwendung auf die gläubigen
Männer, nachdem er im vorhergehenden Vers Jesus und die Ge-
meine ihnen zum Beispiel und Vorbild vorgestellt hat. Er macht
zugleich einen Übergang auf noch weitere Vergleichungen, wie wir
sie im Folgenden sehen werden.

Die Hauptsachen aber, die in diesem Vers vorkommen, beste-
hen darin: Gläubige Männer sollen ihre Frauen wie sich selbst lie-
ben, nämlich wie ihren eigenen Leib. Wie Leib und Seele eins sind,
nämlich eine einige Person ausmachen, so sei auch ein Mann und
eine Frau eins. Das zielt auf hohe Dinge: Nämlich wie Jesus mit
seiner Gemeine eins ist, und wie dadurch Gott mit uns eins ist.
Von den höchsten Dingen hat Gott immer Beispiele und Bilder
vor unsere Augen dargestellt. Denn weil alles Geschaffene eine
Abbildung oder äußere Darstellung der Unsichtbarkeit Gottes ist
(Röm. 1,20), so ist auch in allem eine Ähnlichkeit Gottes.

Folglich gibt’s in der Natur taugliche Bilder, die Geheimnisse
Gottes damit zu bezeichnen. So ist also die Ehe ein Bild von un-
serer künftigen Vereinigung mit dem Gesalbten, und durch diesen
mit Gott. Weil nun dieses schwer zu fassen ist, so hat Gott von An-
fang an die Ehe eingesetzt, und zwar so, dass er die Frau aus dem
Mann erschaffen hat; weil also beide eins gewesen und hernach in
zwei Personen getrennt worden sind, so sollten sie nun gleichfalls
wieder ein einiges Fleisch sein.

Dadurch hat er die höchsten Dinge, die wir kaum glaubten,
glaublich gemacht und das Aufsteigen zu den geistlichen Erkennt-
nissen der höchsten Dinge uns erleichtert. Nach diesem Fingerzeig,
den uns Paulus gibt, ist also der Mann ein Bild des Gesalbten und
die Frau ein Bild der Gemeine oder eines jeden gläubigen Men-
schen.

228



Epheser 5,28

Das ist aber zugleich ein Bild von einer noch höheren Wahrheit.
Der Mann ist nämlich ein Bild Gottes oder des wirksamen zeugen-
den Geistes, und die Frau ein Bild der Kreatur oder der erschaf-
fenen Welt. Aus der Frau kommt der Leib eines Kindes, aus dem
Mann aber der Geist, der die Materie bildet, dass der Leib äußerlich
die Gestalt bekommt, welche der bildende Geist im Unsichtbaren
hat. Und dieser bildende Geist ist sodann mit dem Leib eins; denn
der Leib ist sein Haus und sein Kleid.

Und auf dieses geht nach dem allertiefsten Geheimnis die gan-
ze Schöpfung und Erlösung los, dass Gott sei alles in allem, näm-
lich dass Gott und das ganze Schöpfungsall eins werde, und dass
also alles Geschaffene durch eine eheliche Verbindung mit Gott ein
Geist mit ihm werde, nämlich ein einiges Haus und Tempel, den
kein anderer Geist als Gottes Geist erfüllt.

Jetzt hindern noch viele andere Geister diese heilige Ehe mit
Gott; besonders wenn wir noch geistliche Hurerei treiben und die
Welt und ihre Schätze mehr lieben als Gott. Doch sieht Gott einen
Gläubigen schon in diesem Blick der völligen Vereinigung mit ihm
an, weil er dem inneren Geist nach schon mit ihm vereinigt ist
durch den Gesalbten. Aber im Fleisch wohnt noch ein fremder fins-
terer Geist, der noch andere Dinge außer Gott lieben und sich mit
vergänglichen Dingen und Schönheiten vereinigen will.

Wenn nun Mann und Frau beide im Geist Jesu stehen, so ist
die Vereinigung viel näher, als wenn der eine Teil im Geist und
der andere Teil im Fleisch ist. Übrigens hat man sich über diese
Vereinigung einer Frau mit einem Mann nicht zu verwundern, da
ja alle Gläubigen zusammen eins sein sollen (Joh. 17,21).

Ja, noch mehr: Da ich meinen Nächsten, er sei Moslem, Heide
oder Jude, lieben soll wie mich selbst, welches noch eine höhere
Vollkommenheit ist, als wenn ich meine Frau liebe wie mich selbst.

Die Vereinigung im Geist zwischen Mann und Frau geschieht
aber nicht gleich völlig von Anfang der Ehe, und bei manchen
Menschen geschieht’s ihr Leben lang nicht; sondern bei manchen
bleibt’s eine bloße Vereinigung zu einem einzigen Fleisch durch
fleischliche und natürliche Liebe.

229



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Denn das ist der Grund der wahren Vereinigung und der wah-
ren Liebe, wenn mein Geist im anderen und des anderen Geist in mir
wohnt, wie Jesus sagt: „Sie in mir, und ich in ihnen“ (Joh. 17).

Je mehr nun beide im Licht wachsen, desto bälder geschieht
die Geistesvereinigung; und da wird das Band erst recht fest, und
ist an Jesus durch seinen Geist und an Gott selbst angeschlos-
sen, Joh. 17,23.26. Das geschieht bei unbekehrten Frauen, wenn die
Frau sich den ganzen Sinn ihres gläubigen Mannes gefallen lässt;
dass sie selber so denkt wie ihr Mann, und dass also des einen Geist
aus des anderen Geist geboren wird, wie wir aus Gott geboren wer-
den und Gottes Sinn in uns geboren wird. Also kann der Mann die
Frau heiligen und herrlich machen, und wenn beider Geist gleich-
artig ist, so kann der Mann erst seine Frau völlig lieben, wie sich
selbst.

Epheser 5,29

„Denn niemand hat jemals sein eigen Fleisch gehas-
set, sondern er ernährt und decket es, wie auch der
Gesalbte die Gemeine.“ Eph. 5,29

Paulus führt weiter aus, was er kurz vorher gesagt hat, nämlich
wer seine Frau liebe, der liebt sich selbst.

Da hat er denn vornehmlich dieses vor Augen, dass der erste
Mensch von Anfang insofern Frau und Mann gewesen ist, weil die
Eva aus dem Adam genommen worden ist, wie Adam selber sagt:

„Das ist Bein von meinem Bein und Fleisch von mei-
nem Fleisch.“ 1. Mo. 2,23

230



Epheser 5,29

Aus diesem Grund sagt Paulus, die Frau sei des Mannes Fleisch
und leitet daraus den Schluss her, ein Mann solle sein eigenes
Fleisch nicht hassen, sondern, wie er für seine eigene Nahrung und
Kleidung sorge, so soll er auch für seiner Frau Nahrung und Klei-
dung sorgen.

Denn im Heidentum und Judentum, da die Vielweiberei und
Hurerei noch gewöhnlich war und keine wahre Liebe aus einem
höheren Geist statthatte, hat ein Mann seine Frau leichtlich verlas-
sen können, und sich daher nicht viel daraus gemacht, wenn sie in
Mangel der Nahrung und Kleidung hineinkam. Indessen aber kön-
nen wir viel daraus lernen, nämlich dass Jesus und seine Gemeine
eine einige Person sei und also wir sein eigen Fleisch.

Wenn wir nun wüssten, wie groß, mächtig und reich unser
Haupt ist, so würden wir uns etwas darauf einbilden. Er ist der
große Herr, der uns Nahrung für unseren Leib und Seele gibt, und
der uns auch kleidet von außen und innen.

Wie fremd sind uns solche Begriffe! Von Gott glauben wir es
wohl, aber von der erhöhten Menschheit es glauben, das ist etwas
aus der höheren Erkenntnis, die uns einen Blick in unseren eige-
nen künftigen Adel und Herrlichkeit hinein gibt. Der ehemals ar-
me und am Kreuz gestorbene Mensch hat die Lebensquelle Got-
tes in sich, aus der wir leibliches und geistliches Leben empfan-
gen, der für unsere leiblichen Umstände, für unsere Nahrung und
Kleidung sorgt. Wie wunderbar wird’s uns vorkommen, wenn wir
arme Menschen, die oft an ihrer leiblichen Versorgung verzagen
wollen, zu solchem Reichtum der Kraft und der Herrlichkeit kom-
men, dass wir eines anderen Menschen Glück und Versorgung in
unserer Hand haben.

Noch ist etwas Großes in diesem Vers versteckt, nämlich das,
was im Propheten Hosea steht:

„Du wirst den Herrn erkennen.“ Hos. 2,22

231



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Denn drei Stücke werden nach 3. Mo. 21 durchs Gesetz ei-
nem Mann vorgeschrieben, die er gegen seine Frau zu beobach-
ten hat. Nämlich Nahrung, Kleidung und Eheschuld. Das versteht
jetzt noch niemand, wie Jesus diesen dritten Punkt in seine Erfül-
lung bringen wird gegen seine Gemeine. Das ist gewiss, dass es
nicht fleischlich zu verstehen ist; denn Fleisch und Blut können
das Reich Gottes nicht ererben. Gewiss wird alsdann das Wort im
höchsten Maß erfüllt werden, das Jesus sagt:

„An demselbigen Tage werdet ihr erkennen, dass ich
in meinem Vater bin, und ihr in mir, und ich in euch.“

Joh. 14,21

Und Paulus sagt:

„Wer dem Herrn anhangt, der ist ein Geist mit ihm.“
1. Kor. 6,17

Wer weiß, was da im Geiste geschehen wird; wer mag’s ver-
stehen? Wer von der Größe Gottes ein wenig einen Begriff hat, der
sieht hier die größte Gotteslust, gegen welche alle Fleischeslust wie
Kot auf der Gasse ist. Er kann auch den Schluss ziehen, dass solche
Ehe ebensowenig unfruchtbar sein werde wie eine leibliche Ehe
der ordentlichen Gewohnheit nach unfruchtbar ist. Ein jeder denke
nach, was da für Kinder werden geboren werden. Die erste Frucht,
die geboren wird, wird der männliche Sohn sein, der alle Heiden
weiden wird mit einem eisernen Zepter (Offb. 12,5).

Und im 45. Psalm steht geschrieben:

„An Statt deiner Väter wirst du Kinder bekommen,
die wirst du zu Fürsten setzen über die ganze Er-
de.“ Ps. 45,17

Jetzt sind wir noch Verlobte; den Hochzeitstag haben wir erst
zu erwarten.

232



Epheser 5,30

Epheser 5,30

„Weil wir Glieder seines Leibes sind, von seinem
Fleisch und von seinen Beinen9.“ Eph. 5,30

Dieses ist der Beweis, warum der Herr seine Gemeine als sein
eigen Fleisch liebt und nährt und ihrer pflegt, weil wir nämlich
Glieder seines Leibes sind. Und damit man recht verstehen möge,
dass dieses nicht nur gleichnisweise geredet sei, sondern die Sache
natürlich und wesentlich also sei, so setzt Paulus dazu: Von seinem
Fleisch und Bein. Fleisch und Bein ist das Gefäß, in dem das Leben
und die Seele ist.

Er ist wahrhaftig Fleisch geworden und hat unsere ganze
Menschheit angenommen, so dass sein Blut kein anderes Blut war
als das Blut seiner Mutter und sein Fleisch kein anderes Fleisch als
das Fleisch seiner Mutter und sein Gebein kein anderes Gebein als
das Gebein seiner Mutter. So ist er in eine eheliche Verbindung mit
uns getreten durch seine Fleischwerdung.

Aber es heißt hier nicht: „Er ist Bein von unserem Bein und
Fleisch von unserem Fleisch“, sondern wir sind Glieder seines Lei-
bes, von seinem Fleisch und von seinen Beinen. Das hat eine be-
sondere Ursache, die wir nicht verstehen, bis wir den Spruch ver-
stehen:

„Er ist für uns zur Sünde gemacht worden, auf dass wir
in ihm die Gerechtigkeit Gottes würden.“ 2. Kor. 5,21

Das heißt: Er hat unser sterblich krankes Fleisch an sich genom-
men, damit wir seines gesunden unsterblichen Fleisches möchten
teilhaftig werden.

9i. S. v. Knochen

233



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Oder er hat unser tierisches Wesen an sich genommen, das ein
Fluch vor Gott ist, das geopfert und getötet werden musste, damit
wir seines göttlichen geistlichen Wesens, nämlich seines himmli-
schen Lebens, möchten teilhaftig werden, welches die Gerechtig-
keit Gottes ist, oder die Geburt aus Gott, die ewig und unverwes-
lich ist, und durch die man Gottes Sinn und Willen in sich trägt.

Insofern heißt es, wir seien Glieder seines Leibes, nämlich sei-
nes verherrlichten Leibes, von seinem verherrlichten Fleisch und
von seinen verherrlichten Beinen, welche vorher ein Fluch gewe-
sen waren und ein Segen geworden sind durch seine Auferste-
hung.

Wie sind wir aber Glieder seines verherrlichten Leibes? Dem
Geiste oder dem Fleische nach? Ich meine dem Geiste nach, der
aus ihm ist. Denn wenn ein Mensch aus dem anderen gezeugt und
geboren werden kann, so werden wir jetzt aus dem himmlischen
Fleisch und Blut Jesu wiedergeboren, und bestehen also aus einer-
lei Wesen mit Jesu verherrlichtem und gottmenschlichen Leib. Je-
sus ist aus dem Vater geboren, und wir aus Jesu, mithin ist’s ei-
nerlei Gottesgeschlecht, einerlei Gotteswesen und einerlei Gottes-
same. Freilich tragen wir auch noch den Fluch in unserem Fleisch,
allein die himmlische Tinktur oder Salbung aus Jesu Fleisch, die
in uns ist, wird auch einst den Tod, nämlich den Fluch in unserem
Fleisch, verschlingen und zur Gerechtigkeit Gottes machen, das ist,
in ihre himmlische Natur verwandeln.

234



Epheser 5,31

Epheser 5,31

„Um deswillen wird ein Mensch seinen Vater und
Mutter verlassen, und wird seiner Frau anhangen,
und die zwei werden ein einiges Fleisch sein.“

Eph. 5,31

Ebenso, wie ein Mann mit der Frau vereinigt ist, so ist der Ge-
salbte mit der Gemeine vereinigt. Adam hat ehemals von seiner
Frau Eva, welche er das erste Mal gesehen hatte, gesagt:

„Das ist Bein von meinem Bein und Fleisch von mei-
nem Fleisch“, 1. Mo. 2,23

weil sie aus seinem Bein und aus seinem Fleisch gemacht wor-
den ist. Darum zieht Adam auch als ein weiser Mann den Schluss
aufs Zukünftige aus dem Trieb, den er zu Eva fühlte: Darum wird
ein Mensch Vater und Mutter verlassen und seiner Frau anhangen,
und werden die zwei zu einem einigen Fleisch verbunden sein.

Warum aber Paulus dieses hier anführt, ist die Ursache im 29.
Vers zu suchen, da es heißt: Niemand hat jemals sein eigen Fleisch
gehasset. So scharf also den Frauen oben der Gehorsam angekün-
digt worden ist, so ernstlich ist den Männern die Liebe gegen sie
befohlen. Und zwar hier vornehmlich aus dem Grund, weil in ei-
nem Mann eine Vorneigung zur Liebe gegen seine Frau sei, welche
die Neigung gegen seinen Vater und Mutter überwiegt, da man
doch vorher aus seinem Vater gezeugt und aus seiner Mutter ge-
boren und folglich mit ihnen ein Fleisch war.

Nun war der Mensch erschaffen, um Gottes Bild und Gleichnis
zu werden; um das im Sichtbaren und Kleinen zu sein, was Gott
im Unsichtbaren und im Großen war. Da nun der Mensch von An-
fang an eine einige Person war, und doch hernach die Frau aus ihm
gemacht worden ist, so folgt daraus, dass der Mensch von Anfang
zweierlei Grundkräfte in sich hatte, nämlich eine zum Zeugen und
eine zum Gebären, welche aber nicht getrennt, sondern miteinan-
der vereinigt waren.

235



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

So hätte der Mensch aus sich selbst, wenn er geistlicher und
Gott ähnlicher geworden wäre, Geburten nach seinem Bild und
Gleichnis hätte hervorbringen können. Nachdem er aber durch die
Betrachtung der Tiere die fleischliche Lust in sich aufwachsen ließ
und also eine Trennung dieser beiden Grundkräfte in ihm geschah,
so befand es Gott als Arzt seines Geschöpfs nicht für gut, den Men-
schen allein zu lassen, weil der Mensch bemerkte, dass er nicht
seinesgleichen habe wie die Tiere (1. Mo. 2,20). Er nahm also eine
Rippe aus ihm und machte eine Frau daraus, woraus dann Adam
den Schluss zog: Weil die Frau aus des Mannes Fleisch und Beinen
sei, so werde ein Mann künftig seinen Vater und Mutter verlassen
und seiner Frau anhangen, und die zwei werden ein einiges Fleisch
sein, wie sie vorher in einer Person ein einiges Fleisch waren.

Dieses ist um deswillen betrachtungswürdig, weil Paulus in
den folgenden Worten sagt:

„Das Geheimnis ist groß; ich sage es aber auf den Ge-
salbten und auf die Gemeine.“ Eph. 5,32

Wir bemerken unterdessen nur dieses: Der Mann hat nunmehr
eine Neigung zu dem Teil, das ihn ergänzt, nämlich zu der Person,
die vorher mit ihm eins war und aus seinem Fleisch und Beinen ge-
worden ist, mehr als zu seinem Vater und seiner Mutter, aus deren
Fleisch und Beinen er doch auch sein Wesen und Dasein erlangt
hat. Und das um deswillen, weil er einen Trieb in sich hat, auch
Vater zu werden und die Frau einen Trieb in sich hat, Mutter zu
werden und ihresgleichen hervorzubringen und folglich ihrem Va-
ter und ihrer Mutter ähnlich zu sein.

Bedenklich ist deswegen, dass die Frau (1. Kor. 11,7) des Man-
nes Herrlichkeit genannt wird. Die Herrlichkeit, die Gott umgibt,
nämlich Gottes Lichtglanz, das ist die himmlische Materie, war der
Grund zur Offenbarung Gottes oder das Mittel, durch das Gott sich
offenbarte und seine verborgene Herrlichkeit ins Licht setzte. Also
ist der Mann, als Bild Gottes, der Zeugende und Hervorbringende.

236



Epheser 5,31

Die Frau kann nichts zeugen und hervorbringen, sondern ist
nur das Mittel und gibt die Materie zur Einkleidung des männ-
lichen Sambildes her. Ohne Frau könnte der Mann nichts zeugen
und also sich nicht offenbaren oder seinesgleichen hervorbringen;
darum ist die Frau des Mannes Herrlichkeit und Glanz, durch die
des Mannes Geist in einem körperlichen Bild, das ihm gleich ist,
sich sichtbar machen kann. Darum die so große Neigung beiderlei
Geschlechts zueinander.

Und weil eines nach dem anderen begierig ist, so ist daraus
klar, dass sie einerlei Fleisch gewesen sind und wieder in ein ei-
niges Fleisch verbunden zu werden verlangen, weil beide einerlei
Begierde haben, sich selbst fortzupflanzen und ein Bild ihresglei-
chen darzustellen, in dem sie sich selbst als im Spiegel sehen.

Wie lieblich ist also das, wenn wir hieraus den sicheren Schluss
ziehen können: Jesus liebt uns mit einem solchen natürlichen Hang
wie ein Mann seine Frau. Und o, dass wir doch die rechte Liebe zu
unserem wahren Mann allezeit haben, und unseren Vater und Mut-
ter, nämlich das Irdische, aus dem wir geboren sind, über dieser
himmlischen Liebe verlassen möchten! Denn es gilt hernach auch
für uns: Diese zwei werden ein einiges himmlisches Fleisch sein.

237



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 5,32

„Dieses Geheimnis ist groß: Ich sage es aber auf den
Gesalbten und auf die Gemeine.“ Eph. 5,32

Was meint denn Paulus, wenn er sagt: „Das Geheimnis ist
groß“? Antwort: Das, was er in den Versen 29 und 31 gesagt hat,
nämlich: Niemand hat jemals sein eigen Fleisch gehasset, sondern
er nährt es und pfleget seiner.

Welches er auch damals schon deutlich auf den Gesalbten ge-
deutet und gesagt hat, der Herr beweise dieses gegen seine Ge-
meine, weil wir Glieder seines Leibes, von seinem Fleisch und von
seinen Beinen seien; und deutet also auch den Ausspruch Adams,
Vers 31, auf Jesus und seine Gemeine, da es heißt: Um deswillen
wird ein Mensch Vater und Mutter verlassen. Dieses gilt also auch
auf den Gesalbten.

Er hat also um deswillen, weil die Glieder der Gemeine Glie-
der seines Leibes, von seinem Fleisch und von seinen Beinen sind,
seinen Vater verlassen, und ist seiner Gemeine oder seiner Frau
zuliebe auf Erden gekommen, und hat sich mit derselben so verei-
nigt, dass er sogar ihr Fleisch angenommen hat; und dies aus dem
hohen und tiefen Grund, weil seine Gemeine, nämlich die auser-
wählten Kinder Gottes, aus seinem himmlischen Fleisch sind, das
er im Himmel vor der Schöpfung der Welt gehabt hat, als himmli-
scher Adam, als der Herr vom Himmel (1. Kor. 15,47).

Deswegen hat er eine solche Liebe gegen sein Fleisch und Bein
gehabt, dass er sich mit seiner durch die Sünde verunreinigten und
verunstalteten Frau, um solche wieder herrlich zu machen, in ih-
rem unreinen irdischen Fleisch verbunden hat, um durch diese Ver-
bindung solches hernach rein und herrlich zu machen.

Weil es aber heißt, er habe Vater und Mutter verlassen, so müs-
sen wir alsdann die Herrlichkeit Gottes für die Mutter annehmen;
denn er ist der Abglanz der Herrlichkeit Gottes. Das ist freilich ein
großes Geheimnis, aber sehr beachtenswert für uns, denn es liegen
folgende große Wahrheiten darin:

238



Epheser 5,32

1. Gläubige und Auserwählte sind aus der himmlischen Mensch-
heit Jesu nach ihrem inneren verborgenen himmlischen Teil,
wie der Heiland zu seinen Jüngern sagt:

„Ihr seid nicht von der Welt.“ Joh. 15,19

2. Wir stehen also in einer solchen nahen natürlichen Vereini-
gung mit Jesus, dem Ebenbild des unsichtbaren Gottes und
Abglanz der Herrlichkeit Gottes, dass er unserer nicht ver-
gessen kann und uns als sein eigen Fleisch nicht hassen kann.

3. Unser äußeres irdisches Fleisch hätte zwar eine Scheidung
in diese Ehe machen können, aber weil in der Tiefe des ir-
dischen Fleisches etwas von seiner himmlischen Menschheit
im Grunde verborgen lag, so hat er sich in solches himmli-
sche Teil hineingegeben. In der Maria hat er aber auch das ir-
dische Fleisch der Maria mit angenommen, damit er solches
durch und durch in die himmlische Kraftnatur erhöhe. Und
jetzt vereinigt er sich mit allen Gläubigen durch sein erhöhtes
irdisches, nämlich durch sein verklärtes Fleisch und Blut zu
einem Fleisch, wie ein Haupt mit den Gliedern und mit dem
Leib eine einzige Person ausmacht. Und nach dem Geist, den
wir aus ihm haben, sind wir schon ein Geist mit ihm, wenn
schon das Fleisch die völlige Vereinigung jetzt noch hindert.
Dies muss uns nun groß werden in dem Hauptblick, weil
wir dadurch selber mit Gott, dem höchsten Wesen, zu einem
Geist, Haus und Tempel vereinigt werden, wie Jesus, unser
Herr, sagt:

„Ich in ihnen und du in mir, auf dass sie vollkom-
men seien in eines.“ Joh. 17,23

239



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 5,33

„Nun aber auch ihr, ein jeder besonders, liebe seine
Frau so, wie sich selbst; die Frau aber soll den Mann
fürchten.“ Eph. 5,33

Hier macht nun Paulus die Anwendung auf die Männer und
Frauen. Nachdem er von Jesu Liebe gegen die Gemeine und von
der schuldigen Untertänigkeit und Furcht der Gemeine gegen Je-
sus, ihr Haupt, vorher geredet hatte, so sagt er nun, ein jeglicher
Mann solle seine Frau lieben wie sich selbst, gleichwie auch der
Herr seine Gemeine liebe wie sich selbst, nämlich wie sein eigen
Fleisch.

Diese Liebe ist aber nicht so zu verstehen, als ob man über
nichts sauer sehen dürfe und lauter süße Reden austeilen müsse.
Der Heiland hat den Bischof zu Ephesus auch liebgehabt, doch hat
er gesagt: Wenn du deinen Sinn nicht änderst, so will ich deinen
Leuchter aus seiner Stätte wegrücken; und er hat ihn auch gelobt
über dieses, dass er die Bösen nicht tragen konnte, obwohl er doch
gewiss alle Menschen liebhatte.

Weil es nun heißt, man soll seine Frau lieben wie sich selbst,
so muss ja ein wahrer Christ oft auch scharf gegen sich selbst sein,
wenn er anders sich selbst wahrhaftig lieben will. Mithin soll man
nicht denken, dass dies Lieblosigkeit sei, wenn ein gescheiter und
erleuchteter Mann zuweilen scharf gegen seine Frau ist, denn ei-
nem solchen würde es freilich lieber sein, wenn er nicht scharf sein
dürfte. Indessen muss doch immer die Liebe vorwalten, ungeach-
tet auch Jesus an jenem Gerichtstag die Vergesslichkeit und den
Ungehorsam bei vielen von seiner Gemeine nicht loben wird.

Indessen sind nicht immer solche Gerichtstage, wo man einem
das Unartige und Böse vorhält. Man muss sich auch wieder zur
Liebe erwecken, und das Alte vergessen, wenn man eine Ände-
rung des Sinnes bemerkt. Denn der Heiland vergibt auch 70 × 7
und noch mehr, wenn man seinen Fehler erkennt und bereut.

240



Epheser 6,1

Indessen bleibt das immer richtig, dass es dem Mann oft an
Liebe mangeln kann, weil es ihm hier befohlen ist; und der Frau
mangelt es gemeiniglich an der Furcht, weil ihr die Furcht befoh-
len ist. Denn wenn sie ihre Männer hochhielten, so würden sie von
ihren Männern immer geliebt werden. Die Ursache aber, warum
ihnen die Furcht mangelt, ist die eigene Weisheit, der Hochmut,
das Rechthaben; und das kommt aus der Schwachheit. Wenn sie
demütig wären und sich unter die Einrichtung Gottes herunter er-
niedrigten und ihren Männern glaubten und folgten, so gäbe es
keinen Streit. Darum soll ein jeder Teil dem Wort Gottes glauben,
und der Mann also in der Liebe und die Frau in der Furcht sich täg-
lich erneuern, gleichwie die Gemeine Jesus fürchten, das ist, seine
Hoheit erkennen und anbeten muss.

Epheser 6,1

„Ihr Kinder, gehorchet euren Eltern in dem Herrn,
denn das ist gerecht.“ Eph. 6,1

Jetzt kommt Paulus an die Kinder, nämlich an die gläubigen
Kinder, und zeigt auch ihnen, wie sie ihres himmlischens Berufs
würdig wandeln sollen. Denn alle diese Ermahnungen sind aus
dem Grund der guten Botschaft hergeleitet, wie er in Kapitel 4,1
den Eingang zu allen diesen Ermahnungen macht.

Er denkt also auch an die Kinder, und das ist ein Beweis, dass
auch Gott an sie denke. Denn Gott sieht ins Künftige, dass die Kin-
der mit der Zeit in die Stelle der Eltern einrücken und Menschen
abgeben werden, die sein Königreich befördern. Er liebt sie also
auch als seine Kinder, obschon der Geist bei ihnen noch sehr tief
in dem Fleisch verborgen steckt. Weil sie also noch nicht viel ver-
stehen, so sollen sie ihre Gerechtigkeit durch Gehorsam gegen ihre
Eltern beweisen. Denn Gott ist ihnen noch zu geistlich, ihn zu er-
kennen. Die Eltern sollen ihnen an Gottes Statt sein.

241



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

An was kann man denn merken, dass Paulus mit gläubigen
Kindern redet? Antwort: Paulus hat alle die Kinder, welche gläu-
bige Eltern gehabt haben, für gläubige Kinder gehalten, wenn es
auch schon rohe und ungeschlachte darunter gab; denn es prägt
sich doch immer etwas von den Eltern in sie ein. Ein anderes ist es,
wenn Kinder schon ziemlich erwachsen sind, und die Eltern be-
kehren sich dann erst; da sieht es noch misslich aus um die Bekeh-
rung der Kinder, da kann oft der Weltgeist schon starke Wurzeln
gefasst haben. Aber wenn Kinder von Jugend auf von gläubigen
Eltern auferzogen werden, welche im rechten Sinn des Wortes ste-
hen, so fehlt es selten bei den Kindern, und sollte sich auch der
völlige Ausbruch des Geistes erst im 20. oder 30. Jahr zeigen. Denn
gläubige Eltern beten für ihre Kinder, weisen sie bei den Ausbrü-
chen der Sünde auf ihr böses Herz, unterweisen sie mit Weisheit in
der Furcht Gottes, ohne Schulzwang; und bei den Kindern ist eine
Liebe und Furcht und ein Nachahmungseifer von Natur aus ge-
gen ihre Eltern eingepflanzt, welche sie nicht so leicht verlieren,
wenn die Eltern sich weislich gegen sie verhalten, dass sie sich
nicht durch leichtsinnige Reden und Taten zu gering geben, son-
dern mit Liebe und Ernst auf eine göttliche Art gegen sie abwech-
seln.

Deswegen wäre zu wünschen, dass es viele gläubige Eltern gä-
be, und dass diese viele Kinder hätten, damit die Welt nach und
nach mit lauter gläubigen Leuten gepflanzt würde. Denn niemand
glaubt einem anderen so leicht und so fest wie Kinder ihren Eltern.
Und weil Gott den Kindern noch zu geistlich ist, so sind die Eltern
unterdessen ihre Götter. Daher, wenn Kinder ihren Eltern nicht ge-
horsam sind, so ist’s ebensoviel, als wenn sie Gott nicht gehorsam
sind. Und so kann auch ein gläubiges Kind durch Gehorsam gegen
seine Eltern Früchte der Gerechtigkeit bringen, und also nicht nur
errettet werden, sondern auch Lohn und Herrlichkeit erlangen, bei
dem großen Erbe der Heiligen, am Tag des Gesalbten.

242



Epheser 6,2-3

Epheser 6,2-3

„6,2 »Ehre deinen Vater und Mutter«; welches das erste
Gebot ist mit der Verheißung,
6,3 »damit dir’s wohl gehe und du lange lebst auf der
Erde«.“ Eph. 6,2-3

Paulus beweist die Notwendigkeit dieser Frucht der Gerech-
tigkeit bei gläubigen Kindern aus dem Alten Testament, indem es
in dem vierten Gebot heißt: Ehre deinen Vater und deine Mutter,
damit dir’s wohl gehe. Das ist also von gläubigen Kindern zu ver-
stehen. Wenn ein Kind aus Gott geboren ist, so wird es eine tiefe
Ehrfurcht gegen seinen Vater und Mutter in sich haben, absonder-
lich, wenn sie gläubig sind; denn der Ungehorsam entspringt aus
nichts anderem als aus dem Stolz, wenn man vor der Zeit groß sein
will.

Es ist aber hier den gläubigen Kindern vorgeschrieben, ihre El-
tern in ihrem Herzen zu ehren. Das ist also ein Anzeichen, dass die-
se Tugend zwar bei wohlgearteten Kindern zugrunde liege, aber
doch erweckt werden müsse. Denn da sind die Ermahnungen ver-
gebens, wo nicht ein Grund des Ebenbildes Gottes oder ein Same
der Gerechtigkeit im Herzen ist. Es können also aus bösen Beispie-
len oder aus der Unart des Fleisches böse Gewohnheiten an einen
hinwachsen, die durch solche Ermahnungen in uns abgebrochen
und der göttliche Grund wieder erweckt werden muss.

Hier sieht man also deutlich, dass Gott auch auf die Kinder
sieht, wiewohl es damals auch Kinder gegeben hat, als die Kinder
Israel aus Ägypten gezogen sind, welche schon bei Jahren gewesen
sind, entweder ledig und erwachsen, oder auch verheiratet, welche
noch Eltern gehabt haben. Denen ist es dann auch gesagt gewesen,
dass sie ihre Eltern ehren sollten, damit es ihnen möge wohl gehen
in dem verheißenen Land, und sie lange leben möchten in demsel-
ben.

243



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Aus dieser Stelle sieht man aber, dass dieses Gebot nicht nur
den Juden gegeben worden ist, sondern auch noch jetzt samt sei-
ner angehängten Verheißung zu gelten hat. Es liegt sehr viel daran,
dass die Kinder dieses beobachten. Ihr leibliches Glück und Wohl-
ergehn, ihre Gesundheit und Leben steht darauf.

Doch ist zu vermuten, dass Gott bei solchen Kindern, welche
ungläubige und unartige Eltern haben, absonderlich, wenn die
Kinder zu solcher Zeit, da sie unter ihren Eltern stehen, selber noch
nicht verständig sind, es nicht so genau nehme; denn sonst müsste
es manchen nicht wohl gehen, und manche müssten vor der Zeit
sterben.

Doch bleibt die Verheißung richtig, mag man auch Eltern ha-
ben, was für welche man will: Wenn man ihnen gehorsam ist, wenn
man sie ehrt, so wird’s einem wohl gehen. Der Hauptgrund davon
ist Demut, die einen überall angenehm macht, und der Beistand
der Engel, den man alsdann zu genießen hat.

Wenn wir wüssten, wieviel unser tägliches Verhalten gegen
Gott und den Nebenmenschen, oder mit denen, mit welchen wir
durch Gottes Schickung verbunden sind, Einfluss hat auf unser
leibliches Wohlergehen, Gesundheit und Leben, so würden wir uns
vornehmlich darauf befleißigen, den Willen Gottes gegen einen je-
den in unserem Teil zu erfüllen. Denn von Gott kommt alles Wohl-
ergehen, und von ihm hängt unser Leben und Tod ab.

244



Epheser 6,4

Epheser 6,4

„Und ihr Väter, reizet eure Kinder nicht zum Zorn, son-
dern zieht sie auf in der Zucht und Erinnerung des
Herrn.“ Eph. 6,4

Paulus kommt nun auf die gläubigen Väter und gibt auch ih-
nen Anleitungen aus dem Grund der guten Botschaft, wie sie sich
als Gottes Bild gegen ihre Kinder verhalten sollen, damit sie das
Wohlgefallen Gottes erreichen.

Wir lernen daraus, dass ein Gläubiger, der einen guten Grund
in sich hat, dennoch Ermahnungen und Anleitungen nötig habe.
Es wird einem nicht alles selber offenbar, was einer tun und las-
sen soll, um das Wohlgefallen Gottes zu erreichen, wenn er nicht
von anderen durch das Wort Gottes daran erinnert wird. Die Er-
mahnung an die gläubigen Väter besteht darin: Reizet eure Kinder
nicht zum Zorn.

Wenn man die Wurzeln des alten Menschen, die sich in den
Kindern regen, wachsen lässt und nach der Weltart sie erzieht, so
reizt man sie zum Zorn, zum Hass, zur Lieblosigkeit gegeneinan-
der und zur Rachsucht. Vorzüglich aber, wenn man sie aus bitte-
rem Zorn allzuoft schlägt und züchtigt, ohne die vorherrschende
väterliche Liebe zu anderer Zeit auch wieder merken zu lassen, da
reizt man sie zum Zorn oder zur Erbitterung, dass sie die Liebe
und das kindliche Vertrauen gegen ihre Väter verlieren.

Wenn der Sinn Jesu bei einem Vater nicht das Herrschende ist,
so werden die Kinder erbittert, wenn man sie züchtigt. Sie müssen
merken können, dass es aus einem wahren Hass gegen das Böse
geht, wenn man sie bestraft. Denn alles, was nicht aus dem wahren,
göttlichen Liebesgrund des Gesalbten geht, es seien Bestrafungen
der Kinder oder Bestrafungen anderer Menschen, das erzürnt den
Menschen und neigt sein Herz von einem ab.

245



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

An dem kann man also immer eine Probe haben, ob wir inner-
lich in einem wahren Liebessinn gegen den Nächsten stehen, wenn
er nämlich durch unsere Bestrafungen nicht erzürnt wird, sondern
Vertrauen und Liebe behalten kann. So lauter geht es freilich nicht
immer zu, dass nicht auch etwas von der Finsternis sich einmisch-
te.

Aber solche Menschen, die aus dem Argen sind, nehmen einem
auch die besten Meinungen übel, wie die Pharisäer über Jesu Worte
oft erzürnt wurden. Hingegen seine Jünger hat er oft ebenso scharf
bestraft, wie in Mt. 18 und Mk. 9 zu lesen ist, und es hat ihre Liebe
gegen Jesus nicht versehrt.

Wir sollen uns also hüten, dass wir weder unsere Kinder noch
sonst jemand zum Zorn reizen. Denn der Zorn ist nichts anderes
als eine Empörung gegen den, der uns sklavisch behandeln und
durch lauter Schärfe und Zwang, ohne Liebe und Geduld, unseren
Willen lenken will.

Denn da spürt der Mensch, er sei ebensowohl ein freier König
wie andere. Darum sollen wir einander königlich und nicht skla-
visch behandeln, und keiner über den anderen zu herrschen be-
gehren, sondern vorzüglich durch Liebe wie Gott in anderen zu
wirken suchen. Vorzüglich aber werden Kinder eine Liebe zu den
Vätern bekommen, wenn die Väter sie auch selbst im Christentum
freundlich unterweisen und ihren Kindern das Beispiel Jesu, ihres
Herrn, öfters vorstellen.

246



Epheser 6,5

Epheser 6,5

„Ihr Knechte, gehorchet den leiblichen Herren mit
Furcht und Zittern, in Einfalt eures Herzens, als dem
Gesalbten.“ Eph. 6,5

Jetzt kommt er auch auf die gläubigen Knechte. Denn bei der
Ausstreuung des göttlichen Samens der guten Botschaft fällt der
Same auf allerhand Arten von Menschen: auf Herren und Knechte,
auf Herrinnen und Mägde, auf Kinder und Eltern, auf Frauen und
Männer, je nachdem es das göttliche Wohlgefallen ist, dass dieser
oder jener zu den Vorrechten der Erstlingsschaft und zum Genuss
des Heils in dem Gesalbten gelangen soll.

Und so ist also auch Gottes Ruf auf Knechte und Dienstbo-
ten zu Ephesus gefallen. Auch diese hat Paulus vor Augen, da er
in diesem Brief die Epheser die Lehre vom Vorsatz Gottes besser
verstehen lehrt und sie in ihrem Glauben gründete. Er zeigt aber
dabei, was für Früchte bei ihnen aus dieser Lehre herauswachsen
sollen, wenn sie eine gewisse Versicherung ihrer künftigen großen
Erbschaft in dem Gesalbten erlangen wollen: Erstens sagt er, sie
sollen ihren Herren nach dem Fleisch gehorchen.

Die Herren nach dem Fleisch sind teils ungläubige Herren, teils
gläubige. Sie werden so genannt im Gegensatz gegen den höchsten
Herrn, weil die irdischen Herren kleine Lichter gegen Jesus, den
himmlischen Herrn, sind, der eigentlich ein Herr genannt zu wer-
den verdient und weil ihre Herrlichkeit fleischlich und vergänglich
ist wie eine Blume auf dem Felde. Denn ein Herr nach dem Fleisch
ist nur auf dieser Welt ein Herr; in der anderen Welt kann er Knecht
sein, und der Knecht der Herr.

Über diese ihre Herren, sie seien gläubig oder ungläubig, sol-
len sich gläubige Knechte nicht hinaufsetzen, auch wenn sie mehr
Licht haben als ihre Herren, auch wenn sie Söhne Gottes und Er-
ben der Welt seien, welche einmal ihre ungläubigen Herren und
Herrinnen richten werden (1. Kor. 6,2).

247



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wie diese Schwachheit heutigentags sich auch unter den gläu-
bigen Knechten und Mägden anmeldet, welche ihre ungläubigen
Herren oder Herrinnen verachten und lieber ihrem Eigensinn fol-
gen, als dass sie gehorchen, so gibt es viele unartige Fromme, die
sich aber belehren lassen müssen vom Geist, wenn sie Gott ange-
nehm sein wollen und aus dem Wort Gottes ihre Untugenden er-
kennen und den alten Menschen ausziehen müssen.

Ebenso konnte auch den gläubigen Knechten und Mägden zu
Ephesus, wenn sie gläubige Herrschaften hatten, einfallen, weil ih-
re gläubigen Herren und Frauen Brüder und Schwestern in Chris-
tus seien, so seien sie zu keinem Gehorsam gegen sie verpflichtet,
und konnten also meinen, das Christentum hebe alles Verhältnis
auf. Im Geist ist zwar kein Unterschied (Gal. 3,28), aber nach dem
Fleisch des äußeren Menschen bleibt das Verhältnis der Herrschaf-
ten und Dienstboten.

Nun sagt Paulus weiter: Wenn man den Herren und Herrinnen
gehorsam sei und widerspreche nicht und verachte sie nicht, so sei
das ein so großes gutes Werk, dass der Heiland es so ansehe, als ob
man es ihm selber getan hätte und für das er einen großen Lohn an
seinem Tag austeilen werde. Nun sollte man zwar um dieses Wor-
tes willen solche Gerechtigkeit ausüben, wenn man auch schon die
Ursache oft nicht versteht. Aber die Ursache wird einem hernach
auch offenbar, wenn man dem Geist treu ist. Nämlich Jesus hat
Ehre davon, seine Lehre wird geziert durch solche gerechten Men-
schen.

Der Teufel kann nicht durch solche bösen Menschen lästern, als
ob die Gläubigen ebenso unartig und böse seien wie die Ungläu-
bigen, wie man es heutigentags von vielen ungezogenen Knechten
und Mägden, die doch gläubig sein wollen, mit Recht sagen kann.
Das muss ja einen großen Lohn geben, wenn man ein lebendiges
Beispiel ist, dass die Lehre Jesu heilige und brauchbare Menschen
mache, welche vor anderen treu, fleißig und gehorsam sind, dass
man sich auf sie verlassen darf.

248



Epheser 6,6-7

Durch solche Leute wird so viel Nutzen gestiftet zur Pflanzung
des Königreichs wie durch Pfarrer auf der Kanzel. Denn wenn sie
noch so ernstlich predigen, und die Gläubigen führen keinen guten
Wandel, so glauben die ungläubigen Menschen, es sei nicht mög-
lich, so zu sein, wie der Pfarrer predigt, oder es sei alles Heuchelei,
und finden es nicht für gut, auf diesen Weg zu treten. Aber ein gu-
ter Wandel der Gläubigen dient am meisten zum Beweis der Wahr-
heit der Lehre Jesu.

Epheser 6,6-7

„6,6 Nicht nach dem Augendienst, als solche, die Men-
schen gefällig sein wollen, sondern als Knechte des
Gesalbten, die den Willen Gottes tun,
6,7 die von (Grund) der Seele mit gutem Willen die-
nen, als dem Herrn und nicht Menschen; ...“Eph. 6,6-7

Schon im vorigen Vers ist dieses bedeutsame Wort hinzugesetzt
worden, man solle mit Furcht und Zittern den Herren und Her-
rinnen gehorchen. Das ist also etwas Wundersames, dass gläubige
Knechte und Mägde dies tun sollen. Man sollte meinen, ein Gläu-
biger solle sich vor keinem Menschen fürchten. Hier aber wird die
Furcht befohlen.

Das kann aber kein stolzes Herz. Stolze Gläubige, wenn es sol-
che gibt, wollen sich unter keine Herrschaft erniedrigen, prangen
mit ihrem innerlichen göttlichen Adel und erzittern aus diesem
Grunde nicht, die Majestäten zu lästern (Jud. 8).

Aber ein demütiges, einfältiges Herz sieht den Zorn seiner Vor-
gesetzten mit Glaubensaugen an, und erkennt solches als einen
Zorn Gottes über sich und verehrt die Befehle seiner Herrschaft
als Befehle Jesu.

249



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

O es ist etwas Edles, aber Seltenes um einen schriftmäßigen,
einfältigen, demütigen Glaubenswandel, dass man das, was einem
täglich begegnet, nicht nur so von ungefähr ansieht, den Zustand,
in dem wir uns befinden, als von Gott annimmt, und bei dem Lei-
den, das uns von Ungläubigen oder Brüdern widerfährt, sich nicht
für unschuldig hält, sondern dies als Gottes Gericht und Zorn über
sich erkennt und sich unter Gott ohne Murren und Rechthaberei
demütigt wie Jesus; denn ein Gläubiger, wenn er sich ins Licht Got-
tes hineinstellt und recht nach dem Wandel Jesu und nach der For-
derung der Lehre Jesu sich prüft, findet sich tausendmal schuldig
an einem Tag, wenn er schon keine groben Werke der Finsternis
tut. Denn Gott will Geist haben, und wir sind Fleisch, und wer bei
dem Geist auch nicht zugleich fühlt, dass er Fleisch ist, der richtet
sich selber nicht genug und gibt nicht auf sich acht und versteht
das Wort Gottes nicht.

Darum heißt’s da: Gehorchet euren Herren nach dem Fleisch
mit Furcht und Zittern, in Einfältigkeit des Herzens, das ist, in ge-
rader Hinsicht auf den Herrn, als wenn ihr dem Gesalbten dientet.
So sollen also ein gläubiger Knecht und eine gläubige Magd ihre
gläubigen und ungläubigen Herren und Herrinnen ansehen, wenn
sie ihnen etwas befehlen oder wenn sie zornig sind, als ob sie es
mit Jesu selber zu tun hätten. Das heißt im Glauben gewandelt.
Darum will auch Jesus solches Bezeugen der gläubigen Dienstbo-
ten so belohnen, als ob man den Gehorsam und die Furcht ihm
selbst geleistet hätte.

Wenn es nicht so in diesem Spruch stünde, so getraute ich mir
es nicht zu sagen, dass der Gesalbte, der künftige Richter, der den
großen Lohn allen Menschen austeilen wird, eines jeden Unterge-
benen Dienst und Gehorsam, den er im Glauben seinem Herrn und
seiner Herrin leistet, so ansehe, als ob es ihm selber geleistet wor-
den wäre.

250



Epheser 6,8

Darum heißt’s auch im 6. und 7. Vers, welcher jetzt leicht zu
verstehen ist: Nicht mit Augendienst, um den Menschen zu gefal-
len, sondern als Knechte des Gesalbten, welche den Willen Gottes
aus dem Grund der Seele tun, mit gutem Willen, als solche, die
dem Herrn dienen und nicht den Menschen.

Das hat also ein jeder für sich zu merken und sich darin zu
üben, weil keiner unter uns ausgenommen ist, der nicht ein Unter-
tan eines Menschen wäre, den Gott ihm vorgesetzt hat.

Epheser 6,8

„... da ihr wisset, dass, was ein jeder Gutes tun wird,
das werde er von dem Herrn bekommen, er sei ein
Knecht oder ein Freier.“ Eph. 6,8

Dies ist der Beweggrund, welcher die gläubigen Knechte und
Mägde antreiben soll, ihren Herren und Herrinnen, sie mögen
gläubig oder ungläubig sein, als dem Gesalbten selbst zu dienen
und gehorsam zu sein: Nämlich Jesus, der Herr, wird in jenem Ge-
richt auch nach dem Dienst der Knechte und Mägde fragen, wie sie
den verrichtet haben, ob es im Glauben geschehen sei oder nicht.

Der Mensch hat also viel Gelegenheit, Gutes zu tun, und es
darf niemand denken, Gott werde nur diejenigen mit der Vergel-
tung des Erbes belohnen, welche Diener des Wortes gewesen sind.
Nein, sondern auch durch einen treuen Knechts- und Magdsdienst
kann man die Vergeltung des Erbes empfangen, wie es Paulus in
Kol. 3,24 deutlich ausdrückt und die Ursache dazu setzt: Denn ihr
habt es dem Herrn Jesus getan.

Also da ist ein wahrhaftiges gutes Werk, aus welchem an jenem
Tag viel gemacht werden wird, was man im Glauben tut; es sei her-
nach der Mensch in einem Zustand oder Hantierung, in welcher er
will, so kann er im Glauben wirken und arbeiten.

251



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wie ist aber dieses zu verstehen? Antwort: Ein Mensch muss
seinen Zustand, worin er ist, ansehen, als ob ihn der Herr darein
gesetzt habe, und wenn man auch Menschen dient, so muss man
lernen, solches im Blick tun, dass man dem Herrn diene, dessen Ei-
gentum wir eigentlich sind, weil er uns erkauft hat. Zu dem gehört
notwendig, dass man von seiner Auswahl, Kindschaft, Vergebung
der Sünden, Erkaufung aus der Gewalt des Satans durch Jesu Blut,
durch den Geist der Kindschaft versichert sei. So steht man alle Ta-
ge auf, im Blick auf den Herrn, ihm diesen Tag zu dienen. Denn
Jesus ist ein so großer Herr, dass, wenn man ihm etwas zuliebe tut
in dieser Welt, im Blick, dass alles ihm gehöre und dass wir eigent-
lich seine Knechte und Mägde sind, so lässt er’s nicht unvergolten.
Denn er hat vom Vater die Macht empfangen, die Vergeltung des
Erbes auszuteilen.

Und da gehört dieses vorzüglich zum rechten Glaubenswan-
del, dass man auch an diesen Vergeltungstag gedenke und ein je-
der sich öfters vorstelle, wir werden Jesus, unseren großen Herrn,
persönlich sehen, und er wird mündlich mit uns reden, und entwe-
der sein Wohlgefallen oder sein Missfallen über unsere Handlun-
gen bezeugen. Deswegen sagt Paulus (2. Kor. 5,9): Wir befleißigen
uns, oder wir suchen eine Ehre darin, dass wir dem Herrn wohlge-
fallen, wir seien in der Fremde oder im Heimgehen begriffen.

Da ist ein Knecht vor ihm wie ein Edelmann, wenn wir einmal
vor seinem Richterstuhl offenbar werden. Wer im Glauben gewan-
delt hat, der wird von ihm geehrt, und wenn er auch gleich ein
geringer Knecht oder eine geringe Magd gewesen wäre. Wenn er
ein Edelmann gewesen ist und hat im Hochmut und nicht im Glau-
ben gewandelt, so wird er keinen Vorzug haben um seiner Hoheit
willen auf dieser Welt, und auch keine Vergeltung des Erbes emp-
fangen, sondern ein Bettler werden oder ein Knecht und eine Magd
gläubiger Knechte und Mägde, wenn er anders nicht gar ausgesto-
ßen wird.

252



Epheser 6,9

Epheser 6,9

„Und ihr Herren, eben das tut gegen sie, und unterlas-
set das Drohen, da ihr wisset, dass auch euer Herr in
den Himmeln ist, und kein Ansehen der Person bei
ihm ist.“ Eph. 6,9

Paulus hält endlich auch den gläubigen Herren ihre Pflichten
vor, oder vielmehr, was die gehörte gute Botschaft für Früchte bei
ihnen tragen soll. Denn das sollte billig Natur bei uns sein, was
Paulus von gläubigen Frauen, Männern, Kindern, Eltern, Knech-
ten und Herren begehrt, als dass man’s von selbst täte und keine
Ermahnungen nötig hätte.

Da sieht man also, dass diese Früchte nicht von sich selbst her-
vorwachsen, wie es doch die Natur eines guten Samens mit sich
bringen sollte, sondern wir müssen dazu erweckt werden. Wenn
wir uns aber mit Fleiß darin üben und dabei die ganze Lehre des
Gesalbten immer mehr verstehen lernen und einen rechten Ein-
druck vom Bild Gottes und Jesu bekommen, so werden solche
Pflichten uns zur Natur und Gewohnheit werden, dass wir nicht
anders handeln mögen und können, weil einem Gläubigen eigent-
lich nichts anderes gefällt, als was göttlich ist und wozu er inner-
lich einen göttlichen Trieb hat.

Paulus fordert eigentlich von den gläubigen Herren, sie sollen
eben das beweisen gegen ihre gläubigen und ungläubigen Knech-
te, was die Knechte gegen sie zu beobachten schuldig seien. Gläu-
bige Knechte und Mägde sollen ihre Herren und Herrinnen wie
den Gesalbten ansehen; ebenso sollen gläubige Herren und Her-
rinnen ihre gläubigen Knechte und Mägde wie den Gesalbten an-
sehen, weil sie Glieder Jesu, des großen Hauptes, sind, so gut wie
ihre gläubigen Herren und Herrinnen. Darum auch Jesus einmal
sagen wird:

„Was ihr getan habt einem dieser meiner geringsten
Brüder, das habt ihr mir getan.“ Mt. 25,40

253



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Das ist also der Schlüssel zu allem Gott ähnlichen Betragen ge-
gen niedrige Gläubige, die nach Gottes Rat und Willen gesetzt sind,
dass sie anderen dienen. Es ist zwar ein Mensch wie der andere.
Der Unterschied besteht nur darin, ob Gott einen eine Zeit lang zu
einem Knecht oder Herrn in dieser Welt macht. Seinen Zustand soll
man also im Glauben ansehen.

Übrigens sind die meisten Herren und Herrinnen auch Knechte
und Mägde noch höherer Herren; und der Herr in den Himmeln
ist über alle, und vor ihm ist kein Ansehen der Person.

Dieses wird aber vornehmlich von den gläubigen Herren gefor-
dert, dass sie das Drohen lassen sollen. Wenn sie nämlich harte Ge-
sinnungen gegen sie gehabt und im Unwillen über sie Drohworte
ausgestoßen haben, auch wenn sie es verdient hätten, so sollen sie
doch diese Drohworte wieder zurückziehen, weil sonst leicht über
den gläubigen Knecht oder Magd kommen dürfte, was ihr Herr
oder ihre Herrin ihnen gedroht hat. Denn es können auch gerechte
Drohungen sein, die mancher Knecht oder Magd verdient. Da sol-
len sie ihnen ihre Vergehungen schenken und vergeben, und eine
wahre, demütige Liebe zu ihnen fassen, im Hinblick darauf, dass
sie auch Glieder Jesu seien, und dass ihr großer Herr und Haupt im
Himmel sich ihrer um so mehr werde annehmen, da er keinen Un-
terschied macht zwischen Knecht und Herr, zwischen Herrin und
Magd, und vor dem eines so groß und klein wie das andere ist.

Also mit einem Wort: Knechte und Herren, Mägde und Her-
rinnen sollen in der Furcht und Hochachtung Jesu einander lie-
ben und einander dienen. Denn ein jeder Gläubige, er sei wer er
will, wird von Jesus geliebt und geehrt. Wenn ich also den belei-
dige, welchen Jesus liebt und ehrt, so fürchte ich mich nicht vor
seiner Majestät. Ebenso hat auch Jesus selber gelehrt, da er auf Er-
den war: Der Größte unter euch soll sein wie der Jüngste, und der
Vornehmste wie ein Diener, und er selber sagt von sich zu seinen
Jüngern: Ich bin unter euch wie ein Diener.

254



Epheser 6,10

Epheser 6,10

„Übrigens, meine Brüder, werdet mächtig in dem
Herrn und in der Macht seiner Stärke.“ Eph. 6,10

Jetzt kommt Paulus zum Schluss und fasst alle Gläubigen zu-
sammen, sie seien Männer, Frauen, Kinder, Eltern, Knechte oder
Herren, und ermahnt sie, stark zu werden an dem inwendigen
Menschen durch Wachstum in der Erkenntnis des Herrn, weil die-
ses die wahre Stärke sei und die Gotteskraft, durch die sie den Ver-
suchungen des Satans und den Verfolgungen widerstehen können.

Er sagt ihnen, was für Kampf und Streit auf sie warte, und wie
es bei ihnen nicht immer so ruhig hergehen werde, wie es bisher
ergangen, sondern ihr Glaube werde durch allerhand Anfechtun-
gen aus des Teufels Reich geprüft und geübt werden. Deswegen
rät er ihnen, stark zu werden in dem Herrn und in der Macht sei-
ner Stärke. Hier meint er also ihre Befestigung in der Erkenntnis
Gottes und des Gesalbten, im Verständnis des Hohenpriestertums
des Gesalbten, des Vorsatzes Gottes und der Herrlichkeit Jesu.

Da möchte man fragen, wie kann denn einer kräftig in dem
Herrn werden? Was ist die Kraft des Herrn und die Macht sei-
ner Stärke? Die Kraft des Herrn ist dasjenige, wodurch der Herr
selber überwunden hat; die Stärke des Geistes, die er gehabt hat,
oder die Stärke des Glaubens, die bei ihm aus einem deutlichen
und festen Blick in das ganze Geheimnis Gottes und des Gesalb-
ten herkam. Denn durch das Verständnis des Wortes empfängt der
Mensch Geist und Kraft. Durch das Hören gesalbter Worte von ei-
nem Menschen, der Geist hat, wird der erste Same des Geistes und
der Kraft durch Mitteilung in uns gesät. Denn der Geist ist ein aus-
gehendes, sich mitteilendes, himmlisches Wesen, das wie ein Licht
andere anzünden und wie die Wärme in andere eingehen und an-
dere erwärmen kann.

255



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Dieses mitgeteilte geistliche Leben ist im Anfang schwach wie
ein Kind und will seine Nahrung haben aus dem Wort Gottes, ent-
weder durch fernere Mitteilungen in der Gemeinschaft der Brü-
der oder durch eigene Erweckung und Reizung, vermittels des Ge-
bets und Betrachtung des Wortes; da denn aus dem Haupt Jesu, als
aus der Quelle, immer mehr Geisteskräfte und himmlische Lebens-
ausflüsse in uns kommen. Denn wie die Sonnenwärme überall ist,
wenn man sich nur in die Sonne stellt und bescheinen lässt, so hört
Jesus, der lebendigmachende Geist, nicht auf, auszufließen.

Es ist aber der Geist und die Kraft des Höchsten (Lk. 1,35), näm-
lich das himmlisch Geistliche und das himmlisch Leibliche, als das
Gefäß des Geistlichen, miteinander verbunden; und Jesus hat sei-
nen Jüngern verheißen: Ihr werdet angezogen werden mit Kraft
aus der Höhe (Apg. 1,8). Wenn der Heiland keine solche Kraft aus
dem Himmel durch das Wort in seinem Herzen gehabt hätte, so
hätte er in der Wüste den Teufel nicht erkannt und überwunden.

Was also Paulus in diesem Vers sagt, ist eben dasjenige, um
was er im ersten und dritten Kapitel für sie bittet, nämlich, sie sol-
len trachten zu erlangen eröffnete Augen des Herzens, den Geist
der Weisheit und Entdeckung, zu erkennen die Hoffnung ihres
Berufs und den überschwänglichen Reichtum der künftigen Erb-
schaft und die überschwängliche Größe der Kraft Gottes, die in
ihnen wirke, wie sie in dem Gesalbten ehemals bis zu seiner Erhö-
hung gewirkt hat, dass sie möchten erkennen die Länge, die Breite,
die Höhe und die Tiefe des Hauses Gottes, das Jesus erfüllen wird,
nämlich den unausforschlichen Reichtum des Gesalbten.

Darum geht auch sein ganzer Brief dahin, sie in der Erkennt-
nis des Geheimnisses Gottes, das von den Zeiten der Welt her
verschwiegen gewesen und nun offenbar geworden ist, zu grün-
den. Also darin sollen wir uns üben, wenn wir stark werden wol-
len durch seinen Geist am inwendigen Menschen (Eph. 3,16), sonst
werden wir hingerissen, wenn die Stunde der Finsternis kommt.

256



Epheser 6,11

Das heißt kräftig im Herrn und in der Macht derjenigen Stärke,
in der unser Herr selbst ehemals die Macht der Finsternis in seinen
letzten Todesleiden überwunden hat.

Epheser 6,11

„Zieht die ganze Rüstung Gottes an, damit ihr stand-
halten könnt gegen die Umschleichungen des Teu-
fels.“ Eph. 6,11

Paulus sucht sie recht ernstlich zu bewegen, nach größerer
Kraft des inneren Menschen zu trachten, und alle Mittel und Ge-
legenheit hierzu zu gebrauchen. Denn er sagt, man habe es nicht
leicht zu nehmen. Man habe auch nicht nur diese und jene Waffen,
sondern die ganze Waffenrüstung Gottes nötig, wenn man genug-
sam ausgerüstet sein wolle, standzuhalten gegen die Umschlei-
chungen und verschiedenen Angriffe und Arten der Versuchun-
gen des Teufels. Wer die hohe Vernunft des Satans erkennt, die weit
über allen Menschenverstand geht, der erkennt die Notwendigkeit
Verwahrung mit der göttlichen Waffenrüstung, weil menschliche
Waffen und Verwahrungsmittel hier gar nicht zureichen.

Wenn wir wüssten, was der Teufel für ein durchdringend fei-
ner Geist ist, gegen welchen die Vernunft der gelehrtesten Men-
schen ein Kinderspiel ist, und wer dabei bedenkt, dass er eines je-
den Auserwählten besonderer Feind ist, und aus Feindschaft Got-
tes und Jesu ihm den Stein bei jeder Gelegenheit zu stoßen suche;
der wird den Rat Pauli in diesem Vers nicht gering achten, und
sich freuen, dass Gott durch Unmündige sich ein Lob und durch
das Lob, nämlich durch volles Verständnis der Haushaltung Gottes
aus der Erleuchtung des Heiligen Geistes, eine Macht zugerichtet
hat, zu vertilgen den Feind und den Rachgierigen.

257



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Es ist also möglich, dass wir schwachen Menschen den großen
abgefallenen Engelfürsten überwinden und über seine hohe List
und Macht den Sieg davontragen. Aber der Mensch muss angezo-
gen sein mit der Kraft Gottes und mit allen Waffen, die uns Gott
dargereicht hat, nämlich

• die Lenden müssen mit Wahrheit umgürtet sein;

• die Brust muss mit dem Panzer der Gerechtigkeit umgeben
sein;

• die Schuhe müssen angezogen sein, dass man zum Laufen
und Ausbreiten der guten Botschaft gerüstet ist;

• in der linken Hand muss man den Schild des Glaubens hal-
ten, um solchen vor das Angesicht decken zu können;

• auf dem Haupt muss man einen eisernen Hut haben, um ge-
gen die Hiebe aufs Haupt gesichert zu sein, damit wir das
Haupt allezeit in Hoffnung der künftigen und nahen Erret-
tung fröhlich aufheben können (Luk. 21,28);

• in der rechten Hand sollen wir das Schwert des Geistes, näm-
lich ein Wort Gottes zur Gegenwehr, in Bereitschaft haben,
wie Jesus bei seiner Versuchung und

• immer im Gebet und Flehen anhalten.

Das alles zusammen ist die ganze Waffenrüstung Gottes. Und
wenn es an einem dieser Rüstungswerkzeuge fehlt, so kann man
nicht standhalten gegen die Hin- und Herwendungen, Auswei-
chungen und Umschleichungen des Teufels, da er uns bald von
dieser oder jener Seite anzugreifen sucht. Denn er versucht aller-
hand Wege; wenn es ihm auf dem einen nicht gelingen will, so
versucht er einen anderen.

258



Epheser 6,11

Bald zielt er auf das Haupt, bald auf die Brust, bald sucht er uns
im Schlaf, nämlich in der Untätigkeit, anzupacken, bald schießt er
Pfeile auf uns von ferne zu, bald sucht er uns in der Nähe einen
Hieb zu versetzen.

Seine gefährlichsten Methoden und Kriegskünste aber, die ihm
schon oft gelungen sind, sind Verdrehungen des lauteren Verständ-
nisses des Wortes, wie er es der Eva im Paradies verdreht hat, wie
er es Jesu in der Wüste hat verdrehen wollen, und wie die falschen
Apostel den Korinthern den lauteren Sinn Pauli verdreht hatten.
Nämlich er sucht uns falsche und doch scheinbare Auslegungen
des Wortes Gottes beizubringen, als ob das Wort Gottes anders ver-
standen werden müsse, als es geschrieben steht.

Wie es auch jetzt zu unserer Zeit heißt, die Aussprüche Jesu
und der Propheten seien morgenländische Redensarten und kühne
poetische Ausdrücke, die nicht dem Wort nach verstanden werden
dürfen.

Bald sucht er einen zu hindern, dass man auf der Oberfläche
des Wortes Gottes bleibt, und nicht in die innere Kraft desselben
hineinkommt; wie der Heiland etwas davon im Gleichnis vom Sa-
men und Sämann berührt hat, wenn das Wort Gottes auf den Fels
fällt.

Ein jeder Gläubige soll sich also das gesagt sein lassen, dass er
die ganze Waffenrüstung Gottes auf alle Fälle anziehe. Denn ein
jeder muss durch Recht und Gerechtigkeit und also prozessmäßig
seine Auswahl behaupten, zur Ehre Gottes des Vaters; das ist, ohne
Kampf und Sieg wird niemand zum Triumph aufsteigen und als
Überwinder gekrönt werden.

259



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 6,12

„Denn wir haben den Kampf nicht gegen Blut und
Fleisch, sondern gegen die Fürstentümer, gegen die
Obrigkeiten, gegen die Weltbeherrscher der Finster-
nis dieses Zeitlaufs, gegen die geistlichen Heere der
Bosheit im Überhimmlischen.“ Eph. 6,12

Hier gibt er den Grund an, warum man die ganze Rüstung
Gottes anziehen soll, indem er erzählt, mit was für einem gewal-
tigen Heer von Feinden man zu kämpfen habe. Nämlich nicht mit
Fleisch und Blut, das ist, mit sterblichen schwachen Menschen,
sondern gegen Fürstentümer und gewalthabende Mächte, gegen
die Weltbeherrscher der Finsternis dieses Zeitlaufs und gegen vie-
le geistliche Kräfte der Bosheit in den überhimmlischen Örtern.

Gleichwie es also bei den guten Engeln Fürstentümer, Gewal-
ten und geistliche Kräfte gibt, welche weit mehr wirken können als
Fleisch und Blut, so gibt’s auch dergleichen in der Finsternis.

Es ist also auch ein Unterschied unter den Kräften der Bosheit:

• Es gibt Fürstentümer oder höchste Obrigkeiten unter den bö-
sen Engeln, welche über andere böse Geister gesetzt sind;

• es gibt Gewalten, welche vermutlich niedriger und von an-
derer Art sind;

• es gibt Weltbeherrscher, welche in die ungläubigen Regenten
dieses Zeitlaufs wirken und Verfolgungen anspinnen kön-
nen;

• es gibt geistliche Kräfte der Bosheit im Überhimmlischen,
welche vermutlich mit großem Schein das Licht durch die
falschen Lehrer wirken und den lauteren Sinn des Wortes zu
verfälschen suchen.

260



Epheser 6,12

Es gibt also böse Engel, die sogar noch in den überhimmlischen
Örtern sind und ihren Wirkungskreis bis an den Thron Gottes und
Jesu erstrecken. Sie wirken ohne Mittlerschaft eines Menschen in
die Elemente und in unseren elementischen Leib hinein; sie wirken
aber auch durch Menschen. Wenn man also zuweilen mit Men-
schen zu streiten hat, so hat man nicht sowohl mit Menschen zu
tun, als mit diesen Fürstentümern und Kräften der Bosheit, die bis
in die innerste Gedankenquelle der Menschen hineinwirken und
oft ein falsches Licht anzuzünden suchen.

Deswegen soll der Mensch wohl auf sich merken, und seinen
Glauben auf das lautere Verständnis des Wortes recht zu grün-
den suchen. Vornehmlich aber dem Geist der Traurigkeit keinen
Raum geben, und, wo er kann, auch andere Menschen von solchen
Einwirkungen losmachen. Das einzige Wort „Weltbeherrscher der
Finsternis dieses Zeitlaufs“ sollte uns erschrecken. Denn gleich-
wie Gott in seinen Kindern ist und sie beherrscht, so ist der Teufel
in den ungläubigen Weltmenschen und beherrscht sie (Eph. 2,2),
nämlich alle diejenigen, welche nach der herrschenden Finsternis
und nach dem gewohnten Unglauben dieses Zeitlaufs denken, re-
den und handeln; welche Finsternis im Grund doch nichts anderes
als Unwissenheit ist, bei aller Scheingelehrsamkeit dieses Zeitlaufs.

O große Gnade, wenn man von dieser Obrigkeit der Finsternis
durch wahre Sinnesänderung errettet ist. Doch soll man sie fürch-
ten, wenn man auch wirklich errettet und in Jesu ist. Denn Paulus
empfiehlt Solches den gläubigen Ephesern und sagt: Sie sollen es
gar nicht gering ansehen, dass sie mit so gewaltigen Geistern zu
kämpfen haben. Wer sicher ist, und sich nicht fürchtet, der ist von
diesem Geist schon gebunden und gefesselt. Ein solcher wird sich
auch um die ganze Rüstung Gottes wenig bekümmern, und solche
nicht so sehr für nötig halten.

261



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 6,13

„Deswegen nehmet die ganze Rüstung Gottes, damit
ihr an dem bösen Tage Widerstand tun, und, wenn
ihr alle gute Verfassung gemacht habt, standhalten
könnt.“ Eph. 6,13

Von dem vorigen Vers ist noch dieses nachzuholen, dass die
geistlichen Kräfte der Bosheit in den überhimmlischen Örtern eben
das in Ansehung der Macht der Finsternis zu bewirken suchen,
was Jesus, nachdem er auf den Thron Gottes erhöht ist, in den über-
himmlischen Örtern des innersten Heiligtums bewirkt. Der über-
himmlische Ort, wo der Thron Gottes ist (Eph. 4,10), ist der Mit-
telpunkt, von wo aus Gott und nun auch Jesus alles übersieht und
alles hört und vernimmt und alles regiert in Himmel, Erde und
Abgrund.

Die Geister der Bosheit suchen also auch in alles Geschaffe-
ne auszugehen und einzufließen wie die sieben Geister Gottes
(Offb. 5,6), die in alle Lande gesandt sind, und können auf gewis-
se Art als sehr behände und schnelle Geister allgegenwärtig sein,
alles wissen, alles regieren und vergiften, wegen ihrer Menge, Be-
händigkeit und ihres Zusammenhangs, aber nur im Element der
Finsternis; ins Licht können sie nicht sehen und nicht wirken.

So, wie Jesus als ein alles durchdringender Geist vom Thron
des Lichts herabwirkt durch gute Engel (1. Petr. 3,22), so wirkt der
Teufel als ein in der Finsternis alles durchdringender und regieren-
der Geist in seinem Kreis, nämlich im Kreis der Finsternis und der
Bosheit. Und gleichwie Jesus in die innere Bewegungsquelle der
Menschen wirken kann aufs Gute, so kann der Teufel in die inne-
ren Bewegungsquellen der Menschen wirken auf eine unmerkbare
Art aufs Böse.

Deswegen hat man alle Waffen Gottes nötig, wie Paulus im
gegenwärtigen Vers sagt, gegen diesen höchst geistlichen und
wirksamen Feind, gegen den wir ohne Rüstung Gottes schwache
Würmlein sind.

262



Epheser 6,14

Wenn der Mensch nicht mit der Kraft Gottes umgeben wäre
und nicht einen guten Engel zum Beistand hätte, so würde der Gott
dieser Weltzeit schon alle Menschen mit seinem Unglauben und mit
seiner Finsternis erfüllt haben und würde kein gläubiger Mensch
mehr auf Erden und im Himmel sein.

Denn auch nach dem Tode steht man noch in Gefahr, von die-
sem Feind verschlungen zu werden, wenn Jesus uns nicht mit sei-
ner Hand hält; welche Hand des Vaters Kraft ist, welche größer ist
als alles (Joh. 10,29). Denn Jesus lässt seine Schafe nicht aus seiner
Hand reißen (Offb. 2,11). Es gibt aber in dieser Welt böse Stunden
und böse Tage, da dem Teufel größere Macht über uns erlaubt wird
als sonst, uns zu versuchen. Da müssen wir in den guten Tagen uns
in den göttlichen Waffen üben, wie die Soldaten in Friedenszeiten
tun, damit sie in den Kriegszeiten Fertigkeit haben, diese Waffen
geschickt zu gebrauchen. So müssen wir die ganze Rüstung Gottes
bei der Hand haben und alle gute Verfassung beizeiten machen,
damit wir am bösen Tag gefasst seien, und, wenn der Kampf be-
endigt ist, auf dem Kampfplatz als Sieger und Überwinder stehen-
bleiben mögen.

Epheser 6,14

„So haltet nun stand, die ihr eure Lenden mit Wahr-
heit umgürtet, und den Brustharnisch der Gerechtig-
keit angezogen.“ Eph. 6,14

Hier sagt nun Paulus, wie die Epheser an dem bösen Tag selbst,
nämlich am Tag des Kampfes, in der Stunde der Versuchung und
Verfolgung, sich verhalten sollen, wenn der mächtige Fürst der
Finsternis von Gott die Erlaubnis bekommt, einen Kampf mit uns
wagen zu dürfen.

263



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Nämlich sie sollen standhalten und keinen Schritt aus ihrem
Standpunkt weichen, viel weniger fliehen. Denn es könne ihnen
alsdann an solcher Bereitschaft nicht fehlen, wenn sie mit der gan-
zen Waffenrüstung Gottes angezogen seien. Sie sollen aber auch
stehend und angezogen den Feind erwarten und die Rüstung nicht
erst anziehen, wenn der Feind angreift.

Denn es kommt viel darauf an, in was für einer Bereitschaft uns
die Stunde der Versuchung antrifft. Wir wissen nicht, wann diese
Stunde kommt; deswegen sollen wir uns niemals schlafend, son-
dern wachend, nicht im Bett der Sicherheit liegend, sondern ste-
hend, wie ein Soldat auf seinem Posten, antreffen lassen. Und zwar
sollen unsere Lenden schon umgürtet sein (welches eine Gewohn-
heit der Morgenländer war, die sich auf ihre Kleidertracht bezieht,
da sie ihre langen Kleider hinaufgürten mussten, wenn sie an ein
Geschäft gingen, damit sie nicht verhindert wurden in der Bewe-
gung ihrer Glieder); also müssen wir auch schon mit Wahrheit an-
gezogen sein, ehe der Feind angreift, damit wir uns nicht erst mit
dem Gurt der Wahrheit umgürten dürfen, wenn der Streit anfängt.

Wahrheit ist hier das lautere Verständnis des Wortes Jesu, das in
unserer Seele Licht, Kraft und Geist geworden ist. Mit dem soll al-
so ein jeder den Anfang machen, sobald er kann, und dahin trach-
ten, dass er Wahrheit, nämlich etwas Ganzes vom Sinnen Jesu und
von der guten Botschaft in seine Seele bekomme. Außer diesem
ist der Mensch gleich verzagt und fällt, wenn die Stunde der Ver-
suchung über ihn kommt. Er verwickelt sich sonst in seinen eige-
nen Kleidern und in seinen eigenen Gedanken, wenn sie nicht mit
dem Gurt der Wahrheit umgürtet und auf ein festes Verständnis
des Wortes Gottes gebracht, und alle seine Lichtesaufschlüsse nach
und nach in einen einzigen Blick des Geistes zusammengebunden
sind.

Hernach soll man auch angezogen sein mit dem Brustharnisch
der Gerechtigkeit, das ist, man soll gute Werke aus dem Glauben
schon geübt haben, dass man ein gutes und fröhliches Gewissen
habe. Das macht starkmütig.

264



Epheser 6,15

Hingegen ein böses Gewissen, das uns Trägheit und Untreue
vorwirft, nimmt uns den Mut zum Kampfe. Und wenn Soldaten
keinen Mut haben, so sind sie gleich geschlagen. Deswegen soll
man sich eine Gerechtigkeit durchs Tun zu erwerben suchen, da-
mit man wohl verwahrt sei auf der Brust. Denn auf der Brust muss
man deshalb wohl verwahrt sein, weil da die Wunden leicht töd-
lich sind; da im Gegenteil eine an der Hand oder am Arm nicht
leicht tödlich ist.

Im Gewissen sitzt also das Leben. Das sollen wir vorzüglich zu
bewahren suchen, und ja nicht durch Handlungen wider das Licht
verletzen. Denn ein jeder schwere Fall, wenn einen Gott fallen lässt,
ist eine Folge von einer vorhergegangenen kleineren Untreue, da
man das Gute, wozu uns unser Gewissen aufgefordert hat, nicht
getan hat. Wenn also Gläubige in einem solchen Zustand am bösen
Tage angetroffen werden, so steht es gefährlich um sie, weil der
Teufel alsdann ein größeres Recht und Macht an sie hat.

Epheser 6,15

„Und Schuhsohlen unter die Füße gebunden habt, in
der Bereitschaft, die gute Botschaft des Friedens zu
verkündigen.“ Eph. 6,15

Das gehört auch zur Waffenrüstung gegen den bösen Tag oder
gegen die Stunde der Versuchung. Wenn der Soldat kämpfen soll,
so hat er nicht Zeit, erst Schuhe anzuziehen, er muss solche schon
angezogen haben. Was dieses bedeute, gibt der Apostel sogleich
zu verstehen, nämlich es sei solches die Bereitschaft der guten Bot-
schaft des Friedens; das ist, es müsse einen nichts hindern, wenn
man ausgehen soll wie ein Gesandter in alle Welt, um die Botschaft
des Königreichs Jesu auszubreiten. Es müsse einer gleich gefasst,
und mit keinem anderen Geschäft verwickelt sein, wenn ein Ruf
von innen oder außen an ihn ergehe.

265



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Es müsse einem auch die Lehre der guten Botschaft schon ge-
nugsam bekannt sein; man müsse kein Neuling in dieser Lehre
sein; man müsse in derselben geübt sein; sie müsse einem oft durch
den Mund gegangen sein, also dass einer die Eindrücke der guten
Botschaft, die er selbst erfahren und die ihn unter dem Reden oft
selbst bewegt haben, in der Bereitschaft habe, und was man reden
soll, nicht erst aus der Tiefe herholen darf.

Man soll nämlich suchen, voll Geistes zu werden und einen gu-
ten Schatz sammeln, dass der Mund alsbald aus dem Überfluss des
Herzens reden, und weil man selbst brennt, auch andere anzünden
kann.

Wenn man Schuhe anhat, so ist man bereit zum Gehen; und
wenn man einen geübten Mund und Sinne hat in der Lehre der
guten Botschaft, so steht man auch in Bereitschaft, die Versuchun-
gen aus des Teufels Reich und die Scheingründe gegen die wahre
Lehre augenblicklich zu vernichten und in sich und anderen, über
die man gesetzt ist zu wachen, nicht aufkommen zu lassen.

Hier sehen wir also, wie nötig es sei, die Lehre der guten Bot-
schaft nicht nur so obenhin zu lernen; nicht nur zu hören, und
wenn man sie auch mit Lust hören sollte, sondern selbst eine ge-
übte Zunge darin zu bekommen, dass, gleichwie die geschuhten
Füße in der Bereitschaft sind, zu gehen, also die Zunge in Bereit-
schaft sei, mit Macht zu reden von der guten Botschaft des Frie-
dens. Absonderlich da jetzt so viele Versuchungen aus des Teufels
Reich gegen die wahre Lehre bevorstehen, welche mit dem größten
Schein des Lichts bekleidet sein werden.

Ja, man hat es jetzt schon nötig, gegen viele Fromme, welche
mit ihrem kurzgespannten Sinn der weit hinaussehenden Lehre
der guten Botschaft Widerstand tun, dass das Licht der Erkennt-
nis die Welt nicht überströmen kann; weil heutigentags viele es für
einen Gottesdienst halten, dem wahren Licht zu widerstehen, und
die Dunkelheit und den Unverstand zu beschützen.

266



Epheser 6,16

Übrigens kommt dieser Vers mit dem überein, was Petrus sagt:
Seid bereit zur Verantwortung gegen jedermann, der Grund for-
dert der Hoffnung, die in euch ist, 1. Petr. 3,15.

Epheser 6,16

„Über alles nehmet den Schild des Glaubens auf, wo-
mit ihr alle feurigen Pfeile des Argen werdet auslö-
schen können.“ Eph. 6,16

Über alles, das ist, in allem, was euch vorkommt, nehmet den
Schild des Glaubens; das heißt, haltet euch die Wahrheit der Ver-
heißungen Gottes vor, wenn der Arge mit seinen feurigen Pfeilen
auf euch schießt. Mit diesem Vorhalten der Wahrheit der Verhei-
ßungen könnt ihr diese feurigen Pfeile, wenn sie euch auch schon
sollten angezündet haben, wieder auslöschen.

Hieraus können wir also sehen, dass dieses auch zur Stun-
de der Versuchung gehöre, wenn man, wie Jesus bei dem höchs-
ten Leiden, da man über der Wahrheit leidet und zugleich im äu-
ßersten Gedränge von innen ist, Vorwürfe und Lästerungen hören
muss, die aus einem bitteren und von der Hölle entzündeten Her-
zen gegen den Glauben oder gegen die Wahrheit unseres Bekennt-
nisses gehen. Absonderlich, wenn solche lästern, die auch gläubig
sein wollen, und doch im Grunde ungläubig sind, sich selbst nicht
kennen und den wahren Sinn des Wortes Gottes nicht verstehen.

Also mögen die Lästerungen der Hohenpriester, Obersten und
Schriftgelehrten, der Soldaten und des Volkes, da Jesus am Kreuze
hing, feurige Pfeile auf seinen Glaubensgrund gewesen sein, die
bei dem damaligen tiefen Stand der Erniedrigung einen großen
Schein der Wahrheit bei dem schwachen Volk hatten. Er hat Gott
vertraut, der erlöse ihn nun, wenn er Lust zu ihm hat. Er hat ande-
ren geholfen und kann sich selber nicht helfen usw.

267



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Das sind brennende Pfeile, die von der Hölle entzündet sind,
welche einen, wenn man nicht tief im Glauben und Verständnis der
Wege Gottes gegründet ist, zum Unglauben reizen und anzünden
können, absonderlich zur Stunde, wenn wir schwach sind und das
innerliche Licht sich zurückgezogen hat.

Sie können aber ausgelöscht werden, dass sie nicht mehr bren-
nen, dass man sich nicht an den Wegen Gottes über seinem Leiden
und an der Wahrheit ärgert, wenn man aus seinem festen und gegrün-
deten Glaubensschatz, den man sich vorher erworben hat, die Verhei-
ßungen, Weissagungen und Glaubensbeispiele der Heiligen Schrift
aufs neue vor Augen stellt.

Ein Schild ist eine eiserne Tafel von starkem Blech, die man frü-
her im Kriege an seinem linken Arm gehabt hat; und wenn man
einen Pfeil hat kommen sehen, so hat man den Schild vor sein
Angesicht und Brust gehalten, so ist der Pfeil an dem eisernen
Blech abgeglitscht und zurückgefallen. Mit einem solchen Glau-
bensschild müssen wir also auch lernen umzugehen. Denn es kom-
men kleine und große Versuchungs- und Leidensstunden, wo man
sich an den Wegen Gottes ärgert, wo man nicht mit Glaubensmut
gefasst ist, wo man durch allerhand Vorfälle und Einwirkungen
der bösen Geister, die aus ungläubigen Menschen ausgehen, leicht
zum Zorn und Rache angezündet oder zum Unglauben und Ent-
heiligung des Namens Gottes gebracht werden kann.

Darum muss man sich üben, alles im Glaubensblick auf Gott
auf- und anzunehmen, wie Jesus gesagt hat: Soll ich den Kelch
nicht trinken, den mir mein Vater gegeben hat? So kann man die
feurigen Pfeile des Argen, die oft wie ein Blitz auf uns losschie-
ßen und wie Feuer brennen, nämlich die Leidensärgernisse und
-finsternisse, die durch böse Geister oft unmittelbar durchs Fleisch
und Schwermut, teils mittelbar durch Menschen bewirkt werden,
und oft von allen Seiten auf uns losstürmen, am besten wieder aus-
löschen, und also einen neuen heiteren Glaubensmut fassen.

268



Epheser 6,17

Epheser 6,17

„Nehmet auch den Haupthelm der Rettungshilfe an,
und das Schwert des Geistes, welches das Wort Gottes
ist.“ Eph. 6,17

Dieses gehört auch noch zu der ganzen Rüstung gegen den
Teufel, auf die Stunde der Versuchung, nämlich auf die böse Stun-
de, da man von Gott und allem Licht eine Zeitlang verlassen, der
Macht und Einwirkung des Teufels und der bösen Menschen in der
Stunde des Leidens eine Weile ausgesetzt ist, und wie Hiob oder Je-
sus oder wie die Apostel schwere Prüfungen durchmachen muss.
Da sei auch der Helm des Heils oder der Helm der Rettungshilfe
nötig.

Der Helm ist ein eiserner Hut, welcher das Haupt bedeckt ge-
gen die Schwerthiebe der Feinde. Diese Rettungshilfe, entweder
aus dem Leiden, in dem man ist, oder die völlige Errettung am Ta-
ge Jesu, dessen Nähe die Epheser damals geglaubt haben, macht,
wenn man daran gedenkt und solche fest glauben kann, dass man
sein Haupt kann emporheben; dass man den Mut nicht sinken
lässt, dass einem die Hoffnung nicht entfällt.

Wenn man einen Hieb auf das Haupt bekommt, wo die Augen
sich befinden und der Sitz des Verstandes ist, so wird man leicht
taumelnd und sieht nichts mehr. Da ist man gleich gefällt. Deswe-
gen soll man sich wohl mit dem Helm der zukünftigen Rettungs-
hilfe wappnen, dass wir einen festen Blick bekommen auf die Ret-
tung unseres Leibes und der Seele, und also eine gewisse Hoffnung
fassen lernen, dass wir werden erhalten werden, wenn andere zu-
grunde gehen und dem feuerbrennenden Zorn Gottes anheimfal-
len, der am Tag des Zorns entbrennen wird.

269



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Wenn man nicht mit völliger Überzeugung und gutem Gewis-
sen glauben kann, dass man ein Geretteter sei, dass man ein solcher
sei, auf den Gott seine Achtung wende, und auch in dieser Welt,
wo oft kein Ausweg sich zeigt, mächtige Rettungsstunden könne
und werde kommen lassen, wenn man von den vielen Rettungs-
beispielen des Alten und Neuen Bundes in der Stunde der Not und
der anscheinenden Verlassung Gottes keinen Eindruck hat, so wird
man leicht taumelnd, wenn man auch nur einen leichten Hieb oder
Stoß bekommt. Denn am Kopf kann man nicht viel ertragen.

Wenn es also ein wenig harte Stöße setzt in unserem Lauf, so
verschwindet einem gern die Aussicht auf den großen Vorzug,
dass wir das eigentümliche Volk Gottes seien, das er an jenem Tage
retten wird, wenn andere zugrunde gehen, und dass uns Gott wie-
der auferwecken kann, wenn wir auch getötet werden, oder dass
er sonst uns unbewusste Wege hat, da unser Fuß gehen kann.

Er sagt aber auch, wir sollen das Schwert des Geistes neh-
men. Gleichwie jene Sturmhaube zur Verteidigung ist gegen die
Schwertstreiche des Satans, so sollen wir auch ein eigenes Schwert
haben, mit dem wir unserem Feind Streiche geben können. Und
dieses ist das Wort Gottes.

Aber nicht ein jeder Spruch, im Unverstand gesagt, tut diesen
Dienst; es muss ein Wort Gottes sein, welches Gott durch den Geist
in unserem Herzen aufgeschlossen hat und zur Kraft hat werden
lassen.

Es tut’s auch nicht dieser oder jener Spruch, sondern das ganze
Wort Gottes im Zusammenhang, nämlich die ganze Haushaltung
Gottes zu seiner Offenbarung muss uns von A bis Z im Blitz des
Geistes vor Augen stehen, wenn wir aus dem Eindruck des Gan-
zen reden, und also genug Kraft und Mut zu unserer Verteidigung
und Überzeugung der Gegner haben sollen, sonst bekommen wir
einen Hieb, der uns weh tut, auf den wir nicht antworten können,
gegen den wir keine überzeugenden Beweissprüche in Bereitschaft
haben.

270



Epheser 6,18

Wir dürfen uns also nicht nur verteidigen mit dem Schwert des
Wortes Gottes, sondern auch dem Feind durch treffende Aussprü-
che des Wortes Gottes Hiebe versetzen und wehe tun. Wir sollen
also mit diesem Helm und mit diesem Schwert uns versehen, ehe
der Tag des Streits oder die böse Stunde kommt.

Epheser 6,18

„Und bei allem Gebet und Flehen betet zu aller Zeit im
Geist, und eben dazu wachet mit allem Anhalten und
Flehen aller Heiligen wegen.“ Eph. 6,18

Dieser Ausdruck Pauli – bei allem Gebet und Flehen zu aller
Zeit im Geist beten – ist nicht leicht zu verstehen. Es scheint, das
Gebet und Flehen sei das gewöhnliche Gebet gewesen bei ihren
Versammlungs- oder gemeinschaftlichen Betstunden. Da sagt aber
Paulus, sie sollen nicht nur zu dieser Zeit, wenn der gewöhnliche
Tag oder die Stunde komme, wo sie zusammenkommen, sondern
zu aller Zeit, alle Tage, wenn sie für sich selbst beten, recht im Geist
beten.

Das gehört also auch zu der Waffenrüstung auf die Stunde der
Versuchung aus dem Reich der Finsternis: Wenn man nicht zu aller
Zeit betet im Geist, auch außer der Stunde der Angst und der Ver-
suchung, und nur einen Tag übergeht, so wird man gleich finster
und ist schwach, den täglichen Vorfällen mit Glauben und Gegen-
wart des Geistes entgegenzugehen.

Man glaubt nicht, mit was für einer Mauer man umgeben ist,
wenn man dieses Gebet des Geistes täglich übt. Der Glaubenswan-
del kann ohne solches nicht bestehen, wenn man nämlich Gott als
seinen eigenen Vater und Retter und als seinen eigenen Gott durch
ein tägliches ernstliches Gebet und Vortragung unserer Umstände
aus den täglichen eigenen Schickungen nicht kennenlernt.

271



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Paulus setzt noch etwas bei: Man solle zu eben diesem End-
zweck wachen, mit allem Anhalten und Flehen für alle Heiligen.
Dieses Wachen deutet an, dass solches Gebet gemeiniglich bei
Nacht geschehen sei, da sie es oft wegen Schläfrigkeit nicht so ge-
macht oder ihr Gebet kurz zusammengezogen hatten, damit sie
bald fertig werden möchten. Paulus will, dass sie sich Zeit nehmen
sollen zum Beten, denn es sei eine gar wichtige Sache; man soll
nicht nur für sich, sondern auch für alle Heiligen beten, absonder-
lich mit denen man bekannt ist. Man soll es nicht kurz abreißen,
um Ruhe für das Fleisch zu haben; man soll flehen, das ist, einerlei
Bitte oft wiederholen, mit verschiedenen Glaubensgründen, womit
man in das Herz Gottes eindringen und den Glauben der Erhörung
in sich erwecken soll.

Diese Ermahnung haben wir alle nötig, weil unser Fleisch meis-
tens träge zu einem rechten Geistesgebet ist. Wer aber die Macht
der Finsternis kennt, die uns so leicht die Augen verblenden und
zu Sattheit, Stolz, Trägheit, Selbstgenügsamkeit und Verhärtung
bei allem vermeintlichen Leben des Geistes führen will, der wird
dieser Ermahnung nachzukommen suchen.

Epheser 6,19

„Und für mich, dass mir gegeben werde mit Eröffnung
meines Mundes zu reden, (und) mit Freimütigkeit be-
kanntzumachen das Geheimnis der guten Botschaft,
...“ Eph. 6,19

Paulus will, dass sie auch für ihn bitten sollen. Auch, wenn die
gläubigen Epheser schwach waren, so hat doch Paulus geglaubt,
ihr Gebet sei nicht vergebens und könne ihm dienen.

272



Epheser 6,19

Er sagt ihnen aber, um was sie für ihn bitten sollen. Nämlich,
dass ihm möge gegeben werden mit kecker Eröffnung des Mun-
des zu reden und mit Freimut das Geheimnis der guten Botschaft
kundzumachen.

Die Bande, in denen Paulus damals stand, kamen aus der Eröff-
nung seines Mundes her, dass er von dem neuen Geheimnis, das
ihm Gott aufgedeckt hatte, nichts verschwiegen, sondern aller Welt
entdeckt hat,

• dass Jesus, der Gekreuzigte, der Herr über alles sei;

• die Heiden auch zu seiner Gemeine gehören und Teil an sei-
nem Königreich finden können;

• dass seine Lehre höher zu achten sei als Moses Lehre.

Wenn man einmal etwas über der Lehre leiden muss, so be-
sinnt man sich, seinen Mund aufzutun. Paulus war also nicht ganz
von Leidensfurcht frei, wenigstens traute er sich nicht. Deswegen
glaubt er, durch das Gebet einen Beistand von oben nötig zu ha-
ben, dass er ja nichts verschweige von dem ganzen Reichtum des
Gesalbten und von dem Vorsatz Gottes, alle Dinge unter ein Haupt
zu versammeln.

Wie steht’s bei uns? Ist uns die Lehre und Ausbreitung der
Wahrheit wichtig und groß? Leiden wir auch etwas darüber? Be-
ten wir auch für andere, deren Amt es vorzüglich ist, die Geheim-
nisse Gottes, welche die gottlose und scheinfromme Welt für einen
gefährlichen Irrtum hält, auszubreiten?

Weil nun durch solche Fürbitten Licht in die Welt kommt, so
ist auch dieses ein Mittel, dem Reich der Finsternis zu widerste-
hen. Wenn einem einmal Gottes Sache zum Anliegen geworden ist,
so kann man der guten Botschaft, wo nicht durch Lehre, so doch
durch Gebet und Fürbitte dienen.

273



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Aber ein solches Gebet muss ein Geistesgebet sein, bei dem
man auch das Heiligtum findet, wo Jesus ist. Und wenn die Wahr-
heit recht Platz in unserem Herzen gewinnt, so werden wir wie
Paulus begierig sein, auch andere mit dem Geheimnis, das uns
Gott durch seinen Geist aufgedeckt hat, zu erleuchten.

Überhaupt lernen wir, dass es sich für einen gläubigen Men-
schen nicht schicke, furchtsam, finster und traurig zu sein, weil
er an eine fröhliche Botschaft glaubt. Darum sollen wir uns im
Glauben und in dem Geist erneuern, dass, wenn auch finstere Ver-
suchungsstunden über uns kommen, wir doch nicht allzeit trau-
rig seien, sondern nach vorübergegangenen kurzen Trauerstunden
wieder mit Reden und Gebärden merken lassen möchten, dass wir
glauben, was wir bekennen.

Epheser 6,20

„... um deswillen ich ein Botschafter in einer Kette bin,
damit ich mit demselben freimütig handeln möge,
wie ich zu reden schuldig bin.“ Eph. 6,20

In diesem Vers zeigt er an, was die Ursachen seiner Bande sei-
en, nämlich das Geheimnis der guten Botschaft, weil er solches be-
kanntgemacht habe. Man weiß von seiner Gefangennahme, dass
die Juden, seine Glaubensbrüder, ihn deshalb auf der Stelle haben
töten wollen, weil er die ganze Welt eine andere Lehre lehre als
Moses gelehrt hatte und unbeschnittene Heiden mit in den Tem-
pel geführt habe. Weil er also Jesus als den Herrn der Juden und
Heiden predigte und die Lehre Moses umstieß, daher kamen seine
Bande.

Er war damals in Rom, als er diesen Brief schrieb, und war als
Gefangener mit einer Kette gebunden, wobei er aber doch mit einer
Wache in der Stadt frei herumgehen durfte.

274



Epheser 6,20

Weil nun seine Lehre ein neues Licht zur Erkenntnis Gottes und
des Gesalbten in die Welt hereinbrachte, so war ihm der Teufel
feind und bewirkte seine Gefangennahme durch Zulassung Got-
tes.

Mithin sollen wir uns auch nicht wundern, wenn wir, die wir
die wahre Lehre bekennen, welche Licht hat und Licht gibt, von
unseren eigenen Glaubensbrüdern mit feindseligen Augen ange-
sehen werden. Ich glaube, manche würden mit uns ebenso verfah-
ren wie die jüdischen Gesetzeseiferer mit Paulus, wenn sie dürften.
Indessen müssen wir uns zu allem Leiden gefasst machen.

Das entdeckte Geheimnis in uns ist es wert, dass wir etwas da-
für leiden. Es ist doch etwas Wunderbares um den Weg Gottes. Ein
königlicher Botschafter oder Gesandter in einer Kette scheint nicht
viel auszurichten und nicht viel Ehre zu haben, wohin er gesandt
wird; aber doch beweist sich eines solchen Wort als Gottes Kraft an
den Herzen. Eine Kette um der Wahrheit willen zu tragen, ist die
größte Ehre vor Gott und die wahre Empfehlung eines Gesandten
für die Kinder der Wahrheit.

Mithin sollen wir uns nicht schwach machen lassen, wenn uns
auch andere über der Lehre Jesu verachten. Wir sollen unterdessen
unsere übrigen Ketten der täglichen kleineren Leiden, die ein jeder
an sich hat, aus der Kraft der guten Botschaft freudig tragen lernen
und uns durch nichts finster machen lassen und deswegen darum
bitten, und andere um ihre Fürbitte für uns ersuchen, wie Paulus,
dass wir freudig bleiben unter allem Leiden.

Das sind große und wichtige Gaben, wenn man weder durch
Verlust oder Mangel an irdischen Gütern, noch durch anderes
Kreuz und Trübsal seine Glaubensfreudigkeit und Heiterkeit ver-
liert und einem auch gegeben wird, den Mund bei jeder Gelegen-
heit mit Freimütigkeit und Freudigkeit, auch als ein von außen Ver-
achteter, dennoch aufzutun.

275



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Epheser 6,21

„Damit aber auch ihr meine Umstände wisset, was ich
tue, so wird euch Tychikus, der geliebte Bruder und
getreue Diener in dem Herrn, alles bekanntmachen.“

Eph. 6,21

Diesen Brief hat er durch den Tychikus, der auch ein Mitarbei-
ter des Paulus war, nach Ephesus gesandt, welchen er einen gelieb-
ten Bruder und getreuen Diener in dem Herrn nennt.

Die Epheser hatten Paulus sehr lieb. Deswegen wusste er auch,
dass es sie sehr freuen werde, etwas von ihm zu hören, absonder-
lich in Ansehung seiner Gefangenschaft. Die Ankunft des Tychikus
hat also eine große Freude gemacht, besonders, da Paulus so weit
entfernt war, nämlich bei dreihundert Meilen, und sie ihn schon
ungefähr sechs Jahre nicht mehr gesehen hatten; da er doch drei
Jahre an einem fort sich bei ihnen aufgehalten und einen jeden von
ihnen Tag und Nacht mit Tränen ermahnt hatte (Apg. 20,31).

Hier sehen wir also, wieviel sich die ersten Christen Mühe ge-
geben haben, Briefe dreihundert Meilen weit zu schicken und drei-
hundert Meilen weit zu reisen. Wieviel Zeit, Gefahr und Kosten hat
das erfordert! Da hat auch das Meer und die Erfindung der Schif-
fahrt zur Beförderung des Königreiches dienen müssen, weil man
zu Schiff eine solche weite Reise viel geschwinder machen kann als
zu Land.

Was für ein Eifer war in dem Herzen des Paulus und Tychikus
für Jesus und für die Gemeine. Ganz waren sie angeflammt von
der Liebe Gottes und Jesu gegen ihre Brüder und Schwestern in
dem Gesalbten; die herzliche Liebe, die sie untereinander hatten,
versüßte alle Mühe und Leiden.

Wie weit ist das Christentum herabgesunken zu jetziger Zeit!
Deswegen soll dieses uns erwecken, diese Wirkung des Geistes Je-
su auch zu suchen und unser Herz von der süßen Lehre Jesu immer
mehr einnehmen zu lassen.

276



Epheser 6,22

Wie glückselig ist man, wenn man in der Gemeinschaft solcher
Knechte Gottes steht. Paulus und Tychikus sind auch in unserer
Gemeinschaft, und sie würden sich auch über uns herzlich freuen,
wenn sie zu uns kämen. Wir können Gott nicht genug Dank sagen,
dass er uns zu Liebhabern ihrer Worte und zu Mitgenossen ihrer
Erbschaft gemacht hat, und dass uns Gott auch Lehrer gegeben hat,
die etwas von dem Sinn des Paulus und Tychikus haben.

Epheser 6,22

„Welchen ich eben deswegen zu euch sende, dass ihr
das erfahrt, wie es um uns steht, und dass er eure Her-
zen ermahne.“ Eph. 6,22

Hier zeigt er die Ursache an, warum er den Tychikus an sie
sende, nämlich um zweier Ursachen willen:

• erstlich, dass er ihnen mündlich erzähle, wie es um ihn stehe

• und zweitens, dass er ihre Herzen ermahne und tröste.

Weil die Epheser den Paulus so lieb hatten, so war ihnen die-
ses etwas Großes. Teils, weil sie sahen, dass Paulus an sie gedenke,
teils, weil es ihnen um der Gewissheit ihres Glaubens und Hoff-
nung willen darum zu tun war, zu wissen, wie es ihm ergehe.

Denn man glaubt nicht, wie leicht ein Anfänger sich am Lei-
den ärgert, absonderlich an den Schwachheiten ihrer Lehrer wie
die Jünger an Jesus bei seinem Tod. Da meint man, ein Lehrer soll-
te alles Leiden wegbeten können.

277



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Sie sahen, wie Paulus durch seine Gefangennahme gehindert
worden ist an der Ausbreitung der guten Botschaft; sie hätten den-
ken können, wenn seine Lehre wahr wäre, so hätte ihn Gott nicht in
solches Leiden kommen lassen. Denn er hat ja von einem so mäch-
tigen Jesus gepredigt, der über alle Engel- und Menschengewalt
erhaben sei.

Deswegen war ihnen dieses ein großer Trost, da ihnen Tychi-
kus teils das Geheimnis des Leidens weiter erklärte, wozu Paulus
schon im dritten Kapitel den Grund gelegt, teils ihnen erzählte, wie
Gott ungeachtet seiner Gefangenschaft noch vieles durch ihn wirk-
te und es so geordnet hatte, dass er noch viele Freiheit habe; teils
aber, welches sie noch am liebsten hörten, dass er Hoffnung zur
Befreiung habe. Denn dieses schreibt Paulus an die Philipper zur
nämlichen Zeit (Phil. 1,25).

Auch das in ihnen erneuerte Andenken an Pauli Gegenwart,
das durch die Rede und Angesicht des Tychikus als eines Boten
von Paulus erneuert wurde, machte vieles Schlafende und Ruhen-
de in ihnen rege. Hier sehen wir also die wunderbaren Wirkungen
zur Erweckung und Stärkung der Menschen. Einer muss den ande-
ren anzünden und aufwecken. Das Wort Gottes ohne Gemeinschaft
der Gläubigen und ohne Liebe der geistlichen Menschen bleibt ein
ruhendes Wort in uns, das endlich, wenn es auch zum Licht ge-
worden ist, wieder verlöschen oder doch schwach in uns werden
kann, wenn es nicht durch die Gemeinschaft und Liebe wieder an-
gezündet wird.

278



Epheser 6,23

Epheser 6,23

„Friede (wünsche) ich den Brüdern, und Liebe mit
Glauben, von Gott, dem Vater, und dem Herrn Jesu,
dem Gesalbten.“ Eph. 6,23

Dieses ist der Schlusswunsch, in den Paulus seine ganze Ab-
handlung fasst. Er hat nämlich den Frieden unter den Brüdern
stärken und aufrichten wollen: die Einigkeit untereinander. Denn
die Gläubigen aus den Juden und die Gläubigen aus den Heiden
sind nicht ganz einig gewesen, weil sie den ganzen Plan der Haus-
haltung Gottes nicht verstanden hatten. Darum hat Paulus im ers-
ten und zweiten Kapitel bewiesen, dass die gläubigen Heiden mit
den gläubigen Juden bei der Auferweckung Jesu von den Toten
von Gott zugleich lebendig gemacht und auferweckt worden sei-
en, und dass Jesus aus beiden eins gemacht habe durch sich selbst.

• Diesen Frieden wünscht er nun den Gläubigen, weil ohne
die Einigkeit der Gläubigen untereinander keine wahre Liebe
und Wachstum statthaben kann. Denn wenn einer meint, er
sei mehr als der andere, so steht die Liebe auf keinem festen
Fuß, und der Teufel kann bald eine Zerstörung anrichten.

• Er wünscht ihnen aber auch Liebe, nachdem er den Grund
dazu in den vier ersten Kapiteln gelegt hat durch die Vorstel-
lung der Gottesfülle in Jesu, nämlich weil sowohl Juden als
auch Heiden und alles, was Mensch heißt, nämlich alle Ge-
schöpfe, ein einiges Haus seien, das Jesus erfüllen wird, so
liebe Jesus alle (Kapitel 3,19); darum sollen wir auch einander
lieben. Denn wenn die Liebe keinen Grund in der Erkenntnis
Jesu hat, so hält sie nicht Stich.

• Endlich wünscht er ihnen Glauben. Nicht, als ob sie noch gar
keinen Glauben hätten, sondern er wünscht ihnen einen ent-
wickelteren Glauben, nämlich mehr Verständnis dabei, wie
er im ersten und zweiten Kapitel darum bittet.

279



Erbauungsstunden über den Epheserbrief (1,1–6,24)

Man sieht also aus diesem, dass man bei den ersten Anfängen
des Glaubens und der Liebe nicht stehenbleiben soll, denn wo kein
Wachstum ist, da kann es zurückgehen.

Ferner, dass die Einigkeit und Liebe untereinander und der
Glaube oder das Verständnis der Haushaltung Gottes große und
beträchtliche Hauptsachen seien.

Weiter lernen wir, dass der Wunsch eines Apostels und Leh-
rers oder eines wahren Christen nichts Geringes sei; und dass die
Gaben des Friedens und des Glaubens und der Liebe eigentlich
von Gott, dem Vater, und unserem Herrn Jesus über seine Gemei-
ne kommen. Was also Paulus für notwendig erkennt, sollen wir
auch für uns als notwendig erkennen und danach trachten.

Epheser 6,24

„Die Gnade sei unzerstörlich mit allen, welche unse-
ren Herrn Jesus, den Gesalbten, lieben (in Unverwes-
lichkeit).“ Eph. 6,24

Dies ist ein allgemeinerer Schlusswunsch als der vorhergehen-
de, da allen und jeden, die den Herrn Jesus unverrückt lieben, der
Beistand der Gnade angewünscht wird. Wenn die Gnade Gottes
nicht mit uns ist, so geht es nicht vor sich, sondern hinter sich mit
unserem Wachstum. Gottes Gnade kann in reichem Maß bei uns
sein, aber auch in geringem Maß. Auch kann uns die Gnade gar
verlassen. Man glaubt nicht, wie nötig uns der Beistand der Gnade
ist, im Leiblichen und im Geistlichen.

Wir sind gar nichts ohne Gott; ein dürres, abfallendes Laub sind
wir; und wenn Gottes Gnade von uns gewichen ist, so werden wir
wie Spreu von dem Wind zerstreut, nach dem ersten Psalm. Hin-
gegen, wenn Gottes Gnade mit uns ist, so wachsen, grünen und
gedeihen wir im Leiblichen und Geistlichen; was wir machen, das
gerät wohl, auch der Tod kann uns nicht zerstören.

280



Epheser 6,24

Denn der höchste Gott hat uns liebgewonnen. Das ist Gnade,
wenn uns Gott liebhat. Er wünscht aber die Gnade denen, die Jesus
unverrückt liebhaben.

Was ist denn das? Wie können wir jemand liebhaben, den wir
nicht sehen? Jesu Wort, Bild und Lauf soll in unsere Herzen hin-
eingeschrieben sein; und solange wir das lieben, so hat Gott ein
Wohlgefallen an uns. Denn Jesus sagt:

„Wer mich liebt, der wird mein Wort bewahren, und
mein Vater wird ihn lieben, und wir werden zu ihm
kommen und Wohnung bei ihm machen.“ Joh. 14,23

Es liegt deswegen viel daran, dass die Liebe Jesu und seines
Wortes immer grün und unverwelkt in uns bleibe. Denn sie ver-
welket gern und wird einem leicht alt, wenn man nicht neue Zu-
flüsse zur Erkenntnis seiner Herrlichkeit bekommt. Je mehr uns
die inneren Augen aufgehen, je mehr wir seine höchste Vollkom-
menheit, seine Unverweslichkeit und Herrlichkeit erkennen, desto
mehr werden wir ihn und alles, was Geist und unverweslich ist,
lieben.

Und so wird die Gnade Gottes, der ein Geist ist und allein Un-
sterblichkeit hat (1. Tim. 6,16) und auch ein Wohlgefallen an Geist
und Unverweslichkeit seiner Kinder hat, mit uns sein, weil wir un-
verwesliche Gewächse des Geistes Jesu und aus Gottes unvergäng-
lichem Samen gezeugte wahre Kinder Gottes sind.

281





Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn in Korn-
westheim und Echterdingen, zum Teil von ihm selbst er-
zählt

Ich, Philipp Matthäus Hahn, bin geboren in Scharnhausen,
Stuttgarter Oberamts, den 25. November 1739. Mein Vater war M.
Georg Gottfried Hahn, damals Pfarrer in Scharnhausen, nacher
aber in Onstmettingen und Ostdorf, Balinger Oberamts. Meine
Mutter hieß Juliana Kunigunde, eine Tochter des ehemaligen Pfar-
rers in Scharnhausen, M. Johann Philipp Kaufmann. Unter zehn
Geschwistern war ich das zweitälteste.

Sogleich von dem vierten Jahre an wurde ich sowohl von
meinem Großvater als auch nacher von meinem Vater zur Erler-
nung der lateinischen und später der griechischen und hebräi-
schen Sprache angehalten, aus welcher Zeit mir besonders wichtig
ist, dass mein Großvater sowohl als eine Schwester meiner Mutter
morgens und abends mit mir fleißig beteten und den Anfang zur
Gottesfurcht mir einprägten.

Die letztere erzählte mir vieles aus der Bibel, vorzüglich von
dem König Salomo, wie er nicht um Reichtum und Ehre, son-
dern um Weisheit gebeten habe. Dies tat ich auch, sodass ich in
meiner damaligen Kindeseinfalt nichts so sehr wünschte, als eben
diese wahre Weisheit zu erlangen und deswegen öfters in meiner
Einfalt darum betete. Ich bekam auch ein Buch eines Mannes aus
Nürnberg zu lesen, der seinen Lebenslauf beschrieben hatte. Darin
fand ich, wie er in seiner Jugend auf seinen Knien im Verborge-
nen vor Gott niedergefallen und um Weisheit gebeten habe, weil
er einen harten Kopf zum Lernen hatte, und wie er schon in seiner
Jugend die Gnadenwirkungen Gottes in seinem Herzen gemerkt
habe, welches mich aufs innere Christentum, auf Gottes Ruf und
Zug in meinem Herzen aufmerksam machte.

283



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Mein Studium wurde mir gleich anfangs sehr sauer und be-
schwerlich gemacht, indem ich ein Halbjahr lang alle Tage von
Scharnhausen nach Eßlingen, eine Stunde weit über Berg und Tal,
in die Schule gehen musste. Ich scheute aber alle diese Beschwer-
lichkeit nicht, weil mir Gott einen unüberwindlichen Trieb zum
Studium der Theologie eingeflößt hatte.

Als ich einstmals in meinem zwölften Jahre an einem Samstag-
abend von Eßlingen nach Hause ging, zog ein fürchterliches Don-
nerwetter auf. Da ich nun die Donnerwetter sehr fürchtete, so be-
tete ich im stillen den Berg hinauf wiederholt um Vergebung mei-
ner Sünden und um die Zurückhaltung des Donnerwetters, bis ich
vorher zu Hause sein möchte. Plötzlich aber sauste eine leise, aber
vernehmliche Stimme an meinem Ohre vorbei: „Kann ich dich auf
dem Felde nicht ebensowohl erhalten als zu Hause?“ Ich erschrak,
ging meines Weges, und das Wetter brach nicht aus.

In meinem dreizehnten Jahre starb meine Mutter und mit der-
selben alle Hoffnung, mein Studieren fortsetzen zu können. Gott
aber lenkte meinem Vater das Herz. Er übergab mich dem Herrn
Präzeptor (Lehrer) Schmiedlin in Nürtingen, um mich in die nie-
deren Klöster zu fördern. Dieser hielt mich in den Freistunden von
dem ausgelassenen Wesen meiner Mitschüler ab, und es gelang
ihm um so eher, da ich von Kind auf die Stille und Zurückgezo-
genheit liebte.

Mein Vater wirkte mir einen Beschluss in Stuttgart aus, dass
ich dem Landexamen beiwohnen dürfe. Dieses geschah auch in
meinem zehnten Jahre das erste Mal und sodann alle Jahre, bis ich
das fünftemal, – zu welcher Zeit ich das erforderliche Alter gehabt
hätte, da über die Hälfte zu viele Mitbewerber für das Kloster da
waren, – mit noch vielen anderen durchfiel.

Dies versetzte mich in große Trauer und zeigte mir eine hoff-
nungslose Zukunft in der Ferne. Man machte mir nun allerlei Vor-
schläge, ein Handwerk zu erlernen oder, weil ich mich von Jugend
auf in Rissen und mathematischen Künsten geübt hatte, unter das
herzogliche Ingenieurkorps zu gehen.

284



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Schon im achten Jahre machte ich bei heiterem Sonnenschein
Beobachtungen über den Lauf des Schattens an jedem Nagel im
Hause und zeichnete seine Länge und Ort von Stunde zu Stunde.
Es verdross mich aber, dass dieser Schatten in einigen Tagen nicht
mehr auf Zeit und Stunde zutreffen wollte. Endlich bekam ich ei-
ne Zylindersonnenuhr von Elfenbein, die ich aber lange nicht ver-
stehen konnte, so mannigfaltige Proben ich auch damit anstellte;
auch mein Vater konnte mir hierin nicht die geringste Erläuterung
geben.

In der Folge fand ich in der Bibliothek meines Vaters eine Him-
melskugel samt der Beschreibung, die mich lange Zeit ergötzte.
Aus ihr lernte ich in meinem zehnten Jahre etliche Sternbilder am
Himmel erkennen und den Lauf der Sonne durch die zwölf himm-
lischen Zeichen verstehen. Ich zog die Karte auf Pappendeckel,
lernte solche auf gegenwärtige Zeit stellen und Zeit des ungefäh-
ren Aufgangs der Fixsterne finden.

Im dreizehnten Jahre bekam ich eine kleine Abhandlung über
Sonnenuhren von einem Büchsenmeister in Eßlingen, der verschie-
dene Sonnenuhren machte, zu Gesicht. Ich entlehnte solches und
schrieb zu Hause mit Freuden Tag und Nacht daran ab; auch mach-
te ich „Risse“ nach, ohne sie zu verstehen.

Nach und nach bekam ich darin Einsicht und machte Sonnen-
uhren. Das Malen setzte ich auch fort, da mir mein Vater in meiner
frühen Jugend zuweilen für das Lernen etlicher lateinischer Wörter
ein Bild mit dem Bleistifte vorzeichnete, welches ich dann mit Far-
ben anstrich. Ich lernte dann durch eine handschriftliche Anleitung
von Reinöl in Nellingen die Farben selbst bereiten und Lackfirnisse
machen. Ich zog mir aber durch den Staub der Farben, die ich beu-
telte, eine schwere Krankheit und durch das Kochen der Firnisse in
geschlossenen Gläsern, bei ihrem Zerspringen, manche Gefahr zu.

285



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

So sehr und so gerne ich also mit der Mathematik mich schon
damals beschäftigte und so der Entschluss kam, den Vorschlag des
Herrn Baron von Stein, unter das herzogliche Ingenieurkorps zu
treten, anzunehmen, so gab mir doch Gott einen anderen Mut,
nämlich mein Studium zu Hause ein paar Jahre fortzusetzen, wel-
ches auch aus eigenem Antrieb wohl vonstatten ging. Ich nahm
den Vormittag dazu, und den Nachmittag wandte ich zum Malen,
Zeichnen und zu mathematischen Übungen an, und mein Vater
ließ mich machen, was ich wollte.

Ich wurde endlich konfirmiert. Hier zog Gott mein Herz im-
mer näher an sich, so dass ich bei der Konfirmation und beim
ersten Besuche des heiligen Abendmahls besonders ernstliche Ein-
drücke bekam. Ich bat Gott, dass er meine Härte zermalmen, mein
Herz weich machen, mir Buße bereiten und den Glauben schenken
möchte. Ich spürte aber keinen Erfolg.

Bei den Zehn Geboten kam ich zwar durch, ohne dass ich mich
schuldig fühlen konnte, weil ich kein Abgötter, kein Flucher, kein
Sabbatschänder, kein Ungehorsamer, kein Mörder, lein Ehebrecher,
kein Dieb noch Lügner war und die spitzfindigen geistlichen Er-
klärungen für nicht so wichtig ansah, weil es nur Erklärungen und
nicht ausdrückliches Wort Gottes wären.

Doch war ich in der Not, und als ich dennoch zum Nachtmahl
ging und kein Gefühl meiner Sünden noch der Gnade Gottes und
der Versöhnung durch Christus hatte, so glaubte ich, ich hätte das
Nachtmahl unwürdig empfangen. Allein ich fand in meinem Ge-
betbuche, wenn man meine, man habe das Abendmahl unwürdig
empfangen, so soll man nur ernstlich zu Gott beten, welches mir
eine so gute Unterweisung war, dass ich auf meiner Stube vor Gott
kniete und ihn um Gnade anflehte.

286



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Nun aber wusste Gott mir meine Bitte um Erkenntnis der Sün-
den wohl zu erfüllen. Erstlich die Bangigkeit, als ob ich das Nacht-
mahl ohne genugsame Vorbereitung zu meinem Gericht empfan-
gen hätte, hernach die Sünden der Jugend, gegen die ich mit zu-
nehmenden Jahren immer mehr zu kämpfen hatte, und mich bei
Donnerwettern und bei Nacht immer mehr fürchtete, und Gott um
Vergebung meiner Sünden zu bitten gedrungen wurde, und end-
lich unziemliche Gedanken von Gott, die mir wider Willen beim
Gebet und sonsten wie ein Blitz einfielen.

Dies alles demütigte mich so sehr, dass ich mich für den größ-
ten Sünder ansah, weil ich nicht wusste, dass es schon solche Men-
schen auf Erden gegeben hatte. Damals las ich Arndts „Wahres
Christentum“, jedoch ohne großen Eindruck.

Von meinem fünfzehnten Lebensjahre an etwa, wollte mich
Gott etwas Besseres lehren. Er nahm mich in seine Schule. Er lehr-
te mich unter allerlei geistigen und leiblichen Anfechtungen mein
böses Herz und tiefes Verderben samt dem Reichtum seiner Gnade
erkennen. Ich nahm mir nun vor, alle Tage ein Kapitel in Arndts
„Wahrem Christentum“ zu lesen. Gleich im ersten Kapitel ver-
nahm ich überzeugend, dass ich mangle des Ebenbildes Gottes,
und durch die Kapitel von dem Ebenbild Gottes, von unserem Fall
oder Verlust des Ebenbildes und von dem Vollbringen des Ebenbil-
des Gottes in uns, wurde unter allerhand Anfechtungen der Grund
meiner innerlichen Theologie gelegt. Diese ist auch der ganze In-
halt meiner Erkenntnis, Predigt und Kinderlehre, und hiervon ge-
he ich nicht ab, und sollten alle Lästerer mich darüber verachten
und verfolgen. Denn solange sie diesen Grund anfechten und ver-
folgen, verachten sie nicht mich, sondern den, der mich gesandt
hat, und weil mich Gott durch innerliches Kreuz mürbe gemacht
hatte, so wurden mir die drei ersten Kapitel so eindringlich und
überzeugend, dass ich mich nach und nach zurechtfinden konnte.
Ich betete die in diesem Buche jedem Kapitel angehängten Gebe-
te mit Andacht und Begierde zu Gott und glaubte, dass er es tun
könne und wolle.

287



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Endlich wurde mein Vater Pfarrer zu Onstmettingen, Balinger
Oberamts, wo ich mich noch ein Jahr bei ihm aufhielt. Hier fing ich
an zu erkennen, dass ich die gewohnten Morgen- und Abendge-
bete, die ich von meinem Großvater gelernt hatte, ohne Andacht
bete.

Ich stand nun auf zum Gebet und verrichtete es nicht mehr im
Bette liegend und fing das für Schulkinder von Luther aufgesetzte
Morgengebet: „Ich danke dir, lieber Herr Gott, himmlischer Vater
...“, ein Morgenlied und besonders das „Unser Vater“ etliche Ma-
le an, wenn ich merkte, dass ich aus dem Andenken an Gott und
aus der Begierde nach der Erhörung meiner Bitte hinausgekom-
men war.

Die neue Natur, die ich hier auf den Bergen in einer kälteren Ge-
gend sah, welche von meinem vorigen Wohnort, der im Unterlan-
de lag, ganz verschieden war, da die Menschen andere Kleidung,
Aussprache und Gewohnheiten hatten, da ich neue Gattungen von
Bäumen, Pflanzen und Blumen sah, da ein Bergrücken, wo sich die
tiefe Gegend von der höheren schied, eine Viertelstunde lang ge-
spalten und an einer ebenen Gegend eine tiefe unterirdische Höhle
war, in die man eine Viertelstunde weit gehen konnte, da ein star-
ker Bach, der zu gewissen Zeiten wieder ganz aufhörte, – dies alles,
nebst der reineren Luft, die man in dieser höheren Gegend atmete,
erquickte mich öfters.

Der alte Schulmeister Schaudt daselbst hatte einen Enkel, der
ein zu allen Künsten begieriger und fähiger Kopf war; mit dem
hatte ich manche vergnügte Stunde, indem wir miteinander aller-
hand Gattungen von Sonnenuhren machten, wozu ich bisher im-
mer noch den Nachmittag verwandte. Wir betrachteten nachts die
Sterne und lernten sie nach der Sternkarte kennen; denn ich hatte
selbst noch im Unterlande ein paar gezeichnet und zur Auflösung
verschiedener Aufgaben eingerichtet. Wir malten, lackierten und
machten auch Stern- und Monduhren.

288



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

In meiner Nachbarschaft war ein Pfarrer namens Simon, ein
Mathematiker, welcher Wolfs Elementa Mathesos (Lehrbuch
der Mathematik) besaß. Ich entlehnte sie, band mir das Buch mit
weißem Papier ein, malte das Bildnis Wolfs mit Tusche ab und
machte mir Auszüge aus den verschiedenen Wissenschaften, weil
ich nicht imstande war, solche Bücher zu kaufen.

In meinem siebzehnten Jahre machte ich mit meinem Vater eine
Reise ins Unterland. Auf dem Heimweg ließ er mich in Tübingen
einschreiben, mietete mir bei einem Gerber ein Logis und Kost, gab
mir 10 Kreuzer in Sack, welches das erste Geld war, das ich trug,
und so war ich dann studiosus philosophiae auf der Univer-
sität. Ich ging in die gewöhnlichen Lektionen und Kollegien (Vor-
lesungen).

Als ich acht Tage in Tübingen war, wurde ich mit einem Stu-
denten namens Auer, der auch erst angekommen war, bekannt. Er
zog in einiger Zeit zu mir auf mein Zimmer. Er war zwar reich,
hatte aber gemeine Eltern und sparte so sehr, dass er mich nicht in
seinen Büchern wollte lesen lassen. Diesem gab ich Stunden in der
Arithmetik. Da er mich aber bezahlen sollte, bekamen wir Streit,
dass wir einander schlagen wollten.

Indessen aber sah ich später ein, dass die göttliche Vorsehung
mir diesen Menschen zuführte. Er hatte eine Schwester in Stutt-
gart, die nach herrnhutischer Art sehr religiös war. Von dieser hatte
mein Freund einen Eindruck bekommen. Er muss in Stuttgart sehr
zum Bösen verführt worden sein, weil er öfters darüber und über
sein Sündenelend klagte, welches ich nicht verstand. Ich wusste
von gar keinen „frommen Leuten“, außer dass ich einmal von dem
Pfarrer Reinöl in Nellingen von „Pietisten“ gehört hatte, die aus
seiner Gemeinde nach Ober-Eßlingen zu einem gewissen Pfarrer
Brastberger liefen, welches er meinem Vater erzählte. Allein ich
wusste nicht, was das für Leute wären.

289



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Mein Freund hatte ein Köthnisches Gesangbuch, dessen Lieder
mir sehr wohl gefielen, und Thomas Schweppens „Schmalen Weg
zum Leben“, welches Buch, da es den Zustand eines unbekehr-
ten Sünders sehr schrecklich beschreibt und sehr auf Bekehrung
dringt, einen großen Eindruck auf mich machte. Ich merke diese
kleinen Umstände darum an, weil ich jetzt sehe, wie Gottes Vor-
sehung durch alles dieses auf mich wirkte, um stufenweise mich
in Weg, Sinn und Bekanntschaft der sogenannten Pietisten hinein-
zuziehen. Denn wenn ich schon einsehe, dass meine Tante und
mein Großvater, die mich zum Gebet von Kindheit auf anhielten
(denn in meinem elterlichen Hause war nicht einmal ein gewöhnli-
ches Morgen- und Abendgebet und keine elterliche Unterweisung
zur Gottesfurcht!!!), Johann Tennhards Lebenslauf, Arndts „Wah-
res Christentum“, jene köthnischen Lieder, Thomas Schweppens
Buch und der Studiosus selbst, samt den übrigen gottesfürchtigen
Studenten, in deren Gesellschaft er mich hernach einführte, man-
ches Tadelnswürdige an sich hatten, so fand ich doch mehr Ernst
und Eifer im Christentum bei allen diesen Mitteln, wodurch Gott
auf mein Inneres wirkte, als bei den öffentlichen Kirchenanstal-
ten und übrigen Büchern und Menschen, die um mich her waren.
Denn gegen andere Christen und Bücher schien ich in meinen Au-
gen fromm genug; aber hier fand ich ein non plus ultra, eine
Empfindung, dass mir zum wahren Christentum nach der Bibel
noch vieles mangle. Wie wunderbar ist Gottes Weg, da er auch durch
Wahrheit mit Irrtum vermischt zur Wahrheit führen kann, wenn Man-
gel an reiner, lauterer Wahrheit oder an solchen Menschen und Bü-
chern ist, die den Geist der ersten Christen in sich haben!

In der Folge sagte mir mein Freund auf einem Spaziergange, ob
ich auch wisse, dass hier im Kloster (im herzoglichen Stift, wo die
zu Predigern bestimmten junge Leute freie Kost, Logis und Auf-
sicht haben) eine Erbauungsstande gehalten würde. Er sei schon
einmal dabei gewesen, ob ich nicht auch einmal mit ihm gehen
wolle?

290



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Auch halte ein gottesfürchtiger Repetent (Lehrer, der mit den
Studenten die Vorträge noch einmal durchgeht) im Stift Religions-
unterricht (Katechisation), wobei man manches lernen könne. Ich
fand gar keinen Anstand, das nächste Mal mit ihm zu diesen bei-
den Gelegenheiten zu gehen, und von da ging ich beständig in die-
se Erbauungsstunde und in der Folge auch in eine andere, welche
einige in der Stadt Studierende hielten. Was mir daran gefiel, war
dieses, dass sie so kindlich und offenherzig von den Eindrücken,
die das Wort Gottes auf sie gemacht hatte, von ihrem Sündene-
lend und von der Gnade Gottes in Christus, die sie erfahren hatten,
redeten, einander als Brüder liebten, sich durch Gesang und Her-
zensgebet zu weiterem Ernst erweckten, Gott und Christus priesen
und um Gnade und Glauben beteten.

Mehrmals war ich so kühn, auch selbst zu reden und zu beten.
Jedoch war ich noch zu unmündig, konnte meine Empfindungen
noch nicht mit eigenen Worten ausdrücken. Aber ich betete und
sang andächtig mit und wurde allemal erweckt und von ihrem Ei-
fer und Glauben beschämt. Zu Hause fing ich an, in der Stille Gott
mit eigenen Worten anzurufen, so schwach es auch war.

Auf diese Art kam ich also in die Bekanntschaft der sogenann-
ten Pietisten. Ich ehrte sie, ohne mich in näheren Umgang mit ih-
nen einzulassen, obwohl sie mich oft einluden, hier und da einen
zu besuchen; denn ich konnte noch nicht mit ihnen reden. Indessen
ging ich auch mit anderen Studenten spazieren, welche nicht in die
Erbauungsstunden gingen. Dies nahmen mir einige von den Brü-
dern übel und sahen mich nun von der Seite an, weil ich, sagten
sie, mit Weltleuten Gemeinschaft habe. Freilich, wenn ich damals
im Geiste des Christentums, in der Liebe der Brüder, stärker gewe-
sen wäre, so hätte ich, nach meinem jetzigen Urteile, den Umgang
der Brüder vorgezogen, ohne die anderen zu verachten, die nicht
in die Stunden gingen.

291



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Allein, die Brüder hatten etwas an sich, welches mir einiger-
maßen zuwider war, das ich damals nicht nennen konnte, und ich
erkenne es hintennach für eine Vorsorge Gottes, dass ich ihren gan-
zen Sinn nicht angenommen habe und ein wenig entfernt von ih-
nen geblieben bin. Es hätte mir, wie ich jetzt einsehe, an der Bil-
dung meines eigenen Charakters geschadet, wenn ich ihren Geist
zu bald und zu viel in mich genommen hätte. Darüber preise ich
Gott noch heute, dass er mich zwar mit diesen herzlichen Vereh-
rern Gottes und Christi mitten unter den kalten Namenschristen
hat bekannt werden lassen, mich aber zugleich bewahrt hat, dass
ich ihnen nicht in allem habe nachsprechen lernen, und um ihr Ur-
teil gegen mich, so sehr ich sie geschätzt habe, mich doch nie zuviel
bekümmert habe.

Das einseitige, ewige Einerlei von Sünde und Gnade ist zwar
für Anfänger gut, denn auf diesem Grund muss ein Christ anfan-
gen zu bauen; aber es gehören noch mehrere Wahrheiten zum gan-
zen Evangelium, welche ebenso nötig, erquicklich und erweckend
sind, welche erst im Ganzen die volle Überzeugung und Beruhi-
gung des Herzens bewirken und die Bibel uns verständlich, lieb
und angenehm machen. Denn das halte ich für den rechten Christen-
tumsgeist, wenn uns jedes Wort Gottes im Alten und Neuen Testamen-
te süß, wichtig und teuer ist; wenn wir keine Lieblingswahrheiten darin
suchen, sondern uns alles gut schmackhaft ist, weil alles im Zusammen-
hange steht.

Unterdessen ging das Kostgeld von meinem Vater zuweilen
nicht richtig ein, und mein Kostwirt war unzufrieden. Mein Freund
gab mir den Rat an die Hand, des Tages nur einmal zu essen, das
Essen auf die Stube tragen zu lassen und etliche Geschirre zu kau-
fen, um das übrige auf die Nacht aufzuheben, welches wir beide
auch eine Zeitlang taten.

292



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Da man uns aber das Essen nicht mehr auf die Stube bringen
wollte, so aßen wir gar nichts Warmes mehr, ließen uns beim Bä-
cker Brot holen und aßen mittags und abends von demselben. Was-
ser holten wir uns selbst außerhalb der Stadt in Flaschen bei einem
guten Brunnen (am Lützelbrunnen) und verschafften uns zugleich
Bewegung.

Mittlerweile schrieb ich die Kollegien und Lektionen fleißig
nach und schrieb sie daheim ab. Hatte ich Gelegenheit, ein Buch
zu entlehnen, so las ich darin. Mein Stubenbursche wollte mir diese
Gefälligkeit aber nicht immer erweisen, und eigene Bücher zu kau-
fen, erlaubten mir meine Umstände nicht. Wolfs „Anfangsgründe
zu den mathematischen Wissenschaften“ kaufte ich jedoch einmal;
als ich aber Geld brauchte und es deswegen einem Fürkäufer zum
Verkaufen gab, entlief dieser mit Geld und Buch.

Ich war allezeit sehr schüchtern, mit vornehmen Leuten umzu-
gehen. Doch meldete ich mich einmal bei Herrn Professor Schott
und bat ihn, bei Gelegenheit mir zu einer Hofmeisterstelle zu ver-
helfen, da mancher Adelige und Reiche auf der Universität der-
gleichen hatte. Ich wusste aber nicht, wie untüchtig ich dafür war,
da ich, selbst auf dem Lande auferzogen, die nötige Lebensart
nicht hatte. Er merkte das bald. Doch gab er mir den Rat, mich
in Kircheim um ein gewisses Stipendium zu melden. Er gab mir
auch selbst ein Schreiben an den Herrn Dekan daselbst und riet
mir, solches selbst zu überbringen. Das half mir, da ein Vetter von
mir ohne mein Wissen mich ebenfalls empfahl, soviel, dass ich 75
Gulden in drei Raten, nämlich jedes Jahr 25 Gulden bekam. Einen
großen Taler schickte mir dann ein Geistlicher in Stuttgart, ohne
dass ich mich darum beworben hätte, was mir auch nie einfiel. In
etlichen Jahren ersetzte ich es ihm wieder doppelt. Es ist zwar et-
was Geringes, doch gehört es zu meinem Weg und meiner Füh-
rung, und wenn ich es nicht als von oben erkannt hätte, so würde
ich es längst vergessen haben; so aber war mir jede kleine Probe
der Fürsorge Gottes wichtig.

293



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Eben derselbe Herr Professor Schott, dem es Gott gewiss in der
Ewigkeit vergelten wird, riet mir auch, da das Magisterium heran-
nahte, eine Eingabe an die Fakultät zu machen und meine Umstän-
de vorzustellen, damit mir die Hälfte der Kosten geschenkt würde.
Das geschah auch, und ein gewisser Herr Professor nahm auch das
Honorar für seine Vorlesungen nicht an.

Wo sollten nun die übrigen Kosten, die noch über 30 Gulden be-
trugen, hergenommen werden? – Meine Stiefmutter, welche end-
lich einsah, dass mein Studieren fortging, und selbst Kinder hatte,
dachte, ich könne doch einmal ihren Kindern dienen, gab mir auf
mein Versprechen, dass ich künftig auch einem ihrer Söhne zum
Studieren helfen wolle, das noch übrige Geld zum Magistrieren
von ihrem eigenen Vermögen. In den Ferien hielt ich mich zu Hau-
se auf und legte mich in dieser Zeit in Gemeinschaft des Lehrers
Schaudt, dessen ich oben schon gedachte, aufs Glasschleifen, und
machte mit vieler Mühe, weil ich alles selbst suchen und lernen
musste, einige Fernrohre und Mikroskope.

Nun war ich mit zwanzig Jahren Magister und glaubte, mehr
Gelehrsamkeit zu besitzen als vorher. Zwei Monate hierauf ver-
suchte ich meine erste Predigt zu Onstmettingen am Thomastage.
Sie gelang nach vieler Vorbereitung und Angst, so dass ich Bei-
fall von den Zuhörern hatte, woran aber freilich die Gelehrsam-
keit keinen Teil hatte, sondern weil bei der verborgenen ernstli-
chen Stellung meines Herzens, da ich selbst für mein eigenes Heil
besorgt war, die Leute ein wenig mehr in ihrem Inneren angeregt
wurden als sonst, wenn mein Vater predigte. Die ledigen Söhne
im Ort sandten eine Abordnung an mich mit drei Gulden, die sie
ohne mein Wissen zusammengelegt hatten, und schickten mir den
Ausspruch Pauli:

„Predige das Wort! Halte an, es sei zu rechter oder zur
Unzeit ....“ 2. Tim. 4,2

294



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Auch die ledigen Frauensleute schickten mir etwas. Dies mun-
terte mich sehr auf; ich predigte alsdann in den Feiertagen noch ein
paarmal.

Unterdessen schrieb ich in Tübingen die Predigten nach, wor-
unter mir die von Herrn Spezial Glöckler am besten gefielen. Die
unziemlichen Gedanken von Gott und den heiligsten Dingen ka-
men von Zeit zu Zeit wieder und wurden so heftig, dass ich mich
selbst vor den Kopf schlug. Ich fand auch in Starks Gebetbuch et-
was davon, welches mir sehr angenehm war. Wegen dieser Plage
fragte ich auch den Herrn Kanzler Reuß. Er sagte, es sei eine Art
Krankheit und man komme am bäldesten davon, wenn man es für
keine satanischen Anfechtungen halte und nicht viel darauf ach-
te, da sie ja, weil sie wider Willen aufstiegen, nicht zugerechnet
werden. Auf diese Art kam ich nach und nach davon, fand aber
in Onstmettingen, meinem Wohnort, bald Leute, die die nämliche
Krankheit hatten und nicht so keck waren, es zu sagen. Nun hatten
meine Erfahrungen schon einen Nutzen, da ich andere durch mein
Beispiel trösten und guten Rat erteilen konnte.

Die natürlichen Zeugungstriebe regten sich oft auch gewaltig in
mir, wogegen die harte Lebensart nichts half. Das alles aber brachte
mich immer mehr zur Erkenntnis der Sünden und wie mein Herz
so gar verderbt sei. Der Kanzler Reuß fing damals seine Lektio-
nen und Kollegien (Vorlesungen) an. Aus seinen Lehrstunden ging
ich nie ohne Eindruck und Überzeugung, weil man spürte, dass er
selbst von dem gerührt war, das er vorbrachte. Ich hatte keine Bü-
cher als das Kompendium, Bibel, Gesangbuch, Konkordanz und
Starks Erklärung der vier Evangelisten. Ich bekam zu Hause auch
einmal etwas von Jakob Böhme, „Weg zu Christus“ zu lesen; dies
war mir ungemein erwecklich. Weil mein Freund Auer bei Herrn
Kanzler viel galt, so machte mich Gott durch ihn mit diesem auch
bekannter. Herr Kanzler half mir hernach, dass ich examiniert wur-
de, und erweckte durch sein gutes Zeugnis bei einigen gutgesinn-
ten Konsistorialräten eine gute Meinung von mir.

295



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Als ich einstmals in den Ferien zu Hause war, schrieb der da-
malige Oberamtmann in Balingen an mich und fragte, ob ich nicht
an ihren Kirchturm eine Sonnenuhr zeichnen wollte. Ich nahm den
Antrag an und fertigte solche in einem Hängegerüst durch Hilfe
der mir untergebenen Handlanger aus. Als es aufs Bezahlen an-
kam, wollte ich mit Wenigem vorliebnehmen. Aber auch da sorgte
Gott für mich, dass mir 30 Gulden dafür ausbezahlt wurden. So
reich war ich noch nie. Über andere Ferien vikarierte ich eine Zeit-
lang bei einem benachbarten Pfarrer in Pfäffingen, welcher drei Fi-
liale hatte. Da die Uhren so ungleich gingen, wenn er in diesen
Orten zur Predigt ankam, so ließ er mich an jedem Orte eine einfa-
che Sonnenuhr an die Kirche zeichnen, für deren jede er mir einen
Gulden gab, so dass ich damals reich nach Tübingen zurückkam.

Im Herbst besuchte ich einen Freund in Winnenden, wo man
mich veranlasste, an einem Sonntage in der Schlosskirche zu predi-
gen. Ich wundere mich noch, dass ich solches tat und dass ich ziem-
lich Beifall erhielt. Ich merke dies nur darum an, weil es zum Prei-
se Gottes ist, dem ich’s danke, dass er mir bei meiner Schwacheit
Mut gab und bei so weniger Wohlredenheit und Wissenschaft mich
doch nie hat zuschanden werden lassen, sondern meine Schwach-
heiten allezeit bedeckt hat zum deutlichen und anschaulichen Be-
weis, dass Gott den Demütigen Gnade gibt, dass Gott auch das Urteil
und den Eindruck, den Menschen von etwas bekommen sollen, in seiner
Hand hat. Ich war damals 19 Jahre alt. Hätte ich nicht Gott öfters an-
gerufen, ich wäre oft steckengeblieben, da ich von Natur so furcht-
sam war und aus dem Stegreif nichts reden konnte. Auch mein
Zeichnen und Malen gab mir einiges Ansehen, wo ich hinkam.

Ich kam sogar in die Handschriftendeutung hinein. Ich übte
mich darin, um zu sehen, ob etwas daran sei. Es gelang mir öfters,
die wahrsten und unbedeutendsten Sachen mancher Person zu sa-
gen. Ich fühlte aber die Unvollkommenheit dieses Dinges bald und
gab es auf.

296



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Ich kam außer meinen theologischen Studierstunden auf den
Gedanken, ein perpetuum mobile (Maschine, die sich aus eigenem
Antrieb ohne Zufuhr irgendwelcher Kraft von außen immer fort
bewegt – ein Ding der Unmöglichkeit!) zu machen. Ich suchte ver-
schiedene Pläne auszuführen, die ich, weil ich der mechanischen
Bewegungsgesetze noch nicht ganz kundig war, für möglich hielt
und in der Hoffnung mich freute.

Unterdessen kam ich in eine andere Wohnung bei einem alten
Buchbinder, der kein Kind hatte. Ich heizte mir selbst ein, schüttel-
te mein Bett selbst und aß noch immer nichts Warmes als zuweilen
einen Tee, manchmal eine gestandene Milch oder etwas Käse und
höchst selten ein Schöpplein Klosterwein, welchen die Zöglinge
des Stifts, als für sie zu schlecht, verkauften; ich hingegen dankte
Gott dafür. So brauchte ich, wenn ich mich recht satt essen wollte,
täglich für sechs Kreuzer Brot. Wasser holte ich mir immer noch
selbst am Lützelbrunnen außerhalb der Stadt. Endlich bot mir die
alte Buchbinderin heimlich ein kleines Schüsselein Suppe oder Ge-
müse, was sie selbst aßen, alle Mittage an (denn zu Nacht aßen sie
selbst nichts Warmes), welches ich mit zwei und endlich mit drei
Kreuzern bezahlen musste. Alsdann konnte ich’s eher aushalten.
An Wein hätte ich nie gedacht, wenn ich warmes Essen gehabt hät-
te. Endlich nahm mich der alte Buchbinder den Winter hindurch in
seine Stube auf, so dass ich hinter dem Ofen studieren durfte und
also das Holz zum Einheizen sparte, wofür ich ihm für den ganzen
Winter fünf Gulden bezahlte.

Nun muss ich noch einer Schwachheit gedenken. Weil ich nur
ein- oder zweimal ein mittelmäßiges Kleid im Fürkauf mir einkau-
fen konnte, so war das erste gute Kleid, welches ich trug, mir so
ungewohnt, dass ich glaubte, es sei zu kostbar, und ich das erste
Mal in der Kirche von meinem irrenden schwachen Gewissen ge-
schlagen wurde, als ob mich dies unwürdig vor Gott mache. Zwei
Studenten von Frankfurt, welche in die Erbauungsstunden gingen,
trugen weit kostbarere Kleider. Ich verwunderte mich, dass sie die-
ses tun konnten.

297



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Ebenso als Herr Rößner einstens Stunde hielt und betete, ließ
er seine Kappe sitzen; das war mir auch sehr ungewohnt. Ich fü-
ge solches nur darum an, weil ich daraus lernte, wie töricht ein Mensch
werden könnte, wenn er allen seinen Eindrücken folgte und meinte, es sei
der Heilige Geist. Es kann manches aus der Gewohnheit und der Er-
ziehung kommen; dem müssen wir entgegenarbeiten, um auf den
Weg des Verstandes und der Wahrheit zu kommen. Wenn Verstand
und Wort Gottes (allein nicht nur einseitiges Wort Gottes) uns nicht lei-
tete, und wenn wir von anderen verständigen Menschen uns nicht leiten
ließen, deren Wort und Beispiel auch Stimme Gottes ist, wie leicht könn-
ten gutmeinende Menschen Schwärmer und unbrauchbare Leute werden.

Auch merke ich etwa anderen zur Nachahmung an, dass ich
mir selbst zu hart war. Wenn ich nach Hause ging, hatte ich oft kei-
nen Kreuzer Geld mehr. Ich musste am Ende meiner sechsstündi-
gen Reise allemal einen hohen Berg hinaufsteigen, und da geschah
es oft, dass ich alle drei bis vier Schritte ruhen musste und vor vie-
lem Atmen nicht weitergehen konnte. Ja, wenn ich auch schon auf
der Ebene war, da ich noch eine Stunde Wegs hatte, so war ich
oft ganz ohne Kraft zum Gehen, dass ich oft nicht wusste, wie ich
nach Hause kommen sollte. Nach Hause mochte ich nicht um Geld
schreiben, weil ich wusste, dass mein Vater mir nicht helfen konn-
te; entlehnen wollte ich nichts; meine Kräfte kannte ich nicht und
glaubte nicht, dass sie abnehmen könnten oder würden. Durch sol-
ches Vergewaltigen der Natur bekam ich in der Folge einen schwa-
chen Magen, welcher von der Fröhlichkeit des Gemütes und mun-
terer Wirksamkeit in dem, was man tun soll, und überhaupt vom
frohen Genusse dieses Lebens vieles wegnimmt.

Ich suchte deswegen in dem ersten Jahr nach dem Magisteri-
um bei dem herzoglichen Konsistorium darum nach, dass ich ins
Kloster oder an den Hospitaltisch aufgenommen würde. Aber ich
will nicht vergessen, wie der damalige Präsident des Konsistori-
ums, der hernach in etlichen Jahren, da er mich besser kennenlern-
te, mein Freund wurde, mich anfuhr und anwies, noch ein Hand-
werk zu erlernen, da ich schon Magister war.

298



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Denn weil mein Vater dem Konsistorium manches zu schaffen
machte und deswegen sein damaliger Platz eine Zurücksetzung
war, so zog dieser Herr den Schluss, ich würde auch kein brauch-
barer Pfarrer werden. Ach! Wie sehr hätte ich Gott gepriesen für
dieses Stift, wenn ich Armer und Hungriger mich an diese Tafel
hätte setzen dürfen! Ich habe noch nicht erraten, warum Gott die-
ses hat geschehen lassen, da so viele Reiche, denen diese Speise
und der Trank so gering sind, dahin aufgenommen werden, denen
es mehr um die Gewissheit der Bedienstung als um diese Wohltat
zu tun ist. Freilich habe ich jetzt mehr Freiheit, mich außer Lan-
des zu begeben und auswärtigen Beruf nicht nur anzunehmen,
sondern auch außer Landes zu bleiben, weil ich mich durch die
Wohltat des Stiftes niemals verbindlich gemacht habe, allein mei-
nem Vaterlande zu dienen; was hat mir aber diese Freiheit bisher
geholfen?

Endlich geschah es, dass mich Herr Kanzler Reuß einmal zu
sich berief, da er einen Auftrag hatte, in die Oberamtei Lorch,
wo dessen Abtei war, einen tauglichen Hauslehrer vorzuschlagen,
welchen Antrag er an einige bereits vergebens getan hatte. Ich
nahm ihn unter der Bedingung an, dass er mir zum theologischen
Examen im herzoglichen Konsistorium durch seine Empfehlung
verhelfe.

Er gab mir ein gutes Zeugnis von meinem Fleiß und meiner
Aufführung, welches ich von dem damaligen Herrn Stadtspezi-
al, Dr. Fischer, der Prof. theol. extraordinarius war, durch welchen
sonst die Gesuche der in der Stadt Studierenden in das Konsis-
torium mit einem Beibericht eingeschickt wurden, nicht erhalten
konnte, weil ich keines von seinen Kollegien, sondern nur seine öf-
fentlichen Lektionen besucht hatte. Ich schickte also die Bittschrift
mit Beilegung des Kanzler Reuß’schen Zeugnisses selbst ein, und
weil der erste geistliche Konsistorialrat, Dr. Fischer, ein entfernter
Verwandter von mir war, so wurde ich examiniert.

299



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Wie froh war ich nun, dass ich’s so weit gebracht hatte, dass
ich nun predigen, taufen, kopulieren10 und das Nachtmahl ver-
walten durfte und von Tübingen, woselbst ich mich so sehr be-
helfen musste, los war! Ich füge diese gering scheinenden Umstän-
de bei, weil ich jetzt sehe, wie Gottes Vorsehung mir durch dieses
nicht nur fortgeholfen, sondern auch durch das Kanzler Reuß’sche
Zeugnis, weil er im Rufe großer Gewissenhaftigkeit stand, ein gu-
ter Begriff von mir aufs Zukünftige ins herzogliche Konsistorium
gebracht wurde ...

Meine Examenspredigt gelang übrigens gut genug, weil ich
vorher in den Ferien zu Hause öfters gepredigt hatte und weil ich
von Jugend auf von Herzen Gott suchte; so bedeckte der Geist
der Realität und des Praktischen die übrigen Unvollkommenhei-
ten des Ausdruckes. Denn nie war ich Redner. Einen Gedanken
in rechte Worte zu fassen, kostete mich jederzeit Mühe, teils weil
ich wenig mit anderen geredet, teils weil ich wenig gut geschrie-
bene deutsche Bücher gelesen hatte. Hätte mein Herz von Jugend
auf nicht teilgenommen an den Wahrheiten der christlichen Lehre,
so hätte ich durch bloße Redekunst und durch das, was ich über
die Theologie gehört hatte, die Vorlesungen des Herrn Kanzlers
über die Epheser und Pastorentheologie ausgenommen, die mir
viel Licht für den Verstand und Nahrung fürs Herz gegeben haben,
wenig zustande gebracht. Aber so konnte ich in jeder Predigt aufs
Herz wirken, weil ich selbst ganzen und vollen Teil an dem nahm,
was ich predigte, welches auch sehr den äußeren Ton stimmte und
kräftig machte.

Ich kam also im Jahre 1760 als Hauslehrer zu dem Oberamt-
mann in Lorch, um dessen zwei Söhne im Lateinischen und im
Christentume zu unterrichten. Diese Stelle versah ich ein Jahr lang.

10Trauungen durchführen

300



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Während ich in Tübingen in den Erholungsstunden meine ma-
thematischen Kenntnisse zu erweitern suchte, befliss ich mich mit
bekanntem Schaudt in den Ferien, die ich bei meinem Vater ver-
brachte, meine Ideen zu kleinen Maschinen auszuarbeiten, die
ich mir auf der Universität in einsamen Stunden gebildet hatte.
Wir verfertigten gemeinschaftlich Sonnenuhren und Sprachrohre,
schliffen Gläser, setzten Tuben zusammen und trieben noch man-
che andere Arbeit ...

Hierauf kam ich nach Kemnath und hielt mich bei meinem Vet-
ter, M. Kaufmann, ein Vierteljahr auf. Alsdann berief mich ein her-
zoglicher Befehl als Vikar nach Breitenholz, wo ich anderthalb Jah-
re lang das ganze Amt wegen Kränklichkeit des Herrn Pfarrer M.
Klopfer zu versehen hatte.

Da ich hier einmal in der Nacht den gestirnten Himmel mit
Vergnügen betrachtete, kam ich auf den Gedanken, den Himmels-
bau in einer Maschine beweglich vorzustellen. Ich fand in diesem
Gedanken keinen Widerspruch, obwohl ich nicht wusste, dass ein
solches Werk schon von anderen beweglich dargestellt worden sei.
Mein Gedanke aber ging zuerst auf den äußerlichen Anblick des
Himmels, wie man Planetensysteme von der Erde aus mit bloßem
Auge wahrnehme. Ich fing an, ein Hauptbild einer künftigen Ma-
schine auszusinnen und die Bewegungen in Rad und Getriebe zu
berechnen. Dies war seit 1761 dasjenige, welches mich neben den
Hauptgeschäften meines Amtes, die ich mir vorzüglich jederzeit
angelegen sein ließ, beschäftigte und ergötzte.

Eines Tages hatte ich eine Ahnung, dass ich heute noch einen
Brief erhalten werde, auf ein anderes Vikariat zu gehen. Das sagte
ich morgens meinen Leuten. Da es aber Abend wurde und sich
noch nichts gezeigt hatte, so sagten sie, meine Ahnung sei trüglich
gewesen.

301



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Die Nacht aber war schon lange angebrochen, da klopfte man
am Hause. Es war ein Bote, der einen Befehl vom herzoglichen
Konsistorium brachte, dass ich unverzüglich nach Herrenberg zum
Herrn Spezial Oetinger mich zu verfügen habe, sein Amt zu verse-
hen, da er krank sei. Hier blieb ich ein halbes Jahr.

Als mein Vater, der damalige Pfarrer in Onstmettingen, nach
Ostdorf versetzt wurde, musste ich ihm bei dem Antritte seines
Amtes Dienste leisten. Hier verbesserte ich eine allgemeine Son-
nenuhr, die man ohne Magnetnadel brauchen konnte, entwarf eine
leichte und dauerhafte Art von Kirchenuhren, geriet beim Nach-
denken über die Erfindung der Meereslänge in der Folge auf Ver-
besserung der Taschenuhren, wie weit deren Genauigkeit zu trei-
ben und wie die Pendeluhren zu verbessern seien, führte sie auch
im Kleinen aus und ersann eine bequeme Hauswaage.

Nachdem ich mich hier eine Zeitlang aufgehalten hatte, erhielt
ich einen Befehl in Thieringen, Balinger Oberamts, Vikariatsdienste
für den damaligen kranken Pfarrer M. Pommer zu versehen. Nach
Verlauf eines Vierteljahres starb mein Pfarrer und, da die Gemein-
de untertänigst um mich Pfarrvikarius bat, so bekam ich einen Be-
fehl von dem herzoglichen Konsistorium, das Amt bis zum Auf-
zuge des neuen Pfarrers zu versehen. Ich blieb also da und genoss
in meinem halbjährigen Aufenthalt in Thieringen von der ganzen
Gemeinde so viel Liebe, dass ich wünschte, beständig dableiben
zu dürfen. Arme Leute versprachen mir ihre besten Kleider aufzu-
opfern, bemittelte Leute boten mir 10 Taler an, wenn man machen
könnte, dass ich den Pfarrdienst bekäme. Allein ich wehrte ihnen
solches mit Ernst und riet ihnen, den herzoglichen Befehl abzuwar-
ten.

302



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Kaum war ich von meinem Vikariate abgezogen, so vernahm
ich, dass der Herr Pfarrer von Onstmettingen gestorben sei. Da
ich nun vor etlichen Jahren viele Liebe von der ganzen Gemeinde
Onstmettingen genossen und auch eine besondere Aufmerksam-
teit auf meine Predigten beobachtet hatte, so beschloss ich aus Lie-
be zu der gesamten Onstmettinger Gemeinde einen Versuch zu
machen, ob es nicht der Wille des höchsten Gottes sein möchte,
mich hierhin als Pfarrer zu führen. Ich wartete etliche Tage, bis
ich von dem Tode des Herrn Pfarrers gewiss überzeugt war, bete-
te zu Gott, dass er diese Sache nach seinem Willen lenken möchte,
und schickte eine kleine Eingabe nach Stuttgart. Kaum war es an-
gelangt, so wurde das Dekret meiner Anstellung in drei Stunden
ausgefertigt, dass ich mich über die sichtbaren Beweise der Güte
und Größe Gottes wundern musste.

Nach dem Antritte meiner Pfarrei fügte es sich durch Gottes
Schickung, dass ich mich in den Stand der Ehe begab mit der Jung-
frau Anna Maria Rapp, Johann Rapps, Bürgermeisters und Zollein-
nehmers in Schorndorf, ehelich-lediger Tochter, welche sich seit
dem Tode ihres Vaters in Thieringen bei der dortigen Frau Pfar-
rerin aufgehalten hatte. In dieser Ehe segnete mich Gott mit vier
Söhnen.

Nun hat mir der Herr bisher geholfen. Seine Barmherzigkeit
sei gepriesen, die er an mir von Jugend auf bewiesen hat! Der Re-
gierung und Leitung seines Geistes empfehle und unterwerfe ich
mich aufs Neue; so bin ich allezeit gesichert, dass er mich, obschon
durch Leiden und Widerwärtigkeiten, dennoch auf ebener Bahn,
und zwar geraden Wegs zum Himmel zuführen werde, wohin ich
mich sehne und wohin ich meine anvertrauten Schafe zu bringen
mich bestreben werde. Mein Losungswort im 106. Psalm, welches
ich mir auch zum Hochzeitstext erwählt habe, bleibe im Leiden
und Tod, ja, noch in der Ewigkeit dasselbe:

303



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

„106,1 Halleluja! Dankt dem Herrn, denn er ist freund-
lich und seine Güte währt ewiglich.
106,2 Wer kann die großen Taten des Herrn ausreden
und alle seine lieblichen Werke preisen?“ Ps. 106,1-2

Soweit geht der erste Teil von Hahns Lebenslauf, den er selbst
aufgesetzt hat. Was nun folgt, sind Bruchstücke, die nach Möglich-
keit ergänzt sind.

Der Antritt meines Amtes wurde mir gleich sauer gemacht, in-
dem ein junger Vikar die Gemeinde gegen mich aufgehetzt hatte,
sodass ich mit vielem Missvergnügen mein Amt antreten musste.
Auf Anstiften des Vikars lief ein Bürger ins Konsistorium, mich zu
verklagen. Die Familie dieses Bürgers, Frau und Kinder, starb in
einer Zeit von sieben Jahren ganz aus, so dass Herr Pfarrer Kraft,
mein Nachfolger in Onstmettingen, als die letzte Person starb, es
auf der Kanzel berührte. Der Herr gab aber doch meinen Worten
Kraft, dass ich nicht ohne Segen arbeitete.

So hatte ich nun alle Gelegenheit, meine mechanischen Arbei-
ten zu erweitern. Ich verschrieb einen Weber aus dem Filiale Thier-
ingen, der hölzerne Uhren machte, und ließ mir eine astronomische
Uhr von Holz verfertigen, die ein Pendel hatte, welches nur alle
Viertelstunden einen neuen Stoß empfing, dabei aber eine Scheibe
bewegte, auf welcher Sonne, Mond und Hauptfixsterne zu rech-
ter Zeit durch das ganze Jahr sichtbar auf- und untergingen, Sonne
und Mond sich zugleich durch die zwölf himmlischen Zeichen be-
wegten, letzterer aber noch die Ab- und Zunahme seines Lichtes
zeigte.

304



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Ich ließ hierauf ein Kopernikanisches System von Holz machen,
an dem die Zahl der Räderzähne so berechnet war, dass die Plane-
ten beinahe bei der mittleren periodischen Bewegung blieben. Da
in der Folge Schaudt, nun Schulmeister in Onstmettingen, von ei-
nigen taubstummen Uhrmachern daselbst in Messing und Stahl ar-
beiten lernte, ließ ich durch ihn eine kleine astronomische Maschi-
ne machen, die auf dem Fußgestell, welches ein Tubus war, auf der
einen Seite Stunden und Minuten, auf der anderen das Kopernika-
nische System vertikal, auf der dritten einen Jahreszähler auf 8000
Jahre, oben aber eine bewegliche Himmelskugel hatte, auf welcher
die Fixsterne und alle Planeten nach ihrer scheinbaren Bewegung
sich umdrehten.

Dies wurde ohne mein Wissen dem Herzog, der sich damals
in Tübingen aufhielt, von meinem Spezial, Herrn Schmidlin, be-
richtet. Ich wurde gerufen und musste sie vorzeigen. Der Herzog
bezeigte sein Wohlgefallen, beschenkte mich mit 300 Gulden und
gab mir auf mein Ersuchen die Maschine zurück, da ich mich erbot,
eine größere und vollkommenere machen zu lassen. Dies geschah
in einem halben Jahre leicht. Die neue Uhr wurde in der öffentli-
chen herzoglichen Bibliothek in Ludwigsburg aufgestellt und vom
Professor und Bibliothekar Dr. Fischer auf herzoglichen Befehl be-
schrieben.

Im Jahre 1766 starb mein Vater in Onstmettingen, und da er
acht Kinder und kein Vermögen hinterließ, so übernahm ich die
Versorgung zweier Brüder, die an meinen Maschinen arbeiteten;
den älteren ließ ich auch die Chirurgie erlernen, und zweier meiner
Schwestern, die sich nacher verheirateten.

Im Jahre 1770 (im März) kam ich nach Kornwestheim als Pfar-
rer, nachdem mir Seine Herzogliche Durchlaucht durch den Her-
zoglichen Geheimen Rat und Konsistorium aus besonderer Gnade
die Anwartschaft auf Echterdingen gegeben hatte, weil ich, da der
Herr Markgraf von Baden mich mit Reisegeld berufen hatte, mich
glücklich zu machen, um die Erlaubnis ansuchte, die Reise ins Aus-
land zu machen.

305



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

In den ersten Jahren meines Amtes in Kornwestheim geschah
es, dass zufälligerweise die Kuppel auf dem Turme herunterfiel,
welche mir eingehändigt wurde. Ich fand Papiere in derselben,
welche ein Pfarrer vom Ort 100 Jahre früher geschrieben hatte, wo
er den äußeren und inneren Zustand der Gemeinde schilderte. Was
den inneren Zustand der Gemeinde betreffe, hieß es, so habe er
nicht viel Gutes bei ihr wirken können, obgleich er sich alle Mü-
he gegeben habe; es werde aber ein Hahn kommen, der werde viel
Gutes in der Gemeinde wirken (!). Dies wurde mir sehr bedenk-
lich, und ich fühlte bald, dass Gott mir hier eine Tür geöffnet ha-
be, indem nach und nach viele meine Predigten und Kinderlehren
fassten und sich eine Versammlung bildete, viele in mein Haus ka-
men, um weiter sich von mir belehren und ermuntern zu lassen,
und ich unter viel Segen bei ihnen arbeiten konnte11.

Meine mechanischen Arbeiten setzte ich auch hier teils durch
meine Brüder, teils durch Uhrmachergesellen, fort. Ich ließ hier
eine große astronomische Maschine anfangen, weil ich gefunden
hatte, dass sich alles noch einfacher und vollkommener machen
ließe. Da ich in der Berechnung der Trabantenräder begriffen war
und wegen der großen Brüche beschwerliche und weitläufige Mul-
tiplikationen und Divisionen nötig waren, die mich teils im Den-
ken stumpf machten, teils in meinem Amte hindern wollten, so fiel
mir ein, von Leibnitz gelesen zu haben, dass er eine Rechnungs-
maschine erfinden wollte und lange daran arbeiten ließ, ohne sie
völlig zustande zu bringen.

11Anmerkung des damaligen Herausgebers: "Wie sehr sich die – ohne Zweifel
durch den Heiligen Geist gewirkte – Prophezeiung jenes Pfarrers tatsächlich er-
füllt hat, werden wir unten noch erwähnen. Lassen wir Hahn selbst noch fertig
erzählen!"

306



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Ich fing an, über diesen Gegenstand ebenfalls nachzudenken,
sah Licht und ließ daran arbeiten. Ich hatte Gelegenheit, sie dem
Kaiser zu zeigen, der damals durch Stuttgart kam, dem ich auf her-
zoglichen Befehl die astronomische Maschine erklärte. Er bezeigte
sein volles Wohlwollen, und er verlangte nun, sie den Akademien
durch eine Beschreibung bekannt zu machen. Ich aber konnte dem
Vorschlage des Kaisers nicht folgen, weil ich nicht Zeit hatte, mit
Beschreibungen dieser Art umzugehen, indem ich damals an theo-
logischen Büchern arbeitete und sie in Druck gab, nämlich über die
jährlichen Evangelien, Erklärungen über die Epheser und Kolosser
und über Weissagungen und kleine Traktate über das Konfirma-
tionsbüchlein, wie auch Gedanken vom Himmel und eine Schrift
über die Dreieinigkeit.

Seine Herzogliche Durchlaucht machte mir (in Kornwestheim)
noch den Vorschlag, ob ich nicht Lust hätte, als Professor der
Philosophie nach Tübingen zu gehen, um mich dem mathemati-
schen Fache ganz widmen zu können. Allein ich antwortete, dass
sich mein Herz vorzüglich auf die Beibehaltung meines geistlichen
Amtes neige, und ich einen Trieb empfinde, den Weg, welchen
mich Gott von Jugend auf geführt hatte, noch länger beizubehal-
ten, indem ich mehr innere Beruhigung empfinde, in unvergängli-
chen Dingen auf die Ewigkeit, als in vergänglichen Dingen auf die
Zeit zu wirken. Auch habe ich zum Zeugnis meines wahrhaft gött-
lichen Berufs bei den mir bisher anvertrauten Gemeinden Onst-
mettingen und Kornwestheim nicht nur von einigen, sondern von
allen Zuhörern das Lob erhalten, dass ich kein untüchtiger Diener
der christlichen Kirche sei, so dass mich jede von diesen Gemein-
den wieder gerne zu ihrem Lehrer und Seelsorger annehmen wür-
de, wie mich wirklich die letzte Gemeinde durch zwei Bürgermeis-
ter bitten ließ, bei ihr zu bleiben, was mir bestätigt, dass ich bisher
mit Recht das geistliche Amt beibehalten hatte.

307



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Wenn ich aber das Mechanische dabei getrieben, dazu hatte ich
folgende Gründe:

1. spürte ich eine ebenso große Fähigkeit und einen Trieb von
Jugend auf dazu wie zum theologischen Fach. Auch gab Gott
wirklich seinen Segen zu manchen Versuchen, so dass Werke
in den Stand gesetzt wurden, zu welchen wenige Menschen
in der Welt tüchtig sind und die deswegen auch von aus-
wärtigen Hohen und Geringen bewundert wurden. So hat-
te ich auf der einen Seite den Beweis, dass ich recht getan
und dieses Talent nicht vernachlässigt habe, und auf der an-
deren Seite sehe ich am Erfolge, dass es mich nicht an gewis-
senhafter und fruchtbarer Führung meines geistlichen Amtes
gehindert habe, wie mir beide Gemeinden, denen ich vorge-
standen, durchgängig das Zeugnis nicht verweigern werden.

2. habe ich ein Beispiel an dem eifrigen und gelehrten Theolo-
gen Silberschlag in Berlin, der Oberkonsistorialrat und Ober-
baurat zugleich ist und bei seinen vorzüglichen Kenntnissen
in der Baukunst sonntags mit großer Erbauung redet. Ebenso
war der Pfarrer Berchesheim ein Optikus und manche andere
Pfarrer treiben oft dem Pfarramte hinderlichere und schädli-
chere Nebengeschäfte.

3. war es weder Ruhm noch Gewinnsucht, die mich zu me-
chanischen Versuchen trieben, sondern eine unschuldige Ab-
wechslung der Geschäfte zur Erholung des Gemütes und Er-
langung neuer Kräfte, da das theologische, weil es Lieblings-
sache war, das mechanische und eben dieses, als gleichmä-
ßige Lieblingssache, das theologische unterstützte und also
eines dem anderen aufhalf; denn weil ich ein sehr wirksames
Gemüt hatte, so konnte ich nie Müßiggang treiben, sondern
in der Abwechslung jener zweierlei Geschäfte, die mich er-
götzten, fand ich meinen Gefallen.

308



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

4. konnten die Gemeinden deswegen nie einen Anstoß nehmen,
weil sie sahen, dass mir das Mechanische nicht hauptsächlich
am Herzen liege, da ich nicht selbst arbeite, sondern nur un-
vermerkt meine zwei oder drei Arbeiter, die in einem eigenen
Zimmer arbeiteten, dirigiere, ihnen Zeichnungen gebe, erklä-
re, nur zuweilen nach dem Fortgang der Arbeit sehe und es
wirklich als eine Nebensache behandle, indem es mir mehr
um die Besserung und Erbauung meiner Zuhörer zu tun ist12.

Im Jahre 1774 starb meine Ehefrau nach überstandener Entbin-
dung am Brand. Jm Jahre 1775 verheiratete ich mich wieder mit
Jungfer Beata Regina Flattich, Tochter des Herrn Pfarrer Flattich
in Münchingen, welche in Kornwestheim zwei Töchter, Beata und
Christina, gebar.

Nachdem ich nun gegen elf Jahre meinen Dienst in Kornwest-
heim versehen und Gott mein Amt allezeit gesegnet hatte, so starb
der Herr Pfarrer M. Brecht in Echterdingen, zwei Stunden ob Stutt-
gart, wohin ich dann nach einigen Umständen, die sich ergeben
wollten, gnädigst befördert wurde.

Der Gott, welcher bisher mich geliebt hat, segne meinen Dienst
auch in dieser Gemeinde, dass seine und seines Sohnes Erkenntnis
durch mich geringes Werkzeug in den Herzen offenbar werde und
also ewiges Leben in alle Glieder der Gemeinde gepflanzt werden
möge!

12Anmerkung des damaligen Herausgebers: Dies sind in kurzem die Gründe,
welche ihn bewogen, die ihm angetragene Stelle als Professor nicht anzunehmen.
So drückt er sich teils in seiner Eingabe an den Herzog, teils, und zwar nament-
lich in seinen Tagebüchern aus, die einen Schatz von Einsicht darbieten in das
menschliche Herz und besonders über die angestrengten Bemühungen, sich im-
mer mehr für das Reich Gottes fähig zu machen und auch seine ihm anvertrauten
Gemeinden zu diesem Ziele zu führen.

309



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Auch in Echterdingen arbeitete ich im Segen, wiewohl nicht oh-
ne Widerstände fort ... Ich arbeitete auch an einer Übersetzung des
Neuen Testamentes und anderen Schriften und setzte mein vorhe-
riges Studium fort. Da aber einer meiner Gesellen in mich drang,
auch eine neue Art Sackuhren zu erfinden, so unternahm ich’s
endlich, obwohl ich ihm lange kein Gehör geben konnte, weil es
für mich zu einfach schien und mich deswegen nicht interessier-
te, und erfand endlich doch die sogenannten Zylinder-Sackuhren,
welche, so, wie die Jahresuhren, die des Jahres nur einmal aufgezo-
gen werden durften, meine zwei älteren Söhne, die ebenfalls vie-
le mechanische Talente hatten und in ihren Arbeiten die Gesellen
übertrafen, mit Hilfe zweier anderer Gesellen verfertigten. Die Ver-
fertigung der Zylinderuhren war besonders einträglich ... Dadurch
sorgte Gott, dass ich für meine acht Kinder, von denen aber Gott
einen Sohn und drei Töchter zu sich rief, einiges Vermögen sam-
meln konnte.

Während der Geburt des zweiten Sohnes meiner zweiten Frau
war ich in Stuttgart über Nacht. Um 4 Uhr morgens wurde ich
durch den Ruf: „Herr Pfarrer!“ vom Schlaf geweckt. Ich stand auf
und sah mich um, ob es denn schon Zeit zur Abreise sei, fand aber
noch alles in Ruhe und legte mich wieder schlafen. Kaum aber war
ich wieder eingeschlafen, so wurde ich auch wieder ebenso laut
mit den nämlichen Worten geweckt. Ich stand wieder auf, fand
aber wieder alles schlafend. Als ich denselben Vormittag noch nach
Hause kam, vernahm ich, dass zur nämlichen Stunde, in der mir
gerufen worden war, meine Frau ein Söhnlein geboren hatte, in
welchem ich frühe viele Talente bemerkte und frühe Liebe zu Gott
in ihm erweckte. Die Todesfälle meiner Kinder machten mir große
Sorgen, und ich bat Gott jedesmal inständig und flehend um ihre
Genesung, wie ich auch Gott in ihren öfteren Kränklichkeiten um
ihre Genesung ernstlich bat.

310



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Die Frau Herzogin besuchte mich manchmal auf eine Stunde,
sowie auch viele Fürsten und Grafen, um meine Maschinen zu se-
hen. Der Herzog, der nur eine Stunde von Echterdingen, in Ho-
henheim, wohnte, gab mir einen Schlüssel zu seiner Bibliothek in
Hohenheim mit der Erlaubnis, sie zu benützen. Als ich einmal in
dieselbe kam, fand ich unter anderem ein Traktätlein, welches über
mich geschrieben war, und worin ich auf eine vorteilhafte Art ge-
schildert war. Durch diese Schrift lernte ich deutlich einsehen, dass
Gott mein Gebet in meiner frühen Jugend erhört und mir Weisheit
geschenkt habe, wofür ich ihm herzlich dankte.

Ich veranstaltete nun auch eine Konferenz von benachbarten
Geistlichen zu zweckmäßigen Unterredungen, und wir kamen je-
den Montag in einem anderen benachbarten Pfarrhause zusam-
men. Da ich ein hitziges Temperament hatte und durch die vie-
len Entbehrungen und Genüsse geringer Nahrung einen schwa-
chen Magen bekam, auch öfters nicht schlafen konnte, bis ich mir
mit Arzneimitteln half, welches mich auch öfters düster machte, so
wurde ich durch jede Kleinigkeit zum Zorn gereizt, der sich auch
zuweilen meiner bemächtigte. Ich betete aber anhaltend zu Gott
um Verzeihung und um Kraft zur Sanftmut, bekannte auch mei-
ne Fehler, weil ich dachte, ich wollte lieber vor Menschen als vor Gott
zuschanden werden. Gott schenkte mir aber Kraft, mein Tempera-
ment zu besiegen und zu bemeistern durch langes Anhalten. Auch
konnte ich mich nicht beruhigen, genug getan zu haben und bat
daher an meinem 50. Geburtstage Gott um mehr Kraft, um mehr
tun und leisten zu können, obwohl ich jeden Tag bis in die Mitter-
nacht arbeitete und mich morgens 6 Uhr wieder wecken ließ.

Zu demselben Zwecke gab ich auch meiner Frau das Vermögen
zu besorgen und überließ ihr die Besoldung, weil ich überzeugt
war, dass sie es zu meiner Zufriedenheit besorgen werde. So suchte
ich mir alle Arbeit fürs Zeitliche abzuladen, um mich ganz meinem
Amte widmen zu können.

311



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Da es mir nur an dem Zutrauen meiner Gemeinde vor allem
gelegen war, um desto mehr auf ihr Herz wirken zu können, so
schenkte ich ihnen, da ich einmal den kleinen Zehnten (d. i. der
Zehnte von Gemüse, Obst und Wurzelfrüchten) an die Bürger ver-
kaufte, weil ich das Geld von dem Morgen mir geben ließ und bei
den Früchten um 300 Gulden nicht mit ihnen einig werden konn-
te, lieber die ganze Summe, als dass ich das Zutrauen meiner Ge-
meinde verlieren sollte. Dies erkannten sie auch und fühlten sich
gedrungen, das nächste Jahr mich einigermaßen im Kleinen zu ent-
schädigen, und die ganze Gemeinde schenkte mir nach und nach
ihre Liebe. –

Soweit der von Hahn selbstverfasste Lebenslauf, wie er sich
in einzelnen zerstreuten Aufzeichnungen, zum Teil auf zerrisse-
nen Schriftstücken, befindet. Es muss aber noch hinzugefügt wer-
den, was er selbst in seiner beispielhaften Demut und Beschei-
denheit verschweigt. Hat er schon infolge seiner reichen mecha-
nischen und mathematischen Talente sich durch seine Erfindun-
gen auf dem Gebiete der Uhrmacherei, der Rechenmaschinen und
der astronomischen Uhren einen bedeutenden Namen erworben,
so steht für uns Gläubige seine überragende Bedeutung als Theo-
loge und Prediger des unverfälschten Evangeliums inmitten der
Wirren des Rationalismus und eines oft verflachten oder eingeeng-
ten Christentums doch im Vordergrund des Interesses. War doch
Hahn, der sich selbst jegliche rednerische Befähigung absprach,
unumstritten der größte Kanzelredner seiner Zeit! Freilich bestand
diese seine Gabe nicht in Gestalt einer künstlerischen oder form-
vollendeten Rede, sondern vielmehr in einer besonders reichen
Salbung mit dem Heiligen Geiste. Und das ist es, was ihn in un-
seren Augen zum Riesen im Reiche des Herrn ansteigen lässt. Wer
einmal eine seiner geistreichen und tiefschürfenden Predigten ge-
lesen hat, der muss staunen, und wer zwei davon liest, kann mer-
ken, dass er keinen gewöhnlichen Sterblichen vor sich hat.

312



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Wie wunderbar hat Gott das Gebet des jungen Philipp Matthä-
us um Weisheit erhört, ein Erfahrungsbeweis für die Richtigkeit
von Jak. 1,5ff.! Dem Herausgeber dieses Werkes, der allsonntäglich
in der Frühe eine der herrlichen Evangelienpredigten dieses Ge-
salbten liest, geht dabei allemal das Herz auf, dass er sich oft der
Tränen nicht erwehren kann, und er schämt sich derselben auch
nicht, und im Gedanken an die nächstfolgende Predigt kann er oft
nicht den Sonntag erwarten.

So sagte einmal sein Schwiegersohn, Karl Friedrich Paulus,
Gatte der ältesten Tochter Hahns aus zweiter Ehe, Beate, zu ei-
nem seiner Söhne: „Philipp, ich habe Lavater, Herder und alle
großen Kanzelredner jener Zeit persönlich gekannt und habe sie
oft auf Kanzeln und Lehrstühlen reden hören, aber ich sage dir,
von diesen allen war keiner deinem Großvater an die Seite zu stel-
len. Wenn er in seiner hohen, achtunggebietenden Gestalt und mit
dem Ausdruck überirdischer Verklärung auf seinem Antlitz auf
der Kanzel stand und mit einer Salbung, wie ich sie sonst nirgends
wieder fand, die Herrlichkeit des Reiches Gottes und seines Ge-
salbten verkündigte, so war es einem zumute, als sehe und höre
man nicht einen Menschen, sondern einen Gesandten Gottes, ge-
rade vom Himmel herabgekommen.“ Das will viel heißen!

Um Hahns Stellung gegenüber den theologischen Verhältnis-
sen seiner Zeit zu würdigen, schreibt sein Enkel, der eben erwähn-
te Philipp Paulus, in seinem sehr empfehlenswerten Buche „Beate
Paulus, geb. Hahn, oder: Was eine Mutter kann“ ([Pau14]):

„Dieses an einen Propheten erinnernde Gepräge in seiner Er-
scheinung hatte unter anderem seinen Grund wohl auch darin,
dass er den Einsturz des morschen Gebäudes der alten, starren,
toten orthodoxen Kirche mit klaren Augen kommen sah und den
Aufbau einer neuen, vollkommeneren Kirche auf dem Wege einer
Neubelebung derselben als die Aufgabe seiner Zeit erkannte, ja,
speziell auch sich selbst dazu berufen fühlte, an dieses große Werk
die Hand zu legen und demselben im Glauben alle Kraft, die ihm
verliehen war, zu widmen und zum Opfer zu bringen.

313



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Auch andere Gottesmänner jener Zeit hatten denselben Ein-
druck und fühlten auch den gleichen Beruf in ihrem Inneren.

Nur war ein großer Unterschied unter ihnen. Die große Mehr-
zahl und namentlich die hohen Stände waren bereits von dem
Strom der damals mächtig sich erhebenden Aufklärung und des
der Bildung und der Wissenschaft sich rühmenden »Fortschrittes«
ergriffen und wurden dadurch der Kirche und dem von ihr ge-
pflanzten Christentum je mehr und mehr entfremdet, da dieses
mit jener Aufklärung in einem grellen Widerspruch stand; und da
versuchten nun einzelne edlere Geister, die einesteils die Wahr-
heit des Christentums erkannten, andernteils aber auch der Wis-
senschaft und Aufklärung huldigten, die Gegensätze zu vereini-
gen und ein Christentum und eine Religiosität ins Leben zu rufen,
bei welcher beides, Wissenschaft und Christentum, nebeneinander
bestehen konnte.

Heerführer dieser Richtung waren namentlich Lavater und
Herder, welche das Ziel sich setzten und verfolgten, das lebendige
Christentum, das bereits in das engere Bett des Pietismus zurück-
gedrängt war, wieder in das breite, weite Bett der großen gebilde-
ten Masse zurückzuleiten.

Wieder andere aber überließen diesen Männern die Lösung
dieser Aufgabe und suchten das Christentum aus sich selbst, durch
eine neue, höhere Auffassung wieder zu Ehren zu bringen. Der Pie-
tismus, wie er damals war, erschien auch ihnen nicht mehr zeitge-
mäß, er war auch ihnen zu eng, zu beschränkt, zu einseitig, und sie
fühlten wohl, dass es gelte, »ein Neues zu pflügen und nicht mehr
unter die Hecken zu säen«.

Unter den Männern aber, die sich berufen fühlten, diesen Weg
einzuschlagen, waren wohl die bedeutendsten der Pfarrer Philipp
Matthäus Hahn in Echterdingen und ein Bauer gleichen Namens,
Michael Hahn in Sindlingen, der Stifter der sogenannten Michae-
lianischen Gemeinschaft. Beide standen, obwohl sie denselben Ge-
schlechtsnamen führten, in keiner blutsverwandtschaftlichen Be-
ziehung.

314



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Wohl aber kannten sie einander und immer wieder besuch-
te auch der Letztere den Ersteren in Echterdingen, obwohl sie in
der Auffassung des Wortes Gottes nicht ganz einig waren. Beide,
Michael Hahn mit seinem hohen, in die Geheimnisse der göttli-
chen Natur und der geschaffenen Kreatur tief eindringenden Geis-
te, und der Pfarrer Hahn mit seinem nüchternen, alles mit mathe-
matischen Augen betrachtenden Verstande, waren bei gleicher Lie-
be und gleichem Eifer für das Reich Gottes und seines Gesalbten
doch allzuverschiedene Naturen, als dass sie gemeinschaftliche Sa-
che hätten machen können, und so ging jeder seinen eigenen Weg,
wie sehr sie auch im übrigen einander achteten und liebten. Das
aber hatten beide miteinander gemein, dass sie, der eine wie der
andere, den Beruf einer höheren göttlichen Sendung in sich fühl-
ten und daher in allem ihrem Wirken etwas Prophetenartiges an
sich hatten.“

So blieb denn auch der Segen von oben nicht aus. Lassen wir
seinen Enkel Philipp Paulus, ehedem Apotheker zu Kornthal, noch
etwas erzählen:

„Hahns mehr als gewöhnliche Salbung mit dem Geist von oben
und die daraus entspringende überwältigende Macht seines Wor-
tes zeigte sich überall, wo er als Prediger wirkte, in dem gewalti-
gen Erfolg seiner Art der Verkündigung des Evangeliums. Dersel-
be bestand sowohl in Kornwestheim als auch in Echterdingen in
einer außerordentlichen, fast allgemeinen Hebung der Gemeinde
in sittlicher und religiöser Beziehung. Wie der Magnet das Eisen
von allen Seiten unwillkürlich an sich zieht, so übte seine Predigt
nach allen Seiten hin eine so große Anziehungskraft aus, dass nicht
nur aus der Ferne Hohe und Niedere herbeigelockt, sondern auch
die eigentlichen Glieder seiner Gemeinden so an ihn gefesselt wur-
den, dass sie nicht selten, wenn er auswärts predigte, auch dahin
mit ihm gingen, um ihn zu hören. Namentlich war dies der Fall,
solange er in Kornwestheim war.

315



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Da kam es oft vor, dass er vormittags in der Kirche verkün-
digte, er werde heute in Münchingen, wo sein Schwiegervater, der
bekannte Flattich, Pfarrer war, den Nachmittagsgottesdienst hal-
ten, und es werde dafür die Kinderlehre eine Stunde früher als
gewöhnlich stattfinden. War diese nun vorbei, so schloss sich ein
großer Teil der Gemeinde ihm an und ging mit ihm nach Mün-
chingen, wo er sich bereits durch einen vorausgeschickten Boten
hatte anmelden lassen. So sah man in jener Zeit immer wieder am
Sonntagnachmittag ganze Scharen von Männern, Frauen, Jünglin-
gen und Jungfrauen und mitten unter ihnen den Pfarrer Hahn über
das sogenannte lange Feld hin wandern, während in Münchingen
bereits die ganze Gemeinde in der Kirche auf ihn wartete und nicht
selten mehrere Lieder ganz durchsang, bis er kam.

Alte Männer, die ich in meiner Jugend davon erzählen hörte,
konnten nicht Worte genug finden, um die Freude zu schildern
und es zu beschreiben, was das für ein Festtag allemal für jung und
alt gewesen sei, wenn die Nachricht anlangte und wie ein Lauf-
feuer im Orte sich verbreitete, der Pfarrer Hahn komme und halte
den Nachmittagsgottesdienst. Einen solchen gewaltigen Eindruck
machte jedoch seine Predigt nicht bloß auf das geringere, weniger
gebildete Volk, sondern ebenso auch auf die allergebildetsten Leu-
te.“ –

Er stand gewöhnlich morgens früh um 6 Uhr auf, gab seinen
Arbeitern für die mechanischen Arbeiten, die er im Hause ferti-
gen ließ, die nötigen Anweisungen und widmete sich dann bis
zum Frühstück theologischen Studien. Zum Frühstück nahm er ei-
ne Tasse starken Kaffee, während das übrige Haus nach damaliger
Sitte eine Morgensuppe aß. Nach dem Frühstück ging er wieder
an die Arbeit und jetzt vorzugsweise an seine mathematischen und
mechanischen Studien, und er erschien gewöhnlich erst um Mittag
wieder zum Mittagessen, das äußerst einfach war und ihm genüg-
te, wenn es aus nichts als Sauerkraut und Spätzlein bestand. Wie
im Essen, so war er auch in seiner Kleidung von allem Kostbaren
entfernt.

316



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Seine Haushaltung bestand oft aus 15 und noch mehr Personen.
Nach dem Essen erzählte er den Kindern gewöhnlich eine bibli-
sche Geschichte, die er recht lebendig und anschaulich zu schildern
wusste. Darauf machte er seinen Spaziergang ins Wiesental, wobei
ihn meist seine drei ältesten der vier Kinder aus zweiter Ehe, Bea-
te, Christine und Philipp, begleiten mussten. Doch ließ er sie nur
eine Viertelstunde weit mitgehen bis zu einer Hecke, wo er sie sich
setzen hieß, und ging dann allein weiter, während die Kinder dort
spielten, bis er wieder zurückkam.

War er allein, so war es ihm nicht lieb, wenn Vorübergehende
ihn grüßten. Denn er verfolgte dann irgendeinen Gedanken und
wünschte nicht gestört zu werden. Die Leute wussten dies auch
und unterließen daher die Begrüßung, wenn sie ihm begegneten.
Nach dem Spaziergang zog er sich wieder zurück zur Arbeit, außer
wenn Besuche da waren, die mit ihm über irgendein geistliches
Anliegen reden wollten.

Andere, und namentlich solche, die seine mechanischen Arbei-
ten sehen wollten, überließ er gewöhnlich seiner Frau, die, da sie
zu Hause bei ihrem Vater Lateinisch, Griechisch, Hebräisch und
Geometrie, kurz alle Fächer, die zum Examen auf die Universität
nötig waren, gründlich studiert hatte, zu aller Auskunft befähigt
war.

So arbeitete er aufs Neue bis zum Abendessen, währenddes-
sen Männer und Frauen aus der Gemeinde sich in einem größe-
ren Zimmer sammelten, um dem Abendgottesdienst beizuwoh-
nen, den er nach dem Abendessen zu halten pflegte. Sobald alles
beisammen war, erschien er mit der Studierlampe in der Hand und
grüßte alle freundlichst. Auf diesen Augenblick freute sich alles.

Sein ganzes Wesen war da, wie seine Tochter Beate später oft
erzählte, ganz erhöht und sein edles Angesicht wie verklärt. Ein
wundervoller Glanz lag auf seiner hohen Stirn und strahlte aus
seinen klaren Augen.

317



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

War dieser Abendgottesdienst, in dem er gewöhnlich einen Ab-
schnitt aus der Heiligen Schrift, und zwar abwechslungsweise aus
dem Neuen und Alten Testament auslegte, vorüber, so kehrte er
noch einmal in sein Studierzimmer zurück, und nicht selten er-
schienen ihm in einsamer Mitternacht die größten seiner Gedan-
ken.

Und diese seine weisen Gedanken entsprangen dem Heiligen
Geiste, der in ihm lebte und wirkte. Von den Gaben des Geistes,
die der Apostel Paulus in 1. Kor. 12 anführt, waren ihm die Gabe
„zu reden von der Weisheit“ und die Gabe „zu reden von der Er-
kenntnis“ in reichlichem Maße zuteil geworden (Vers 8).

Hätten wir nur alle ein größeres Maß des Geistes, dann wären
auch dessen Gaben mehr vorhanden, und wir brauchten uns nicht
oft solange vergebens umsehen nach denen, welche diese Gaben
besitzen! Ausgeschlossen hiervon ist keiner; die Schuld liegt allein
bei uns. Wir aber haben solche Geistesmenschen als Autoritäten
anzuerkennen, als Führer und Vorbilder. Denn was sie uns sagen,
das ist nicht ihre persönliche Meinung, sondern sie sagen uns nur
das, was ihnen Gott auf die Zunge legt. Hier gilt das Wort: „Gehor-
chet euren Lehrern und folgt ihnen!“ (Hebr. 13,17.) Dass solche
Lehrer bereits in der Ewigkeit sind, ändert hieran nichts. –

Es war am Samstag vor Jubilate des Jahres 1790. Hahn kam von
seinem alltäglichen Mittagsspaziergange heim. Zu Hause ange-
kommen, erzählte er seiner Frau, es habe ihn unterwegs ein plötzli-
cher und heftiger Frost angefallen, und er fühle wohl, dass er nicht
nur krank sei, sondern auch sterben werde. Auch fügte er noch hin-
zu, er habe über das Evangelium nachgedacht: „Über ein Kleines,
so werdet ihr mich nicht mehr sehen, denn ich gehe zum Vater“
(Joh. 16,16-17). Das war für die Angehörigen wie ein Blitz aus hei-
terem Himmel. Er musste sich gleich legen. Das Fieber nahm zu.
Trotzdem stand er am nächsten Morgen noch einmal auf, um sei-
ner Gemeinde sein Abschiedswort zuzurufen. Er predigte über das
Evangelium vom Guten Hirten.

318



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Die ganze Gemeinde wurde durch die Erkrankung ihres See-
lenhirten derart angegriffen, dass sie laut zu Gott schrie um seine
Besserung und mancher nicht einmal zu Mittag speisen konnte. Al-
le angewandten Mittel halfen nichts. Die Krankheit bildete sich zu
einem Gallenfieber und begann einen drohenden Verlauf zu neh-
men. Doch behielt er immer seine klaren Sinne.

Mittwochs stand er noch einmal auf, zog seine Hauskleider an,
untersuchte die zur Probe vorhandenen Taschenuhren, zeichnete
ihren Gang und ihre Lage in ein dazu bestimmtes besonderes Buch
und füllte die Lücken in seinem Tagebuch, das er immer sehr sorg-
fältig führte, aus.

Am Freitagmorgen fühlte er sein Ende herannahen. Er ließ sei-
ne vier Söhne aus erster Ehe an sein Bett kommen und ermahnte
sie, ein Gott wohlgefälliges Leben zu führen. Als ihn hierauf sei-
ne Frau fragte, welchen Trost er ihr für seine jüngeren Kinder, von
denen das jüngste nur dreiviertel und das älteste elf Jahre alt war,
zurücklasse, erklärte er, für diese könne er nicht sorgen; er überlas-
se sie der Vorsehung Gottes.

Am Abend vor seinem Tod kamen seine Brüder, David von
Kornwestheim und Gottfried von Ludwigsburg. Als sie sich wun-
derten, dass er seinem Ende schon so nahe sei, entgegnete er ih-
nen: „Ich empfinde nur das Auflösen meiner äußeren Hülle, zu-
gleich aber um so stärkere Regungen des inneren Lebens“. Seine
Frau wurde von dem allem derart angegriffen, dass man sie ohn-
mächtig von ihm hatte wegtragen müssen und der Arzt ihr zur
Ader ließ. Immer wieder verlangte er nach ihr.

In der Nacht vom Samstag auf Sonntag, dem 2. Mai 1790, erst 50
Jahre alt, entschlief er sanft in den Armen seiner Gattin. Sein letztes
Wort war: „Mein Irdisches versenkt; aber ich fühle schon ein neues
Leben in mir“. Wer so stirbt, der stirbt wohl! Am anderen Morgen
verkündigte sein Vikar, der später als Pfarrer in Korntal heimge-
gangene Friedrich, unter lautem Weinen die Trauerbotschaft der
Gemeinde.

319



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

An seinem Todestage kam ein Brief von einem angesehenen
Kaufmann aus Zürich, der ihn schon einmal auf seine und seiner
Freunde Kosten zu einer Reise in die Schweiz veranlasst hatte. Die-
ser eifrige Freund Hahns erbat sich in diesem Schreiben seine Ge-
sellschaft zu einer Reise nach England und machte sich verbind-
lich, alle Kosten allein zu tragen.

Ihn schmerzte die hierauf erhaltene Todesnachricht so sehr,
als je Verwandte und innigste Freunde davon betroffen sein kön-
nen. Er schrieb inzwischen wieder nach Echterdingen an die Wit-
we Hahns, dass er aus Achtung und Liebe für den Verstorbenen
sich eins seiner Kinder erbitte, das er als das Seinige erziehen, un-
terrichten und versorgen werde. Zugleich verlangte er, dass alle
vorhandenen ausgearbeiteten Maschinen und Uhren ihm auf seine
Reise nach England mitgegeben werden möchten, wo er alles auf
die vorteilhafteste Weise für die Witwe und ihre Kinder zu verkau-
fen trachten werde.

Am Dienstag, dem 4. Mai, nachmittags, erfolgte die Beerdi-
gung. Es war ein heller, schöner Frühlingstag. 20 Pfarrer folgten
dem weißen Sarge. Nicht nur ganz Echterdingen, sondern auch
viele seiner Beichtkinder aus Kornwestheim gaben ihm das letz-
te Geleit. Der Herzog, der ihn sehr hochschätzte und ihn öfters zu
Rate zog, sandte seinen Hofstaat. Ja, die Herzogin, die ihn beson-
ders liebte und verehrte, ließ sagen, man solle als Text das Wort aus
Joh. 1,10 nehmen: „Die Welt kannte ihn nicht“. Der Vorschlag kam
aber zu spät, so dass er nicht mehr berücksichtigt werden konnte.
Ein Amtsbruder aus der Nachbarschaft sprach am Grabe ein Ge-
bet und verlas ein Trauergedicht von Professor Schubart auf sei-
nen Hingang. Pfarrer Hartmann hielt in der Kirche die Leichen-
predigt über die Worte: „Ich gehe hin zu dem, der mich gesandt
hat“ (Joh. 7,33).

320



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Während die Versammlung noch am Grabe stand, umwölkte
sich der Himmel, und während sie dann in der Kirche die Leichen-
predigt tiefbewegt anhörte, brach plötzlich ein furchtbares Gewit-
ter los, als ob Gott selbst mit der Stimme seines Donners hätte be-
zeugen wollen, dass man einen Fürsten seines Reiches zur Erde
bestatte. „Jetzt legt man unseren Pfarrer ins Grab“, hieß es in Korn-
westheim, als man das Rollen des Donners hörte und das Gewitter
über die Filderhochfläche hinziehen sah. –

Den folgenden Tag ließ der Herzog die Witwe zu sich berufen,
um sie zu trösten und zu veranlassen, sich eine Gnade auszubitten.

Noch am 19. April ging Hahn zum letzten Male in den monat-
lichen Zirkel seiner Amtsbrüder. In diesem war er immer ganz be-
sonders geschätzt worden, weil seine ausgebreiteten Kenntnisse,
sein Briefwechsel, seine Offenherzigkeit und Duldsamkeit gegen
Andersdenkende für seine Amtsbrüder immer belehrend und auf-
munternd waren. Oft übernahm er die größten Hindernisse, um
selbst bei Wind und Wetter in diesen Zirkeln zu erscheinen. Noch
einige Zeit wurden sie aus Achtung für den Verstorbenen fortge-
setzt. –

So lebte, wirkte und starb Hahn, eifrig bemüht, sich und sei-
ne Nebenmenschen immer mehr wegzuziehen von dem nichtigen
und vergänglichen Tande dieser Welt zu dem, was allein wahren
Seelenfrieden geben kann, zu dem Einen, was not ist, zu dem Hö-
heren und Göttlichen, zu einer immer größeren und näheren Ge-
meinschaft mit Gott und Christus, der uns erlöst hat und versöhnt
durch sein teures Blut, das er für die Sünden aller vergossen hat,
schon hier und noch mehr dort oben in dem Reiche der Seligen und
Verklärten, wo alle Frommen nur eine einzige große Familie aus-
machen werden unter ihrem Oberhaupt und erstgeborenen Bru-
der, Jesus Christus. Mit Kraft und Mut, durch manche Entsagung
und Aufopferung, rang Hahn diesem Ziele entgegen, und wenn
auch seine Kräfte einige Zeit versagen wollten und das Fleisch den
Geist zu beherrschen drohte, so betete er mit Inbrunst zu Gott:

321



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Herr, du kennst meine Schwäche;
Denn nur deiner harre ich.
Nicht das, was ich verspreche,
Was du sprichst, tröstet mich.
Richt auf die matten Hände
Und stärk die müden Knie,
Und sage mir am Ende:
Die Seligkeit ist hier!

An Hahn bei seiner Pfarrveränderung 1781

Von Schubart, auf dem Asperg

Mann, vor dem sich Gott enthüllte,
Als er dich mit Licht erfüllte,
Und an Christus Statt geschickt;
Hahn, der mit der Lichtgebärde
In die Todesnacht der Erde
Wie ein Stern vom Himmel blickt;

Hör’ aus seines Tempels Hallen
Jesus Christus Stimme schallen:
„Zeuge meiner Herrlichkeit,
Geh und lasse dein Kornwesten,
Sag es auch den anderen Gästen,
Kommt, denn alles ist bereit!“

Ach, nun drängt sich die Gemeinde
Hin zum Lehrer, hin zum Freunde;
Alle Stirnen wölken sich.
Männer, Frauen, Knaben, Kinder,
Christus zugeführte Sünder,
Weinen laut und segnen dich.

322



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Wie die Ältesten der Christen
Ihren Paulus weinend küssten,
Und von ihm gen Himmel sahn;
Ach, mit so benetzten Wangen
Seh ich dir am Halse hangen
Deine Schäfchen, lieber Hahn!

Hahn, du hast uns nichts verhalten,
Sprechen Junge mit den Alten,
Keine Wahrheit, keine Pflicht,
Warst mit Demut und mit Zähren
Uns ein Vorbild deiner Lehren,
Hattest Licht und strahltest Licht.

Doch wir danken Gott und schweigen;
Einsame Gebete steigen
Auf zum Hörer, der sie hört;
Nicht die Menschen zu erheben,
Gott die Ehr’ allein zu geben,
Hat dein Beispiel uns gelehrt.

Gott, der Herrscher über Welten,
Woll’ es ewig dir vergelten,
Was du Gutes an uns tatst!
Jede Fülle, jeden Segen,
Woll’ er zweifach auf dich legen,
Den du uns von Gott erbatst!

Droben in des Himmels Höhen,
Vor dem Throne Christi stehen
Dein Kornwesten um dich her!
Jeder fühle neues Leben,
Jeder, den dir Gott gegeben,
Stehe am kristallnen Meer!

323



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Alle rufen: Preis dem Lamme!
Dem erwürgten Gotteslamme!
Brüder, Schwestern, betet an!
Jesus Christus, der Gerechte,
Lohn’ es seinem treuen Knechte,
Unserem frommen Lehrer Hahn!

Welch ein Bild vom künft’gen Lohne!
Sieh, ein Blick von deiner Krone
Zeigt sich schon in dieser Welt.
Ha, zu Miriaden Malen
Wird sie dorten heller strahlen,
Wenn die Wolkenhülle fällt.

Lass die Schafe nur zurücke
Mit entwölktem heit’rem Blicke,
Denn dein Hartmann weidet sie!
Dein getreuer Freund ist Hirte,
Kenner jeder Christenbürde,
Jeder Treu und Hirtenmüh.

Engel, die Befehle bringen,
Rufen dich nach Echterdingen,
Auf, gehorche dem Befehl!
Wenn auch Welten, wenn Satane
Widerständen Gottes Plane –
Geh! – hier ist Immanuel!

Steure in des Geistes Rüstung
Der satanischen Verwüstung,
Die der Kirche Christus droht!
Dass der Sünder nicht verderbe,
Zeig’ ihm bald sein großes Erbe,
Bald den zweiten Feuertod.

324



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Schreibe fort mit Christenmute,
Mach die Feder mit dem Blute
Des erwürgten Lammes rot!
Christus Füße, gleich wie Messing,
Treten mehr als einen Lessing,
Treten Teufel selbst in Kot.

Ring und kämpfe für die Brüder,
Bete – ach, für Christus Glieder. –
Ring und bete auch für mich!
Dorten blicke in das Ganze,
Dorten im enthüllten Glanze,
Treuer Lehrer, seh ich dich!

Bruder! Gönne mir den Namen,
Ach, den süßen Brudernamen!
Einst im Reiche Jesu soll
Dich mein Geistleib mit Entzücken
An dies Herz voll Liebe drücken,
Ganz von Christus Lobe voll! –

325



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Grablied

Von Schubart

„Komm, du frommer und getreuer Knecht! Du bist
über wenigem getreu gewesen; ich will dich über viel
setzen.“ Mt. 25,23

Da senken sie den Mann ins Grab,
Der uns mit treuem Hirtenstab,
Ganz nach dem Geist der Gottesschrift,
Geweidet auf gesunder Trift.

Wir aber stehen bang und schwer
Um dieses Hirten Leiche her.
Doch ach!, wir irren nun verwaist
Und missen unseres Führers Geist.

Vor seiner Seele stand das Bild
Des treuen Hirten13 groß und mild,
Der, seiner Herrlichkeit gewiss,
Sein Leben für die Schafe ließ.

Ach, unser Hahn hat Tag und Nacht
Für seiner Herde Heil gewacht
Und selbst sein Leben nie gescheut
Für seiner Schafe Seligkeit.

Er sprach mit väterlichem Sinn:
Kommt, Kindlein, kommt zu Jesus hin!
Er ist der Weg, sonst keiner mehr,
Die Wahrheit und das Leben er.

13Die letzte Predigt des Seligen war über das Evangelium vom guten Hirten.

326



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Dem Sünder ging er sorglich nach,
Wie liebevoll er mit ihm sprach!
Er zeigt ihm Leben und Gericht
Und macht ihn fest der Christen Pflicht.

Und riss er dann mit hohem Mut
Den Sünder aus der Höllenglut,
So freute sich der Menschenfreund,
Dass er vor Freuden oft geweint.

Sein Herz war ganz von Lieb erfüllt,
Von Liebe, die aus Christus quillt,
Voll Einfalt, an Erbarmen reich,
Dem Herzen des Johannes gleich.

Wer war demütiger als er?
Sein großer Geist blickt weit umher,
Sah hoh und tief, sah lang und breit
Und blieb doch voll Bescheidenheit.

Den Trauernden hat er erquicket,
Den Sterbenden der Welt entrückt;
Denn unseres Hirten Rechte wies
Den Sterbenden ins Paradies.

Schon mancher steht vor Gottes Thron
Und fleht für ihn um großen Lohn,
Weil er, ach! schon dem Abgrund nah,
Durch Hahn des Himmels Pforte sah.

Nun fallen sie voll Himmelslust
Einander droben an die Brust,
Und in der Auserwählten Chor
Tönt, Hahn, dein Name hoch empor.

327



Lebenslauf des Pfarrers Philipp Matthäus Hahn

Du starbst so sanft, wie du gelebt,
Vom Todesangriff unerbebt,
Sprachst du mit sanfter Stimme Ton:
„Mein neues Leben fühl ich schon!“

So nimm den Dank, verklärter Hahn,
Von deinen Echterdingern an!
Dem spätern Enkel sagen wir
Noch viel, du teurer Mann, von dir.

Wir weinen alle, tiefbewegt,
Dass eine Zähr’ die andere schlägt;
Tief fühlen wir in unserer Brust
Den unaussprechlichen Verlust.

Du leuchtest nun im Himmelreich,
Den schönsten Sternen Gottes gleich;
Wir wallen aber noch hinan
Auf dieses Lebens Dornenbahn.

Es sei dein Geist uns immer nah,
Er stärk uns hier, er stärk uns da,
Dass unser Geist, von dir beseelt,
Die Himmelsstraße nicht verfehlt!

Dich aber, Gott, preist unsere Pflicht
Für dieses Lehrers Unterricht.
O gib uns solche Lehrer mehr,
Voll Salbung und so treu wie er!! –

328



Literaturverzeichnis

Literatur

[Pau14] Philipp Paulus. Was eine Mutter kann. Verlag der Chr. Bel-
ser’schen Buchhandlung (Stuttgart), 1914.

329





Bibelstellenverzeichnis

Bibelstellenverzeichnis

1. Mose
1. Mo. 1,26 . . . . . . . . . . 164
1. Mo. 2,20 . . . . . . . . . . 236
1. Mo. 2,23 . . . . . 230, 235
1. Mo. 6 . . . . . . . . . . . . 187

3. Mose
3. Mo. 21 . . . . . . . . . . . 232

Psalmen
Ps. 8,5 . . . . . . . . . . . 94, 114
Ps. 8,7 . . . . . . . . . . . 94, 114
Ps. 45,17 . . . . . . . . . . . . 232
Ps. 68 . . . . . . . . . . . . . . . 131
Ps. 106,1–2 . . . . . . . . . . 304
Ps. 109,8 . . . . . . . . . . . . 227
Ps. 150 . . . . . . . . . . . . . . 111

Jesaja
Jes. 43,21–22 . . . . . . . . . 64
Jes. 64,10 . . . . . . . . . . . 175

Hosea
Hos. 2,22 . . . . . . . . . . . 231

Matthäus
Mt. 3,2 . . . . . . . . . . . . . . 154
Mt. 4,17 . . . . . . . . . . . . 154
Mt. 5 . . . . . . . . . . . . . . . 169
Mt. 5,14 . . . . . . . . . . . . 194
Mt. 5,16 . . . . . . . . . . . . 194
Mt. 5,48 . . . . . . . . . . . . 178
Mt. 6 . . . . . . . . . . . . . . . 154

Mt. 6,23 . . . . . . . . . . . . 191
Mt. 11,16–17 . . . . . . . . 216
Mt. 12 . . . . . . . . . . . . . . 122
Mt. 12,25–26 . . . . . . . . 122
Mt. 12,35 . . . . . . . . . . . 194
Mt. 13 . . . . . . . . . . . . . . . 90
Mt. 18 123, 129, 150, 246
Mt. 25 . . . . . . . . . . . . . . 130
Mt. 25,23 . . . . . . . . . . . 326
Mt. 25,40 . . . . . . . . . . . 253
Mt. 25,41 . . . . . . . . . . . 112

Markus
Mk. 9 . . . . . . 123, 150, 246

Lukas
Lk. 1,35 . . . . . . . . . . . . . 256
Lk. 3,38 . . . . . . . . . . . . . 105
Lk. 4,28 . . . . . . . . . . . . . 205
Lk. 6,40 . . . . . . . . . . . . . 195
Lk. 14,26 . . . . . . . . . . . . . 71
Lk. 15 . . . . . . . . . . . . . . . 14
Lk. 24,32 . . . . . . . . . . . 204

Johannes
Joh. 1,10 . . . . . . . . . . . . 320
Joh. 3,6 . . . . 175, 191, 193
Joh. 3,8 . . . . . . . . . . . . . 193
Joh. 4 . . . . . . . . . . . . . . . 208
Joh. 5,24 . . . . . . . . . . . . . 56
Joh. 6 . . . . . . . . . . . . . . . . 90
Joh. 6,68 . . . . . . . . . . . . . 38

331



Bibelstellenverzeichnis

Joh. 7,33 . . . . . . . . . . . . 320
Joh. 8,32 . . . . . . . . . . . . 224
Joh. 8,41 . . . . . . . . . . . . 205
Joh. 8,59 . . . . . . . . . . . . 205
Joh. 9,4 . . . . . . . . . . . . . 207
Joh. 10,29 . . . . . . . . . . . 263
Joh. 12,32 . . . . . . . . . . . 136
Joh. 14 . . . . . . . . . 110, 129
Joh. 14,10–11 . . . . . . . 129
Joh. 14,20 . . . . . . . . . . . 102
Joh. 14,21 . . . . . . 110, 232
Joh. 14,23 . . . . . . 110, 281
Joh. 15,19 . . . . . . . . . . . 239
Joh. 16,16–17 . . . . . . . 318
Joh. 16,26–27 . . . . . . . 100
Joh. 17 . . . . . . . 46, 90, 230
Joh. 17,2 . . . . . . . . . . . . 113
Joh. 17,6 . . . . 47, 113, 215
Joh. 17,9–10 . . . . . . . . . 113
Joh. 17,12 . . . . . . . . . . . 227
Joh. 17,17 . . . . . . . . . . . 164
Joh. 17,21 . . . . . . . . . . . 229
Joh. 17,23 . . . . . . 230, 239
Joh. 17,26 . . . . . . . . . . . 230
Joh. 18,37 . . . . . . . . . . . 202

Apostelgeschichte
Apg. 1,8 . . . . . . . . . . . . 256
Apg. 2,33 . . . . . . . . . . . 131
Apg. 8,15 . . . . . . . . . . . 136
Apg. 17,28 . . . . . . . . . . 120
Apg. 19,6 . . . . . . . . . . . 136
Apg. 20,31 . . . . . . . . . . 276

Römer
Röm. 1 . . . . . . . . . 151, 187
Röm. 1,20 . . . . . . . . . . . 228
Röm. 5,6 . . . . . . . . . . . . . 84
Röm. 5,12–14 . . . . . . . . 56
Röm. 6,4 . . . . . . . . . . . . 117
Röm. 6,10 . . . . . . . . . . . . 49
Röm. 8,6 . . . . . . . . . . . . . 49
Röm. 8,15 . . . . . . . . . . . 105
Röm. 8,23 . . . . . . . . . . . . 33
Röm. 8,29 . . . . . . . . . . . . 17

1. Korinther
1. Kor. 1 . . . . . . . . . . . . . 60
1. Kor. 6,2 . . . . . . . . . . . 247
1. Kor. 6,17 . . . . . . . . . 232
1. Kor. 11,7 . . . . . . 47, 236
1. Kor. 11,32 . . . . . . . . 224
1. Kor. 12 . . . . . . . 131, 318
1. Kor. 12,8 . . . . . . . . . 318
1. Kor. 15,45 . . . . . . . . . 56
1. Kor. 15,47 . . . . . . . . 238

2. Korinther
2. Kor. 3,18 . . . . . 110, 192
2. Kor. 4,6 . . . . . . . 37, 192
2. Kor. 5,9 . . . . . . . . . . . 252
2. Kor. 5,21 . . . . . . . . . 233

Galater
Gal. 3,28 . . . . 72, 217, 248
Gal. 4,19 . . . . . . . . . . . . 110
Gal. 5,19 . . . . . . . . . . . . 187

332



Bibelstellenverzeichnis

Epheser
Eph. 1 . . . . . . . . . . . . . . . 13
Eph. 1,1 . . . . . . . . . . . . . 11
Eph. 1,2 . . . . . . . . . . . . . 14
Eph. 1,3 . . . . . . . . . . . . . 15
Eph. 1,4 . . . . . . . . . . . . . 16
Eph. 1,5 . . . . . . . . . . . . . 18
Eph. 1,6 . . . . . . . . . . . . . 19
Eph. 1,7 . . . . . . . . . . . . . 20
Eph. 1,8 . . . . . . . . . . . . . 22
Eph. 1,9 . . . . . . . . . . . . . 24
Eph. 1,10 . . . . . . . . . . . . 25
Eph. 1,11 . . . . . . . . . . . . 27
Eph. 1,12 . . . . . . . . . 16, 29
Eph. 1,13 . . . . . . . . 31, 158
Eph. 1,14 . . . . . . . . . . . . 33
Eph. 1,15 . . . . . . . . . . . . 34
Eph. 1,16 . . . . . . . . . . . . 35
Eph. 1,17 . . . . . . . . . . . . 37
Eph. 1,18 . . . . . . . . . . . . 39
Eph. 1,19 . . . . . . . . . 41, 50
Eph. 1,19–20 . . . . . . . . 117
Eph. 1,20 . . . . . . . . . . . . 42
Eph. 1,21 . . . . . . . . . . . . 44
Eph. 1,22 . . . . . . . . . . . . 45
Eph. 1,23 . . . . . . . . . 46, 81
Eph. 2 . . . . . . . 13, 83, 153
Eph. 2,1 . . . . . . . . . . . . . 48
Eph. 2,2 . . . . . . . . . 50, 261
Eph. 2,3 . . . . . . . . . . . . . 52
Eph. 2,4 . . . . . . . . . . . . . 54
Eph. 2,5 . . . . . . . . . . 49, 55
Eph. 2,6 . . . . . . . . . . . . . 57
Eph. 2,7 . . . . . . . . . . . . . 59

Eph. 2,8 . . . . . . . . . . . . . 61
Eph. 2,9 . . . . . . . . . . . . . 62
Eph. 2,10 . . . . . . . . . . . . 63
Eph. 2,11 . . . . . . . . . . . . 65
Eph. 2,12 . . . . . . . . . . . . 66
Eph. 2,13 . . . . . . . . . . . . 68
Eph. 2,14 . . . . . . . . . . . . 69
Eph. 2,15 . . . . . . . . . . . . 71
Eph. 2,16 . . . . . . . . . . . . 73
Eph. 2,17 . . . . . . . . . . . . 74
Eph. 2,18 . . . . . . . . . . . . 76
Eph. 2,19 . . . . . . . . . . . . 77
Eph. 2,20 . . . . . . . . . . . . 78
Eph. 2,21 . . . . . . . . . . . . 80
Eph. 2,22 . . . . . . . . . . . . 82
Eph. 3,1 . . . . . . . . . . . . . 83
Eph. 3,2 . . . . . . . . . . . . . 84
Eph. 3,3 . . . . . . . . . . . . . 86
Eph. 3,4 . . . . . . . . . . 40, 87
Eph. 3,5 . . . . . . . . . . . . . 88
Eph. 3,6 . . . . . . . . . . . . . 90
Eph. 3,7 . . . . . . . . . . . . . 91
Eph. 3,8 . . . . . . . 38, 48, 93
Eph. 3,9 . . . . . . . . . . . . . 95
Eph. 3,10 . . . . . . . . . . . . 96
Eph. 3,11 . . . . . . . . . . . . 98
Eph. 3,12 . . . . . . . . . . . . 99
Eph. 3,13 . . . . . . . . . . . 101
Eph. 3,14 . . . . . . . . . . . 103
Eph. 3,15 . . . . . . . . . . . 105
Eph. 3,16 . . . . . . . 106, 256
Eph. 3,17 . . . . . . . . . . . 108
Eph. 3,18 . . . . . . . . 81, 110
Eph. 3,18–19 . . . . . . . . . 48

333



Bibelstellenverzeichnis

Eph. 3,19 . . . . . . . 113, 279
Eph. 3,20 . . . . . . . . . . . 115
Eph. 3,21 . . . . . . . . . . . 116
Eph. 4 . . . . . . . . . . . . . . . 13
Eph. 4,1 40, 118, 159, 241
Eph. 4,2 . . . . . . . . . . . . 120
Eph. 4,3 . . . . . . . . . . . . 122
Eph. 4,4 . . . . . . . . . . . . 124
Eph. 4,5 . . . . . . . . . . . . 125
Eph. 4,6 . . . . . . . . . . . . 127
Eph. 4,7 . . . . . . . . . . . . 130
Eph. 4,8 . . . . . . . . . . . . 131
Eph. 4,9 . . . . . . . . . . . . 133
Eph. 4,10 . . . 47, 134, 262
Eph. 4,11 . . . . . . . . . . . 136
Eph. 4,12 . . . . . . . . . . . 138
Eph. 4,13 . . . . . . . . . . . 140
Eph. 4,14 . . . . . . . . . . . 143
Eph. 4,15 . . . . . . . . . . . 145
Eph. 4,16 . . . . . . . . . . . 147
Eph. 4,17 . . . . . . . 149, 159
Eph. 4,18 . . . . . . . . . . . 150
Eph. 4,19 . . . . . . . 152, 158
Eph. 4,20 . . . . . . . . . . . 154
Eph. 4,21 . . . . . . . . . . . 156
Eph. 4,22 . . . . . . . 159, 199
Eph. 4,23 . . . . . . . . . . . 161
Eph. 4,24 . . . . . . . 163–164
Eph. 4,25 . . 158, 166, 194
Eph. 4,26 . . . . . . . . . . . 158
Eph. 4,26–27 . . . . . . . . 168
Eph. 4,28 . . 158, 170, 194
Eph. 4,29 . . 158, 172, 194
Eph. 4,30 . . . . . . . . . . . 174

Eph. 4,31 . . 158, 175, 193
Eph. 4,32 . . . . . . . . . . . 177
Eph. 5,1 . . . . . . . . . . . . 178
Eph. 5,2 . . . . . . . . . . . . 180
Eph. 5,3 . . . 181, 189, 194
Eph. 5,4 . . . 183, 189, 194
Eph. 5,5 . . . 185, 189, 194
Eph. 5,6 . . . . . . . . . . . . 186
Eph. 5,7 . . . . . . . . . . . . 188
Eph. 5,8 . . . 189, 192, 202
Eph. 5,9 . . . . . . . . . . . . 191
Eph. 5,10 . . . . . . . . . . . 194
Eph. 5,11 . . . . . . . 194, 197
Eph. 5,12 . . . . . . . . . . . 199
Eph. 5,13 . . . . . . . . . . . 201
Eph. 5,14 . . . . . . . . . . . 202
Eph. 5,15 . . . . . . . . . . . 204
Eph. 5,16 . . . . . . . . . . . 206
Eph. 5,17 . . . . . . . . . . . 208
Eph. 5,18 . . . . . . . . . . . 210
Eph. 5,19 . . . . . . . 211, 214
Eph. 5,20 . . . . . . . . . . . 213
Eph. 5,21 . . . . . . . . . . . 214
Eph. 5,22 . . . . . . . . . . . 216
Eph. 5,23 . . . . . . . . . . . 218
Eph. 5,24 . . . . . . . . . . . 220
Eph. 5,25 . . . . . . . . . . . 222
Eph. 5,26 . . . . . . . . . . . 223
Eph. 5,27 . . . . . . . . . . . 225
Eph. 5,28 . . . . . . . . . . . 228
Eph. 5,29 . . 219, 230, 235,

238
Eph. 5,30 . . . . . . . . . . . 233
Eph. 5,31 . . . . . . . 235, 238

334



Bibelstellenverzeichnis

Eph. 5,32 . . . . . . . 236, 238
Eph. 5,33 . . . . . . . . . . . 240
Eph. 6 . . . . . . . . . . . . . . . 13
Eph. 6,1 . . . . . . . . . . . . 241
Eph. 6,2–3 . . . . . . . . . . 243
Eph. 6,4 . . . . . . . . . . . . 245
Eph. 6,5 . . . . . . . . . . . . 247
Eph. 6,6 . . . . . . . . . . . . 251
Eph. 6,6–7 . . . . . . . . . . 249
Eph. 6,7 . . . . . . . . . . . . 251
Eph. 6,8 . . . . . . . . . . . . 251
Eph. 6,9 . . . . . . . . . . . . 253
Eph. 6,10 . . . . . . . . . . . 255
Eph. 6,10–13 . . . . . . . . 112
Eph. 6,11 . . . . . . . 108, 257
Eph. 6,12 . . . . . . . . . . . 260
Eph. 6,13 . . . . . . . 108, 262
Eph. 6,14 . . . . . . . . . . . 263
Eph. 6,15 . . . . . . . . . . . 265
Eph. 6,16 . . . . . . . . . . . 267
Eph. 6,17 . . . . . . . . . . . 269
Eph. 6,18 . . . . . . . . . . . 271
Eph. 6,19 . . . . . . . . . . . 272
Eph. 6,20 . . . . . . . . . . . 274
Eph. 6,21 . . . . . . . . . . . 276
Eph. 6,22 . . . . . . . . . . . 277
Eph. 6,23 . . . . . . . . . . . 279
Eph. 6,24 . . . . . . . . . . . 280

Philipper
Phil. 1,25 . . . . . . . . . . . 278
Phil. 2,10–11 . . . . . . . . 111

Kolosser
Kol. 1 . . . . . . . . . . . . . . . 133

Kol. 1,15–17 . . . . . . . . . 96
Kol. 1,19 . . . . . . . . . . . . . 47
Kol. 2,9 . . . . . . . . . . . . . . 47
Kol. 2,12 . . . . . . . . . . . . 126
Kol. 3 . . . . . . . . . . . . . . . 160
Kol. 3,1 . . . . . . . . . . . . . 213
Kol. 3,4 . . . . . . . . . . . . . . 41
Kol. 3,24 . . . . . . . . . . . . 251

1. Timotheus
1. Tim. 1,16 . . . . . . . . . . 22
1. Tim. 6,16 . . . . . . . . . 281

2. Timotheus
2. Tim. 4,2 . . . . . . . . . . 294

Hebräer
Hebr. 1,2 . . . . . . . . . . . . . 94
Hebr. 1,5 . . . . . . . . . . . . . 45
Hebr. 10,20 . . . . . . . . . . 78
Hebr. 13,17 . . . . . . . . . 318

Jakobus
Jak. 1,5 . . . . . . . . . . . . . 313
Jak. 1,18 . . . . . . . . . . 19, 54

1. Petrus
1. Petr. 1,3–4 . . . . . . . . . 29
1. Petr. 3,15 . . . . . . . . . 267
1. Petr. 3,22 . . . . . . . . . 262

2. Petrus
2. Petr. 1,10 . . . . . . . . . . 28

Judas
Jud. 8 . . . . . . . . . . . . . . . 249

335



Bibelstellenverzeichnis

Offenbarung
Offb. 2 . . . . . . . . . 187, 224
Offb. 2,3 . . . . . . . . . . . . 167
Offb. 2,11 . . . . . . . . . . . 263
Offb. 3 . . . . . . . . . . . . . . 224
Offb. 3,1 . . . . . . . . . . . . 163
Offb. 3,2 . . . . . . . . . . . . 163
Offb. 3,5 . . . . . . . . . . . . . 28
Offb. 3,21 . . . . . . . . . . . 195
Offb. 5,6 . . . . . . . . . . . . 262
Offb. 5,13 . . . . . . . 48, 111
Offb. 12,5 . . . . . . . . . . . 232
Offb. 18,3 . . . . . . . . . . . 188
Offb. 19 . . . . . . . . . . . . 226
Offb. 20,3 . . . . . . . . . . . 132
Offb. 20,10 . . . . . . . . . . 112
Offb. 22,4 . . . . . . . . . . . . 40

336


