»Mit Christus gestorben und auferstanden*
(Kol. 3,1-4)

Wortdienst von Pastor Kurt Schiifer
(Langensteinbacher Hohe, 5.6.2009 abd.)

Aus dem Kapitel Kolosser 3 lese ich die ersten vier Verse:

wSeid ihr nun mit Christus auferstanden, so sucht, was droben ist, wo
Christus ist, sitzend zur Rechten Gottes. Trachtet nach dem, was droben
ist, nicht nach dem, was auf Erden ist. Denn ihr seid gestorben, und euer
Leben ist verborgen mit Christus in Gott. Wenn aber Christus, euer
Leben, sich offenbaren wird, dann werdet ihr auch offenbar werden mit
Ihm in Herrlichkeit. “

Gibt es etwas Neues?

Wenn man fiir diesen Abschnitt eine Uberschrift, eine Themenangabe,
suchen wiirde, dann konnte man sie finden in dem Wort des Apostels
Paulus in 2. Kor. 5,17, wo er schreibt: ,,Ist jemand in Christus, dann ist
er eine neue Kreatur (eine neue Schopfung); das Alte ist vergangen,
siehe, Neues ist geworden. “

Ist das nicht zu schon, um wahr zu sein? Wo in aller Welt gibt es
tatsdchlich etwas Neues unter der Sonne (Pred. 1,9.10)? Ist nicht alles
schon dagewesen? — Nun kommt aber der Apostel und sagt: ,,Es ist ein
Neues geworden.” Was ist das doch fiir eine ungeheure Aussage! Wir
glauben das, zumal es am Ende der Bibel ja auch heift: ,,Sieche, ich mache
alles neu!* (Offb. 21,5). Und Petrus sagt: ,,Wir warten auf einen neuen
Himmel und eine neue Erde (2. Petr. 3,13). — Aber gibt es denn vorher
schon etwas wirklich Neues? Gibt es das, eine ,,neue Schopfung™? Das
hort sich ja wie im Mérchen an. Und so heif3t es ja auch in Luk. 24,11 von
den Jiingern, denen die Frauen die Botschaft von der Auferstechung Jesu
brachten: ,,Es erschienen ihnen diese Worte, als wéiren’s Mirlein.” Als
dann kurz darauf der Auferstandene ihnen selber begegnete, da wurde
ihnen schlagartig klar: Das ist das Neuste, was es unter der Sonne je
gegeben hat! Dass ein Toter fiir kurze Zeit wieder aufersteht und ins alte
Leben zuriickkommt, das hatte es ja schon gegeben. Wir finden im Alten
Testament drei Totenerweckungen und im Neuen flinf. Aber dies war ja
nun etwas ganz Anderes! Vorher waren Menschen flir kurze Zeit wieder
in das alte Leben zuriickgekehrt; sie sind dann spiter trotzdem gestorben.
Aber dass einer in einem unsterblichen,  herrlichen Auferstehungsleib

56



vor ihnen steht, das hatte es bis dahin noch nicht gegeben. Das war die
absolut neue Kreatur, die neue Schopfung, bei der es kein Vergehen, kein
Sterben mehr gibt.

Nun hatten wir bis dahin wohl keine groen Schwierigkeiten, innerlich
mitzugehen. Wo es um unseren Herrn geht, wo es um Christus geht, wo
es um das Ostergeschehen geht, da konnen wir glauben und fassen, dass
da wirklich etwas total Neues geworden war, das nie mehr riickgingig zu
machen ist. Aber fiir uns heute geht es doch um etwas Anderes: Wir
denken jetzt nicht an den auferstandenen Christus, sondern an das Neue
im Leben der einzelnen Christen, an die Worte des Paulus: ,,Seid ihr nun
mit Christus auferstanden...” Wo sicht man denn dieses Neue? Ich denke
jetzt nicht an die Fragen, die von auBen an uns herangetragen werden —
Fragen im Sinne des Nietzsche-Zitates, das man dauernd vorgehalten
bekommt: ,,Diese Erlosten miissten mir erloster aussehen, wenn ich an
ihren Erléser glauben sollte” (er hitte auch nicht geglaubt, wenn sie
erloster ausgesehen hitten!), sondern ich denke an Fragen, die aus
unserem Herzen kommen: Ist nicht bei uns noch so bedriickend viel
Altes zu sehen — bei uns Glaubigen, bei den Einzelnen wie bei den
Gemeinden? Und sind wir nicht deswegen oft so angefochten? Sind  es
nicht manchmal gerade die Treusten, die uns in einer stillen Stunde
sagen: ,,Wissen Sie, ich sehe so wenig an mir von diesem Neuen — so
wenig von Sieg und Uberwinderleben und tragfihiger Geduld*?

Jetzt sind wir aber, ohne es zu merken, auf eine ganz andere Spur
geraten als die des Apostels Paulus in 2. Kor. 5,17 und Kol. 3,1. Paulus
meint mit dem neuen Leben eine Neuschopfung Gottes — wir aber sagen
»heues Leben® und meinen unsere Heiligung. Die Bibel spricht natiirlich
mit groem Nachdruck und sehr ausfiihrlich von Heiligung, aber nicht
hier — hier ist die Rede vom Ansatz zur Heiligung, und wenn wir diesen
Ansatz nicht haben, dann landen wir womdoglich bei einer ganz anderen,
selbstgemachten Heiligung; dann  verfehlen @ wir  unsere
evangeliumsgemifie Heiligung. Wenn wir horen oder sagen: ,,Nur Jesus
kann ein Leben neu machen®, dann denken wir zumeist daran, dass uns
dabei unser Herr Jesus Christus schlechte Verhaltensweisen wegnimmt
und gute Lebensprinzipien in uns einpflanzt. Wenn aber der Apostel
Paulus von Heiligung redet, dann denkt er an etwas ganz Anderes. Wenn
er sagt ,Jesus kann das Leben neu machen”, dann denkt er
erstaunlicherweise an Jesu Sterben und Auferstehen.

57



Einer fiir alle

Davon ist ja in Kol. 3,1-3 die Rede. Und da muss uns klar sein: Der Tod
Jesu war etwas vollig Anderes als das Sterben irgendeines Menschen auf
dieser Erde. Gehen wir noch einmal zuriick zu 2. Kor. 5, wo Paulus im
14. Vers sagt: ,,Wenn einer fiir alle gestorben ist, dann sind sie alle
gestorben.” Verstehen Sie das? — Stellen Sie sich ein Seniorenheim vor,
in dem ein Brand ausgebrochen ist. Die Feuerwehr riickt an und ein
Feuerwehrmann rettet aus diesem brennenden Haus die alten Leute; dabei
verliert er sein Leben; er stirbt an Rauchvergiftung. Und am néchsten Tag
steht in der Zeitung: ,,Einer ist fiir alle gestorben.* Das stimmt absolut.
Da kann dann aber doch die Fortsetzung nicht lauten:

,»und somit sind sie alle gestorben®. O nein, der Eine ist fiir alle gestorben,
damit sie leben. Paulus aber sagt hier: ,,Ist einer fiir alle gestorben, dann
sind sie alle gestorben.” Da wird deutlich, dass es sich um etwas ganz
Anderes handeln muss als um das Sterben irgendeines Menschen. Paulus
stellt hier fest: ,,Wir sind mit Christus gestorben und mit Christus
auferweckt worden.“ Ob nicht das Elend der Heiligungsbemiihungen
vieler Gldubigen darin liegt, dass sie nicht verstehen, was damit gemeint
ist? Was ist gemeint, wenn es heif3it: ,,Wir sind mit Christus gestorben und
mit Christus auferweckt® (2. Tim. 2,11; Rom. 6,8; Kol. 2,20; 3,1-3)? Da
meinen doch viele, das seien irgendwelche innerseelischen Vorgiange. Wie
hat sich das abgespielt? Leibhaftig kann es sich nicht abgespielt haben,
denn wir sind weder gestorben noch wieder auferstanden. Ist es
geheimnisvoll in unserer Seele vor sich gegangen? Etwa bei unserer
Bekehrung oder Wiedergeburt? Sind wir da mit Christus gestorben und
auferweckt worden? — Paulus sagt etwas ganz Anderes: Das Sterben und
Auferstehen mit Christus ist kein mystisches Erlebnis, auch nicht das
Ergebnis ekstatischer Bemiihungen, auch nicht das Anfangserleben bei
Neubekehrten oder das Spezialerlebnis von einigen Geistgetauften. Es
geschah ganz ohne unser Zutun vor iiber 1900 Jahren. Jesu Sterben und
Auferstehen war nach Gottes Beschluss etwas ganz Anderes als das
Sterben eines anderen Menschen. Es war ein Sterben in Vollmacht fiir
alle.

Stellen Sie sich vor: Da benimmt sich eine Schulklasse total daneben.
Das Verhiltnis zum Klassenlehrer ist total gestort. Und jetzt kommt der
Klassensprecher und entschuldigt sich beim Klassenlehrer in Vollmacht
fir alle seine Mitschiiller. Und der Klassenlehrer nimmt diese
Entschuldigung an. Dann ist dieses kaputte Verhéltnis geheilt und das gilt
fiir jeden Einzelnen in dieser Klasse. Dann muss danach nicht jeder
einzelne Schiiler auch noch vor dem Klassenlehrer erscheinen und sich

58



entschuldigen, sondern was der Eine gesagt hat, das hat er in Vollmacht
fiir alle gesagt und es gilt fiir alle. Und jetzt sagt hier der Apostel Paulus:
So war es beim Sterben Jesu. Gott hat ein Todesurteil fiir unser ganzes
altes Leben ausgesprochen, ja, fiir das Leben jedes Menschen.

Gott pflanzt etwas Neues

Stellen Sie sich einen Bauern vor: Er pflanzt jedes Jahr Kartoffeln auf
seinem Acker, immer dieselbe Sorte, und jedes Jahr wird die Ernte
miserabler. Dann kommt der Punkt, wo der Bauer sagt: Diese Sorte
kommt mir nicht mehr auf den Acker. — So hat Gott im Blick auf den
Menschen gesagt (ich darf es jetzt einmal so ausdriicken): Diese Sorte
kommt mir nicht mehr auf den Acker! ,,Es ist hier kein Unterschied: Sie
sind allesamt Siinder.” — ,,Da ist keiner, der gerecht ist, auch nicht einer...
Da ist keiner, der nach Gott fragt“ (Rom. 3,22.23.10.11). Das ist das
Todesurteil vonseiten Gottes. Da geht es nicht darum, dass ein bisschen
verbessert werden muss, nein, Gott spricht ein Todesurteil aus und es
wird vollzogen! Es wird vollzogen am Kreuz Jesu Christi, an einem ganz
bestimmten geografischen Punkt auf dieser Erde und zu einem ganz
konkreten Zeitpunkt, an dem Gott dieses Todesurteil vollstreckt. Jesus
Christus ist fiir alle gestorben und darum sind sie alle gestorben. — Das ist
jetzt nicht irgendein interessanter Gedanke (,,so kann man es auch
sehen®), nein, so sieht es Gott! Und das ist doch entscheidend. Ist der
Eine gestorben, so sind sie alle gestorben.

Die neue Lebensgrundlage

Und so ist es nun auch mit der anderen Feststellung: mit Christus
auferweckt. Gott hat fiir alle das Todesurteil vollstreckt und Er hat fiir
alle im Auferstehen Jesu die neue Lebensgrundlage geschaffen. — Aber
nun kénnte man fragen: Was haben wir dazu getan? Die Antwort lautet:
Gar nichts; es geschah alles ohne unser Zutun. Doch in der Bekehrung
machen wir ernst mit dieser neuen Lebensgrundlage, die Gott geschaffen
hat. In der Bekehrung akzeptieren wir ganz bewusst das, was Gott ein fiir
allemal im Sterben und Auferstehen Jesu getan hat. Wir glauben nicht
mehr, dass wir in uns etwas haben, das Gott gefallen konnte. Wir glauben
auch nicht, dass wir etwas beitragen konnen zum neuen Leben, wo Gott
uns doch in der Auferstehung Jesu ganz allein die neue Lebensgrundlage
geschenkt hat. So sieht es Gott. So sieht es kein Mensch von sich  aus.
Wir wurden in diesen Tagen schon auf das Wort in Gal. 1,15.16
hingewiesen, wo Paulus bezeugt, dass ,,es Gott gefiel, Seinen Sohn in

59



mir zu offenbaren®. Das erkennt keiner von sich aus. Wenn wir anderen
Menschen etwas von Jesus sagen wollen, stolen wir oft auf eine Wand.

Da sitzt vor mir ein Arzt, der in der Mitte seines Lebens zum Glauben
an Jesus gekommen ist. Er ist ein frohliches Kind Gottes. Und er ist
seinem Herrn unendlich dankbar dafiir, dass er noch im vorgeriickten
Alter den Glauben hat finden diirfen. Und in seiner Freude mochte er das
natlirlich auch anderen mitteilen. Aber normalerweise bieten sich in der
Arbeit eines praktischen Arztes nicht viele Mdglichkeiten zu
irgendwelchen tiefgriindigen Glaubensgespriachen. Aber einmal — so
erzéhlt er mir — war’s doch so: Da sitzt ihm eine Patientin gegeniiber. Das
medizinische Problem ist rasch abgehandelt und dann kommen sie
ungesucht auf Fragen des Lebens und Fragen des Glaubens zu sprechen.
Und da hat der Arzt den Eindruck: Hier geht eine Tiir auf. Und dann kann
er ihr ganz schlicht bezeugen, was Jesus ihm bedeutet und was er mit Thm
erlebt hat und dass Jesus fiir jeden Menschen da ist, der Thn haben will.
Und Gott gibt Gnade, dass er das richtig sagen kann, und sein Gegeniiber,
die Frau, sitzt total interessiert da und nimmt ihm jedes Wort vom Mund
ab. Nachher ist dann eine Situation da, wo er die Freiheit hat zu fragen:
Darf ich noch mit Thnen beten? Und sie bejaht das und er spricht ein
entsprechendes Gebet und so gehen sie auseinander. Er ist ganz erfiillt
von dieser Erfahrung. — Am anderen Morgen ruft die Patientin an und
sagt: ,,Herr Doktor, ich habe mir das alles noch einmal iiberlegt — es ist
doch wohl nichts fiir mich, ich m6chte damit Schluss machen.” Das hat
den Arzt tief getroffen. Er fragte sich: Hab ich etwas falsch gemacht? Ich
habe sie doch nicht gedriangt zu glauben. Warum reagiert sie so?

Ich denke, wir kennen das. Es geht eben nicht darum, dass wir dem
andern irgendwelche moralischen Defekte nachweisen (etwa dass er mal
gelogen oder gestohlen hat) und ihm dann versuchenklarzumachen:
»Deswegen musst du dich bekehren®, sondern die Bibel sagt: Wir leben
in der Gottesferne und entsprechend handeln wir. Der verlorene Sohn war
nicht erst verloren, als er bei den Schweinen gelandet war, sondern als er
den Vater verlieB und fern vom Vater eigene Wege ging; alles andere
folgte daraus. Wenn wir meinen, man miisse es dem andern nur richtig
sagen, dann werde es ihm schon einleuchten, dann denken wir falsch.
Gott muss ein Wunder tun, damit dem andern seine Verlorenheit deutlich
wird und er ergreift, was ihm Gott in Seinem Sohn anbietet. Wir konnen in
solchen Situationen nur mit unsern kleinen Kinderhdnden die gro3e Hand
unseres Herrn umklammern, die die Schliissel zu den Herzen hat, und Ihn
bitten: Herr Jesu, schlief3 Du auf!

Das gilt umso mehr, weil ja heute die meisten Bekehrungen nur sehr
oberflichlich verlaufen. Es geht oft ganz schnell und manche wissen gar

60



nicht, warum sie sich bekehren. Der Ruf zu Jesus wird oft so verstanden:
,Komm zu Jesus, dann wirst du gliicklich. Du bist ja schon gliicklich,
aber bei Jesus wirst du noch gliicklicher und dein Leben wird wunderbar
sein.” Und der Herr ist barmherzig genug, dass Er manchmal auch das
noch akzeptiert; aber irgendwann griabt Er dann tiefer und holt das nach,
was wir in der Verkiindigung vergessen hatten.

Nicht Empfindungen, sondern Fakten

Man konnte jetzt auch fragen: Wieso gibt es eine Heilsgewissheit — die
Gewissheit: Ich bin mit Christus gestorben und auferweckt worden, ich
bin im neuen Leben? Heilsgewissheit gibt es, weil hier mit keiner Silbe
von unseren Empfindungen die Rede ist. — Wenn da ein Staatschef Frieden
schlieBt fiir sein Land mit einem anderen Land und den Friedensschluss
in Vollmacht unterzeichnet, dann gilt das fiir jeden einzelnen Biirger des
Landes. Aber nun stellen wir uns vor: Der Friedensschluss ist vollzogen
und veroffentlicht, es kam im Radio, im Fernsehen und in der Presse, und
nun geht ein Reporter auf die Strale und interviewt irgendwelche
Passanten: Haben Sie gehort, es ist Frieden — wie fithlen Sie sich jetzt?
Was meinen Sie, wie unterschiedlich die Reaktionen sein werden! Der
eine wird sagen: Wunderbar — endlich Frieden! Der andere: Na ja, ob das
hélt? Und der Dritte wird sagen: Was fiir Bedingungen sind denn damit
verbunden? Jeder reagiert anders. — ,,Wie fiihlen Sie sich jetzt?*, das ist
iiberhaupt nicht die Frage. Der Friedensschluss ist vollzogen. Da hat sich
einer zu Jesus bekehrt und man koénnte ihn nachher interviewen: ,,Wie
fiihlen Sie sich jetzt?** Das ist vollkommen uninteressant. Hier geht’s um
Fakten und nicht um Empfindungen. Otto Stockmayer, dieser grofe
Gottesmann, erzdhlte einmal, dass in einer Fragestunde die folgende
Frage von einer Teilnehmerin an dem Bibelkurs schriftlich abgegeben
wurde: ,,Ich habe alles gehort, was Sie in diesen Tagen verkiindigt haben,
und habe mich unter Ihrer Verkiindigung, unter dem Wort Gottes gesehen,
wie ich wirklich bin (ndmlich verloren), und dann habe ich gemacht, was
Sie gesagt haben, ich habe meine Siinden dem Herrn bekannt und habe
im Glauben angenommen, was Er angeboten hat: Vergebung der Siinden
und Frieden mit Gott. Aber nun muss ich Thnen sagen: Mein Herz ist kalt
wie Stein und hart wie Marmor, und jetzt frage ich Sie: Darf ich trotzdem
glauben, dass Jesus mich angenommen hat?* — Dann hat Stockmayer
gesagt: Ich habe dieser Frau vor dem Angesicht Gottes geantwortet:
»Sie diirfen das glauben! Sie haben getan, was der Herr Thnen gesagt hat;
Sie haben getan, was Sein Wort sagt, und mehr wird von Thnen nicht
erwartet, Gefiihl hin — Gefiihl her. Ob Friede und Freude da ist

61



oder nicht: Sie diirfen Threm Herrn vertrauen.* Das hat auf diese Frau wie
eine offene Tir gewirkt und sie ist zu einem frohlichen Gotteskind
geworden. Es geht nicht um unsere Empfindungen, sondern um Fakten,
die Gott gesetzt hat, hundertprozentig von Seiner Seite. Wiirde unsere
Heilsgewissheit auch nur zu einem Prozent auf uns beruhen, so wére die
Bruchstelle vorprogrammiert. Heilsgewissheit gibt’s nur darum, weil
unser Heil zu hundert Prozent auf dem beruht, was Er getan hat.

Leben lernen auf der neuen Lebensgrundlage

Und jetzt konnte man fragen: Was folgt daraus fiir die praktische
Lebensgestaltung? Wenn ich das richtig sehe, haben die meisten
Glaubigen keine Probleme zu glauben, dass sie Vergebung der Siinden
haben und Frieden mit Gott und dass sie Gottes Kinder sind. Sie haben
offensichtlich auch keine Probleme zu glauben, dass sie mal in den
Himmel kommen.Aber das Problem liegt zwischen dem Gliubigwerden
und dem Himmel. Wie leben wir jetzt? Wie sieht das Leben nach der
Wiedergeburt, zwischen dem Neuwerden in der Bekehrung und dem
Himmel aus? Worum geht es da? — Es geht darum, dass wir leben lernen
auf dieser neuen Lebensgrundlage, dic Gott uns bereitgestellt hat. Das
muss man lernen. Auf der alten Lebensgrundlage zu leben, muss man
nicht lernen, so leben wir automatisch alle Tage. Und wenn wir’s nicht
mehr wiissten, dann brauchten wir uns nur umzusechen: Schaut, wie
machen’s denn die andern alle? Auf der neuen Lebensgrundlage zu leben,
miissen wir lernen. Und da kénnen wir auch nicht rumgucken und fragen:
Wie machen’s denn die andern? Die machen’s gar nicht, die leben auf der
alten Lebensgrundlage. In der Diaspora dieser Welt — sagt die Bibel — gibt
es da und dort einen, der glaubt, und alle anderen gehen ihre Wege. Da
konnen wir nicht schauen: Wie machen’s denn die? Es geht darum, dass
wir auf der neuen Lebensgrundlage leben lernen — einen Schritt um den
andern. Es geht um die hundert kleinen Schritte in der Treue dem Herrn
nach. Die Apostel haben das ihren Gemeindenbeigebracht.

Es ist nur schade, dass sich viele Christen, viele Glaubige nicht trauen,
auf der neuen Lebensgrundlage tatsidchlich zu leben. Sie gucken um sich
—wie machen’s die andern? — und dann rutschen sie ins alte Gleis zuriick.
Sie schauen um sich und dann stellen sie heute fest: Zur Zeit leben einige
Millionen Paare in der Bundesrepublik unverheiratet zusammen — ach so,
so macht man das heute — dann machen wir’s auch so. Und dann wundert
man sich, dass niemand sie fragt nach Jesus und Gott — ja warum sollen
die fragen, sie machen es ja genauso wie die andern! Wie schade, das wir
uns nicht trauen, auf der neuen Lebensgrundlage zu leben.

62



Da kommt eine junge Frau, verheiratet, zwei Kinder, zu ihrer Arztin.
Sie erwartet wieder ein Kind, ldsst sich untersuchen — alles ist in
Ordnung. Und dann sagt die Arztin: Wollen Sie dieses Kind eigentlich?
Was sagt sie? Sie haben doch schon zwei Kinder, das ist jetzt das dritte
— wollen Sie dieses Kind? Ich frag ja nur. Jetzt machen wir noch die
Fruchtwasseruntersuchung, damit wir sehen, ob es vielleicht behindert ist.
Da sagt die junge Frau: Die brauchen Sie nicht zu machen! Ja, es konnte
ja behindert sein. Da sagt sie: Wissen Sie, mein Mann und ich, wir sind
Christen, wir wiirden auch ein behindertes Kind von Gott annehmen. Die
Arztin hat so etwas noch nie erlebt. Da steht eine junge, gesunde, clevere,
intelligente, studierte Frau vor ihr (so gescheit wie die Arztin) und sagt
ganz schlicht: Wir wiirden auch ein behindertes Kind von Gott annehmen.
Wabhrscheinlich hat die Arztin da zum ersten Mal in ihrem Leben
jemanden entdeckt, der gewagt hat, auf der neuen Lebensgrundlage zu
leben.

Trachten nach dem, was droben ist

Und jetzt sagt hier der Apostel: Wenn wir nun mit Christus gestorben
und auferstanden sind, so lasst uns trachten nach dem, was droben
ist. Was ist denn mit diesem ,,trachten* (oder: suchen) gemeint? Nun, wir
lassen uns ja auch sonst im Leben nicht einfach treiben und alles {iber uns
hingehen, sondern wir haben bestimmte Vorstellungen, wir machen uns
Gedanken, wir stellen Bilder vor uns hin und daraus werden Wiinsche,
Sehnsiichte, Verlangen und dann sind wir bedacht darauf, dass das auch
erreicht wird (wenigstens etwas davon), wir setzen uns dafiir ein, wir
streben danach, wir lassen es uns angelegen sein, wir sinnen auf Wege
und Mdoglichkeiten. Das meint doch dieses ,,Trachten* nach etwas. Und
jetzt heilt es hier: ,,Trachtet nach dem, was droben ist!* Das wird
manchmal leichthin als Himmelssehnsucht der Frommen gedeutet. Weil
es ihnen hier auf Erden so schlecht geht, deswegen trachten sie nach dem,
was droben ist, damit sie es besser und schoner kriegen, dann sind sie hier
alles los. Davon ist hier iiberhaupt nicht die Rede! Paulus sagt etwas vollig
Anderes: ,,Trachtet nach dem, was droben ist, wo Christus ist!* Das ist
der einzige Grund, warum wir trachten nach dem, was droben ist. Weil
Er, unser Leben, droben ist, darum trachten wir nach dem, was droben
ist. Wenn Er noch hier unten wére, wiirden wir trachten nach dem, was
hier unten ist. Und Er bleibt ja nicht fiir immer dort droben. Die Bibel sagt:
Er kommt herunter, und dann kommt Er nicht allein, sondern mit den
Seinen zusammen. Wir trachten nach dem, was droben ist, weil Er dort
ist. Und wenn Er herunterkommt, dann bleiben wir nicht im

63



schonen Himmel und feiern dort oben weiter, sondern wir sind bei Ihm.
Aber was ist nun mit dem, was ,,drunten* ist? Manche Glaubige meinen,
das sei gar nicht mehr wichtig. Je mehr wir trachten nach dem, was
droben ist, umso unwichtiger und nebensichlicher wird uns nach ihrer
Meinung das, was drunten ist: das irdische Leben, die Ehe, die Familie,
der Beruf und alles, was damit zusammenhingt. — Da haben wir den
Apostel Paulus vollig missverstanden! Es hat in der Gemeinde in
Thessalonich Leute gegeben, die vor lauter Trachten nach dem, was
droben ist, die Arbeit eingestellt haben. Sie sagten: Wir gehen ja dem
Herrn entgegen; bald kommt der Herr und entriickt uns zu Thm; wozu
sollen wir uns da noch mit solchen Kleinigkeiten beschiftigen wie der
alltdglichen Arbeit? Paulus sagt: Diese Leute wollen nicht mehr
schaffen? Sagt ihnen einen Grufl von mir: Wenn jemand nicht arbeiten
will, soll er auch nicht essen (2. Thess. 3,10). Die Bibel sagt: Wenn euch
das, was drunten ist, nicht mehr beriihrt, dann sollt ithr wissen: Wer im
Geringsten nicht treu ist, ist auch im Groflen nicht treu, und wenn man
euch das Geringste nicht anvertrauen kann, dann wird man euch auch das
Bleibende, das Ewige, nicht anvertrauen (Luk. 16,10.11). Paulus kann
sagen: Wer vor lauter Trachten nach dem, was droben ist, vergisst, dass
er auch noch Hausgenossen hat, und diese nicht versorgt, der hat den
Glauben verleugnet und ist drger als ein Heide (1. Tim. 5,8). Es ist also
ein vollig falsches Denken, wenn wir meinen, das Trachten nach dem,
was droben ist, diirfe uns gleichgiiltig und unbeteiligt machen gegeniiber
dem, was drunten ist. Lasst uns in Treue trachten nach dem, was droben
ist, und zugleich auch ganz ernst nehmen, was drunten ist.

Was folgt aus dem Trachten nach dem, was droben ist?

Das Trachten nach dem, was droben ist, zeigt sich dann auch in ganz

bestimmten Einstellungen, von denen ich jetzt nur wenige nennen kann.

Es zeigt sich

1. in der Einstellung zum Leiden. Der Apostel Paulus sagt: ,,Ich halte
dafiir, dass die Leiden dieser Zeit“ — und wer hat mehr gelitten  als
der Apostel Paulus? — ,,nicht wert sind der Herrlichkeit, die an uns
soll offenbart werden“ (Rom. 8,18). Und weiter: ,,Das schnell
voriibergehende Leichte der Drangsal schafft eine ewige und iiber
alle MaBlen gewichtige Herrlichkeit uns, die wir nicht sehen auf das
Sichtbare, sondern auf das Unsichtbare* (2. Kor. 4,17.18). — Das
Trachten nach dem, was droben ist, gibt uns auch

2. eine verdnderte Einstellung zum Besitz. Die Bibel lehrt nicht ein
weltentriicktes Armutsideal. Hiob und auch Abraham waren sehr

64



reich, aber sie hingen nicht an ihrem Reichtum, sondern haben mit
ihrem Reichtum viel Gutes getan. — Das Trachten nach dem, was
droben ist, gibt uns auch

3. eine verdnderte Einstellung zur Kindererziehung. Immer wieder hort
man, dass Eltern sagen: ,,Meine Kinder sollen es mal besser haben® —
d.h. ihr Auto soll gréBer sein und ihr Haus schoner und das Konto
dicker. Der Herr Jesus sagt: ,,Was hiilfe es dem Menschen, wenn er
die ganze Welt gewonne und ndhme doch Schaden an seiner Seele?
(Matth. 16,26). Wir konnen unsere Kinder nicht bekehren, aber wir
konnen ihnen vorleben, was uns im Leben das Wichtigste ist. — Es
gibt auch

4. eine verdnderte Einstellung zu Arbeit und Dienst. Wir mochten
einmal vom Herrn Jesus horen: ,,Du frommer und getreuer Knecht,
du bist iiber wenigem treu gewesen, ich will dich iiber viel setzen*
(Matth. 25,21).

Das Schwierige ist bei alledem nun allerdings darin zu sehen, dass  dies
alles verborgen ist. In unserem Text heiit es ja: ,,Euer Leben ist
verborgen mit Christus in Gott.” Das hingt damit zusammen, dass unser
Herr verborgen ist, noch verborgen ist. Wir sehen Ihn nicht und wir
konnen Thn auch nicht anderen vorfithren und zeigen. Petrus schreibt von
Jesus: ,,Welchen ihr nicht gesehen und doch lieb habt und nun an Ihn
glaubt, obwohl ihr Thn nicht seht* (1. Petr. 1,8). Aber diese Verborgenheit
hort auf. Was der Herr schafft, das schafft Er nicht fiirs Verborgensein,
sondern flir die Offenbarung und flirs Licht. Wenn der Herr offenbar
werden wird, sagt Paulus hier, ,,dann werdet ihr mit Ihm offenbar werden
in Herrlichkeit.*

Wir durchlaufen verschiedene Enthiillungen

Jeder Glaubende durchlduft nach dem Zeugnis der Bibel eine ganze

Anzahl von Enthiillungen. Solches Offenbarwerden vollzieht sich

schrittweise bis zum volligen Offenbarsein. Das Offenbarwerden der

Glaubigen fangt ganz still und verborgen an:

1. Das erste Offenbarwerden ist das Offenbarwerden des einzelnen
Menschen in Beugung und Bufle vor Gott, wobei der Mensch zum
ersten Mal ehrlich wird und die Karten auf den Tisch legt und die
Dinge beim Namen nennt vor dem Herrn. Da ist allenfalls ein
Seelsorger dabei, sonst niemand.

2. Schon umfangreicher ist das Offenbarwerden, das Sichtbarwerden
vor der Gemeinde. Wir werden in der Gemeinde — ob sie grof ist

65



66

oder klein oder ein Hauskreis — dauernd offenbar, in der Art und
Weise, wie wir uns benehmen — was wir sagen, was wir nicht sagen,
wie wir uns verhalten; da geschieht dauernd ein Offenbarwerden. Der
Apostel Paulus hat an einen Bruder in Rom einen Gruf} bestellt

— da steht: Griilt Apelles, den Bewihrten in Christus (Rom. 16,10).
Das ist in der ganzen Bibel der einzige Satz {iber diesen Apelles. Wir
wissen sonst iiberhaupt nichts von ihm — ob er alt war oder jungund
woher er stammte und welchen Beruf er hatte, nur eins: Er ist in der
Gemeinde in Rom als ein Bewihrter offenbar geworden. Mochten
wir solche sein! Man kann auch ganz anders offenbar werden.
Hymenéus und Philetus sind offenbar geworden als solche, deren
,Wort um sich frisst wie der Krebs* (2. Tim. 2,17.18). Wir werden
alle offenbar; ununterbrochen geschieht solches Enthiilltwerden in
der Gemeinde, in der wir stehen.

Das dritte Offenbarwerden ist noch einmal ganz anders, da werden
wir offenbar vor der unsichtbaren Welt. In 1. Kor. 4,9 sagt der
Apostel Paulus: Wir sind ein Schauspiel (griech. theatron,

,» Theater*) geworden fiir Engel und Menschen. Im Theater sind die
Zuschauerrdnge ganz dunkel und die Biihne vorn ist hell erleuchtet,
da sind die Akteure, und die Zuschauer blicken auf die hell
erleuchtete Biihne. Paulus sagt: So ist es mit uns. Wir sehen die
Zuschauer nicht, die sind im Dunkel — die Wesen der unsichtbaren
Welt, die Engel. Wir aber sind das Anschauungsmaterial. Wir sind der
Welt ein Theater geworden, sowohl Engeln als Menschen. Dieses
Offenbarwerden sehen wir nicht und fiihlen wir nicht, aber es
geschieht ununterbrochen. Was mogen diese Welten wohl an uns
sehen?

Dann gibt esein viertes Offenbarwerden, nimlich das Offenbarwerden
vor allen Glaubigen vor dem Preisrichterthron unseres Herrn Jesus
Christus. Da sehen wir zum erstenmal uns alle. Nicht nur die paar
Dutzend oder die paar Hundert von Glaubigen, die wir hier kennen,
sondern alle stehen vor dem Herrn. Das ist ein Offenbarwerden, wie
wir es uns so intensiv iiberhaupt nicht vorstellen konnen. Da wird
nicht nur offenbar, was wir getan oder nicht getan haben, sondermn
auch, warum wir’s getan haben, der verborgene Rat des Herzens, die
Motive, die Beweggriinde unseres Handelns.

Und dann gibt es ein fiinftes Offenbarwerden — das Offenbarwerden
der Glaubenden vor ihrem himmlischen Vater. Da wird der Herr
Seine Gemeinde, den Leib des Christus, darstellen vor dem Vater
heilig und unstréflich, ohne Flecken und Runzeln (1. Kor. 1,8; Phil.
1,10; Eph. 5,27). Ganz am Anfang hat der Vater zum Sohn gesagt:



,,Lasst uns Menschen machen, ein Bild, das uns gleich sei* — dann ist
es endlich erfiillt. Da steht als erste vollendete Heilskorperschaft die
Gemeinde Jesu vor dem Vater — dargestellt vom Sohne Gottes. Dann
ist eingetroffen, was sie miteinander ausgemacht haben: eine
Gemeinde, die heilig und unstréflich ist — ein Bild, das uns gleich sei.
Welch ein Offenbarwerden!

6. Und dann gibt es noch ein Offenbarwerden vor der Welt — verbunden
mit der Wiederkunft des Herrn Jesus Christus. Er kommt dann nicht
allein, sondern wird nach 2. Thess. 1,10 ,,geschaut und bewundert
werden in all denen, die geglaubt haben®, die Er dann mitbringt. Hier
sind wir verhiillt und verkannt vor der Welt — dann aber ist es ganz
anders. Er wird gepriesen und gelobt werden iiber denen, die Er
mitbringt; es wird bewundert werden, was Er aus ihnen gemacht hat.

7. Und schlieBlich gibt es noch ein Offenbarwerden vor der ganzen
Schopfung. Die ganze Kreatur wartet auf die Offenbarung der
Kinder Gottes, der S6hne Gottes (Rom. 8,19). Das ist ein mehr
unbewusstes Warten. ,,Es geht ein stilles Sehnen durch alle Adern der
Natur — das ist dieses Warten. Die Schopfung weill instinktiv:
Solange die Kinder Gottes nicht fertig sind, kommen wir nicht dran.
Was ist das fiir eine Aussicht!

Alles wartet! Wir werden offenbar werden, ein Stiick nach dem andern,
in all diesen Beziigen. Mit Christus gestorben, mit Christus auferweckt,
durch Christus auf die neue Lebensgrundlage gestellt — was ist das fiir ein
grofartiger Weg, auf den uns unser Herr gebracht hat! Mogen wir doch in
Treue Schritt um Schritt vorangehen! Mogen wir alle Enthiillungen
durchlaufen, bis wir endlich als Einzelne und miteinander droben stehen
und Thn sehen — den, der uns geliebt hat und uns von unseren Siinden
gewaschen hat in Seinem Blut und uns zu K6nigen und Priestern gemacht
hat vor Seinem Gott und Vater. [hm sei Ehre und Macht von Ewigkeit zu
Ewigkeit! Amen.

Das Trachten nach dem, was droben ist, zeigt sich auch in ganz
bestimmten Einstellungen. Es wdre also vollig falsch zu meinen,
das Trachten nach dem, was droben ist, diirfe uns gleichgiiltig und
unbeteiligt machen gegeniiber dem, was drunten ist. Lasst uns in
Treue trachten nach dem, was droben ist, und zugleich auch ganz
ernst nehmen, was drunten ist.

67



