
56 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“ 
(Kol. 3,1-4) 

 
Wortdienst von Pastor Kurt Schäfer 

(Langensteinbacher Höhe, 5.6.2009 abd.) 
 

Aus dem Kapitel Kolosser 3 lese ich die ersten vier Verse: 
„Seid ihr nun mit Christus auferstanden, so sucht, was droben ist, wo 

Christus ist, sitzend zur Rechten Gottes. Trachtet nach dem, was droben 
ist, nicht nach dem, was auf Erden ist. Denn ihr seid gestorben, und euer 
Leben ist verborgen mit Christus in Gott. Wenn aber Christus, euer 
Leben, sich offenbaren wird, dann werdet ihr auch offenbar werden mit 
Ihm in Herrlichkeit.“ 

 
Gibt es etwas Neues? 

 
Wenn man für diesen Abschnitt eine Überschrift, eine Themenangabe, 
suchen würde, dann könnte man sie finden in dem Wort des Apostels 
Paulus in 2. Kor. 5,17, wo er schreibt: „Ist jemand in Christus, dann ist 
er eine neue Kreatur (eine neue Schöpfung); das Alte ist vergangen, 
siehe, Neues ist geworden.“ 

Ist das nicht zu schön, um wahr zu sein? Wo in aller Welt gibt es 
tatsächlich etwas Neues unter der Sonne (Pred. 1,9.10)? Ist nicht alles 
schon dagewesen? – Nun kommt aber der Apostel und sagt: „Es ist ein 
Neues geworden.“ Was ist das doch für eine ungeheure Aussage! Wir 
glauben das, zumal es am Ende der Bibel ja auch heißt: „Siehe, ich mache 
alles neu!“ (Offb. 21,5). Und Petrus sagt: „Wir warten auf einen neuen 
Himmel und eine neue Erde“ (2. Petr. 3,13). – Aber gibt es denn vorher 
schon etwas wirklich Neues? Gibt es das, eine „neue Schöpfung“? Das 
hört sich ja wie im Märchen an. Und so heißt es ja auch in Luk. 24,11 von 
den Jüngern, denen die Frauen die Botschaft von der Auferstehung Jesu 
brachten: „Es erschienen ihnen diese Worte, als wären’s Märlein.“ Als 
dann kurz darauf der Auferstandene ihnen selber begegnete, da wurde 
ihnen schlagartig klar: Das ist das Neuste, was es unter der Sonne je 
gegeben hat! Dass ein Toter für kurze Zeit wieder aufersteht und ins alte 
Leben zurückkommt, das hatte es ja schon gegeben. Wir finden im Alten 
Testament drei Totenerweckungen und im Neuen fünf. Aber dies war ja 
nun etwas ganz Anderes! Vorher waren Menschen für kurze Zeit wieder 
in das alte Leben zurückgekehrt; sie sind dann später trotzdem gestorben. 
Aber dass einer in einem unsterblichen,     herrlichen Auferstehungsleib 



57 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

vor ihnen steht, das hatte es bis dahin noch nicht gegeben. Das war die 
absolut neue Kreatur, die neue Schöpfung, bei der es kein Vergehen, kein 
Sterben mehr gibt. 

Nun hatten wir bis dahin wohl keine großen Schwierigkeiten, innerlich 
mitzugehen. Wo es um unseren Herrn geht, wo es um Christus geht, wo 
es um das Ostergeschehen geht, da können wir glauben und fassen, dass 
da wirklich etwas total Neues geworden war, das nie mehr rückgängig zu 
machen ist. Aber für uns heute geht es doch um etwas Anderes: Wir 
denken jetzt nicht an den auferstandenen Christus, sondern an das Neue 
im Leben der einzelnen Christen, an die Worte des Paulus: „Seid ihr nun 
mit Christus auferstanden...“ Wo sieht man denn dieses Neue? Ich denke 
jetzt nicht an die Fragen, die von außen an uns herangetragen werden – 
Fragen im Sinne des Nietzsche-Zitates, das man dauernd vorgehalten 
bekommt: „Diese Erlösten müssten mir erlöster aussehen, wenn ich an 
ihren Erlöser glauben sollte“ (er hätte auch nicht geglaubt, wenn sie 
erlöster ausgesehen hätten!), sondern ich denke an Fragen, die aus 
unserem Herzen kommen: Ist nicht bei uns noch so bedrückend  viel 
Altes zu sehen – bei uns Gläubigen, bei den Einzelnen wie bei den 
Gemeinden? Und sind wir nicht deswegen oft so angefochten? Sind     es 
nicht manchmal gerade die Treusten, die uns in einer stillen Stunde 
sagen: „Wissen Sie, ich sehe so wenig an mir von diesem Neuen – so 
wenig von Sieg und Überwinderleben und tragfähiger Geduld“? 

Jetzt sind wir aber, ohne es zu merken, auf eine ganz andere Spur 
geraten als die des Apostels Paulus in 2. Kor. 5,17 und Kol. 3,1. Paulus 
meint mit dem neuen Leben eine Neuschöpfung Gottes – wir aber sagen 
„neues Leben“ und meinen unsere Heiligung. Die Bibel spricht natürlich 
mit großem Nachdruck und sehr ausführlich von Heiligung, aber nicht 
hier – hier ist die Rede vom Ansatz zur Heiligung, und wenn wir diesen 
Ansatz nicht haben, dann landen wir womöglich bei einer ganz anderen, 
selbstgemachten Heiligung; dann verfehlen wir unsere 
evangeliumsgemäße Heiligung. Wenn wir hören oder sagen: „Nur  Jesus 
kann ein Leben neu machen“, dann denken wir zumeist daran, dass uns 
dabei unser Herr Jesus Christus schlechte Verhaltensweisen wegnimmt 
und gute Lebensprinzipien in  uns  einpflanzt.  Wenn  aber der Apostel 
Paulus von Heiligung redet, dann denkt er an etwas ganz Anderes. Wenn 
er sagt „Jesus kann das Leben neu machen“, dann denkt er 
erstaunlicherweise an Jesu Sterben und Auferstehen. 



58 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

Einer für alle 
 

Davon ist ja in Kol. 3,1-3 die Rede. Und da muss uns klar sein: Der Tod 
Jesu war etwas völlig Anderes als das Sterben irgendeines Menschen auf 
dieser Erde. Gehen wir noch einmal zurück zu 2. Kor. 5, wo Paulus im 
14. Vers sagt: „Wenn einer für alle gestorben ist, dann sind sie alle 
gestorben.“ Verstehen Sie das? – Stellen Sie sich ein Seniorenheim  vor, 
in dem ein Brand ausgebrochen ist. Die Feuerwehr rückt an und  ein 
Feuerwehrmann rettet aus diesem brennenden Haus die alten Leute; dabei 
verliert er sein Leben; er stirbt an Rauchvergiftung. Und am nächsten Tag 
steht in der Zeitung: „Einer ist für alle gestorben.“ Das stimmt absolut. 
Da kann dann aber doch die Fortsetzung nicht lauten: 
„und somit sind sie alle gestorben“. O nein, der Eine ist für alle gestorben, 
damit sie leben. Paulus aber sagt hier: „Ist einer für alle gestorben, dann 
sind sie alle gestorben.“ Da wird deutlich, dass es sich um etwas ganz 
Anderes handeln muss als um das Sterben irgendeines Menschen. Paulus 
stellt hier fest: „Wir sind mit Christus gestorben und mit Christus 
auferweckt worden.“ Ob nicht das Elend der Heiligungsbemühungen 
vieler Gläubigen darin liegt, dass sie nicht verstehen, was damit gemeint 
ist? Was ist gemeint, wenn es heißt: „Wir sind mit Christus gestorben und 
mit Christus auferweckt“ (2. Tim. 2,11; Röm. 6,8; Kol. 2,20; 3,1-3)? Da 
meinen doch viele, das seien irgendwelche innerseelischen Vorgänge. Wie 
hat sich das abgespielt? Leibhaftig kann es sich nicht abgespielt haben, 
denn wir sind weder gestorben noch wieder auferstanden. Ist es 
geheimnisvoll in unserer Seele vor sich gegangen? Etwa bei unserer 
Bekehrung oder Wiedergeburt? Sind wir da mit Christus gestorben und 
auferweckt worden? – Paulus sagt etwas ganz Anderes: Das Sterben und 
Auferstehen mit Christus ist kein mystisches Erlebnis, auch nicht das 
Ergebnis ekstatischer Bemühungen, auch nicht das Anfangserleben bei 
Neubekehrten oder das Spezialerlebnis von einigen Geistgetauften. Es 
geschah ganz ohne unser Zutun vor über 1900 Jahren. Jesu Sterben und 
Auferstehen war nach Gottes Beschluss etwas ganz Anderes als das 
Sterben eines anderen Menschen. Es war ein Sterben in Vollmacht für 
alle. 

Stellen Sie sich vor: Da benimmt sich eine Schulklasse total daneben. 
Das Verhältnis  zum Klassenlehrer ist total gestört. Und jetzt kommt   der 
Klassensprecher und entschuldigt sich beim Klassenlehrer in Vollmacht 
für alle seine Mitschüler. Und der Klassenlehrer nimmt diese 
Entschuldigung an. Dann ist dieses kaputte Verhältnis geheilt und das gilt 
für jeden Einzelnen in dieser Klasse. Dann muss danach nicht jeder 
einzelne Schüler auch noch vor dem Klassenlehrer erscheinen und  sich 



59 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

entschuldigen, sondern was der Eine gesagt hat, das hat er in Vollmacht 
für alle gesagt und es gilt für alle. Und jetzt sagt hier der Apostel Paulus: 
So war es beim Sterben Jesu. Gott hat ein Todesurteil für unser ganzes 
altes Leben ausgesprochen, ja, für das Leben jedes Menschen. 

 
Gott pflanzt etwas Neues 

 
Stellen Sie sich einen Bauern vor: Er pflanzt jedes Jahr Kartoffeln auf 
seinem Acker, immer dieselbe Sorte, und jedes Jahr wird die Ernte 
miserabler. Dann kommt der Punkt, wo der Bauer sagt: Diese Sorte 
kommt mir nicht mehr auf den Acker. – So hat Gott im Blick auf den 
Menschen gesagt (ich darf es jetzt einmal so ausdrücken): Diese Sorte 
kommt mir nicht mehr auf den Acker! „Es ist hier kein Unterschied: Sie 
sind allesamt Sünder.“ – „Da ist keiner, der gerecht ist, auch nicht einer... 
Da ist keiner, der nach Gott fragt“ (Röm. 3,22.23.10.11). Das ist das 
Todesurteil vonseiten Gottes. Da geht es nicht darum, dass ein bisschen 
verbessert werden muss, nein, Gott spricht ein Todesurteil aus und es 
wird vollzogen! Es wird vollzogen am Kreuz Jesu Christi, an einem ganz 
bestimmten geografischen Punkt auf dieser Erde und zu einem ganz 
konkreten Zeitpunkt, an dem Gott dieses Todesurteil vollstreckt. Jesus 
Christus ist für alle gestorben und darum sind sie alle gestorben. – Das ist 
jetzt nicht irgendein interessanter Gedanke („so kann man es auch 
sehen“), nein, so sieht es Gott! Und das ist doch entscheidend. Ist der 
Eine gestorben, so sind sie alle gestorben. 

 
Die neue Lebensgrundlage 

 
Und so ist es nun auch mit der anderen Feststellung: mit Christus 
auferweckt. Gott hat für alle das Todesurteil vollstreckt und Er hat für 
alle im Auferstehen Jesu die neue Lebensgrundlage geschaffen. – Aber 
nun könnte man fragen: Was haben wir dazu getan? Die Antwort lautet: 
Gar nichts; es geschah alles ohne unser Zutun. Doch in der Bekehrung 
machen wir ernst mit dieser neuen Lebensgrundlage, die Gott geschaffen 
hat. In der Bekehrung akzeptieren wir ganz bewusst das, was Gott ein für 
allemal im Sterben und Auferstehen Jesu getan hat. Wir glauben nicht 
mehr, dass wir in uns etwas haben, das Gott gefallen könnte. Wir glauben 
auch nicht, dass wir etwas beitragen können zum neuen Leben, wo Gott 
uns doch in der Auferstehung Jesu ganz allein die neue Lebensgrundlage 
geschenkt hat. So sieht es Gott. So sieht es kein Mensch von sich      aus. 
Wir wurden in diesen Tagen schon auf das Wort in Gal. 1,15.16 
hingewiesen, wo Paulus bezeugt, dass „es Gott gefiel, Seinen Sohn in 



60 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

mir zu offenbaren“. Das erkennt keiner von sich aus. Wenn wir anderen 
Menschen etwas von Jesus sagen wollen, stoßen wir oft auf eine Wand. 

Da sitzt vor mir ein Arzt, der in der Mitte seines Lebens zum Glauben 
an Jesus gekommen ist. Er ist ein fröhliches Kind Gottes. Und er ist 
seinem Herrn unendlich dankbar dafür, dass er noch im vorgerückten 
Alter den Glauben hat finden dürfen. Und in seiner Freude möchte er das 
natürlich auch anderen mitteilen. Aber normalerweise  bieten  sich in der 
Arbeit eines praktischen Arztes nicht viele Möglichkeiten zu 
irgendwelchen tiefgründigen Glaubensgesprächen. Aber einmal – so 
erzählt er mir – war’s doch so: Da sitzt ihm eine Patientin gegenüber. Das 
medizinische Problem ist rasch abgehandelt und dann kommen sie 
ungesucht auf Fragen des Lebens und Fragen des Glaubens zu sprechen. 
Und da hat der Arzt den Eindruck: Hier geht eine Tür auf. Und dann kann 
er ihr ganz schlicht bezeugen, was Jesus ihm bedeutet und was er mit Ihm 
erlebt hat und dass Jesus für jeden Menschen da ist, der Ihn haben will. 
Und Gott gibt Gnade, dass er das richtig sagen kann, und sein Gegenüber, 
die Frau, sitzt total interessiert da und nimmt ihm jedes Wort vom Mund 
ab. Nachher ist dann eine Situation da, wo er die Freiheit hat zu fragen: 
Darf ich noch mit Ihnen beten? Und sie bejaht das und er spricht ein 
entsprechendes Gebet und so gehen sie auseinander. Er ist ganz erfüllt 
von dieser Erfahrung. – Am anderen Morgen ruft die Patientin an und 
sagt: „Herr Doktor, ich habe mir das alles noch einmal überlegt – es ist 
doch wohl nichts für mich, ich möchte damit Schluss machen.“ Das hat 
den Arzt tief getroffen. Er fragte sich: Hab ich etwas falsch gemacht? Ich 
habe sie doch nicht gedrängt zu glauben. Warum reagiert sie so? 

Ich denke, wir kennen das. Es geht eben nicht darum, dass wir dem 
andern irgendwelche moralischen Defekte nachweisen (etwa dass er  mal 
gelogen oder gestohlen hat) und ihm dann versuchen klarzumachen: 
„Deswegen musst du dich bekehren“, sondern die Bibel sagt: Wir leben 
in der Gottesferne und entsprechend handeln wir. Der verlorene Sohn war 
nicht erst verloren, als er bei den Schweinen gelandet war, sondern als er 
den Vater verließ und fern vom Vater eigene Wege ging; alles andere 
folgte daraus. Wenn wir meinen, man müsse es dem andern nur richtig 
sagen, dann werde es ihm schon einleuchten, dann denken wir falsch. 
Gott muss ein Wunder tun, damit dem andern seine Verlorenheit deutlich 
wird und er ergreift, was ihm Gott in Seinem Sohn anbietet. Wir können in 
solchen Situationen nur mit unsern kleinen Kinderhänden die große Hand 
unseres Herrn umklammern, die die Schlüssel zu den Herzen hat, und Ihn 
bitten: Herr Jesu, schließ Du auf! 

Das gilt umso mehr, weil ja heute die meisten Bekehrungen nur sehr 
oberflächlich verlaufen. Es geht oft ganz schnell und manche wissen gar 



61 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

nicht, warum sie sich bekehren. Der Ruf zu Jesus wird oft so verstanden: 
„Komm zu Jesus, dann wirst du glücklich. Du bist ja schon glücklich, 
aber bei Jesus wirst du noch glücklicher und dein Leben wird wunderbar 
sein.“ Und der Herr ist barmherzig genug, dass Er manchmal auch das 
noch akzeptiert; aber irgendwann gräbt Er dann tiefer und holt das nach, 
was wir in der Verkündigung vergessen hatten. 

 
Nicht Empfindungen, sondern Fakten 

 
Man könnte jetzt auch fragen: Wieso gibt es eine Heilsgewissheit – die 
Gewissheit: Ich bin mit Christus gestorben und auferweckt worden, ich 
bin im neuen Leben? Heilsgewissheit gibt es, weil hier mit keiner Silbe 
von unseren Empfindungen die Rede ist. – Wenn da ein Staatschef Frieden 
schließt für sein Land mit einem anderen Land und den Friedensschluss 
in Vollmacht unterzeichnet, dann gilt das für jeden einzelnen Bürger des 
Landes. Aber nun stellen wir uns vor: Der Friedensschluss ist vollzogen 
und veröffentlicht, es kam im Radio, im Fernsehen und in der Presse, und 
nun geht ein Reporter auf die Straße und interviewt irgendwelche 
Passanten: Haben Sie gehört, es ist Frieden – wie fühlen Sie sich jetzt? 
Was meinen Sie, wie unterschiedlich die Reaktionen sein werden! Der 
eine wird sagen: Wunderbar – endlich Frieden! Der andere: Na ja, ob das 
hält? Und der Dritte wird sagen: Was für Bedingungen sind denn damit 
verbunden? Jeder reagiert anders. – „Wie fühlen Sie sich jetzt?“, das ist 
überhaupt nicht die Frage. Der Friedensschluss ist vollzogen. Da hat sich 
einer zu Jesus bekehrt und man könnte ihn nachher interviewen: „Wie 
fühlen Sie sich jetzt?“ Das ist vollkommen uninteressant. Hier geht’s um 
Fakten und nicht um Empfindungen. Otto Stockmayer, dieser große 
Gottesmann, erzählte einmal, dass in einer Fragestunde die folgende 
Frage von einer Teilnehmerin an dem Bibelkurs schriftlich abgegeben 
wurde: „Ich habe alles gehört, was Sie in diesen Tagen verkündigt haben, 
und habe mich unter Ihrer Verkündigung, unter dem Wort Gottes gesehen, 
wie ich wirklich bin (nämlich verloren), und dann habe ich gemacht, was 
Sie gesagt haben, ich habe meine Sünden dem Herrn bekannt und habe 
im Glauben angenommen, was Er angeboten hat: Vergebung der Sünden 
und Frieden mit Gott. Aber nun muss ich Ihnen sagen: Mein Herz ist kalt 
wie Stein und hart wie Marmor, und jetzt frage ich Sie: Darf ich trotzdem 
glauben, dass Jesus mich angenommen hat?“ – Dann hat Stockmayer 
gesagt: Ich habe dieser Frau vor dem Angesicht Gottes geantwortet: 
„Sie dürfen das glauben! Sie haben getan, was der Herr Ihnen gesagt hat; 
Sie haben getan, was Sein Wort sagt, und mehr wird von Ihnen nicht 
erwartet, Gefühl hin – Gefühl her. Ob Friede und Freude da ist 



62 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

oder nicht: Sie dürfen Ihrem Herrn vertrauen.“ Das hat auf diese Frau wie 
eine offene Tür gewirkt und sie ist zu einem fröhlichen Gotteskind 
geworden. Es geht nicht um unsere Empfindungen, sondern um Fakten, 
die Gott gesetzt hat, hundertprozentig von Seiner Seite. Würde unsere 
Heilsgewissheit auch nur zu einem Prozent auf uns beruhen, so wäre  die 
Bruchstelle vorprogrammiert. Heilsgewissheit gibt’s nur darum, weil 
unser Heil zu hundert Prozent auf dem beruht, was Er getan hat. 

 
Leben lernen auf der neuen Lebensgrundlage 

 
Und jetzt könnte man fragen: Was folgt daraus für die praktische 
Lebensgestaltung? Wenn ich das richtig sehe, haben die meisten 
Gläubigen keine Probleme zu glauben, dass sie Vergebung der Sünden 
haben und Frieden mit Gott und dass sie Gottes Kinder sind. Sie haben 
offensichtlich auch keine Probleme zu glauben, dass sie mal in den 
Himmel kommen.Aber das Problem liegt zwischen dem Gläubigwerden 
und dem Himmel. Wie leben wir jetzt? Wie sieht das Leben nach der 
Wiedergeburt, zwischen dem Neuwerden in der Bekehrung und dem 
Himmel aus? Worum geht es da? – Es geht darum, dass wir leben lernen 
auf dieser neuen Lebensgrundlage, die Gott uns bereitgestellt hat.  Das 
muss man lernen. Auf der alten Lebensgrundlage zu leben, muss man 
nicht lernen, so leben wir automatisch alle Tage. Und wenn wir’s nicht 
mehr wüssten, dann brauchten wir uns nur umzusehen: Schaut, wie 
machen’s denn die andern alle? Auf der neuen Lebensgrundlage zu leben, 
müssen wir lernen. Und da können wir auch nicht rumgucken und fragen: 
Wie machen’s denn die andern? Die machen’s gar nicht, die leben auf der 
alten Lebensgrundlage. In der Diaspora dieser Welt – sagt die Bibel – gibt 
es da und dort einen, der glaubt, und alle anderen gehen ihre Wege. Da 
können wir nicht schauen: Wie machen’s denn die? Es geht darum, dass 
wir auf der neuen Lebensgrundlage leben lernen – einen Schritt um den 
andern. Es geht um die hundert kleinen Schritte in der Treue dem Herrn 
nach. Die Apostel haben das ihren Gemeinden beigebracht. 

Es ist nur schade, dass sich viele Christen, viele Gläubige nicht trauen, 
auf der neuen Lebensgrundlage tatsächlich zu leben. Sie gucken um sich 
– wie machen’s die andern? – und dann rutschen sie ins alte Gleis zurück. 
Sie schauen um sich und dann stellen sie heute fest: Zur Zeit leben einige 
Millionen Paare in der Bundesrepublik unverheiratet zusammen – ach so, 
so macht man das heute – dann machen wir’s auch so. Und dann wundert 
man sich, dass niemand sie fragt nach Jesus und Gott – ja warum sollen 
die fragen, sie machen es ja genauso wie die andern! Wie schade, das wir 
uns nicht trauen, auf der neuen Lebensgrundlage zu leben. 



63 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

Da kommt eine junge Frau, verheiratet, zwei Kinder, zu ihrer Ärztin. 
Sie erwartet wieder ein Kind, lässt sich untersuchen – alles ist in 
Ordnung. Und dann sagt die Ärztin: Wollen Sie dieses Kind eigentlich? 
Was sagt sie? Sie haben doch schon zwei Kinder, das ist jetzt das  dritte 
– wollen Sie dieses Kind? Ich frag ja nur. Jetzt machen wir noch die 
Fruchtwasseruntersuchung, damit wir sehen, ob es vielleicht behindert ist. 
Da sagt die junge Frau: Die brauchen Sie nicht zu machen! Ja, es könnte 
ja behindert sein. Da sagt sie: Wissen Sie, mein Mann und ich, wir sind 
Christen, wir würden auch ein behindertes Kind von Gott annehmen. Die 
Ärztin hat so etwas noch nie erlebt. Da steht eine junge, gesunde, clevere, 
intelligente, studierte Frau vor ihr (so gescheit wie  die Ärztin) und sagt 
ganz schlicht: Wir würden auch ein behindertes Kind von Gott annehmen. 
Wahrscheinlich hat die Ärztin da zum ersten Mal in ihrem Leben 
jemanden entdeckt, der gewagt hat, auf der neuen Lebensgrundlage zu 
leben. 

 
Trachten nach dem, was droben ist 

 
Und jetzt sagt hier der Apostel: Wenn wir nun mit Christus gestorben 
und auferstanden sind, so lasst uns trachten nach dem, was droben 
ist. Was ist denn mit diesem „trachten“ (oder: suchen) gemeint? Nun, wir 
lassen uns ja auch sonst im Leben nicht einfach treiben und alles über uns 
hingehen, sondern wir haben bestimmte Vorstellungen, wir machen uns 
Gedanken, wir stellen Bilder vor uns hin und daraus werden Wünsche, 
Sehnsüchte, Verlangen und dann sind wir bedacht darauf, dass das auch 
erreicht wird (wenigstens etwas davon), wir setzen uns dafür ein, wir 
streben danach, wir lassen es uns angelegen sein, wir sinnen auf Wege 
und Möglichkeiten. Das meint doch dieses „Trachten“ nach etwas. Und 
jetzt heißt es hier: „Trachtet nach dem, was droben ist!“ Das wird 
manchmal leichthin als Himmelssehnsucht der Frommen gedeutet. Weil 
es ihnen hier auf Erden so schlecht geht, deswegen trachten sie nach dem, 
was droben ist, damit sie es besser und schöner kriegen, dann sind sie hier 
alles los. Davon ist hier überhaupt nicht die Rede! Paulus sagt etwas völlig 
Anderes: „Trachtet nach dem, was droben ist, wo Christus ist!“ Das ist 
der einzige Grund, warum wir trachten nach dem, was droben ist. Weil 
Er, unser Leben, droben ist, darum trachten wir nach dem,  was droben 
ist. Wenn Er noch hier unten wäre, würden wir trachten nach dem, was 
hier unten ist. Und Er bleibt ja nicht für immer dort droben. Die Bibel sagt: 
Er kommt herunter, und dann kommt Er nicht allein, sondern mit den 
Seinen zusammen. Wir trachten nach dem, was droben ist, weil Er dort 
ist. Und wenn Er herunterkommt, dann bleiben wir nicht im 



64 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

schönen Himmel und feiern dort oben weiter, sondern wir sind bei Ihm. 
Aber was ist nun mit dem, was „drunten“ ist? Manche Gläubige meinen, 
das sei gar nicht mehr wichtig. Je mehr wir trachten nach dem, was 
droben ist, umso unwichtiger und nebensächlicher wird uns nach ihrer 
Meinung das, was drunten ist: das irdische Leben, die Ehe, die Familie, 
der Beruf und alles, was damit zusammenhängt. – Da haben wir den 
Apostel Paulus völlig missverstanden! Es hat in der Gemeinde in 
Thessalonich Leute gegeben, die vor lauter Trachten nach dem, was 
droben ist, die Arbeit eingestellt haben. Sie sagten: Wir gehen ja dem 
Herrn entgegen; bald kommt der Herr und entrückt uns zu Ihm; wozu 
sollen wir uns da noch mit  solchen  Kleinigkeiten beschäftigen wie der 
alltäglichen Arbeit? Paulus sagt: Diese Leute wollen nicht mehr 
schaffen? Sagt ihnen einen Gruß von mir: Wenn jemand nicht arbeiten 
will, soll er auch nicht essen (2. Thess. 3,10). Die Bibel sagt: Wenn euch 
das, was drunten ist, nicht mehr berührt, dann sollt ihr wissen: Wer im 
Geringsten nicht treu ist, ist auch im Großen nicht treu, und wenn man 
euch das Geringste nicht anvertrauen kann, dann wird man euch auch das 
Bleibende, das Ewige, nicht anvertrauen (Luk. 16,10.11). Paulus kann 
sagen: Wer vor lauter Trachten nach dem, was droben ist, vergisst, dass 
er auch noch Hausgenossen hat, und diese nicht versorgt, der hat den 
Glauben verleugnet und ist ärger als ein Heide (1. Tim. 5,8). Es ist also 
ein völlig falsches Denken, wenn wir meinen, das Trachten nach dem, 
was droben ist, dürfe uns gleichgültig und unbeteiligt machen gegenüber 
dem, was drunten ist. Lasst uns in Treue trachten nach dem, was droben 
ist, und zugleich auch ganz ernst nehmen, was drunten ist. 

 
Was folgt aus dem Trachten nach dem, was droben ist? 

 
Das Trachten nach dem, was droben ist, zeigt sich dann auch in ganz 
bestimmten Einstellungen, von denen ich jetzt nur wenige nennen kann. 
Es zeigt sich 
1. in der Einstellung zum Leiden. Der Apostel Paulus sagt: „Ich halte 

dafür, dass die Leiden dieser Zeit“ – und wer hat mehr gelitten     als 
der Apostel Paulus? – „nicht wert sind der Herrlichkeit, die an uns 
soll offenbart werden“ (Röm. 8,18). Und weiter: „Das schnell 
vorübergehende Leichte der Drangsal schafft eine ewige und über 
alle Maßen gewichtige Herrlichkeit uns, die wir nicht sehen auf das 
Sichtbare, sondern auf das Unsichtbare“ (2. Kor. 4,17.18). – Das 
Trachten nach dem, was droben ist, gibt uns auch 

2. eine veränderte Einstellung zum Besitz. Die Bibel lehrt nicht ein 
weltentrücktes Armutsideal.  Hiob  und  auch Abraham  waren sehr 



65 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

reich, aber sie hingen nicht an ihrem Reichtum, sondern haben mit 
ihrem Reichtum viel Gutes getan. – Das Trachten nach dem, was 
droben ist, gibt uns auch 

3. eine veränderte Einstellung zur Kindererziehung. Immer wieder hört 
man, dass Eltern sagen: „Meine Kinder sollen es mal besser haben“ – 
d.h. ihr Auto soll größer sein und ihr Haus schöner und das Konto 
dicker. Der Herr Jesus sagt: „Was hülfe es dem Menschen, wenn er 
die ganze Welt gewönne und nähme doch Schaden an seiner Seele?“ 
(Matth. 16,26). Wir können unsere Kinder nicht bekehren, aber wir 
können ihnen vorleben, was uns im Leben das Wichtigste ist. – Es 
gibt auch 

4. eine veränderte Einstellung zu Arbeit und Dienst. Wir möchten 
einmal vom Herrn Jesus hören: „Du frommer und getreuer Knecht, 
du bist über wenigem treu gewesen, ich will dich über viel setzen“ 
(Matth. 25,21). 

 
Das Schwierige ist bei alledem nun allerdings darin zu sehen, dass    dies 
alles verborgen ist. In unserem Text heißt es ja: „Euer Leben ist 
verborgen mit Christus in Gott.“ Das hängt damit zusammen, dass unser 
Herr verborgen ist, noch verborgen ist. Wir sehen Ihn nicht und wir 
können Ihn auch nicht anderen vorführen und zeigen. Petrus schreibt von 
Jesus: „Welchen ihr nicht gesehen und doch lieb habt und nun an Ihn 
glaubt, obwohl ihr Ihn nicht seht“ (1. Petr. 1,8). Aber diese Verborgenheit 
hört auf. Was der Herr schafft, das schafft Er nicht fürs Verborgensein, 
sondern für die Offenbarung und fürs Licht. Wenn der Herr offenbar 
werden wird, sagt Paulus hier, „dann werdet ihr mit Ihm offenbar werden 
in Herrlichkeit.“ 

 
Wir durchlaufen verschiedene Enthüllungen 

 
Jeder Glaubende durchläuft nach dem Zeugnis der Bibel eine ganze 
Anzahl von Enthüllungen. Solches Offenbarwerden vollzieht sich 
schrittweise bis zum völligen Offenbarsein. Das Offenbarwerden der 
Gläubigen fängt ganz still und verborgen an: 
1. Das erste Offenbarwerden ist das Offenbarwerden des einzelnen 

Menschen in Beugung und Buße vor Gott, wobei der Mensch zum 
ersten Mal ehrlich wird und die Karten auf den Tisch legt und die 
Dinge beim Namen nennt vor dem Herrn. Da ist allenfalls ein 
Seelsorger dabei, sonst niemand. 

2. Schon umfangreicher ist das Offenbarwerden, das Sichtbarwerden 
vor der Gemeinde. Wir werden in der Gemeinde – ob sie groß ist 



66 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

oder klein oder ein Hauskreis – dauernd offenbar, in der Art und 
Weise, wie wir uns benehmen – was wir sagen, was wir nicht sagen, 
wie wir uns verhalten; da geschieht dauernd ein Offenbarwerden. Der 
Apostel Paulus hat an einen Bruder in Rom einen Gruß bestellt 
– da steht: Grüßt Apelles, den Bewährten in Christus (Röm. 16,10). 
Das ist in der ganzen Bibel der einzige Satz über diesen Apelles. Wir 
wissen sonst überhaupt nichts von ihm – ob er alt war oder jung und 
woher er stammte und welchen Beruf er hatte, nur eins: Er ist in der 
Gemeinde in Rom als ein Bewährter offenbar geworden. Möchten 
wir solche sein! Man kann auch ganz anders offenbar werden. 
Hymenäus  und Philetus  sind offenbar geworden als solche,  deren 
„Wort um sich frisst wie der Krebs“ (2. Tim. 2,17.18). Wir werden 
alle offenbar; ununterbrochen geschieht solches Enthülltwerden in 
der Gemeinde, in der wir stehen. 

3. Das dritte Offenbarwerden ist noch einmal ganz anders, da werden 
wir offenbar vor  der  unsichtbaren  Welt.  In  1.  Kor.  4,9  sagt  der  
Apostel  Paulus:  Wir  sind  ein  Schauspiel  (griech.   theatron, 
„Theater“) geworden für Engel und Menschen.  Im Theater sind   die 
Zuschauerränge ganz dunkel und die Bühne vorn ist hell erleuchtet, 
da sind die Akteure, und die Zuschauer blicken auf die hell 
erleuchtete Bühne. Paulus sagt: So ist es mit uns. Wir sehen die 
Zuschauer nicht, die sind im Dunkel – die Wesen der unsichtbaren 
Welt, die Engel. Wir aber sind das Anschauungsmaterial. Wir sind der 
Welt ein Theater geworden, sowohl Engeln als Menschen. Dieses 
Offenbarwerden sehen wir nicht und fühlen wir nicht, aber es 
geschieht ununterbrochen. Was mögen diese Welten wohl an uns 
sehen? 

4. Dann gibt esein viertes Offenbarwerden, nämlich das Offenbarwerden 
vor allen Gläubigen vor dem Preisrichterthron unseres Herrn Jesus 
Christus. Da sehen wir zum erstenmal uns alle. Nicht nur die paar 
Dutzend oder die paar Hundert von Gläubigen, die wir hier kennen, 
sondern alle stehen vor dem Herrn. Das ist ein Offenbarwerden, wie 
wir es uns so intensiv überhaupt nicht vorstellen können. Da wird 
nicht nur offenbar, was wir getan oder nicht getan haben, sondern 
auch, warum wir’s getan haben, der verborgene Rat des Herzens, die 
Motive, die Beweggründe unseres Handelns. 

5. Und dann gibt es ein fünftes Offenbarwerden – das Offenbarwerden 
der Glaubenden vor ihrem himmlischen Vater. Da wird der Herr 
Seine Gemeinde, den Leib des Christus, darstellen vor dem Vater 
heilig und unsträflich, ohne Flecken und Runzeln (1. Kor. 1,8; Phil. 
1,10; Eph. 5,27). Ganz am Anfang hat der Vater zum Sohn   gesagt: 



67 

„Mit Christus gestorben und auferstanden“   G+H Nr. 2_2013 
 

 

„Lasst uns Menschen machen, ein Bild, das uns gleich sei“ – dann ist 
es endlich erfüllt. Da steht als erste vollendete Heilskörperschaft die 
Gemeinde Jesu vor dem Vater – dargestellt vom Sohne Gottes. Dann 
ist eingetroffen, was sie miteinander ausgemacht haben: eine 
Gemeinde, die heilig und unsträflich ist – ein Bild, das uns gleich sei. 
Welch ein Offenbarwerden! 

6. Und dann gibt es noch ein Offenbarwerden vor der Welt – verbunden 
mit der Wiederkunft des Herrn Jesus Christus. Er kommt dann nicht 
allein, sondern wird nach 2. Thess. 1,10 „geschaut und bewundert 
werden in all denen, die geglaubt haben“, die Er dann mitbringt. Hier 
sind wir verhüllt und verkannt vor der Welt – dann aber ist es ganz 
anders. Er wird gepriesen und gelobt werden über denen, die Er 
mitbringt; es wird bewundert werden, was Er aus ihnen gemacht hat. 

7. Und schließlich gibt es noch ein Offenbarwerden vor der ganzen 
Schöpfung. Die ganze Kreatur wartet auf die Offenbarung der 
Kinder Gottes, der Söhne Gottes (Röm. 8,19). Das ist ein mehr 
unbewusstes Warten. „Es geht ein stilles Sehnen durch alle Adern der 
Natur“ – das ist dieses Warten. Die Schöpfung weiß instinktiv: 
Solange die Kinder Gottes nicht fertig sind, kommen wir nicht dran. 
Was ist das für eine Aussicht! 

 
Alles wartet! Wir werden offenbar werden, ein Stück nach dem andern, 
in all diesen Bezügen. Mit Christus gestorben, mit Christus auferweckt, 
durch Christus auf die neue Lebensgrundlage gestellt – was ist das für ein 
großartiger Weg, auf den uns unser Herr gebracht hat! Mögen wir doch in 
Treue Schritt um Schritt vorangehen! Mögen wir alle Enthüllungen 
durchlaufen, bis wir endlich als Einzelne und miteinander droben stehen 
und Ihn sehen – den, der uns geliebt hat und uns von unseren Sünden 
gewaschen hat in Seinem Blut und uns zu Königen und Priestern gemacht 
hat vor Seinem Gott und Vater. Ihm sei Ehre und Macht von Ewigkeit zu 
Ewigkeit! Amen. 

 
* 

 
Das Trachten nach dem, was droben ist, zeigt sich auch in ganz 
bestimmten Einstellungen. Es wäre also völlig falsch zu meinen, 
das Trachten nach dem, was droben ist, dürfe uns gleichgültig und 
unbeteiligt machen gegenüber dem, was drunten ist. Lasst uns in 
Treue trachten nach dem, was droben ist, und zugleich auch ganz 
ernst nehmen, was drunten ist. 


