
Längst ehe Welten waren 258.doc

Längst ehe Welten waren
Von Adolf Heller

All das, was einmal der Ertrag der Äonen sein wird, was einmal nach Ablauf der
Weltzeiten  ausgeführt  und  dargestellt  sein  wird,  ist  heute  schon durch  den
Glauben unser Teil. Was sich in den vergangenen, der gegenwärtigen und in
den kommenden Ewigkeiten an Gotteserkenntnis, Friede und Freude, Heil und
Herrlichkeit auswirken wird, dürfen wir jetzt schon erkennen und genießen. Das
meint der Apostel Paulus, wenn er in 1. Kor. 10, llb bezeugt, dass auf uns die
Enden (Ausgänge,  Ziele,  Resultate oder Erfüllungen)  der  Äonen gekommen
sind.
Wir dürfen also nicht nur hineinschauen in das, was einmal sein wird, sondern
dürfen es durch den Glauben darstellen und genießen. Wir sind in Wahrheit zur
Fülle gebracht in Christo (Kol. 2, 10).
Wie sinken angesichts solch gewaltiger Schriftzeugnisse die scheinbar demüti-
gen Meinungen mancher Frommen zusammen, die da sagen, man dürfe sich
nicht um das kümmern, was Gott einmal in der Zukunft tun werde; das sei Sei-
ne Sache, und man müsse einzig und allein um die Durchheiligung und Vollen-
dung des eigenen Ich besorgt sein!
So grundlegend und wichtig die Erledigung der Ichbedürfnisse ist, so verkehrt
ist es jedoch, dabei stehen zubleiben und andere, die von der Errettung des Ich
über den Dienst am D u zur Anbetung des E r wachsen wollen, davon abzuhal-
ten.
Das letzte und tiefste Ziel des Geistes Gottes ist nicht, uns von unserer Sünde
zu überführen und uns das Heil mitzuteilen, sondern den Vater und den Sohn
zu verherrlichen! Das ist weit mehr!
Die Schrift eröffnet uns aber nicht nur einen Einblick in das Zukünftige, sie will
uns nicht nur „das Kommende verkündigen" (Joh. 16, 13), sondern sie lenkt
auch unsern Glaubensblick zurück in das, was war, ehe die Äonen ihren gott-
verordneten Lauf begannen.
Das Wort Gottes gewährt uns Rückblicke in Ereignisse und Zustände „vor dem
Kosmos", „vor dem Sturz des Kosmos", „vor äonischen Zeiten", „vor den Äo-
nen" und „vor allem".
Beginnen wir mit dem letzten.

l. Er (Christus) ist vor allem (Kol. l, 17)
Hier haben wir ein klares Zeugnis nicht nur für die Präexistenz (Vorhersein) des
Herrn vor Seiner Fleischwerdung, sondern dafür, dass Er der Erstgeborene al-
ler Schöpfung ist (Kol. l, 15), dass Er war, als sonst noch nichts bestand. Er war
„vor den Uranfängen der Erde" (Spr. 8, 23); Er war im Anfang und war bei Gott
und war Gott (Joh. 1,1).
Weil in Ihm, dem Anfang (Kol. l, 18; 1. Mose l, 1), die Himmel und die Erde ge-
schaffen sind, darum hat auch in Ihm das All seinen Bestand (Fortbestand oder
Zusammenhalt) (Kol. l, 17).

GuH erstellt von KR 258

258



Längst ehe Welten waren 258.doc

Darum, dass Er vor allem ist, ist Er auch der Träger des Alls (Hebr. l, 3) und das
Ziel der gesamten Schöpfung (Kol. l, 16: „Das All ist ... in Ihm [für Ihn oder zu
Ihm hin] geschaffen").
Weittragende und gewaltige Folgen ergeben sich aus der Tatsache, dass Chris-
tus vor allem (oder vor allen) ist als absolut Seiender und nicht als Werdender
wie andere Geschöpfe (Joh. 8, 58).

2. Christus hatte Herrlichkeit bei Gott
vor dem Bestand des Kosmos (Joh. 17, 5)

In diesem Schriftwort haben wir ein zweites Zeugnis von dem, was war, ehe
dieser Kosmos oder dieses Weltsystem bestand. Das Sein des Sohnes beim
Vater war nicht in Unmündigkeit oder Niedrigkeit, sondern in Herrlichkeit. Diese
Herrlichkeit oder Gottgleichheit hielt Er aber nicht wie etwas gewaltsam an sich
Gerissenes fest, sondern gab sie freiwillig preis und ging in stufenweißer Er-
niedrigung einen Gehorsams- und Todesweg ohnegleichen (Phil. 2, 5-8).
In Joh. 17, 5 bittet Er den Vater, Ihn nach Seinem Niedrigkeitsgang der Gottver-
herrlichung (Joh. 17, 4) wieder mit der Herrlichkeit zu verklären, die Er bei Gott
vor dem Kosmos hatte.

3. Christus wurde von Seinem Vater geliebt
vor dem Bestand des Kosmos (Joh. 17,24)

Der Sohn Gottes stand nicht  nur im Genuss der Herrlichkeit  Seines Vaters,
sondern, was viel mehr ist, auch die Liebe. Herrlichkeit haben sogar der Dienst
des Todes und der Dienst der Verdammnis (2. Kor. 3, 7. 9.).  Mit Herrlichkeit
wurde sogar das, was hinweggetan werden sollte, eingeführt (2. Kor. 3, 11).
Die Urbeziehung zwischen dem Vater und dem Sohn war aber nicht die der
Macht und Gewalt (die einmal nach 1. Kor. 15, 24 weggetan und beseitigt wer-
den), sondern die des eigentlichsten Wesens Gottes, der Liebe. Darum wird
der Herr auch „der Sohn Seiner (d. i. des Vaters) Liebe" genannt.
Die Liebesfülle, die der Vater in den Sohn gießt, gießt der Sohn wiederum in
Seine Glieder, Seine Gemeinde. Die ihrerseits gibt diese Fülle weiter an die
Schöpfung, die auf die Offenbarung der Söhne Gottes harrt. Über Israel, das
Weib des Christus, strömt dann die Liebesfülle weiter in die Nationen, und die-
ser wunderbare Prozess geht so lange fort, bis das All in allen Stücken zur Fül-
le gebracht ist (Eph. l, 23).
Aber auch dann hört die Tätigkeit und Wirksamkeit der Liebe nicht auf. Mögen
Prophezeiung, Sprachen und Wissen weggetan werden (1. Kor. 13, 8), mögen
Glaube und Hoffnung noch so gewaltige Dinge sein (1. Kor. 13, 13), die Liebe
ist die größte (1. Kor. 13, 13) und höret nimmer auf (1. Kor. 13, 8).
Die Urbeziehung zwischen Vater und Sohn vor dem Kosmos wird dereinst die
bleibende Endbeziehung aller Schöpfung mit Gott sein. Glückselig, wer das zu
glauben und zu fassen vermag!

4. Christus ist zuvor erkannt als Lamm vor Grundlegung
der Welt (oder vor dem Sturz des Kosmos)

(1. Petr, l, 19. 20)
Ehe der Welt Grund gelegt wurde (der Kosmos geschaffen oder das Geschaffe-
ne durch gerichtsmäßigen Sturz zum jetzigen Weltsystem wurde), ersah Gott

GuH erstellt von KR 259

259



Längst ehe Welten waren 258.doc

Christus als fehler- und fleckenloses Lamm zuvor. Er ist, menschlich gespro-
chen, der Garant, kraft dessen Opferbereitschaft der Vater Welten erstehen und
ihre eigenen Sünden- und Verderbenswege gehen ließ. In Ihm sah Gott die
endgültige Zurückführung und Zurechtbringung voraus und konnte deshalb in
heiliger, göttlicher Ruhe allem seinen selbsterwählten Lauf lassen.
Wie groß und anbetungswürdig ist doch die Tatsache, dass ein Opfer bereit-
stand,  ehe  es eine  Schuld  der  Kreatur  gab,  ja  -  ehe  überhaupt  irgendeine
Schöpfung in die Erscheinung getreten war! Der Sündentilger war da, bevor ir-
gendein Wesen wusste, was Sünde ist. Das Endziel aller Irrwege der Geschöp-
fe Gottes war bestimmt und festgelegt, ehe irgend jemand in den Himmeln oder
auf der Erde auf den Verderbenspfad geraten, ja -  ehe irgendeine Welt  ge-
schaffen war.
Wie kann man da wagen, zu behaupten, dass Gott Seine Ziele, so groß und
herrlich  sie  auch seien,  doch nicht  erreichen werde? Wer  dürfte  angesichts
solch wunderbarer Vorkehrungen zweifeln, dass die Macht und Weisheit und
Liebe des Vaters der Geister und des Gottes alles Fleisches nicht ausreichen,
Seine Pläne zum seligen, Schöpfer und Geschöpf völlig befriedigenden Ende
durchzuführen?
Christus ist der allgenugsame Garant Gottes, durch den all das zustande kom-
men wird, was der Vater zuvor bestimmt hat, dass es geschehen sollte. Selbst
die Sünde der Menschen (Apg. 4, 27. 28) und die Bosheit der Himmelsgewal-
ten (1. Kor. 2, 8) vermögen die Liebes- und Vollendungswege Gottes nicht nur
nicht zu durchkreuzen, sondern müssen im Gegenteil vielmehr, ohne dass sie
sich dessen bewusst sind, sie erfüllen helfen. Welch ein wunderbarer Vater wal-
tet über dem Weltall!

5. Das äonische Leben ist von Gott, der nicht lügen kann,
vor äonischen Zeiten verheißen 

(Tit. l, 2)
Äonisches oder ewiges Leben ist etwas Großes. Wer dieses gottgeschenkte
Leben besitzt, kommt nicht ins Gericht, sondern ist aus dem Tod ins Leben hin-
übergegangen (Joh.  5,  24). Es ist im engeren Sinn das Leben in seiner Fülle
und Entfaltung, wie es sich im kommenden Äon, d. h. im dem Volke Israel ver-
heißenen und von den Nationen ersehnten messianischen tausendjährigen Kö-
nigreich auf dieser Erde auswirkt.
Wir wollen bezüglich dieses Lebens, von dem die alttestamentlichen Propheten
ausführlich reden, drei Fragen stellen:

a) Was ist dieses ewige oder äonische Leben?
b) Wer bekommt das ewige Leben?
c) Wann wurde dieses Leben verheißen?

Joh. 17, 3 gibt uns Antwort auf die erste Frage. Dort lesen wir: „Das aber ist das
ewige Leben, dass sie Dich, den allein wahrhaften (eigentlich:  wesenhaften)
Gott, und den Du gesandt hast, Jesum Christum, erkennen."
Es gibt viele Götter (1. Kor. 8, 5; Joh. 10, 35), aber nur einen wesenhaften und
wahrhaftigen Gott. Wer Ihn und Seinen Gesandten und Gesalbten erkennt, d.
h. mit Ihm in Liebes- und Lebensverbindung tritt, der hat das ewige Leben. Le-

GuH erstellt von KR 260

260



Längst ehe Welten waren 258.doc

ben ist Verbindung mit Gott, Tod ist dagegen Trennung von Gott. Die geistge-
wirkte Erkenntnis Gottes und Christi ist das Leben. Vermittelt wird dieses Leben
durch den Glauben. Darum sagt die Schrift: „Wer an den Sohn glaubt, hat ewi-
ges Leben" (Joh. 3, 36).
Glaube vermittelt ewiges Leben; Erkenntnis i s t ewiges Leben! Daraus ersehen
wir, wie wichtig die von so manchen Frommen missachtete Erkenntnis ist. Je
lebendiger und tiefer wir Gott erkennen, desto enger und wesenhafter wird un-
sere Lebens- und Liebesgemeinschaft mit Ihm und desto überschwänglicher
kann sich Sein eigenes Gottesleben uns mitteilen. Das Ziel ist erst dann er-
reicht, wenn wir erfüllt sind mit der ganzen Gottesfülle (Eph. 3, 19).
Eine überaus wichtige Frage ist, wer dieses Gottesleben bekommen wird. Auch
hier soll uns nur die Schrift selber Klarheit geben. In Joh. 17, 2 bezeugt der
Herr, dass Sein Vater Ihm Gewalt (Vollmacht) gegeben habe über alles Fleisch,
Aber diese Gewalt ist keine bloße Gerichts- und Strafgewalt, wie wir in völliger
Verkennung des Wesens und Charakters Gottes oft glauben, sondern läuft viel-
mehr darauf hinaus, dass alles, was der Vater dem Sohne übergab, ewiges Le-
ben bekomme.
Nun hat aber nach einer Reihe von Schriftzeugnissen Gott Seinem Sohn das
gesamte All übergeben. Sollte also der Sohn imstande sein, das auszuführen,
was  Sein  Vater  Ihm auftrug,  so  bekäme das  ganze  Weltall  ewiges  Leben.
Welch, ein gewaltiger Ausblick!
Wir glauben, dass Christus der Ja und der Amen zu allen Gottesverheißungen
ist (2. Kor. l, 20), und dass der Wille (oder das Wohlgefallen) Jehovas in Seiner
Hand gedeiht (Jes. 53, 10). Christus ist der glückselige Mann von Ps. l, von
dem geschrieben steht, dass „alles, was Er tut, gelingt" (Vers 3).
Kühnlich dürfen wir also glauben und fassen, dass wirklich einmal die Gesamt-
kreatur von Gott verheißenes ewiges Leben bekommt.
Wann wurde dieses Leben verheißen, der Schöpfung zugedacht und verord-
net? Hier gibt uns unsre Titusstelle die klare, alle Erwartungen übersteigende
Antwort: „Vor äonischen Zeiten." Als es also noch gar keine Äonen, keine Zeit-
läufte gab, also die Sünde noch nicht in die reinen, heiligen Welten der Ur-
schöpfung eingedrungen war, da schon hatte Gott, der nicht lügen kann, das
ewige Leben verheißen. „Der nicht lügen kann" will noch bestärken, dass diese
Verheißung auch einmal wirklich und wahrhaftig eingelöst werden wird.
Ewiges Leben ist kein Endziel, sondern nur eine Übergangsstufe und ein An-
geld für das Gottesleben in seiner unfassbaren Fülle, wie es sich einmal im
ganzen All auswirkt und darstellt, wenn Gott „alles in allem" sein wird.

6. Gott hat uns, die Leibesgemeinde, vor dem Sturz des Kosmos
in Christo aus erwählt (Eph. l, 4)

Schon ehe die Schöpfung in den Fluchzustand hinabgestürzt wurde, in dem sie
sich jetzt befindet, hatte uns Gott auserwählt und zur Sohnschaft für sich selbst
zuvor bestimmt. Der Beweggrund dazu war „das Wohlgefallen Seines Willens",
und das Ziel, das Er durch unsre Auserwählung und Zuvorbestimmung errei-
chen will und wird, ist der „Preis der Herrlichkeit Seiner Gnade" (Eph. l, 4-6).

GuH erstellt von KR 261

261



Längst ehe Welten waren 258.doc

Das sind gar große und herrliche Dinge, die zu gewaltig und erhaben sind, als
dass sie ihren Ursprung in dem Herzen eines Menschen haben könnten. „Auf
dass wir die Dinge kennen, die uns von Gott geschenkt sind", gab Gott uns Sei-
nen Geist, der uns selbst in Seine ureigenen Tiefen hineinführen kann (1. Kor.
2, 12. 10).
Was wir alles jetzt und in den kommenden Ewigkeiten einmal sein werden: Of-
fenbarer der Weisheit Gottes im Blick auf die himmlischen Intelligenzen (Eph.
3, 10), Verwalter der Gottgeheimnisse (1. Kor. 4, 1), Erben des gesamten Alls
(Rom. 8, 17. 32), Zurechtbringer der Engelwelten (1. Kor. 6, 3) und Ausführer
aller Verheißungen (2. Kor. l, 20), das alles hängt nicht von unsrer Tüchtigkeit
und Willigkeit ab, sondern hat seine Wurzeln in der vor dem Sturz des Weltsys-
tems geschehenen Zuvorbestimmung und Auserwählung Gottes,  unsres Va-
ters.
Dass diese unbeschreibliche, herrliche Gottesliebe und Vatertreue uns zur rest-
losen Hingabe und zum willigen Dienst treibt, ist Folge und nicht Ursache der
überragenden Segnungen in Christo, deren wir teilhaftig geworden sind.
Möchten wir nie vergessen, dass all das, was wir sind und einmal sein werden,
nicht in uns, sondern allein in Gott seinen Ursprung hat! Das allein bewahrt uns
vor Hochmut und Verzagtheit, den beiden so verschiedenen und doch so nahe
beieinanderliegenden Irr- und Abwegen.

7. Vor äonischen Zeiten wurde uns in Christo Jesu
Gnade dargereicht (2. Tim. l, 9)

Um unsrer hohen Berufung würdig zu wandeln (Eph. 4, l) und das uns anver-
traute Wort des Lebens auch darzustellen (Phil.  2, 16), bedarf es vieler und
vielartiger Gnade. Wären wir dabei nur auf uns angewiesen, so müssten wir
verzweifeln und wären nie und nimmer imstande, den angefangenen Lauf zu
vollenden (2. Tim. 4, 7) und den Kampf gegen die Listen des Teufels siegreich
zu bestehen (Eph. 6, 11).
So aber ist uns schon vor äonischen Zeiten das Gnadenkapital, dessen wir täg-
lich bedürfen, in Christo gegeben (geschenkt, gewährt oder gezahlt). Wir brau-
chen also nur von dem in unerschöpflicher Fülle bereitliegenden Reichtum zu
nehmen, um unsern Pfad tadellos und unbefleckt zur Ehre Gottes pilgern zu
können.
Dadurch, dass wir dieses Gnadenkapital immer wieder erbitten und nehmen,
wird Gott nicht ärmer; im Gegenteil! Es freut und ehrt Ihn, wenn wir aus Seinen
Lichts- und Liebeskräften schöpfen und davon leben.
Im 12. Vers des 116. Psalms stellt der heilige, inspirierte Sänger eine Frage, die
wohl auch uns alle schon beschäftigt hat. Er sagt: „Wie soll ich Jehova alle Sei-
ne Wohltaten an mir vergelten?" Auch wir haben uns gewiss schon oft gefragt,
in welcher Weise wir uns für die überströmenden Segnungen unseres herrli-
chen Vatergottes dankbar erweisen können. Einem Menschen vergilt man eine
Wohltat, indem man ihm etwas gibt. Bei Gott ist es umgekehrt. Wir können Gott
nicht vergelten, indem wir Ihm etwas geben, sondern indem wir noch mehr von
Ihm nehmen.

GuH erstellt von KR 262

262



Längst ehe Welten waren 258.doc

Darum fährt der Psalmist zur Beantwortung seiner Frage im nächsten Verse
fort: „Den Becher der Rettungen will ich nehmen und anrufen den Namen Jeho-
vas."
So wollen auch wir die schon vor äonischen Zeiten bereitgelegten Gnaden und
Segnungen nehmen und dafür Seinen heiligen Namen preisen.

8. Gott hat Seine verborgene Weisheit vor den Äonen
zuvor bestimmt (1. Kor. 2, 6. 7)

Der Wille Gottes sagt uns, was der Vater tut; Seine Weisheit bezeugt uns, wie
Er etwas ausführt. Sophia = Weisheit bedeutete ursprünglich Geschicklichkeit
oder  Fertigkeit  bei  der  Verrichtung irgendeiner  Tätigkeit,  die durchaus keine
geistige oder gar geistliche zu sein brauchte.
Wir können also die Weisheit als die Methode Gottes bezeichnen, mit der Er
Seine Pläne und Gedanken durchführt.
Diese Weisheit ist aber keine Allerweltsweisheit. Im Gegenteil! Wir lesen in 1.
Kor. 2, 6, dass diese Weisheit nur den Vollkommenen (Zielstrebigen oder Mün-
digen) verkündigt wird. Die Fleischlichen und Kindlein dagegen können solche
feste Speise der Wortverkündigung nicht ertragen und bedürfen der Milch (1.
Kor. 3, 2). Diese Gottesweisheit ist den Fürsten (Anführern oder Befehlshabern)
dieses Äons nicht bekannt. Dass die Fürsten dieser Weltzeit der Teufel und sei-
ne Helfershelfer sind, wissen wir aus vielen Stellen der Schrift.  Ihnen ist die
Weisheit, die Methode Gottes verborgen.
Es ist groß und anbetungswürdig, dass Gott nicht nur Seine Ziele im voraus
festsetzte, sondern auch die Methoden bestimmte, durch die Er nach genau
festgelegten Plänen Seine Vorsätze und Ratschlüsse erreicht und verwirklicht.
Darum rühmt sich Gott in Jes. 46, 5-11 den ohnmächtigen Götzen gegenüber,
dass Er schon im Anfang das Ende verkündigt und all Seinen Willen vollführt;
dass Er das, was Er geredet hat, auch kommen lässt und das, was Er entwor-
fen hat, auch ausführt.  Dazu bedient sich Gott sogar eines Raubvogels. Die
Mächte der Bosheit müssen ohne ihr Wissen und entgegen ihrem verwerflichen
Wähnen und Wollen die herrlichen Heilsgedanken Gottes zum Ziele führen hel-
fen.
Unser großer Vater ist nie in Verlegenheit; Er „vermag alles" (Hiob 42, 2), und
„nach Seinem Willen tut Er mit dem Heere des Himmels und mit den Bewoh-
nern der Erde; und da ist niemand, der Seiner Hand wehren und zu Ihm sagen
könnte: Was tust Du?" (Dan. 4, 35).
Die schon vor den Äonen zuvor bestimmte (oder zuvor abgegrenzte) geheime
Weisheit Seiner Methoden hat Gott uns mitgeteilt und wissen lassen (1. Kor. 2,
10. 12; 4, 1; Eph. l, 9). Wie tief beugt und wie hoch erhöht uns solch eine Beru-
fung!

9. Gott, unserm Retter, sei durch Jesum Christum, unsern Herrn,
Herrlichkeit, Majestät, Macht und Gewalt vor jedem Äon...

(Jud. 25)
Dass unser großer Rettergott einmal nach Ablauf der Äonen alle Herrlichkeit,
Majestät, Macht und Gewalt besitzen wird, wird wohl kein gläubiger, aufmerksa-
mer Bibelleser  bezweifeln.  Heute aber,  im Laufe der  Äonen,  ist  von  Gottes

GuH erstellt von KR 263

263



Längst ehe Welten waren 258.doc

Macht und Herrlichkeit nur wenig oder nichts zu sehen. Ungezählte Millionen
Seiner Geschöpfe wissen nichts von Ihm. oder wollen nichts von Ihm wissen.
Darum spricht Luther von einem „verborgenen Gott", der sich „vermummt", da-
mit Seine Feinde „anlaufen", d. h. enttäuscht werden. In seinen Vorlesungen
über den Römerbrief sagt er sogar, dass Christus deshalb im Fleische erschi-
en, damit Ihn niemand erkennen könne, außer wem Gott Ihn offenbart.
Der Unglaube sieht und weiß nichts von des Vaters und des Sohnes Herrlich-
keit, Majestät, Macht und Gewalt. Der Glaube jedoch, der von den Selbstent-
hüllungen Gottes lebt, sieht die ganze Fülle des Wesens Gottes nicht nur „jetzt
und in allen Äonen" (Jud. 25), sondern schon vor jedem Äon.
Wir wissen etwas von der Herrlichkeit des seligen (reichen oder überglückli-
chen) Gottes (1. Tim. l, 11), den, obgleich in sich selbst glückselig und vollkom-
men an Herrlichkeit,  Majestät,  Macht und Gewalt,  darnach verlangt,  all  das,
was Ihn erfüllt und beglückt, auch Seiner ganzen Schöpfung zuteil werden zu
lassen. Gott  war vor jedem Äon schon der, der Er einmal nach Ablauf aller
Ewigkeiten sein wird. Während der Äonen verbirgt und verhüllt Er sich vor Sei-
nen Kreaturen und lässt selbst die, die um Ihn sind, den Ratkreis oder vertrau-
ten Kreis Seiner Heiligen in den himmlischen Örtern, nur Seine Macht und Sei-
nen Schrecken, nicht aber Sein ureigentliches Wesen, die Liebe, erkennen (Ps.
89, 7).
Auch Seine Weisheit ist den himmlischen Fürstentümern und Gewalten unbe-
kannt (Eph. 3, 10), und in die Leiden des Christus und Seine kommenden Herr-
lichkeiten begehren selbst Engel hineinzuschauen (1. Petr, l, 11. 12).
Trotz aller scheinbaren Niederlagen Gottes - denn jeder Äon endet mit einem
scheinbaren Misserfolg der Lichts- und Liebesprinzipien! - war unser Vater be-
reits vor jedem Zeitalter der, der Er ist und sein wird. Das sieht allerdings nur
der Glaube und betet darüber an.
Wir, die wir nicht auf das Sichtbare, sondern auf das Unsichtbare sehen (2. Kor.
4, 18), können durch die Verzerrungen und Verhüllungen der gefallenen sicht-
baren Schöpfung nicht enttäuscht werden. Wir werden auch nicht am Charakter
unseres Gottes und Vaters irre, sondern wissen, dass Er schon vor jedem Äon
der war, der Er trotz aller Verkennung und Lästerung ist und einmal in geoffen-
barter Herrlichkeit zur Glückseligkeit aller Seiner Geschöpfe sein wird.
Ist der Einblick in solche wunderbaren Zusammenhänge nun etwa nicht mehr
als eine interessante Erkenntnis? Oder ist es gar nur ein Wissen, das aufbläht?
Mitnichten! Wem irgend Gott  sich selber fortschreitend offenbaren kann, der
darf bezeugen, dass nach Kol. 1,9. 10 das Erfülltsein mit der Erkenntnis Seines
Willens in aller Weisheit und geistlichem Verständnis uns befähigt, würdig zu
wandeln zu allem Wohlgefallen, in jedem guten Werke fruchtbringend zu sein
und zu wachsen. Die so nötigen Lösungen und Umgestaltungen in unserm Le-
ben geschehen dadurch, dass wir aufgedeckten Angesichts die Herrlichkeit des
Herrn anschauen (2. Kor. 3, 18).
Möchten wir  auch durch die lebendige Glaubenserkenntnis dessen, was vor
den Weltzeiten war, befähigt werden, tadellos und unbefleckt durch den gegen-

GuH erstellt von KR 264

264



Längst ehe Welten waren 258.doc

wärtigen bösen Äon (Gal. l, 4) hindurchzugehen zum Lobpreis der Herrlichkeit
der Gnade (Eph. 1,6).

GuH erstellt von KR 265

265


