
24 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert            G+H Nr. 1_2014 
 

 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert 

Von Heinz Schumacher 

Es wäre dem Geist der  Heiligen  Schrift  nicht  angemessen,  wollten wir 
bei den Briefen des Apostels Paulus wie bei einer irdischen 
Sportveranstaltung fragen: Welcher Brief ist der beste – größte – 
schönste? Nein, alle Schrift ist von Gott eingegeben (gottgehaucht, 
griech. theopneustos) und nützlich zur Belehrung, zur Überführung, zur 
Zurechtbringung, zur Erziehung in der Gerechtigkeit (2. Tim. 3,16). Aber 
soviel darf doch gesagt werden: „Der Inhalt (des Epheserbriefs) stößt   in 
Höhen und Tiefen vor, die in den anderen Briefen den Lesern nicht 
enthüllt werden“ (Wilhelm Michaelis, Einleitung in das NT, 3. Auflage 
Bern 1961). Dem aufmerksamen Leser fällt die dichtgedrängte geistvolle 
Sprache auf und der einzigartige Inhalt, der von Anfang an den Heils- 
und Liebesplan Gottes enthüllt. Was im Alten Testament vorbereitet und 
in den vier Evangelien durch den irdischen Jesus dargestellt wird, strebt 
hier zu seiner Reife und Fülle. Hier steht nicht die kostbare Person Jesu 
allein im Mittelpunkt der Betrachtung, sondern Christus und Seine 
Gemeinde, was man auch schon „Fülle-Christus“ genannt hat (nach Eph. 
1,23, wo die Gemeinde Christi Leib und Fülle genannt wird). Von 
Anfang an geht es um Gott und Christus, denen alle Ehre gebührt, und 
ihre Ausgestaltung im Leib des Christus. 

Manche fragen bei Begegnungen zuerst: Wie geht es dir? – So aber 
beginnt der Epheserbrief nicht. Das heißt nicht, dass die irdischen 
Angelegenheiten dem Apostel Paulus gleichgültig wären. Doch sie treten 
zurück und kommen erst im letzten Kapitel zur Sprache (so wie es auch 
im Vaterunser zuerst um die Dinge Gottes geht und danach erst um unsere 
tägliche Versorgung und unsere Erlösung von dem Bösen). Der Inhalt hat 
es von Anfang an mit Gottes Heils- und Liebesplan zu tun. Und darin 
kommen wir auch vor! Ja, die Gemeinde hat eine zentrale Stellung und 
ganz große Bedeutung im Heilsplan Gottes. Das lehrt Paulus deutlich 
schon in Kapitel 1. 

 
Paulus stellt in den Versen 1 und 2 wie üblich Absender und Empfänger 
und einen Segensgruß an den Anfang: Paulus, Apostel Christi Jesu 
durch Gottes Willen, (wendet sich) an die Heiligen und Gläubigen in 
Christus Jesus, die in Ephesus sind. Gnade euch und Friede von 
Gott, unserem Vater, und dem Herrn Jesus Christus! 

Paulus legt großen Wert auf die Feststellung, dass er ein Gesandter ist 
(apostolos = Abgesandter). Hinter seinem Reisen, Reden, Dienen  steht 



25 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert            G+H Nr. 1_2014 
 

 

ein göttlicher Auftrag, Gottes Wille. Das zu wissen gibt ihm Kraft und 
Mut. Er ist nicht gesandt zu den Menschen in aller Welt, um etwa eine 
Weltbekehrung herbeizuführen, denn die ist für die Gegenwart, für den 
gegenwärtigen bösen Äon (Gal. 1,4), von Gott noch nicht vorgesehen. 
Heute geht es um die Auswahl. Das kann nicht oft genug betont werden. 
Wer erfolgreich und wirksam arbeiten will, darf sich keine illusionären 
Ziele setzen. Alle Wortverkündigung, die heute geschieht, dient (auch 
wenn man sich an alle wendet) nach Gottes Plan der Herausrufung und 
Zubereitung der Auswahl der zur Leibesgemeinde Berufenen. Dass die 
Auserwählten und Berufenen gar keinen Grund haben, stolz zu sein („Wir 
sind die Besseren, uns nimmt Gott zuerst“), geht aus 1. Kor. 1,26- 29 zur 
Genüge hervor. Gott hat im Gegenteil das Törichte und Schwache der Welt 
zu Gliedern des Christus erwählt. Er setzt Seine Ehre darein, aus 
schwachem und unedlem Material das Wunderwerk der Gemeinde zu 
bauen. Kein Fleisch soll sich vor Ihm rühmen können, etwa in dem Sinn: 
„Dass Du mich erwählt hast, lieber Gott, kann ich gut verstehen 
– aus adeligem Geschlecht, mit besten Zeugnissen, einwandfreiem 
Charakter, tadelloser Lebensführung, bester Bildung.“ Wohl hat Gott 
auch einige „Edle“ daruntergemischt, aber „nicht  viele“.  Die  Edlen und 
die weniger Edlen sollen sich als das erkennen, was sie vor Gott sind, 
nämlich Sünder, die Gnade und Vergebung brauchen und auch 
bekommen sollen. So werden sie zu „Heiligen und Gläubigen in 
Christus Jesus“. Heilig heißt: Ihm geweiht, und gläubig heißt: Ihm und 
Seinem Wort vertrauend. „In Christus Jesus“ bedeutet: Sie befinden sich 
in einer Lebensgemeinschaft göttlicher Art mit dem auferstandenen und 
erhöhten Christus und sollen in dieser Position wachsen und reifen. Dazu 
brauchen sie zuallererst Gottes Gnade. Was die Gnade alles vermag, 
kann hier nicht ausgebreitet werden, man greife zu einer Konkordanz. 
Der Glaube ergreift dankbar und demütig Gottes Gnade; so geschieht 
Rettung (Eph. 2,8). Der Mensch vollzieht eine Übergabe an Jesus 
Christus, Ihm und Seinem Wort vertrauend. – Persönlich sei gefragt: Hast 
Du dich, lieber Leser, schon Jesus Christus übergeben? Hast Du dir 
Herzensglauben (Röm. 10,10) schenken lassen oder ist dein Glaube nur 
ein biblisches Wissen, ein Kopfglaube – der ja auch wertvoll sein kann, 
aber ohne Herzensglauben Gott nicht genügt und keine Rettung bewirkt. 
Wer die Gnade Gottes im Glauben ergreift, dem schenkt Gott dann auch 
Frieden. Es gibt den Frieden mit Gott (Röm. 5,1), den Frieden von Gott 
(1. Kor. 1,3) und den Frieden Gottes, der nach Phil. 4,7 Herzen und 
Gedanken wie in einer Festung sicher zu verwahren vermag – was    für 
eine wichtige und dringend benötigte Verheißung ist das doch! 
Epheser 1,3: Gesegnet (gepriesen, gelobt) sei der Gott und Vater unseres 
Herrn Jesus Christus, der uns gesegnet hat mit allem geistlichen 



26 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert            G+H Nr. 1_2014 
 

 

Segen (oder: mit jeder geistlichen Segnung) in den himmlischen 
(Bereichen oder Welten) in Christus. 

Es mag ungewöhnlich erscheinen, dass wir sterblichen Menschen dem 
Allerhöchsten Segen zusprechen. Fürwahr, wir haben Ihm nichts zu geben 
– es sei denn, Er selbst hat es uns dargereicht, damit wir etwas daraus 
machen zu Seiner Ehre! So sollen wir Seine Gnade nicht vergeblich 
empfangen, sondern etwas damit machen (besser: Gott etwas machen 
lassen in unserem Leben). Gottes Gnade soll in uns hinein überströmen, 
damit wir nicht nur selbst alles Nötige zur Genüge besitzen, sondern 
wiederum überströmen zu jedem guten Werk (2. Kor. 9,8). 

Dreimal erscheint in Eph. 1,3 der Wortstamm „segnen“ (eulogätos, 
eulogeoo, eulogia = gesegnet, segnen, Segen). Wir segnen Gott – wie 
aber können wir das? Nur weil Er uns zuerst gesegnet hat! Wir lassen 
zurückfließen, was von Ihm kommt – möglichst ohne „eigene Zutaten“, 
denn die sind eher schädlich als nützlich. „Nichts hab ich zu bringen, 
alles, Herr, bist Du!“ Und doch ist jeder Mensch, auch jeder Fromme, ein 
Individuum für sich, ganz verschieden gestaltet nach Gottes Plan und 
Weisheit. Und jeder segnet Gott auf seine Weise. 

Was heißt das aber praktisch? Und was ist überhaupt Segen? – Dazu 
blicken wir einmal ins Alte Testament zurück. In 5. Mose 28 werden dem 
Volk Israel Segen und Fluch vor Augen geführt. Werden sie gehorchen, 
so kommt der Segen, andernfalls der Fluch. Hier stehen wir ganz auf 
Gesetzesboden und da macht Gott Sein Verhalten vom Verhalten des 
Menschen abhängig. Das ist schlimm und das ist auch nicht Gottes letztes 
Wort. Sein „letztes Wort“ ist nicht Gesetz, sondern Evangelium! Als 
Empfänger des Evangeliums haben wir zunächst einmal nichts zu tun und 
nichts zu bringen, denn alles zu unserem Heil Nötige hat Jesus durch 
Kreuz und Auferstehung vollbracht. Wir sollen zunächst nichts tun, 
sondern auf Ihn hören und annehmen, was Er uns darreicht, Seinen 
Heiligen Geist wirken lassen, damit er uns verändern und in Jesu Bild 
gestalten kann. Es ist also keine Faulheit oder Gleichgültigkeit gemeint, 
sondern ein Ihn-wirken-lassen! 

Der Vater hat uns gesegnet, stellt Paulus dankbar fest. Können wir  das 
auch sagen? Und was ist hier gemeint? Segen ist nach 5. Mose 28 
Fruchtbarkeit, Reichtum und Überfluss, Sieg über die Feinde. Dabei geht 
es in 5. Mose 28 um irdische Dinge; Paulus aber spricht in Eph. 1,3 von 
geistlichem Segen. Was ist das? Übertragen wir das eben Gesagte aufs 
Geistliche, so bedeutet das, dass wir in geistlicher Hinsicht fruchtbar sind, 
dass die „Frucht des Geistes“ sich nach Gal. 5,22 in neunfacher Weise 
Segen bringend entfaltet: als göttliche Liebe, Freude, Friede, Geduld, 
Freundlichkeit, Güte, Glaube, Sanftmut, Enthaltsamkeit. Ferner bedeutet 
es, reich zu sein in Gott (Luk. 12,21), ja überfließend reich, und 



27 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert            G+H Nr. 1_2014 
 

 

Sieg zu haben über die Feinde. Damit sind nicht feindliche Heerscharen 
irdischer Art gemeint oder böse Nachbarn, sondern jene Feinde der 
Gemeinde Gottes, die Paulus in Eph. 6,12 aufzählt. Um hier nicht von 
einer Niederlage zur andern zu stolpern, sollen wir die ganze in Eph. 
6,13-18 genannte Waffenrüstung Gottes anziehen; dann und nur dann 
kann uns der Feind nicht schaden. 

Wir wollen nicht übersehen, dass der in Eph. 1,3 uns zugedachte Segen 
in den himmlischen Örtern oder Bereichen vorhanden ist. Wie können 
wir dorthin gelangen? Kein Raumfahrzeug trägt uns dorthin (bis heute 
nicht einmal zum Mars). Paulus darf kühn bezeugen: Dort ist sogar 
unsere Heimat, von dort stammen wir dem neuen Menschen nach, dort 
haben wir Bürgerrecht (Phil. 3,20). Aber das alles nur „in Christus“! 
Das ist die Bedingung, aber auch der Schlüssel. In Christus sein heißt  in 
und mit Ihm leben. Im Glauben stehen wir durch den Heiligen Geist 
täglich und stündlich in der Lebensverbindung mit Jesus Christus. Auch 
wenn wir im Alltag sind, vielleicht im Gewühl eines Kaufhauses oder 
einer belebten Straße, sind wir als Glaubende „in Christus“. Auch wenn 
unsere Gedanken beim Arbeiten oder Einkaufen mit irdischen Dingen 
beschäftigt sind (und beschäftigt sein müssen), bleiben wir im  Glauben 
„in Christus“. Ich weiß: Ich gehöre Ihm. Und was ich erlebe, erlebt Er mit. 
So können wir im Irdischen lebend und handelnd zugleich „in Christus“ 
sein, Himmelsbürger sein, in der Welt Gottes beheimatet – aber alles nur 
in Ihm. 

 
Epheser 1,4: „...wie Er uns (dazu) auserwählt hat in Ihm (Christus) 
vor Grundlegung der Welt, dass wir heilig und untadelig seien vor 
Seinem Angesicht (oder: vor Seinen Augen) in Liebe.“ 

In Vers 3 war vom Segen Gottes in Christus die Rede, ja sogar von „allem 
geistlichen Segen“. Dies wird nun von Paulus im Einzelnen entfaltet, 
indem er von Auserwählung, Sohnschaft, Erlösung usw. spricht. In Vers 4 
geht es zunächst um die Auserwählung. Das ist ein herrliches und ein 
hartes Wort: Es ist herrlich für die Auserwählten, aber zugleich scheint es 
doch hart zu sein für die Nicht-Auserwählten, zumal dann, wenn man 
falsche Folgerungen zieht. Heißt „nicht auserwählt sein“: Gott kümmert 
sich nicht um mich – Er hat kein Interesse an mir – Ich bin abgeschrieben 
von Gott, bin verloren, vielleicht sogar für immer? - Oft genug hat man in 
Lehre und Verkündigung nur diese beiden Gruppen sehen wollen (und es 
gibt ja auch Bibelworte, die das zu bestätigen scheinen): Erwählte und 
Nichterwählte, Gerettete und Verlorene. Dass Gott zeitweilig verstocken 



28 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert            G+H Nr. 1_2014 
 

 

und auf die Seite setzen kann, um sich nachher doch zu erbarmen, wurde 
nicht gesehen. 

Immer wieder hat es bei dem Thema „Auserwählung“ drei große 
Missverständnisse gegeben: 
1. Die Auserwählten sind besser als die anderen. 
2. Die Auserwählten sollen es besser haben; ihnen bleibt alles Schwere 

erspart. 
3. Die Auserwählten sind die Einzigen, die Gott rettet. 

 
Dazu ist zu sagen: 1. Dass sie nicht besser sind (jedenfalls die Masse 
nicht), sahen wir bereits weiter oben, als wir auf 1. Kor. 1,26-29 
hinwiesen, wonach Gott „nicht viele Edle“ zu Gliedern der Gemeinde 
berufen hat. – 2. Das Leben der Christen in aller Welt  beweist, dass     es 
die Christusgläubigen im Allgemeinen keinesfalls besser haben als die 
übrigen Menschen; vielen geht es sogar schlechter: sie erleiden 
Verfolgung. – 3. Die Auserwählten sind die Ersten, aber nicht die 
Einzigen, die Gott rettet. Sie sind im Gegenteil berufen, ein Segen für die 
Übrigen zu sein. Das sieht man schon an dem auserwählten Abraham, zu 
dem Gott sagt: „Ich will dich segnen... und du sollst ein Segen sein“ (1. 
Mose 12,2). 

Gottes Auserwählung fand schon statt „vor Grundlegung der Welt“. 
Also zu einer Zeit, da die Auserwählten noch gar nicht existierten und 
weder Gutes noch Böses getan hatten, traf Gott Seine Wahl. Da wird 
schon deutlich, was Paulus bei der Frage der Rechtfertigung des Sünders 
immer wieder betont: nicht nach Werken (vgl. Eph. 2,9; Röm. 3,20; 
11,6; 2. Tim. 1,9 u.a.). Kein Auserwählter kann sich vor Gott rühmen; 
sein Heil und seine Berufung sind unverdiente Gnade! Gottes Auswahl 
geschieht gemäß Seiner ganz freien und souveränen Entscheidung. Gott 
kann berufen, retten, mit Gaben und Aufgaben ausstatten – aber auch 
verstocken, vorübergehend beiseite setzen -, ohne irgendjemand eine 
Erklärung schuldig zu sein. Paulus setzt sich mit diesem schweren Thema 
in Römer 9 auseinander. Da kommt in uns Menschen schnell die Frage 
hoch, die auch Paulus aufgreift (Röm. 9,14): „Ist Gott etwa ungerecht?“ 
Paulus lässt sich an dieser Stelle auf keine Diskussion ein, er erörtert 
überhaupt kein Für und Wider, sondern er macht nur klar: Gott ist der 
Töpfer, wir sind der Ton, und der Ton hat kein Recht und keine Macht, 
vom Töpfer Erklärungen zu verlangen. Handelt Gott also willkürlich? 

Wie gut, dass wir an anderer Stelle in der Schrift erfahren: Gott ist 
Liebe (1. Joh. 4,8.16). Er ist Licht und gar keine Finsternis ist in Ihm 



29 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert            G+H Nr. 1_2014 
 

 

(1. Joh. 1,5). Das dürfen wir im Glauben erfassen, daran dürfen wir uns 
halten. 

Und nun sagt uns Paulus noch, wozu Gott die Glaubenden auserwählt 
hat. Sie sollen „heilig und untadelig sein vor Seinen Augen“. Heilig heißt: 
Ihm geweiht; es bezeichnet aber auch eine Absonderung, das Nein zum 
Sündenleben. Das meint  nicht  Perfektion,  sondern  weist auf die 
grundsätzliche Einstellung hin: Ich soll und will Ihm leben. 
2. Kor.  5,15 drückt es so aus: „Christus ist für alle gestorben, damit    die 
Lebenden nicht länger sich selbst leben, sondern dem, der für sie 
gestorben und auferweckt worden ist.“ – Weiter heißt es: Wir sollen 
untadelig sein. Wird also doch Perfektion von uns verlangt, ein absolut 
fehlerfreies Leben? Nein, hier wird ein Ziel benannt, und aus Phil. 1,6.10 
geht hervor, dass wir lauter und unanstößig werden sollen „auf den Tag 
Christi“. Paulus weiß genau, dass wir es in der Gegenwart noch nicht 
sind, aber wir sind auf dem Wege! Sogar von Paulus und Barnabas wird 
berichtet, dass sie einmal wegen einer Meinungsverschiedenheit so heftig 
aneinandergerieten, dass es zu einer „Erbitterung“ kam (die aber nur 
vorübergehend bestand, Apg. 15,39). 

 
Epheser 1,5: „und Er hat uns vorherbestimmt zur Sohnschaft durch 
Jesus Christus für sich selbst nach dem Wohlgefallen Seines Willens.“ 
Auch hier könnten wir fragen: Warum ausgerechnet uns? Wir leben und 
denken ja oft egozentrisch, so als drehe sich alles um uns. Wieder müssen 
wir uns davor hüten, die Sache von unserem Verhalten abhängig zu 
machen, in dem Sinn: Weil Gott vorausgesehen hat, dass wir gehorsame 
Kinder sein würden, hat Er „Ja“ zu uns gesagt und der Auserwählung 
noch eine Bestimmung hinzugefügt, um die Sache ganz fest und  sicher 
zu machen. 

Nein, Gott hat weder um unserer Qualitäten willen so gehandelt noch 
aus Willkür. Er hat nicht ein Los geworfen, um herauszufinden, wen Er 
nimmt. Wie bei der Auserwählung ist auch bei der Vorherbestimmung zu 
sagen: Gott handelt frei und souverän. Wenn es überhaupt ein Kriterium 
gibt, nach dem Gott auserwählt und vorherbestimmt, dann ist es – wie 
oben schon gesagt wurde – unsere Torheit und Schwachheit. 

Ist nun die Sohnschaft ein gegenwärtiger oder ein zukünftiger Besitz? 
Das Wort „Sohnschaft“ (griech. hyothesia) steht außer an unserer Stelle 
noch viermal im Neuen Testament: in Röm. 8,15.23; 9,4 und Gal. 4,5.  In 
Röm. 9,4 bezieht es sich auf Israels völkische Sohnschaft. Israel ist als 
Volk Sohn Gottes, ja sogar Sein erstgeborener völkischer Sohn (2. Mose 
4,22). Nach Röm. 8,15 haben wir als solche, die an Jesus Christus 
glauben, den Geist der Sohnschaft empfangen; in diesem können wir 
Gott unseren Vater  nennen. Doch die Sohnschaft als    Volloffenbarung 



30 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert            G+H Nr. 1_2014 
 

 

erwarten wir noch. Diese Spannung bewirkt ein Seufzen, Stöhnen und es 
liegt wie ein Druck auf uns und wir ersehnen die neue Leiblichkeit, am 
liebsten durch „Überkleidung“, d.h. noch zu Lebzeiten auf Erden (Röm. 
8,23; 2. Kor. 5,2.4). Nach Gal. 4,5 hat Gott die unter Gesetz Stehenden 
losgekauft, freigekauft – hier kann nur das Kreuz Christi gemeint sein -, 
damit sie die Sohnschaft empfingen. Denn man kann nicht gleichzeitig 
unter das Gesetz geknechtet und freier Sohn Gottes sein. Hier musste ein 
Loskauf stattfinden. 

„Für sich selbst“ hat uns Gott zur Sohnschaft bestimmt. Arme, 
schwache Menschen, erlöste Sünder, möchte Gott bei sich und um sich 
haben, nicht stolze Selbstgerechte. So gefällt es Ihm. Darum sandte Er 
Jesus in die Welt und gab Ihn dahin ans Kreuz, damit dies ermöglicht 
würde. 

 
Epheser 1,6: „... zum Lob der Herrlichkeit Seiner Gnade, mit der Er 
uns begnadet hat in dem Geliebten.“ 

Alles Heilswirken Gottes an uns Menschen ist Gnade. Durch Seine 
Gnade hat Er uns „begnadet“, angenehm gemacht, mit Seiner Huld 
beglückt. Das ist ja keineswegs selbstverständlich. Uns, die wir ehemals 
„Feinde waren“ (Röm. 5,10), zumindest aber Gleichgültige Gott 
gegenüber (was auch schon ein Stück Feindschaft ist), die Seinen Zorn 
verdienten (Eph. 2,3), begegnet Gott eben nicht mit Zorn und Grimm, 
sondern mit Huld! Warum tut Er das? Weil Er die Liebe ist. Und aus 
Seiner Liebe strömt Seine Gnade auf uns hernieder. 

Nun soll unser Leben die Herrlichkeit Seiner Gnade rühmen. Das Wort 
„Herrlichkeit“ (doxa) bedeutet auch: Ruhm, Glanz, guter Ruf, Ehre, 
Würde, Majestät. Das verbindet Paulus mit dem Wort „Gnade“. Sie ist 
also viel mehr als die Begnadigung eines Verurteilten. Sprechen wir 
getrost auch einmal von der „Majestät Seiner Gnade“! Es ist ja die Gnade 
des Allerhöchsten, der uns huldreich begegnet. 

Alles aber in Christus, der hier „der Geliebte“ genannt wird. Jeder der 
ersten 7 Verse von Epheser 1 spricht von Ihm! In Ihm, durch Ihn handelt 
Gott, der unser Mittler, Hirte, Erlöser, Herr und Haupt ist (um nur einiges 
zu nennen). In Ihm – in der glaubenden Verbundenheit mit Jesus Christus 
– erleben wir die Gnade Gottes. In Ihm sind auch wir Geliebte Gottes. 

 
Epheser 1,7: „In Ihm haben wir die Erlösung durch Sein Blut, die 
Vergebung der Übertretungen nach dem Reichtum Seiner Gnade.“ 

Nicht übersehen sollte man das Wort „haben“. Es gibt eine Erlösung, 
die wir erwarten: die Erlösung unseres Leibes (Röm. 8,23), sei es  durch 
Sterben und Auferstehen oder durch plötzliche Verwandlung (1. Kor. 
15,51.52). Die „Erlösung durch Sein Blut“ aber dürfen wir haben, 



31 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert            G+H Nr. 1_2014 
 

 

jetzt schon unser Eigen nennen, sofern wir glauben. Das bedeutet 
konkret: Meine Sündenschuld ist bezahlt, sie steht nicht mehr wie eine 
Trennwand zwischen Gott und mir. Darum ist nun Gemeinschaft mit Gott 
möglich. Vorher aber darf ich, kann ich, muss ich die Vergebung meiner 
Sünden erfahren und bewusst annehmen. Die Begriffe „Erlösung“ und  
„Vergebung“  gehören  zusammen,  sind  aber  nicht  identisch. Die 
„Erlösung“ (Loskauf) geschah am Kreuz Jesu Christi auf Golgatha vor 
ca. 2000 Jahren, die „Vergebung“ (Schulderlass) empfange ich heute. 
Welch eine frohe Botschaft: Alle meine Schuld vor Gott wird mir 
erlassen. Ein anderer hat die Schuldsumme bezahlt – Jesus Christus am 
Kreuz. Nun darf ich mit Woltersdorf singen: 

Die Handschrift ist zerrissen, 
die Zahlung ist vollbracht... 
Ein Bürge kam, 
der meine Schuld getragen, 
die Rechnung auf sich nahm 
und sie so völlig hingezählt, 
dass von der ganzen Menge 
auch nicht ein Heller fehlt. 

(„Lobgesänge der Gemeinde“ Nr. 188) 
 

Die Zahlung erfolgte „nach dem Reichtum Seiner Gnade“. Was Jesus am 
Kreuz getan, hat meine Schuld und die Schuld aller Menschen nicht nur 
gerade so knapp beglichen, sondern über alle Maßen. Und Gott wurde 
dabei nicht ärmer. 

 
Epheser 1,8: „...die Er auf uns hat überströmen lassen in aller 
Weisheit und Einsicht.“ 

Was Gott sich ausgedacht hat in Seiner Weisheit, erfahren wir dann in 
den Versen 9 und 10. Schon jetzt sei soviel gesagt: Es geht Gott nicht nur 
um uns, es geht Ihm letztlich um alle. Gott denkt in Seinem Heilswillen 
universal. Gott handelt an Jesus - an Seiner Gemeinde – an allen. Schritt 
für Schritt geht Er in Seiner Weisheit voran. Wo stehen wir heute? In  der 
Gegenwart geht es Gott um die Herausrufung und Zubereitung der 
Glieder Seiner Gemeinde. Sie sind nach Jak. 1,18 „eine Erstlingsfrucht 
Seiner Geschöpfe“. Sie stehen am Anfang Seines Heilshandelns, nicht am 
Ende. Was steht am Ende? Die „Heilung der Nationen“ (Offb. 22,2), die 
Zusammenfassung des Alls unter das Haupt Jesus Christus (Eph. 1,10). 

Gott lässt Seine Vergebung „nach  dem  Reichtum  Seiner  Gnade  auf 
uns überströmen“, lehrt Paulus. Immer wieder erfahren wir: Die Tilgung 
unserer Sündenschuld durch Jesu Sühnopfer am Kreuz hat Gott 



32 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert            G+H Nr. 1_2014 
 

 

nicht nur „mit äußerster Anstrengung geschafft“, sondern überströmend, 
überfließend. Aber noch einmal sei gesagt: Zugerechnet wird sie nur dem 
Glauben. Alle, das All, hat Gott am Kreuz Jesu Christi versöhnt, aber die 
Geschöpfe sind in der Lebenspraxis noch lange nicht in der Gesamtheit 
versöhnt. Man muss sich versöhnen lassen, und dies muss den Menschen 
gesagt werden! Darum ist der Ruf der Evangelisten und der Verkündiger 
überhaupt „Lasst euch versöhnen mit Gott!“ (2. Kor. 5,20) so wichtig. 
Wer das nicht zu hören bekommt oder nicht danach handelt, obwohl er es 
hört, lebt subjektiv unversöhnt, obwohl er objektiv bereits versöhnt ist. 
Wer die Versöhnung nicht annimmt, wer den Glauben verweigert, wer 
Gott und Seinem Wort nicht traut, „bleibt unter Gottes Zorn“ (Joh. 3,36) 
– bis er endlich doch glaubt, von Gottes Liebe und Gnade überwältigt 
oder auf langen und schweren Gerichtswegen zurechtgebracht. Alle 
werden einmal glauben, sonst könnte Gott niemals „alles in allen“ sein (1. 
Kor. 15,28). Sie werden nicht dazu gezwungen, auch nicht durch 
Lockmittel geködert, aber sie werden gerufen, ja Gott kommt uns soweit 
entgegen, uns sündige Menschen durch Seine Zeugen zu bitten: 
„Lasst euch versöhnen mit Gott!“ Es ist kaum zu fassen, wie weit uns der 
Allerhöchste entgegenkommt, wie tief Er sich erniedrigt. Der sich am 
Kreuz des Sohnes in die tiefsten Tiefen des Gerichts (das Er selbst als der 
Gerechte und Heilige gefordert hat) herabbegab, Er erniedrigt sich noch 
heute – indem Er uns ruft und bittet, das Heil doch wirklich zu ergreifen, 
und indem Er in Menschen wohnt, die immer noch sündigen, obwohl sie 
es nicht wollen, die aber glauben. 

Gott schenkt Gnade „in Weisheit und Einsicht“. Gottes Weisheit kommt 
nicht nur uns zugute, den Menschen, die heute an Jesus Christus glauben. 
Sie betrifft auch nicht nur Menschen. Nach Eph. 3,10 soll „jetzt den 
Gewalten und Mächten in der Himmelswelt die mannigfaltige Weisheit 
Gottes kundgetan werden“. Ein Verkündiger meinte einmal dazu: Die 
Gewalten und Mächte lernen heute die Lektion Nr. 1: Weisheit. Weitere 
Lektionen können später folgen. Denn Christus Jesus ist uns nach 1. Kor. 
1,30 von Gott zur Weisheit geworden und zur Gerechtigkeit und 
Heiligung und Erlösung. 

Das Wort „Einsicht“ (griech. phronäsis) kann vielerlei bedeuten: 
Denken, Verstand, Einsicht, Gesinnung, hoher Sinn, Hochherzigkeit, 
Edelmut, Zuversicht u.a. (Wörterbuch von Menge-Güthling). Ja, wenn 
Gott uns Gnade zufließen lässt, steht eine hohe und edle Gesinnung 
Seiner Liebe dahinter. 

 
Epheser 1,9.10: „...indem Er uns das Geheimnis Seines Willens wissen 
ließ nach Seinem wohlgefälligen Beschluss, den (auszuführen) Er sich  
vorgenommen  hatte  in  sich  selbst  im  Blick  auf  die (Heils-) 



33 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert            G+H Nr. 1_2014 
 

 

Verwaltung der Fülle der Zeiten, (nämlich) das All in dem Christus 
unter einem Haupt zusammenzufassen – was in den Himmeln und 
was auf Erden ist, in Ihm.“ 

Wilhelm Michaelis versteht dies als „einstige Zusammenfassung und 
Unterordnung unter Christus als Haupt, parallel der bereits vollzogenen 
Unterordnung der Gemeinde unter Ihn als Haupt“ (Schumacher, 
Versöhnung des Alls – Gottes Wille, S. 36). 

Es gibt also nicht nur einen Willen Gottes – es gibt auch ein „Geheimnis 
Seines Willens“ und einen „Ratschluss Seines Willens“. Während Gott 
„alles wirkt nach dem Ratschluss Seines Willens“ (Eph. 1,11), hat es das 
„Geheimnis Seines Willens“ mit einem besonderen Programm und einer 
besonderen Zielsetzung Gottes zu tun: eben der Zusammenfassung und 
Unterordnung unter Christus als Haupt. Diese Hauptschaft über das All 
bedeutet nach E. F. Ströter eine „innere Harmonie und Wesenseinheit, die 
zwischen Ihm (Christus) und dem ganzen versöhnten All gedacht ist“. 
Daneben habe ein Reich des Bösen, der Sünde, der gottfeindlichen Macht 
in irgendwelcher Form und Gestalt keinen Platz mehr. Heute  gibt es 
neben dem Königreich Gottes noch ein Königreich Satans (Luk. 
11,18.20). Das Letztere existiert dann nicht mehr, es ist   verschwunden 
– nicht vernichtet, sondern durch Gottes Wirken in Gericht und Gnade 
überwunden. 

Das geschieht nicht von heute auf morgen, es bedarf einer „Fülle    der 
Zeiten“. Äonen vergehen, bis das Ziel erreicht ist. Der Größe der 
Aufgabe entspricht die Fülle der Zeiten. Was auf dem Weg dahin noch 
alles geschehen muss, kann man im letzten Bibelbuch nachlesen (ab Kap. 
6 – besonders aber ab Kap. 19). 

Zwei Auswahlgefäße, zwei Erstlinge bereitet Gott heute zu – Er 
braucht ja Werkzeuge, um Sein Heil und Sein Leben zu allen gelangen zu 
lassen -, es sind Israel als völkisch-nationale Auswahl und die Gemeinde 
Gottes als übervölkisch-internationale Auswahl. Diese Werkzeuge 
müssen das Programm Gottes und dessen Zielsetzung zunächst einmal 
kennenlernen. Darum sagt unser Text: Gott hat uns das Geheimnis Seines 
Willens wissen lassen. Im Worte Gottes können Gläubige es finden. 
Traurig ist, dass so viele Gläubige nur an ihr eigenes Heil denken und 
Gottes Heilsprogramm für die andern und für das All gar nicht wissen 
wollen. Es muss aber bekannt gemacht werden! Und man soll als einer, 
der an Jesus Christus glaubt, hören und lesen und erforschen, was Gott 
uns wissen lassen will! Der fromme Heilsegoismus ist am Anfang des 
Glaubenslebens verständlich und wird auch von Gott toleriert, doch man 
muss darüber hinauswachsen, um auch Gottes Ratschluss mit Israel und 
den Nationen zu erkennen und letztlich auch das Geheimnis Seines 
Willens! Wollen wir wissen, was Gott uns wissen lassen will? Erkennen 



34 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert            G+H Nr. 1_2014 
 

 

wir demütig und dankbar das große Vorrecht, in Gottes Gedanken und 
sogar Geheimnisse Einblick nehmen zu dürfen? Er schenke es uns, über 
den Heilsegoismus wirklich hinauszuwachsen! 

 
Epheser 1,11.12: „In Ihm (Christus) sind wir auch Erben geworden, 
vorherbestimmt nach dem Vorsatz dessen, der alles wirkt nach dem 
Ratschluss Seines Willens, um zum Lob Seiner Herrlichkeit da zu 
sein, die wir im Voraus in dem Christus Hoffnung haben.“ 

Das großartige Gottesprogramm von Eph. 1,9.10 hat auch etwas mit 
uns zu tun – mit Dir und mir, die wir an Jesus Christus glauben. Und zwar 
sollen wir es nicht nur wissen, sondern darin leben. Wir sind ja als 
Kinder Gottes auch Erben Gottes, Miterben Christi (Röm. 8,17). „Erben“ 
bedeutet hier nicht nur, etwas geschenkt zu bekommen, sondern mit zu 
verwalten und zu gestalten. 

Die Erben sind nach einem uralten Vorsatz zu Kindern und Erben 
Gottes vorherbestimmt. Dies darf nicht fatalistisch als unentrinnbares 
Schicksal missverstanden werden, so als hätte der Mensch gar nichts zu 
tun. Er kann gehorsam oder ungehorsam sein, er hat einen (allerdings 
begrenzten) Entscheidungsspielraum. Es erscheint uns paradox, dass 
einerseits Gott alles wirkt und doch auch wir Raum für Entscheidungen 
haben. Davon machen wir ja täglich im Großen und Kleinen Gebrauch: 
Wir planen Reisen oder Bauvorhaben, Beruf, Familie, Karriere. Manches, 
was wir planen und tun, gefällt Gott, anderes nicht. Doch alles hat ER in 
der Hand. Die Vorausbestimmung betrifft nicht jede Alltags-Kleinigkeit, 
sondern die Berufung der Gläubigen zu Söhnen und Erben Gottes, ja zu 
Gliedern am Leib des Christus. Der „Ratschluss Seines Willens“ wird 
hier ganz positiv gesehen: Wir sollen zum Lob der göttlichen Herrlichkeit 
da sein. Und in Röm. 8,29 sagt Paulus etwas ganz Ähnliches: Die Gott 
zuvor erkannt (oder ausersehen) hat, sind dazu bestimmt, dem Bild 
Seines Sohnes gleichgestaltet zu werden. Von einer Vorherbestimmung 
(Prädestination) zu endloser Höllenqual ist in der Heiligen Schrift 
nirgendwo die Rede, wohl aber von lange dauernden Gerichtsprozessen 
„in die Äonen der Äonen“ (so in Offb. 14,9-11). Doch es bleibt dabei, 
dass Gottes Liebe auch hinter Seinen Gerichten steht und sie so steuert, 
dass sie zum Heil hinführen. Nicht Matth. 25,46 oder 2. Thess. 1,5-10 
oder Offb. 20,11-15 zeigen uns das Endziel Gottes – sie beschreiben nur 
Stationen des Weges -, sondern Stellen wie Phil. 2,9-11 und 1. Kor. 
15,24-28. 

(Wird fortgesetzt) 



50 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert                        G+H Nr. 2_2014 
 

 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert 

Von Heinz Schumacher 

(Fortsetzung von Heft 1/2014) 
 

Epheser 1,13.14: „In Ihm seid auch ihr, nachdem ihr das Wort der 
Wahrheit gehört habt, das Evangelium eures Heils, (und) in Ihm 
auch gläubig geworden seid, mit dem verheißenen Heiligen Geist 
versiegelt worden, der das Angeld auf unser Erbteil ist im Blick auf 
die (volle) Erlösung des (von Ihm) erworbenen Eigentums, zum Lob 
Seiner Herrlichkeit.“ 

 
Die Rettung eines Menschen geschieht nach diesem Wort auf folgende 
Weise: Das Wort  des Evangeliums hören – glauben – den Heiligen  Geist 
empfangen. Wo jemand das Wort der göttlichen Wahrheit und die frohe 
Botschaft des am Kreuz Jesu Christi vollbrachten Heils gläubig 
vertrauend annimmt, da steht nichts mehr im Wege, um den Geist Gottes 
zu empfangen. Der Hingabe des Menschen an Gott folgt die Gabe des 
Heiligen Geistes. Entscheidend ist der Glaube. Der Glaube ergreift 
Gottes Gnade, so geschieht Rettung. So lesen wir in Eph. 2,8: „Aus 
Gnade seid ihr gerettet worden durch den Glauben“, und Paulus fügt 
hinzu, dass dieser Vorgang keine menschliche Leistung, sondern ein 
Geschenk Gottes sei. 

Nun heißt es hier nicht nur,  dass die gläubig gewordenen Christen    in 
Ephesus den Heiligen Geist empfingen, sondern dass sie mit ihm 
versiegelt wurden. Was heißt das? In GNADE UND HERRLICHKEIT 
6/2012 äußerte sich dazu Andreas Schäfer und er nannte dort 10 Punkte 
über das Geist-Siegel: der Geist als Autoritätshinweis – Wertangabe – 
Eigentumsbeleg – Glaubensbestätigung – Zeichen der Bevollmächtigung 

– Schutzzusage – Garant – Widmung – Ewigkeits-Visum – Unterpfand. 
Der Heilige Geist wird hier auch als Angeld oder Unterpfand 

bezeichnet. Die Bibel enthält ja eine Fülle göttlicher Verheißungen für 
die Glaubenden. Viele davon erfüllen sich erst in der Zukunft, so z.B. 
die neue Leiblichkeit – die Entrückung der Gemeinde – die Wiederkunft 
Christi – das Gericht über die Völker – die Auferstehung der Toten u.a. 
Den Heiligen Geist aber können wir, wenn wir glauben, heute empfangen, 

hier und jetzt! So erfahren wir, dass Gott Sein Verheißungswort auch 
einlöst. So ist der Geistempfang eine Garantie für die Einlösung auch 

aller anderen Zusagen Gottes. Es gibt ja auch im Geschäftsleben den 
Begriff der Anzahlung. Wenn ich etwas Kostbares kaufe, das ich im 
Moment nicht voll bezahlen kann, so gibt sich der Verkäufer   vielleicht 



51 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert                        G+H Nr. 2_2014 
 

 

mit einer Anzahlung vorerst zufrieden. Sie soll garantieren, dass ich 
zahlungsfähig bin und auch die restliche Summe noch bringe. 

Es ist beschämend und demütigend, aber auch beglückend zu erfahren: 
Der große Gott gibt mir armen Menschen ein Angeld, eine Anzahlung! 
Und dies ist eben Sein Heiliger Geist. Er garantiert mir, dass Gott auch 
alles andere Verheißene noch geben wird. Und ist der Geist Gottes  nicht 
das Allerwichtigste? Habe ich ihn, dann wird mir auch  alles andere 
Verheißene noch zuteil werden, vor allem der neue Leib und das 
immerwährende Sein bei Jesus Christus (1. Thess. 4,17). 

 
Epheser 1,15.16: „Darum höre auch ich nicht auf, nachdem ich von 
eurem Glauben in dem Herrn Jesus und (eurer) Liebe zu allen 
Heiligen gehört habe, für euch Dank zu sagen, wenn ich in meinen 
Gebeten eurer gedenke.“ 

 
Hier ist vom Glauben in dem Herrn Jesus die Rede. Die Schrift spricht 
vom Glauben an den Herrn (oder auch: vom Vertrauen auf Ihn). Hier 
steht im Griechischen epi (Apg. 9,42; 16,31 u.a.) oder eis (das auf Ihn 
gerichtete Vertrauen o. der Glaube in Ihn hinein, Joh. 3,16; 11,25.45 u.a.). 
Ein solcher Glaubender ist noch nicht in Christus, aber sein Glaube blickt 
auf Ihn, ist auf Ihn gerichtet. – Hier aber spricht Paulus vom Glauben in 
dem Herrn Jesus, und man sollte es nicht als Wortklauberei abtun, wenn 
zwischen dem Glauben an den Herrn und in dem Herrn unterschieden 
wird. Zweifellos hat der Glaube eines Menschen, der in dem Herrn lebt, 
eine andere Tiefe der Beziehung, der Erkenntnismöglichkeiten als jener 
Glaube, der von außen auf den Herrn gerichtet ist. Diesen Glauben in 
dem Herrn kann Paulus bei den Epheserchristen dankbar feststellen. 

Dazu kommt ein zweites wertvolles Gut: die Liebe zu allen  Heiligen. 
Als Paulus dies schrieb, gab es noch nicht die verschiedenen christlichen 
Konfessionen, die sich später herausbildeten, aber es gab auch damals 
ganz verschieden geprägte Gläubige – denken wir nur an Gesetz und 
Gesetzlichkeit. Den anderen lieben heißt ja nicht, in allen 
Erkenntnisfragen mit ihm übereinstimmen. Manchmal muss man sich mit 
der Tatsache zufrieden geben, dass man in manchem eben nicht 
übereinstimmt, und wir wissen alle, dass es da an Meinungsunterschieden 
nicht mangelt – sei es in Bezug auf Taufe und Abendmahl, Umgang mit 
der „Welt“ oder Fragen der Bibelauslegung, Verständnis der biblischen 
Zukunftsprophetie bis hin zu den letzten Zielen Gottes. Wichtig ist es, alle 
Heiligen zu lieben – auch bei Erkenntnisunterschieden in Detailfragen. 
Das heißt, dass ich dem anderen mit Achtung und Wohlwollen begegne, 
ihn in seiner Haltung und Auffassung ernst nehme, auch wenn ich diese 
nicht teile. Ich sollte auch nicht versuchen, ihn zu meiner Meinung zu 
bekehren – ist er aber fragend, kann ich meine Schau der Dinge darlegen; 



52 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert                        G+H Nr. 2_2014 
 

 

vielleicht geht er darauf ein, vielleicht auch nicht. In jedem Fall aber 
sollte die Liebe nicht beschädigt werden, wie es durch Äußerungen des 
Hochmuts und der Verachtung geschehen kann. Auch vor unnötigen 
Emotionen sollte man sich hüten, woraus leicht Streit entsteht, vielmehr 
nüchtern und sachlich bleiben. 

„Die Liebe fügt dem Nächsten nichts Böses zu“ (Röm. 13,10). Sie 
bringt ihm Wohlwollen entgegen. Auch wo sie widerspricht, ist sie auf 
des Nächsten Heil bedacht. Sie ist nicht rechthaberisch, streitsüchtig, 
überheblich. Um ihre Wesensart kennenzulernen, lese man 1. Kor. 13,1- 
13 – das Hohelied der göttlichen Liebe. 

„Liebe zu allen Heiligen“ – welch ein hohes Gut! Aber es recht zu 
praktizieren, ist nicht immer leicht. Zu „allen Heiligen“ gehören ja auch 
die, die ich unsympathisch finde und um die ich gern einen Bogen mache. 
Nur die Liebe Gottes, die Liebe im Heiligen Geist, steht über Sympathie 
und Antipathie, über menschlichem Gefallen oder Nichtgefallen; sie kann 
sogar ein schlechtes Verhalten des anderen verkraften, kann sich einiges 
gefallen lassen. Dabei sollten wir aber nicht in den Fehler verfallen, 
jahrelang damit zu prahlen, was wir uns alles – so lieb und demütig – 
haben gefallen lassen! Auch das kommt vor. 

 
Wir wollen bei dem vorangestellten Wort aus Eph. 1,15.16 nicht übersehen, 
dass es neben der Fürbitte auch das Fürdanken gibt. Wer die Gemeinde 
Gottes liebend beobachtet, sieht so manches Gute, das in Einzelnen oder 
Gemeinden heranwächst. Er bleibt nicht kritisierend daran hängen, was 
alles „noch nicht“ stimmt und besser sein sollte, sondern freut sich an 
dem, was trotz aller menschlichen Unvollkommenheit „schon“ zur Ehre 
Gottes in Erscheinung tritt, sei es Einsatz und Fleiß im Dienst einer 
Gemeinde, gute Lehre, höfliches Verhalten, geistliches Wachstum in der 
Erkenntnis und im praktischen Ausleben des Erkannten. Da darf man 
dann auch mal zur Ermunterung und zum Ansporn ein Lob aussprechen. 
Vor allem aber soll dem Herrn, von dem alles Gute kommt, von Herzen 
gedankt werden. 

 
Epheser 1,17: „...dass der Gott unseres Herrn Jesus Christus, der 
Vater der Herrlichkeit, euch gebe den Geist der Weisheit und 
Offenbarung, um Ihn selbst zu erkennen.“ 

 
Nach diesem Wort gibt es ein wachstümliches Erfülltwerden mit dem 
Heiligen Geist. Dieser Geist ist ja nach Jes. 11,2 ein siebenfältiger Geist: 
der Geist des HERRN (der Geist Jahwehs, des Ewigseienden), der Geist 
der Weisheit und des Verstandes, der Geist des Rates und der Kraft, der 
Geist der Erkenntnis und der Furcht des HERRN. 



53 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert                        G+H Nr. 2_2014 
 

 

Die Gläubigen, an die Paulus schreibt, hatten den Heiligen Geist bereits 
empfangen. Wir sahen ja in Eph. 1,13, dass sie mit dem Heiligen Geist 
versiegelt worden waren. Das schließt aber nicht aus, dass es ein weiteres 
Wachstum gibt. So mögen sie – darum betet Paulus – auch den Geist der 
Weisheit und Offenbarung (o. Enthüllung) empfangen (griechisch: den 
Geist der sophia und apokalypsis). Das soll sie befähigen, „Ihn selbst 
(den Vater) zu erkennen“. Es ist ein Unterschied, ob man nur Gottes 
Taten in Gericht und Gnade wahrnimmt oder ob man Sein Wesen 
erkennt. Wie ist Gott in Seinem innersten Wesen? Das sehe ich nicht    in 
der Natur. Wer sagt: „Ich erkenne Gott in der Natur“, der sagt nicht etwas 
völlig Falsches, aber es ist zu wenig. Er sieht in Himmel und Erde, Luft 
und Meer, in Frühling, Sommer, Herbst und Winter zwar Gottes Wirken, 
aber nicht „Ihn selbst“, Sein Wesen. Auf dieser  Ebene bleibt mir Gott ein 
Rätsel. Gleicht Er der Sommerhitze oder der Winterkälte, befindet Er sich 
im ewigen Wechsel wie die Jahreszeiten? Nein, sagt Jakobus (1,17), bei 
Ihm gibt es keine Veränderung, keine Verfinsterung durch einen Wandel 
Seines Wesens (wie auf Erden durch die wechselnde Stellung der 
Gestirne). Es bleibt dabei: „Gott ist Licht“ und „Gott ist Liebe“ (1. Joh. 
1,5; 4,8). Aber die Erziehungsmethoden Seiner Liebe sind 
verschiedenartig. So scheint Gott mal hart und streng, mal liebevoll 
verschonend und tröstend zu sein. Doch es ist und bleibt derselbe Herr, 
der uns immer zu Sich ziehen, immer zurechtbringen will. 

 
Epheser 1,18: „(Gott gebe euch auch) erleuchtete Augen eures 
Herzens, damit ihr begreift, welches die Hoffnung Seiner Berufung 
ist und welches der Reichtum der Herrlichkeit Seines Erbes in den 
Heiligen.“ 

 
Außer den Augen, mit denen wir normalerweise unsere Umwelt 
erblicken, gibt es nach diesem Gotteswort auch Augen des Herzens. 
Unser Herz sieht noch anderes als unsere Augen. Es hat ein Gespür dafür 
(oft schon bei Kindern), wer es gut mit mir meint und wer nicht. Das 
reicht aber nicht aus, um Gott zu erkennen. Doch wenn Gott, der Vater 
der Herrlichkeit, unsere Herzensaugen erleuchtet, dann können wir 
göttliche Dinge erkennen und erfassen. Davon spricht hier Paulus. 

Was sollen wir denn erkennen? Was ist Paulus wichtig? – Es ist von 
Hoffnung und von Herrlichkeit die Rede. Dabei denken wir zunächst 
immer an uns selbst. Was habe ich in zukünftigen Zeiten zu erwarten? So 
dürfen wir ja auch denken und darauf gibt uns die Schrift so manche 
kostbare  Antwort.   Doch  in  unserem  Text   spricht  Paulus  von    der 
„Hoffnung Seiner Berufung“ und von der „Herrlichkeit Seines Erbes in 
den Heiligen“. Wir sollen weg von uns und auf Christus hinblicken. Das 
führt uns zu den Fragen: 



54 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert                        G+H Nr. 2_2014 
 

 

Welche Berufung hat Er? 
Was für eine Hoffnung ist mit Seiner Berufung verbunden? 
Was für ein Erbe hat Christus? 

 
Das ist höher, größer, umfassender als unsere Berufung und unser Erbe. 
Und dabei kommen wir selbst keineswegs zu kurz. Denn wenn wir nach 
Eph. 3,6 Miterben und Mitleib und Mitteilhaber der Verheißung sind, 
dann ist ja Seine Berufung auch unsere Berufung. – Ja, wozu ist denn 
Christus, der Messias, berufen? Schon ein alttestamentliches Wort gibt 
uns darauf eine gar kostbare Antwort: Jes. 61,1.2. Dort sehen wir den 
Messias, den Christus, in sieben Berufen; Er ist Evangelist, Seelsorger, 
Befreier, Gnadenspender, Richter, Tröster und Erstatter. Der Text 
drückt es so aus: Er bringt Elenden frohe Botschaft – verbindet, die 
gebrochenen Herzens sind – ruft den Gefangenen Freilassung aus und 
Öffnung des Kerkers den Gebundenen – ruft das Gnadenjahr Jahwehs aus 
– einen Tag der Vergeltung unsres Gottes – Tröstung für alle Trauernden 
– und Er will den Trauernden und Verzagten ein Erstatter sein. – So 
schenkt uns Jes. 61,1.2 einen gewaltigen Ausblick auf das kommende 
messianische Heil, verbunden mit großartiger Hoffnung. 

Nach den Paulusbriefen hat der Christus, der Messias, einen Leib, und 
die Leibesglieder sind mit dem Haupt nicht nur ganz eng verbunden; sie 
haben auch teil an all Seinen Ämtern und Aufgaben. Karl Geyer drückt es 
in einem Lied so aus: 

Nichts wird in künftigen Zeiten geschehen 
ohne den Dienst, zu dem Er uns bestellt. 
Dazu hat Er die Gemeinde ersehen, 
dass Er durch sie einst vollende die Welt. 
(„Lobgesänge der Gemeinde“ Nr. 766.) 

 
Auch die Gemeinde Gottes – du und ich, wenn wir dazugehören – soll die 
Aufgaben des Messias durchführen – jetzt schon im Kleinen in Armut und 
Schwachheit und in Zukunft in großartiger Vollendung. Wenn wir jetzt 
schon hier und da einen Traurigen trösten, einen Verzagten aufrichten, 
einen Gebundenen von seiner Bindung lösen helfen, Zerbrochene auf 
Gottes Gnade hinweisen, dann ist das schon ein kleiner Anfang von der 
Ausführung messianischer Aufgaben. 

Nun ist aber auch von einem Erbe die Rede, das Gott in Christus in den 
Heiligen hat. „Erbe“ hat etwas zu tun mit Besitz und Eigentumsrechten. 
Wir sind als Glaubende Gottes und Christi Eigentum. Das zu wissen, ist 
tröstlich für uns, aber auch ermahnend und verpflichtend. Es bedeutet 
einerseits: Er hat Acht auf uns – Wir sind Ihm wertvoll – Wir gehören 
keinem anderen als dem Herrn, keiner finsteren Macht, denn aus ihr sind 
wir herausgerettet (Kol. 1,13). Und es bedeutet andererseits: Wir gehören 



55 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert                        G+H Nr. 2_2014 
 

 

nicht mehr uns selbst, sondern dem Auferstandenen. 2. Kor. 5,15 sagt ja: 
„Er ist darum für alle gestorben, damit, die da leben, hinfort nicht sich 
selbst leben, sondern dem, der für sie gestorben und auferstanden ist.“ 
Tun wir das? Ist uns das im Alltag bewusst? 

 
Epheser 1,19.20: „(Wir sollen auch begreifen) welches die überragende 
Größe Seiner Kraft in Bezug auf uns, die Glaubenden, ist, gemäß der 
Wirksamkeit der Macht Seiner Stärke, die Er hat wirksam werden 
lassen in dem Christus, als Er Ihn aus den Toten auferweckte und in 
den himmlischen (Bereichen) zu Seiner Rechten sitzen ließ.“ 

 
Die Glaubenden sollen etwas begreifen (wissen, verstehen). Zwei Dinge 
sahen wir schon: die Hoffnung Seiner  Berufung  und den Reichtum der 
Herrlichkeit Seines Erbes in den Heiligen. Dazu tritt nun noch ein 
Drittes: die göttliche Kraft. Paulus zieht alle Register, um ihre Größe 
deutlich zu machen: Es geht um göttliche Wirksamkeit und Macht und 
Stärke (griechisch: energeia, kratos, ischys). Das Wort energeia erinnert 
uns an „Energie“. Den Ausdruck „gemäß der Wirksamkeit (Energie)“ 
gebraucht Paulus auch in Eph. 3,7; Phil. 3,21 und Kol. 1,29. In Eph. 
3,7 ist die Rede von der Gnade Gottes, die Paulus zuteil wurde gemäß 
der Wirksamkeit Seiner Kraft; in Phil. 3,21 bezeugt Paulus von dem 
wiederkommenden Retter Jesus Christus, dass Er den Leib unserer 
(gegenwärtigen) Erniedrigung umgestalten werde, sodass er gleichförmig 
sei dem Leibe Seiner Herrlichkeit „gemäß der Wirksamkeit (Energie, 
Betätigung, Wirkung, Kraftentfaltung), mit der Er sich auch das All 
unterzuordnen vermag“. Und in Kol. 1,29 sagt Paulus, dass er seinen 
Dienst tut „entsprechend Seiner Wirksamkeit, die in mir wirkt in Kraft“. 
Nun aber erklärt Paulus  diese  göttliche  Kraft  noch  näher  durch den 
Hinweis auf die Auferstehung Jesu Christi. Wir, die Glaubenden, sollen 
die gleiche Kraftwirkung begreifen und erfahren, die Gott bei der 
Auferweckung Christi gebrauchte. Zweimal ließ Gott etwas ganz Neues 
in Erscheinung treten: bei der Erschaffung der Welt Seine Schöpferkraft 
und bei der Auferweckung Jesu Christi aus den Toten Seine 
Auferstehungskraft, die Kraft der Lebendigmachung. Das heißt nicht, 
dass sich darin Seine Kraft erschöpfte – nein, ganz im Gegenteil, Gott 
zeigte an einem Einzelnen, Seinem Sohn, was Er zu tun vermag. In 
dieser Kraft kann und wird Gott – so lesen wir es in Phil. 3,21 – sich 
noch das ganze All unterordnen – kein totes All, sondern ein lebendig 
gemachtes All. So schreibt ja auch Paulus: „Wie in dem Adam alle sterben, 
so werden auch in dem Christus alle lebendig gemacht werden“ (1. Kor. 
15,22). Gott begnügte sich aber nicht damit, Seinen Sohn dem Tod zu 
entreißen – Er hat Ihn auch in der sogenannten „Himmelfahrt“ über alles 
erhöht. Er schenkte Ihm den Namen (die Vollmacht, die Autorität),  der 



56 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert                        G+H Nr. 2_2014 
 

 

über jeden anderen Namen erhaben ist (Phil. 2,9). Bei der „Himmelfahrt“ 
geht es nicht um Entfernungen und Geschwindigkeiten, die man messen 
kann, sondern um das Hinübergehen in eine ganz andere Dimension; da 
geht es nicht um Kilometer und km/h, sondern um göttliches Wirken, 
jenseits aller irdischen und kosmischen Maße. 

Außerdem geht es um ein Leben, das nie mehr sterben kann! So wie 
vom Sohne Gottes geschrieben steht: „Er stirbt nicht mehr – Er lebt 
immerdar“ (Röm. 6,9; Hebr. 7,25), so werden auch alle Gotteskinder als 
Auferweckte aus den Toten nie mehr sterben. Ist Gottes Geist in uns in 
einer bleibenden Innewohnung, dann gilt dies auf der geistlichen Ebene 
schon jetzt. 

 
Epheser 1,21: „(Dort ist Er) hoch erhöht über jede Herrschaft und 
Gewalt und Kraft und Hoheit und jeden Namen, der genannt werden 
mag – nicht allein in dieser Weltzeit (Äon), sondern auch in der 
zukünftigen.“ 

 
Paulus beschreibt die überragend hohe Stellung des Sohnes Gottes seit 
Seiner „Himmelfahrt“ nicht etwa räumlich („hoch über allen Sternen“), 
sondern geistlich und persönlich. Es gibt in den himmlischen Bereichen 
der Engelwelt – der gehorsam gebliebenen wie auch der gefallenen – eine 
ganze Hierarchie von Mächten, die Paulus „Herrschaften und Gewalten“ 
nennt. Außer in Eph. 1,21 ist auch in 1. Kor. 15,24; Eph. 3,10; 6,12; Kol. 
1,16 und 2,10.15 von ihnen die Rede. Einer von diesen „Herrschaften“ ist 
z.B. der Engelfürst Gabriel (Dan. 9,21; Luk. 1,19), ein anderer Michael 
(Dan. 12,1; Offb. 12,7). Gott setzt sie ein in Seinem Dienst   als Boten 
oder auch Krieger. Jesus wurde nach Seinem Tod und Seiner 
Auferstehung nicht etwa einer von diesen „Herrschaften“, sondern über 
sie alle hoch erhöht. Nur Einer steht über Ihm: der Vater. 

 
Epheser 1,22.23: „Und alles hat (der Vater) Seinen Füßen 
untergeordnet und Ihn als Haupt über alles der Gemeinde gegeben, 
die Sein Leib ist, die Fülle dessen, der alles in allem erfüllt.“ 

 
Auch in 1. Kor. 15,27 bezeugt Paulus, dass der Vater alles dem Sohn 
untergeordnet hat. Dazu bemerkt der Schreiber des Hebräerbriefs ganz 
nüchtern: „Jetzt allerdings sehen wir noch nichts davon, dass Ihm das All 
untergeordnet ist“ (Hebr. 2,8). Auch in dieser Hinsicht „wandeln wir im 
Glauben und nicht im Schauen“ (2. Kor. 5,7). In der Welt sieht es 
wahrlich nicht nach Gottesherrschaft aus. Und die Heilige Schrift selbst 
spricht ja deutlich von den „Beherrschern dieser finsteren Welt“, die auch 
„geistliche Mächte der Bosheit in himmlischen Bereichen“ genannt 
werden und die der Engelfürst Michael bekämpfen und stürzen wird 



57 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert                        G+H Nr. 2_2014 
 

 

(Offb. 12). Jesus aber steht über allem. Er ist allen satanischen Mächten 
nicht neben-, sondern übergeordnet und sie sind Ihm untergeordnet. Das 
gilt schon heute – allem Augenschein der finsteren Welt zum Trotz. Und 
dieser Jesus lebt in den Seinen heute und hier – in dir und mir, wenn wir 
Ihm im Glauben gehören. 

 
Zwei wichtige Aussagen dürfen nicht unbeachtet bleiben: Die Gemeinde 
ist Christi Leib und Christi Fülle. 

Sie ist Sein Leib. Davon hören wir noch nichts im Alten Testament 
und auch nicht in den Evangelien und der Apostelgeschichte. Auch im 
Römerbrief bezeichnet „Leib“ in der Regel unseren irdischen Körper, 
doch in Röm. 12,4.5 heißt es: „Wie wir an einem Leibe viele Glieder 
haben, aber nicht alle Glieder dieselbe Tätigkeit haben, so sind wir, die 
Vielen, ein Leib in Christus, im Einzelnen aber Glieder untereinander.“ 
Von dieser und anderen Stellen aus (1. Kor. 10,16.17; 12,12.13.27; Eph. 
1,23; 4,4.12.16; 5,23.30; Kol. 1,18.24; 3,15) sind wir durchaus berechtigt, 
von einer „Leibesgemeinde“ zu sprechen. Wie die angeführten Stellen 
zeigen, spricht Paulus des Öfteren von diesem Christusleib, ihm ist diese 
Botschaft anvertraut, und zwar nicht als etwas Nebensächliches, sondern 
als etwas zentral Wichtiges. Christus lebt in den Gliedern und wirkt in den 
Gliedern. Er gestaltet sie um in Sein Bild und Wesen. Die Wirksamkeit 
der Glieder geschieht heute in Niedrigkeit, zukünftig in Herrlichkeit. 

Er das Haupt, wir Seine Glieder, 
Er das Licht und wir der Schein, 
Er der Meister, wir die Brüder, Er 
ist unser, wir sind Sein. 
(Zinzendorf in „Herz und Herz vereint zusammen“.) 

 
Die Gemeinde ist auch Seine Fülle (griechisch plärooma, Eph. 1,23). 
Dieses griechische Wort hat eine vielfältige Bedeutung, und wenn wir 
dabei an die Leibesgemeinde denken, ergeben sich erstaunliche und 
wunderbare Aspekte. Das Wort plärooma bedeutet u.a.: Füllung, die 
Besetzung oder Ausrüstung oder Befrachtung von Schiffen, Flicken am 
Kleide, Vervollständigung, Ergänzung, Vollzahl, Sättigung, Reichtum, 
Fülle (Wörterbuch von Menge-Güthling). Das führt uns zu der kühnen 
Frage: Wäre der Christus, der Messias, ohne Seinen Leib, ohne die 
Gemeinde etwa unvollständig? Nein und  Ja!  Natürlich  braucht  uns der 
Christus nicht, Er ist ohne uns als Schöpfer, Retter, Richter und König 
voll handlungsfähig; wir dagegen brauchen Ihn! Aber Er will  uns 
gebrauchen! Er will, menschlich-töricht gesprochen, nicht alles allein 
und selber machen – wie manche von sich selbst sehr überzeugte 
Menschen, die meinen: Letzten Endes kann ich es ja doch am besten; 
deshalb mache ich es selber ganz allein! Ein solcher Mensch wäre ein 



58 

Epheser 1 – Vers für Vers erläutert                        G+H Nr. 2_2014 
 

 

schlechter Chef und Ausbilder, Meister oder Lehrer. Würde Gott, würde 
Jesus so sprechen – wir könnten uns nur in Demut beugen und Ihm 
recht geben. Aber so spricht Er eben nicht! Er weiß, dass wir ohne Ihn 
nichts tun können, nichts sind und haben – aber Er will uns füllen und 
erfüllen, verändern und gebrauchen! Und dies, obwohl auch Gläubige, 
Gotteskinder, Leibesglieder noch sündigen (ohne es zu wollen!) und 
ständig Fehler machen – wie Schüler in einer Schule, wie Auszubildende. 
Unsere Fehler halten uns in der Demut und wir dürfen aus ihnen lernen. 
Die Gemeinde ist Christi Fülle! Sie „vervollständigt“ Ihn in dem Sinne, 
dass Er nun in alle zukünftigen Zeitalter hinein nicht allein richten und 
retten und erben und herrschen wird, sondern mit Seinen Gliedern. So 
sagt z.B. Paulus in Röm. 8,17: „Sind wir Kinder, dann auch Erben: Erben 
Gottes und Miterben Christi, wenn wir wirklich mit leiden, damit wir 
auch mit verherrlicht werden.“ Wir  gehen Seinen Weg,  der    durch 
Niedrigkeit zur Herrlichkeit führt, und werden dabei umgestaltet. 

In wunderbarer Weise spricht Paulus auch in Kol. 2,9.10 von der 
göttlichen Fülle. Dies ist eine Doppelaussage, den Herrn selbst und dann 
auch Seine Glieder betreffend: „In Ihm (Christus) wohnt die ganze 
Fülle der Gottheit leibhaftig und ihr seid in Ihm zur Fülle gelangt...“ 
In Christus wohnte schon immer die ganze Fülle Gottes und die Fülle 
Seines Geistes. Wer Ihn sah, der sah (wesensmäßig) den Vater, und zwar 
rein und ungetrübt, nicht durch irgendeine Sünde entstellt. Und nun sagt 
uns Paulus, dass auch wir Zugang zu dieser Fülle haben. Wir dürfen aus 
Seiner Fülle Gnade um Gnade nehmen, dürfen uns umgestalten lassen, in 
Sein Bild prägen lassen – und das alles freiwillig, ohne Zwang, durch 
Liebe. Das Ziel dieses Prozesses ist nach 1. Joh. 3,2: „Wenn Er geoffenbart 
werden wird, so werden wir Ihm gleich sein, denn wir werden Ihn sehen, 
wie Er ist.“ Wer diese Hoffnung wirklich hat, der reinigt sich selbst. 

 
Wir sind am Ende unserer Betrachtung von Epheser 1. Es war von 
unserer persönlichen Segnung und Erlösung die Rede, aber wir wurden 
auch weit darüber hinaus eingeführt in Gottes Willen und Wohlgefallen, 
in Seine Pläne mit der Gemeinde und dem ganzen All. Mögen diese 
Ausführungen zu tieferer Gottes- und Christuserkenntnis und treuerer und 
entschiedenerer Liebe und Hingabe an Jesus Christus und den Vater 
führen! 



98 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1   G+H Nr. 3_2014 
 

 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert 

Von Heinz Schumacher 
 

Epheser 2,1: „Auch euch (hat Gott lebendig gemacht), die ihr tot wart 
in euren Übertretungen und Sünden.“ 

 
Der Unterschied zwischen einem von Gott geretteten und einem noch 
unerretteten Menschen wird in der Schrift mit verschiedenen Worten und 
Bildern ausgedrückt, z.B. 

gefangen – befreit, 
verloren – gefunden, 
unerrettet – gerettet, fern 
und fremd – nahe, tot – 
lebendig. 

Die letztere Gegenüberstellung ist die radikalste, indem sie sagt: Wir 
waren einst (d.h. in der Zeit vor dem rettenden Eingreifen des gnädigen 
Gottes) nicht nur fern von Gott, Ihm entfremdet, durch den Feind Gottes 
verfinstert und verblendet, sondern tot, und Gottes Handeln an uns war 
nicht nur die Zurechtbringung eines Verirrten oder die Zurechtweisung 
eines Ungehorsamen, sondern die Lebendigmachung eines Toten. Dabei 
handelt es sich natürlich um ein geistliches Totsein,  nicht um  ein 
leibliches wie in Joh. 11 (Lazarus) oder Apg. 20,9 (Eutychus) oder Offb. 
20,12 (alle Toten jener Zeit und Situation). Dieser Todeszustand bedeutet: 
Es fehlt der Kontakt des Menschen mit Gott, dem Urquell allen Lebens 
und Lichtes. Der Mensch ist auf sich selbst angewiesen, was Leben und 
Glück, Rettung und Heil betrifft. Weder hört er auf Gott (weil er noch 
keine Gelegenheit dazu hatte oder aber weil er nicht hören will) noch gibt 
er Antwort auf Gottes Reden im Gebet. Ihm fehlt das wesenhafte 
göttliche Leben. Es ist gleichsam der Strom abgeschaltet, das Licht ist aus, 
wir erkennen weder uns selbst noch Gott noch die Welt   im rechten, d.h. 
göttlichen Licht. Eine schlimme Situation! Steckst du noch darin? Hier 
gibt es auch keine halben Lösungen. Man sagt zwar: 
„Dieser Mensch war halbtot“ – aber eben noch nicht tot, er lebte noch. 
Wir haben entweder Gottes Leben in uns oder wir haben es nicht. Jeder 
sollte wissen, wie es da um ihn steht. Habe ich schon das neue Leben aus 
Gott, das man auch „Wiedergeburtsleben“ nennt? Lebt Jesus Christus  in 
mir? Habe ich Heiligen Geist – was nicht heißen muss Geistesfülle, aber 
doch die „Grundausstattung“ (wenn ich es einmal so nennen darf) 
aufgrund von Hören und Glauben (Eph. 1,13.14), dem normalerweise ein 
Wachstum hinein in die Fülle folgen soll (Eph. 3,16; 4,30; 5,18)? 



99 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1   G+H Nr. 3_2014 
 

 

Manche Menschen sind im „alten Leben“ (bevor Christus in ihr Herz 
und Leben kam) Gottesfeinde; andere sind „nur“ Gleichgültige. Man ist 
ja nicht gegen Gott – sagt man geradezu großzügig -, aber man kümmert 
sich nicht um Ihn; das mögen andere tun, die so etwas brauchen. Wieder 
andere sind zwar fromm, aber eine letzte klare Entscheidung für ein 
Leben mit Gott und Christus im Glaubensgehorsam haben sie noch nicht 
getroffen. Sie wurden auch noch nie danach gefragt. Es geschieht wohl 
nur selten, was ich auf einer Jugendfreizeit der „Christlichen Allianz“ 
(C.A.) vor Jahrzehnten erlebte. Da wurde von dem leitenden Bruder 
plötzlich gesagt: „Die Gotteskinder in unserer Mitte sollen mal 
aufstehen!“ Darauf war ich nicht vorbereitet und so blieb ich sitzen. Das 
ärgerte mich aber, denn rechts und links von mir standen junge Menschen 
auf und ich dachte: Ich lese das Neue Testament im griechischen Text; 
das können die bestimmt nicht; und nun stehen die auf und ich bleibe 
sitzen; da stimmt doch irgendetwas nicht. Ich ärgerte mich über mich 
selbst. Das war aber ein heilsamer Ärger, denn er brachte mich dazu, zu 
einem Bruder in die Seelsorge zu gehen, und danach war auch ich meines 
Heiles gewiss. 

Tot oder lebendig? Das ist keine nebensächliche Frage, das muss man 
wissen! Der sogenannte „verlorene Sohn“ war vor seiner Heimkehr zum 
Vater „tot“, aber durch die gnädige und herzliche Annahme durch den 
Vater ist er „lebendig geworden“ (Luk. 15,24). 

 
Wir  wollen  das  erste  Wort  von  Eph.  2,1  nicht  übersehen,  es lautet: 
„Auch“. Die Lebendigmachung, die wir erfahren, wenn wir hören und 
glauben, ist also nicht die erste. Schon einmal wurde ein Toter lebendig. 
Wer ist damit gemeint? Wie die vorangehenden Verse in Eph. 1,19-23 
zeigen, ist von Jesus Christus die Rede, der „tot war und wieder lebendig 
geworden ist“ (Offb. 1,18; 2,8). Welch eine Würde verleiht uns doch  der 
Gott aller Gnade, dass Er uns hier gleichsam in eine Reihe stellt,    in 
demselben Atemzug nennt mit dem Erstgeborenen aus den Toten (Kol. 
1,18), Jesus Christus. Wo Er den Anfang machte, erleben wir die 
Fortsetzung. Ein Lebendigmachungsprozess ist in Gang  gekommen, und 
er wird nicht enden, bis einmal „alle in Adam Gestorbenen in dem 
Christus lebendig gemacht worden sind“ (1. Kor. 15,22). Das ist mehr als 
leibliche Auferstehung (die natürlich auch dabei ist), es ist Empfang des 
Lebens Gottes. 

 
Epheser 2,2.3: „... (in euren Übertretungen und Sünden) in denen ihr 
einst lebtet nach Art des Zeitlaufs dieser Welt (wörtlich: des Äons 
dieses Kosmos), nach Art des Herrschers des    Vollmachtsbereiches 



100 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1   G+H Nr. 3_2014 
 

 

der Luft, des Geistes, der jetzt wirksam ist in den Söhnen des 
Ungehorsams, unter welchen auch wir alle einst wandelten 
(anastrephoo = sich hin und her wenden, umherwandern, auftreten) in 
den Begierden unseres Fleisches, indem wir die Willensregungen des 
Fleisches und der (damit verbundenen) Gedanken (Überlegungen, 
Absichten) ausführten, und wir waren von Natur Kinder des Zorns 
wie auch die übrigen (Menschen).“ 

 
Paulus kennt nicht die „vornehme Zurückhaltung“, deren wir uns 
heutzutage manches Mal befleißigen, um dem Hörer oder Leser nicht „zu 
nahe zu treten“, sodass er sich beleidigt fühlen könnte. Nein, eine falsche 
Rücksichtnahme gibt es bei ihm so wenig wie bei den Propheten Alten 
Bundes. Soll eine gute Therapie des sündenkranken Menschen erfolgen, 
so muss zuallererst die Diagnose stimmen. Und die ist bedrückend, ja 
niederschmetternd: Ihr wart Gefangene, Gebundene, dreifach abhängig 
und versklavt: gebunden an den Zeitgeist, an den satanischen Geist und 
an die Begierden eures Fleisches; man könnte sagen: an die Umwelt – die 
Überwelt – und die Innenwelt. – Wie abhängig ist doch der Mensch von 
seiner Umwelt! Schnell erkennt man die neusten Trends der Mode sowie 
der politischen und gesellschaftlichen Beurteilungen durch die Medien. 
Wie oft bekommen wir zu hören: „Das ist eben heute so – so denkt man 
heute.“ Das ist für viele die rechte Richtung und man passt sich an. Wie 
denkt „man“ heute über Politik, Kunst, Gesellschaft, Homosexualität, 
Abtreibung usw.? Es wird nicht die Homosexualität angeprangert (wie in 
Röm. 1,24-32 in deutlichen Worten), sondern die Ablehnung einer 
solchen Lebensart, die man „Homophobie“ nennt. Sünde wird nicht mehr 
Sünde genannt. Das ist zwar nicht neu, aber heute besonders ausgeprägt. 
Paulus aber – und die ganze Heilige Schrift – nennt Sünde Sünde. Darum 
dürfen, ja sollen wir es auch tun. Immer aber in Demut („ich bin im 
Grunde auch nicht besser“) und ohne jede hochmütige Verachtung. Wie 
reagieren wir, wenn wir von den Sünden anderer hören? Sagen wir: „Das 
ist ja entsetzlich – und das in frommen Kreisen! Wie kann man nur...“? 
Oder beugen wir uns mit darunter und sagen: „Ja, so sind wir Menschen, 
wenn uns nicht der Herr rettet und bewahrt“? 

Unsre Gesinnung sollte immer die sein, Heil und Hilfe anzubieten, statt 
den Richter zu spielen. Wie ernst mahnt doch Paulus: Richtet nicht! Ihr 
seid nämlich auch nicht besser vor Gott (Röm. 2,1-5). Deckt er in Röm. 1 
die Sünden der gottlosen Welt auf, so in Röm. 2 die vieler Frommer, ihre 
heuchlerische Doppelmoral. 

Paulus bleibt aber nicht stehen bei den Einflüssen der Umwelt, er 
schaut tiefer, besser gesagt: höher, und spricht von den Einflüssen  „des 



101 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1   G+H Nr. 3_2014 
 

 

Herrschers des Vollmachtsbereiches der Luft“. Die Redensart ist gar 
nicht so falsch: „Es liegt etwas in der Luft“, nicht biologisch, sondern 
geistlich. Man könnte es die „Überwelt“ nennen. Der Satan ist nicht 
untätig, sondern wirksam, und allzu gern möchte er auch in denen noch 
wirken,  die  nicht  mehr  zu  seinem  Einflussbereich  gehören,  weil sie 
„errettet sind aus dem Machtbereich der Finsternis und versetzt in das 
Königtum des Sohnes Seiner Liebe“ (Kol. 1,13). Wie einst der König von 
Ägypten mit seiner Heeresmacht den ausgezogenen Israeliten nachjagte 
(2. Mose 14), so verfolgt Satan auch heute die vom Herrn Erretteten. 
Doch er kann sie nicht besiegen. In großartiger Einfachheit sagt Jakobus 
(4,7): „Widersteht dem Teufel, und er wird von euch fliehen.“ 

Außer der Umwelt und der Überwelt gefährdet uns die Innenwelt. 
Paulus spricht von den Begierden und Willensregungen unseres Fleisches 
und der damit verbundenen Gedanken. Hier ist an unser Ich und seine 
vielfältigen Gelüste und Bestrebungen zu denken. „Fleisch“ ist in der 
Bibel nicht nur Körper oder Sexualität; auch Eigenwille, falscher Ehrgeiz, 
Stolz und Machtwille und Eitelkeit gehören dazu. Da ist der Mensch sehr 
erfindungsreich, wenn es darum geht, sein Ich zu stärken, seine 
Bedürfnisse zu befriedigen, seine Gedanken in Taten umzusetzen. 
Vielleicht ist diese Gefährdung die gefährlichste, denn hier wirkt der Feind 
in den eigenen Toren und wir haben zuweilen Mühe auseinanderzuhalten: 
Was ist göttlich – was fleischlich – oder sogar satanisch? Hier hilft uns 
nur eine Haltung bewussten Glaubensgehorsams. 

 
Epheser 2,4-6: „Gott aber, der reich ist an Erbarmen, hat um Seiner 
großen (wörtlich: vielen) Liebe willen, mit der Er uns geliebt hat, 
auch uns, die wir in den Übertretungen tot waren, zusammen mit 
dem Christus lebendig gemacht – durch Gnade seid ihr gerettet 
worden! – und (uns) mit (Ihm) auferweckt und mit sitzen lassen in 
den himmlischen (Bereichen) in Christus Jesus.“ 

 
Noch einmal sagt Paulus: „Wir waren in den Übertretungen tot.“ Aber 
dem stellt er nun Gottes rettendes Handeln gegenüber: „Gott aber.“ Wir 
wollen das kleine Wörtlein „aber“ nicht übersehen. Es zeigt den 
Gegensatz zum Alten, die Wende, das Neue. Dreimal finden wir das 
herrliche „Aber Gottes“ in 1. Kor. 6,11: „Und das sind manche von euch 
gewesen (nämlich Götzendiener, Ehebrecher, Diebe usw.), aber ihr seid 
abgewaschen, aber ihr seid geheiligt, aber ihr seid gerecht gesprochen 
worden in dem Namen des Herrn Jesus Christus und durch den Geist 
unseres Gottes.“ Das „Aber Gottes“ ist überhaupt nicht selbstverständlich, 
es strömt aus Seinem reichen Erbarmen und Seiner großen Liebe. Es 



102 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1   G+H Nr. 3_2014 
 

 

bewirkt nicht weniger als neues Leben, Lebendigmachung! Wir werden 
lebendig für Gott. Fehlte vorher der Kontakt, das Gespräch, das Hören 
und Antworten, so ist dies alles nun möglich. Es geschieht Rettung 
durch Gnade, wie Paulus betont. Ja, es findet geistlicherweise so etwas 
wie eine Auferstehung und Himmelfahrt statt. Menschen, denen man 
es überhaupt nicht ansieht, die ihren Alltag zu bewältigen suchen wie die 
anderen auch, wurden aus dem geistlichen Tod herausgeholt, auferweckt. 
Ihnen kann gesagt werden: „Eure Heimat ist nunmehr im Himmel, ihr 
habt dort Bürgerrecht, ihr seid dort zuhause!“ (Phil. 3,20). Alles das aber 
geschieht immer nur „mit dem Christus“. Die enge Glaubensverbindung 
mit Christus ist unerlässliche Voraussetzung. Gotteskinder haben nicht 
nur zwei Naturen (alter Mensch, neuer Mensch), sie leben auch in zwei 
Welten.  Sie leben in der Erdenwelt und zugleich geistlicherweise in   der 
Welt Gottes. Dorthin haben sie Verbindung durch den Glauben im 
Heiligen Geist. Sie hören (oder lesen) Gottes Wort und reagieren darauf 
durch Gebet und mit ihrem ganzen Leben, das nunmehr dem Herrn 
gehört. 

Wer mit dem Christus lebendig gemacht wurde, hat in sich neue 
Lebenskräfte, neue Möglichkeiten, neue Hoffnung. Diese neuen 
Lebenskräfte müssen aber aktiviert werden! Nichts läuft automatisch! 
Paulus drückt es in Gal. 5,25 so aus: „Wenn wir  durch  den  Geist Leben 
haben, so lasst uns auch dem Geist folgen!“ Mit Trägheit und 
Gleichgültigkeit kommt man da nicht weiter, allerdings auch nicht mit 
überschäumendem Aktivismus; vielmehr gilt es still und konsequent dem 
Führen und Mahnen des innewohnenden Geistes Gottes zu folgen. 

 
Epheser 2,7: „... damit Er (Gott) in den herankommenden Zeitaltern 
(Äonen) den überragenden (überbietenden, außerordentlichen) 
Reichtum Seiner Gnade in Güte gegen uns erzeige in Christus Jesus.“ 

 
Paulus lenkte am Anfang unseres Kapitels zunächst den Blick zurück auf 
das „Einst“ oder „Damals“ des früheren Lebens der Nationen (oder 
Heiden). Es war nach Vers 12 ein Leben „ohne Christus“ und ohne 
Heimatrecht bei Gott. Ihr wart, schreibt Paulus den    Briefempfängern, 
„ohne Gott (atheos = gottlos, gottvergessen, gottverlassen) in  der  Welt“. 
Das ist ein schlimmer Zustand, er ist, wie wir sahen, geradezu ein 
Todeszustand. Der „Tote“ selber weiß es nicht und merkt es nicht – eben 
weil er Gott gegenüber „tot“ ist. Eine Änderung dieses Zustandes kann 
nicht der Tote herbeiführen, sondern nur ein Anderer, einer, der die 
Macht hat, Tote lebendig zu machen – unser Gott in Jesus Christus. Und 
das hat Er auch getan! – Danach blickt Paulus in die Gegenwart: 



103 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1   G+H Nr. 3_2014 
 

 

Wir sind gerettet worden und lebendig gemacht worden; und so dürfen 
wir nun als Gerettete, aus Gott und für Gott Lebendiggemachte, unseren 
Weg gehen. Merkt man uns das an – an unserer Freude im Leben mit 
Gott, an unserer lebendigen Hoffnung, die wir nicht unbezeugt lassen? 
Wir haben ja Rettung, Lebendigmachung, Heimatrecht bei Gott und eine 
überragend große Hoffnung. – Das hat aber nun auch eine gewaltige 
Bedeutung für die Zukunft. Blicken wir einmal auf den Schluss unseres 
Verses Eph. 2,7; er lautet: „in Christus Jesus“. Das ist der Schlüssel. Ohne 
ihn haben wir keinen Zugang zu dem „Reichtum Seiner Gnade in Güte 
gegen uns“. Immer wieder sei betont: „In Christus Jesus“ bezeichnet eine 
Lebensgemeinschaft. Das ist noch mehr als Bekehrung und auch mehr als 
Nachfolge. Es ist eine Vereinigung, eine Gemeinschaft, ein 
Teilhaftigwerden der göttlichen Natur (2. Petr. 1,4). Man beachte, wie oft 
Paulus in Eph. 1,3-7 die Worte „in Christus – in Ihm“ gebraucht. 

Paulus blickt hier ganz weit in die Ferne, in herankommende Zeitalter 
(Mehrzahl!). Von diesem und dem kommenden Äon (Einzahl) sprechen 
Matth. 12,32 (keine Vergebung  der Lästerung des Heiligen Geistes)  und 
Eph. 1,21 (Jesus hat Macht über jeden Namen dieses und des zukünftigen 
Zeitalters). Bei dem Ausdruck „zukünftiges Zeitalter“ oder 
„kommender Äon“ denken wir an das Tausendjahrreich der königlichen 
Herrschaft Christi auf Erden. Davon sprechen Stellen wie Jes. 2,2-4  und 
Offb. 20,2.3. Es ist, wenn wir so sagen wollen, die erste Stufe der 
Vollendungszeitalter. Weitere Äonen folgen, davon spricht unser Wort. 

Und was sieht Paulus in der Zukunft herankommen? Schwere Gerichte, 
Verurteilungen zur „ewigen Pein“ (wörtlich zur äonischen Bestrafung, 
und zwar „Bestrafung zwecks Besserung“, griech. kolasis)? Das alles 
wird kommen, so sagen es Matth. 25,46 u.a. Stellen. Aber davon spricht 
Paulus hier nicht, sondern von göttlicher  „Gnade  in Güte gegen uns“. 
Was Gott nach diesem Wort für Seine Kinder, die an Ihn glauben, 
vorgesehen hat, ist ganz positiv, nur positiv! Es ist Seine Gnade! Schon 
heute dürfen wir „aus Seiner Fülle Gnade um Gnade nehmen“ (Joh. 
1,16). Nach 2. Kor. 9,8 vermag uns Gott „jede Gnade überfließend 
darzureichen“, damit wir „in allem allezeit alles Nötige  zur Genüge 
besitzen und noch Überfluss haben zu jedem guten Werk“. Und eben 
diese Gnade will Gott auch in den kommenden Äonen in Güte an uns 
erweisen. – Der nächste Äon, der auf uns zukommt, ist das 
Tausendjahrreich der unumschränkten Herrschaft des Sohnes Gottes auf 
Erden, ohne jede Störung durch Einwirkung des Teufels, denn der ist   ja 
im Abgrund gebunden (Offb. 20,2.3). Aber das ist nicht das Letzte. 
Weitere Äonen werden folgen – wie  viele,  sagt  Gottes  Wort  nicht, und 
so müssen auch wir uns nicht krampfhaft bemühen, eine Zahl zu 



104 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1   G+H Nr. 3_2014 
 

 

errechnen, sondern dürfen uns mit dem begnügen, was geschrieben steht. 
Kennzeichnend für das, was uns da erwartet, ist göttliche Gnade in Güte! 
Das ist eine frohe Botschaft, die freimacht von Zukunftsangst! Denke 
daran, wenn du angstvoll in die Zukunft blickst: Gnade kommt auf mich 
zu, Gnade in Güte! Die Voraussetzung für solches Erleben ist immer, dass 
Jesus Christus unser Herr ist! Nicht Vollkommenheit, Perfektion wird 
erwartet, keine krampfhaften Heiligungsbemühungen, wohl aber dies, 
dass wir ganz bewusst Jesus Christus unseren Herrn nennen und dann 
auch im Alltag nach Seinem Willen fragen, im Glaubensgehorsam leben. 

Das also ist die Zukunftserwartung, die wir für uns selber und für    die 
Gemeinde Gottes haben dürfen: göttliche Gnade in Güte, und dies 
äonenlang! – Über die Völkerwelt kommen noch  schwere  Gerichte, und 
wir werden auch als Kinder Gottes, die Bürger dieser Welt sind,  mit 
davon betroffen; man denke nur an die Naturkatastrophen! Doch wir 
stehen grundsätzlich nicht mehr unter Gottes Zorn (vgl. Röm. 1,16; 5,9; 
1. Thess. 1,10; 5,9), sondern haben Gemeinschaft mit dem Vater und dem 
Sohn (1. Joh. 1,3). 

 
Epheser 2,8.9: „Denn aus Gnade seid ihr gerettet worden durch 
Glauben, und dies nicht aus euch, (es ist vielmehr) Gottes Geschenk, 
nicht aus Werken, damit keiner sich rühme.“ 

 
Immer wieder wendet sich Paulus in seinen Briefen gegen den Gedanken 
der Werkgerechtigkeit und stellt dem die Glaubensgerechtigkeit 
entgegen. Werkgerechtigkeit bedeutet: Mein Heil hängt letzten Endes von 
mir ab, von meiner Gesinnung und meinem Lebenswandel. Das ist ja die 
Lehre des Alten Bundes, wie es aus 3. Mose 26 und 5. Mose 28 
hervorgeht. Gottes Segen oder Fluch über Israel hängt nach der Aussage 
dieser Kapitel davon ab, ob Israel, also der Mensch, der Stimme Gottes 
genau gehorcht, indem er darauf achtet, alle Seine Gebote (also nicht nur 
einige!) zu befolgen. Vermag das der Mensch überhaupt, total und 
dauerhaft? Nein, er vermag es nicht, und so sagt Paulus in Röm. 7,10 das 
erschütternde Wort: „Das Gebot, das zum Leben gegeben war, genau das 
erwies sich mir zum Tod.“ Fazit: Auf dem Boden des Gesetzes können 
wir Gottes Heil und Leben nicht erlangen, denn da kommt es letzten 
Endes auf mich an, auf den Menschen, auf mein Verhalten, meinen 
totalen Gehorsam. Israel meinte zwar in frommer Selbstüberschätzung, 
der wir Menschen so leicht erliegen: „Alles, was der HERR geredet hat, 
wollen wir tun“ (2. Mose 19,8). Aber es zeigte sich schon bald, dass es 
dazu nicht in der Lage war. Ihm fehlten Glaubensgehorsam und Geduld. 



105 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1   G+H Nr. 3_2014 
 

 

Als Mose länger auf dem Berg bei Gott blieb, als es das Volk für gut hielt, 
machten sie sich ein gegossenes Kalb. Und sie begründeten das mit den 
Worten: „Dieser Mose..., wir wissen nicht, was ihm geschehen ist“ (2. 
Mose 32,1). Schon war die Sünde eingedrungen in Form des Unglaubens 
und erregte Gottes Zorn, und auch Mose wurde zornig   und warf die 
beiden Gesetzestafeln weg, die Gott selbst beschriftet hatte, und 
zerschmetterte sie unten am Berg. Damit wurde deutlich: 
Werkgerechtigkeit, Gesetzesgerechtigkeit kann nicht funktionieren, 
sondern führt in den Zerbruch, eben weil der Mensch den geforderten 
totalen Gehorsam von sich aus nicht leisten kann. 

Warum  handelt Gott so, der doch den Menschen kennt und alles      im 
Voraus weiß? Letzten Endes wollte Er als weiser Pädagoge diesen 
Zerbruch. Nur so wurde das Gesetz zum „Erzieher auf Christus hin“ (Gal. 
3,24). Nur so konnte der Mensch von seiner Selbstüberschätzung geheilt 
werden und reif werden für die Glaubensgerechtigkeit. 

Diese Glaubensgerechtigkeit ist ein  göttliches  Geschenk.  Und  es ist 
ein notwendiges Geschenk, denn es bedeutet Rettung. Ohne die 
Annahme dieses Geschenkes bleiben wir unerrettet, von Gott getrennt, in 
der Gottesferne. Doch viele Menschen wollen keine geschenkte 
Gerechtigkeit und keine unverdiente Rettung allein aus Gnade, denn da 
fehlt der Ruhm. Sie bilden sich ein: Ich bin doch gar nicht so schlecht. 
Tue ich nicht viel Gutes? Lebe ich nicht anständig, ja vorbildlich? Gott 
verlangt aber im Gesetz den hundertprozentigen Gehorsam, dauerhaft und 
lebenslang. Das schafft niemand, und wer aufrichtig ist, erkennt das auch 
an. Er erkennt mit Röm. 7,18: „Das Wollen ist bei mir vorhanden, das 
Vollbringen des Guten aber nicht.“ Hier kann man auch nicht mit Gott 
verhandeln, in dem Sinn: „Einen Teil meiner Rechtfertigung schaffe ich 
selbst; für den Rest nehme ich Deine Gnade an.“ Einen solchen Handel 
lehnt Gott ab. Es gilt vielmehr der Vers: 

Gnade muss es sein – Gnade ganz allein! 
Alles andre geht in Stücke, 
ist nur eine schlechte Krücke; 
Gnade hält allein – Gnade muss es sein! 
(F.H. Krüger. „Lobgesänge der Gemeinde“ Nr. 363.) 

 
Epheser 2,10: „Denn wir sind Sein Kunstwerk, geschaffen in Christus 
Jesus zu guten Werken, die Gott zuvor bereitet hat, damit wir in 
ihnen unsern Lebenswandel führen.“ 

 
Die Gott-Mensch-Beziehung ist auf Gegenseitigkeit angelegt. Zunächst 
wird betont: Gott hat uns geschaffen im Sohn. Paulus spricht in Eph. 2,4- 



106 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1  G+H Nr. 3_2014 

10 ganz allgemein von den an Jesus Christus Gläubigen, ob er nun „uns“ 
sagt oder „euch“. Ihm steht die Gesamtgemeinde vor Augen. Sie ist ein 
„Kunstwerk“ Gottes (Sein poiäma = Machwerk, Erzeugnis, Kunstwerk, 
Gebilde, Schöpfungswerk). Wenn man bedenkt – einerseits, woraus der 
Herr dieses Gebilde erschafft (aus dem, was nichts ist, unedel, unweise, 
schwach), und andererseits, wozu Er es bereitet (Sein Leib, Seine Fülle, 
Ausführer der Verheißungen Gottes zu sein), dann beginnt man zu 
verstehen, dass der Herr hier gleichsam als „Künstler“ am Werk ist, um 
sich selbst zur Freude etwas Schönes ganz neu zu erschaffen (Eph. 5,27). 
Welche Rolle spielen dabei unsere „guten Werke“ (also Werke der 
Nächstenliebe, nützliche Werke, hilfreich und schön)? Paulus scheint sich 
zu widersprechen, wenn er in den Versen 9 und 10 zu den „guten Werken“ 
einmal Nein und dann wieder Ja sagt. Doch es ist kein Widerspruch. Geht 
es um unsere Rettung und Rechtfertigung, dann heißt es: „nicht aus 
Werken“. Sie spielen da überhaupt keine Rolle, fallen überhaupt nicht ins 
Gewicht (auch nicht zur Hälfte oder zu 10%). Wir haben da keinerlei 
Grund, uns zu rühmen. Aller Ruhm gebührt nur unserem Rettergott. Unser 
Teil, unsere Aufgabe ist allein der Glaube, und der ist eine Gabe Gottes. 
Was ist Glaube? Ich möchte eine doppelte Antwort geben: 1. Glaube ist 
Vertrauen, das persönliche, dankbare, liebende Vertrauen des Herzens 
zum Rettergott (Röm. 10,10). 2. Glaube ist ein Ergreifen dessen, was 
Gott uns geben will. Er nimmt, eignet sich an, was Gott uns zugedacht 
hat. So geschieht Rettung – uns zum Heil 
und Gott zum Ruhm. 

Dann aber sagt derselbe Paulus: Wir sind gerettet „zu guten Werken“, 
ja, wir sind dazu „geschaffen in Christus Jesus“. Das ist eine 
Neuschöpfung, die nicht auf dem Boden der Natur, sondern auf der 
Grundlage des Geistes und Glaubens geschieht. 

Diese guten Werke, die wir tun sollen, hat Gott zuvor bereitet. Er 
schafft die Situationen, Er gibt uns Gesundheit, Fähigkeiten und guten 
Willen und endlich die Ausführung, das Gelingen. Auch hier gilt: „dass 
keiner sich rühme“. Auch wenn wir alles getan haben, was der Herr uns 
befohlen hat, sollen wir sprechen: „Wir sind unnütze Sklaven; wir haben 
getan, was wir zu tun schuldig waren“ (Luk. 17,10). Statt „unnütz“ kann 
auch übersetzt werden: „unbrauchbar, untauglich, untüchtig, schwach (für 
einen, der fähige Mitarbeiter sucht, uninteressant)“. Stolzes 
Selbstbewusstsein ist völlig ausgeschlossen! Das bedeutet keineswegs, 
dass wir alles falsch gemacht haben, nur Versager sind. Unser Tun mag 
gut und richtig, nützlich und zweckmäßig sein; der aber alles bereitet hat, 
uns in die Lage versetzt hat, es zu tun, ist der HERR. 



107 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1  G+H Nr. 3_2014 

Epheser 2,11.12: „Darum erinnert euch daran, dass ihr einst als 
(Menschen aus den) Nationen im Fleisch, die ‚Unbeschnittene’ 
genannt wurden von der sogenannten ‚Beschneidung’, die im Fleisch 
mit Händen geschieht, dass ihr zu jener Zeit ohne Christus wart, 
ausgeschlossen vom Bürgerrecht Israels und Fremdlinge hinsichtlich 
der Bündnisse der Verheißung; ihr hattet keine Hoffnung und wart 
ohne Gott in der Welt.“ 

Es gibt einen schädlichen Rückblick, den man meiden soll. Wer beim 
Pflügen ständig zurückschaut, wird keine geraden Furchen bekommen 
(Luk. 9,62). Und wer im Leben immer nur an die „alten Zeiten“ denkt 
(um sie zu bejammern oder zu verklären), wird die Gegenwartsaufgaben 
schwerlich meistern. Er ist auch nicht brauchbar für das Königreich 
Gottes, das gegenwarts- und zukunftsorientiert ist. – Doch hier ermuntert 
Paulus die Briefempfänger, sich zurückzuerinnern: Erinnert euch daran, 
was ihr „einst“ wart. Dann aber folgt sofort das Jetzt: „Nun aber...“    (V. 
13). Es soll der Unterschied, der durch Gottes Eingreifen bewirkte 
Umbruch deutlich werden. Der einstige Zustand war trostlos: Man hatte 
kein Bürgerrecht oder Heimatrecht bei Gott wie Israel, man lebte in der 
Welt ohne Christus – ohne Hoffnung – ohne Gott. 

Das ist bis heute der Zustand der meisten Menschen auf Erden! Müsste 
uns das nicht beflügeln, ihnen die Heilsbotschaft zu sagen? Aber die 
wenigsten sind heilsverlangend! Es gehört wohl zum Schmerzlichsten 
unserer Evangelisten und Missionare, wenn sie bei ihrem Bemühen, 
Menschen die Frohe Botschaft zu sagen, auf so viel kaltes Desinteresse 
stoßen: Nein, das ist nichts für mich, das brauche ich nicht. Man weiß 
nicht und will auch gar nicht wissen, wie verloren man ist – ohne 
Christus, ohne Hoffnung, ohne Gott. Man jammert vielleicht über Alter, 
Krankheit, Schwachheit, böse Nachbarn, aber nicht über die eigene 
Sündenverlorenheit. Man ist mit sich selbst mehr oder weniger zufrieden. 
Da muss Gottes Geist erst einmal den Menschen „überführen in Bezug 
auf die Sünde“ (Joh. 16,8) und danach in Bezug auf Gerechtigkeit und 
Gericht. Der Teufel will unbedingt verhindern, dass einem Menschen sein 
Verlorensein bewusst wird – sonst würde sich dieser Mensch wohl Gott 
als seinem Retter zuwenden. Gottes Wort aber schenkt uns eine klare 
Sicht über uns selbst und unsere Lage. Das ist schmerzlich, aber 
notwendig und heilsam. Wir lebten einst (als „Nationen“, als Glieder  der 
Völkerwelt) in der Gottesferne. Dabei waren wir vielleicht religiös als 
fromm erzogene Namenchristen, aber es fehlte das Entscheidende: die 
persönliche Bindung an Jesus Christus als unseren Herrn und Retter, 
unser Leben, unsere Hoffnung, es fehlte das Hören auf Sein Wort,    das 



108 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1  G+H Nr. 3_2014 

Lesen der Bibel, die Erkenntnis Seines Willens (nicht nur persönlich für 
den Alltag, sondern auch heilsgeschichtlich). 

Wie gut, dass das Kapitel hier nicht endet, sondern dass es weitergeht: 

Epheser 2,13: „Nun aber, in Christus Jesus, seid ihr, die ihr einst fern 
wart, durch das Blut des Christus nahe geworden.“ 

Wir waren einmal fern von Gott und Seinem Heil. Der tiefste Grund dafür 
war nicht unsere Sünde, sondern eine göttliche Bestimmung. Vor 
Golgatha konnte das Geheimnis einer Gemeinde aus Juden und Heiden 
noch nicht geoffenbart und verkündigt werden. Darum erfahren wir auch 
in den vier Evangelien noch nichts über diese Gemeinde. Wir lesen wohl 
Kostbares über die innige Beziehung der Glaubenden zu Gott und 
Christus – man denke nur an Jesu Abschiedsreden -, aber alles ist noch 
beschränkt auf Israel. Heiden können bestenfalls als „Proselyten“ am Heil 
für Israel teilhaben. 

Das hat sich geändert! Paulus wird es in den folgenden Versen noch 
näher erläutern. Wir können es uns heute als Glieder der Gemeinde  Jesu 
gar nicht mehr vorstellen, als „Heiden“ (Nichtisraeliten)  von  Jesus 
zurückgewiesen zu werden! Wir tun uns schwer mit Seinem Wort in 
Matth. 15,24: „Ich bin nur gesandt zu den verlorenen Schafen des Hauses 
Israel.“ Es ist – Gott sei Dank! – nicht Sein letztes Wort! Aber Jesus 
musste sterben, damit auch alle „Heiden“ (Deutsche, Afrikaner, 
Norweger, Japaner usw.) des Heils teilhaftig werden konnten. Wir schwer 
es einem Israeliten fallen musste, solchen „Heiden“ das Evangelium zu 
sagen, ihnen zu bezeugen, dass auch sie nicht mehr fern sein müssen, 
sondern nahe sein dürfen, nicht mehr als „unrein“ gelten müssen, sondern 
„rein“ sein dürfen, zeigt uns das Kapitel Apg. 10. Es bedurfte einer 
Himmelsvision und eines deutlichen Befehls des Heiligen Geistes 
(10,19.20), den Petrus dazu zu bewegen, völliges Neuland zu betreten, 
vorher Verbotenes zu tun, nämlich „Heiden“ das Evangelium zu bringen. 
Können aus „Heiden“ Brüder und Schwestern im Geist werden? Darf 
man mit solchen zusammen essen, Tischgemeinschaft pflegen? Wie 
ängstlich und verunsichert Petrus anfangs noch war, erfahren wir in  Gal. 
2,12: „Bevor einige von Jakobus her kamen, aß er mit den Heiden 
(Nationen) zusammen; als sie aber gekommen waren, zog er sich zurück 
und sonderte sich ab, weil er die aus der Beschneidung fürchtete.“ In 
dieser Situation war es Paulus, den Gott dazu benutzte, den Petrus 
zurechtzuweisen. 

Heute redet man viel von „Gleichberechtigung“. Man pocht auf sein 
Recht. Hier aber geht es nicht um Rechte der Menschen, sondern um 



109 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1  G+H Nr. 3_2014 

Gnade von Gott. Seine Gnade gilt ausnahmslos allen Menschen (Titus 
2,11). Eine wunderbar befreiende Botschaft! Sind wir von Herzen 
dankbar dafür? 

Epheser 2,14: „Denn Er selbst ist unser Friede, der aus den beiden 
eins gemacht und die Trennwand der Umzäunung abgebrochen hat, 
(nämlich) die Feindschaft, in Seinem Fleisch (Luther: durch das Opfer 
Seines Leibes). 

Was für eine Trennwand, was für eine Umzäunung zwischen Juden und 
Nationen ist hier gemeint? Das können uns verschiedene Schriftworte 
zeigen. Jesus sagt, wie wir sahen, in Matth. 15,24: „Ich bin nur gesandt 
zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel.“ Damit weist Er die Bitte 
der kanaanäischen Frau um Befreiung ihrer Tochter von einem bösen 
Geist ab. Jesus hält sich an den damals gültigen Auftrag Seines Vaters. 
Der unbedingte Gehorsam dem Vater gegenüber hatte Vorrang vor 
Mitleidsgefühlen. Und als Petrus zu den „Heiden“ in Cäsarea gehen soll, 
um auch ihnen das Evangelium von Jesus Christus zu bezeugen, 
empfindet er das wie die Aufforderung, eine unreine, verbotene Speise zu 
essen. Doch ihm wird gesagt: „Was Gott gereinigt hat, halte du nicht für 
unrein!“ (Apg. 10,15). So wurde in seinem Denken die Hemmschwelle 
beseitigt, die Trennwand abgebrochen, die ihn bis dahin hinderte,   auch 
„Heiden“, Nationen, Nichtisraeliten das Heil in Jesus Christus anzubieten. 

„Er selbst (Jesus Christus) ist unser Friede.“ Hier ist nicht so sehr    zu 
denken an den „Frieden mit Gott“, den wir als Gerechtfertigte aus 
Glauben empfangen dürfen (Röm. 5,1), sondern an Frieden, Harmonie, 
Einheit zwischen Juden und Heiden. Gott hat für verschiedene Heilszeiten 
verschiedene Ordnungen, und die  Einführung  einer  neuen  Ordnung ist 
nicht selten mit Irritationen verbunden. Kann das wirklich erlaubt sein, 
was vorher verboten war? Unser Text sagt im Blick auf die hier gemeinte 
Trennwand: Ja, Gott hat selber die Trennwand abgebrochen, den Zaun 
weggetan, und zwar schon am Kreuz Jesu Christi. Sein Tod hat 
vielfältige Heilsbedeutung, und eine davon ist die, dass nunmehr 
Israeliten und Nichtisraeliten ohne trennende Umzäunung, ohne Ansehen 
der Person, der Rasse, der Nation von Gott angenommen werden, sofern 
sie glauben. Nun gilt Gal. 5,6: „In Christus gilt weder Beschneidung noch 
Unbeschnittensein etwas, sondern der Glaube, der durch die Liebe tätig 
ist.“ Wurde den Sendboten Jesu vor Golgatha gesagt: „Geht nicht zu den 
Nationen“ (Matth. 10,5.6), so heißt es nach Golgatha: „Geht hin in alle 
Welt und predigt das Evangelium der ganzen Schöpfung“ (Mark. 16,15). 



110 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1  G+H Nr. 3_2014 

Das ist ganz konkret die Folge davon, dass die Trennwand abgebrochen 
wurde. 

Epheser 2,15.16: „(Er hat) das Gesetz der Gebote in Satzungen außer 
Kraft gesetzt, damit Er die zwei – Frieden stiftend – in sich selbst zu e 
i n e m neuen Menschen (neu) erschaffe und die beiden in e i n e m 
Leibe mit Gott versöhne durch das Kreuz, tötend die Feindschaft in 
ihm (d.h. durch sich selbst, in Seiner Person, oder: durch das Kreuz).“ 

Paulus fragt einmal in Röm. 7,7: „Ist das Gesetz Sünde?“ – Wie kommt er 
zu dieser Frage? Weil er zwei Verse vorher bezeugt, dass „die 
Leidenschaften der Sünden durch das Gesetz erregt wurden“. Verbotenes 
reizt, und so geschah es, wie wir schon sahen, dass das zum Leben 
gegebene Gebot geradezu Tod bewirkte. Das Gesetz erwies sich als kein 
zielführender Heilsweg. Der Gesetzesweg war ein Erziehungsweg für 
Israel (und damit für die Menschheit). Es sollte deutlich werden – nicht 
was das Gesetz vermag, sondern was es nicht vermag. So wurde das 
Gesetz zum „Erzieher auf Christus hin“ (Gal. 3,24). 

Das Gesetz ist zwar „heilig, gerecht und gut“ (Röm. 7,12). Doch es ist 
als Heilsweg untauglich. Darum hat Gott es am Kreuz Jesu Christi ein für 
alle Mal als Heilsweg außer Kraft gesetzt. Seine heiligen Normen bleiben 
gültig, aber es musste ein neuer, ganz anderer Heilsweg gefunden werden 
und – o Wunder – auch dieses Neue beginnt im Kreuzestod Jesu Christi 
und es setzt sich fort in Seiner Auferstehung. Der eine neue Mensch ist 
im Zentrum der gekreuzigte und auferstandene Christus, dann aber auch 
Seine Gemeinde, in der es die (religiöse) Feindschaft zwischen Juden und 
Heiden nicht mehr gibt. 

Im vorangestellten Text leuchtet das Wunder der Gemeinde Jesu auf. 
Mit dem „einen neuen Menschen“ ist hier ja kein einzelner Mensch 
bezeichnet,  sondern  eine  Körperschaft,  der  Leib  Jesu  Christi, auch 
„Leibesgemeinde“ genannt. Hier ist nicht mehr Geschlecht, Nationalität, 
Religion oder Rasse von Bedeutung, sondern allein die Zugehörigkeit zu 
Christus. Die Einheit der Glieder der Gemeinde Jesu, die dem Herrn so 
sehr am Herzen liegt, dass Er dreimal in Joh. 17 davon spricht (V. 
11.21.22), wobei Er sogar das schier Unfassbare erbittet, sie mögen  eins 
sein „gleichwie wir“ (Vater und Sohn) – diese Einheit ist im 
vorangestellten Wort so ausgedrückt, dass von „einem neuen Menschen“ 
gesprochen wird. Kann man die Einheit der Gemeinde nachdrücklicher 
und anschaulicher darstellen? 



111 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1  G+H Nr. 3_2014 

Epheser 2,17: „Und Er kam und verkündigte als Evangelium 
Frieden“ (wörtlich: Er evangelisierte Frieden) „euch, den Fernen, und 
Frieden den Nahen.“ 

Von Ferne und Nähe war schon in Vers 13 die Rede, doch wir wollen 
noch einmal darüber nachdenken. Vor jedem Menschen steht die Frage: 
Bin ich Gott fern oder nahe? Es gibt Gottesfeinde und Gleichgültige – 
sie sind fern. Es gibt Gottsucher – die möchten aus der Gottesferne in die 
Gottesnähe kommen; ihnen kann geholfen werden durch das Evangelium 
von Jesus Christus. Und es gibt die Menschen der Gottesnähe; sie durften 
ihre Sünde erkennen und bekennen, das Heil ergreifen und hineinkommen 
in die Gemeinschaft mit dem Vater und dem Sohn, so wie dies Johannes 
in 1. Joh. 1,3 als Lebenswirklichkeit bezeugen darf. Diese Gemeinschaft 
ist aber nichts Statisches, sondern lebendig, fließend, strömend. Sie ist 
auch nichts Automatisches, sondern muss bewusst gepflegt werden; sonst 
hätte der Herr nicht zu ermuntern brauchen: „Bleibt in mir und ich in 
euch“ (Joh. 15,4). Es besteht die Gefahr, „am Haupt nicht festzuhalten“ 
(Kol. 2,19), die Gemeinschaft mit dem Vater und dem Sohn nicht zu 
bewahren und zu pflegen, sondern für selbstverständlich zu halten; das ist 
sie aber nicht! Wir sind ja in Feindesland, wir sind umkämpft; die 
Gemeinde ist gleichsam ein Brückenkopf Gottes in einer Welt, die im 
Argen liegt; darum geht es um Wachsamkeit, Treue, Glaubensgehorsam 
und Glaubenswachstum. Wie gut, dass letzten Endes nicht wir den Herrn 
halten, sondern dass Er uns hält! 

Epheser 2,18: „Denn durch Ihn haben wir beide (Israeliten und 
Nichtisraeliten) in  e i n e m  Geist den Zugang zum Vater.“ 

Verspüren wir noch das Ungewöhnliche, Außerordentliche dieser 
Aussage? Wahrscheinlich nicht. Wir sind daran gewöhnt, nicht nur an 
Gott zu glauben, sondern Ihn auch als unseren Vater anrufen zu dürfen. 
Wir  kennen das Vaterunser  von Matth. 6,9-13 und vielleicht auch   das 
„paulinische Vaterunser“ in Eph. 3,14-19. 

Es heißt nicht nur: Wir haben Zugang zu Gott (schon das wäre höchst 
erfreulich), sondern: Zugang zum Vater – Zugang zu Gott als unserem 
uns liebenden Vater. Im Alten Testament wird Gott nur selten „Vater“ 
genannt (Jes. 63,16; Jer. 31,9 u.a.) und hier ist Er der Vater des Volkes 
Israel, denn Israel ist Sein erstgeborener Sohn in der Völkerwelt (2. Mose 
4,22). Im Neuen Testament spricht Jesus bereits in Seiner Bergpredigt 
immer wieder vom Vater, den Er auch „dein Vater“ (Matth. 6,4), „euer 
Vater“ (Matth. 7,11) oder „euer himmlischer Vater“ nennt (Matth. 5,48). 



112 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1  G+H Nr. 3_2014 

Hier offenbart Jesus den Vater als unseren persönlichen Vater. Er ist  es, 
„von dem jede Vaterschaft in den Himmeln und auf Erden ihren Namen 
hat“ (Eph. 3,15); Er ist Urbild und Vorbild rechter Vaterschaft, und so 
sagt die Lutherbibel an dieser Stelle (nicht wortgemäß, aber sinngemäß 
richtig): „der der rechte Vater ist über alles, was da Kinder heißt im 
Himmel und auf Erden“. 

Dem Vater darf ich alles sagen und klagen, aber Er ist es auch, der mich 
zurechtweist und erzieht. Diesem Vater, der „Licht ist und gar keine 
Finsternis in Ihm“ (1. Joh. 1,5), darf ich voll vertrauen, ja mich selbst Ihm 
ganz anvertrauen; denn da ist überhaupt nichts Heimtückisches, Listiges, 
Böswilliges in Ihm, sondern nur Licht und Liebe! Und das gilt auch, 
wenn Er richtet! Mit Recht hat man gesagt: Gott richtet nicht hin, sondern 
her! Seine Ziele sind Liebesziele, mit dem Einzelnen wie mit dem All, 
und dies gilt wie für die Gegenwart, so auch für alle Zukunft. Epheser 
2,19: „So seid ihr also nicht mehr Fremde und Ausländer (Beisassen, 
Leute ohne Bürgerrecht, in einem fremden Land Lebende), sondern ihr 
seid Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen Gottes.“ 

Wenn der Herr und Besitzer des Reiches, in dem ich lebe, mein Vater  ist, 
dann bin ich (mindestens) vollberechtigter Mitbürger dieses Reiches. Hier 
ist das Gottesreich gemeint, zu dem nur „Heilige“ gehören – keine 
Unheiligen, die von Gott und Seinen Geboten nichts wissen wollen. Und 
immer wieder muss betont werden: Heilige sind nicht perfekt, aber sie 
wollen dem HERRN gehören und gehorchen und nicht mehr der Sünde 
und ihrem Urheber, dem Satan. Heilige sollen auch keine Einzelgänger 
sein, sondern „Mitbürger“. – Aber nun wird uns noch mehr gesagt: Wir 
dürfen als Kinder Gottes auch Gottes Hausgenossen sein. Wir gehören 
nicht nur zu Gottes Reich, sondern zu Gottes Haus, sozusagen zur 
Familie Gottes. Als solche haben wir vertrauensvollen Umgang mit dem 
Vater und auch mit dem Herrn Jesus als dem „Erstgeborenen der Brüder“ 
(Röm. 8,29). Und auch untereinander dürfen und sollen wir herzliche 
Gemeinschaft haben. Wir dürfen den Vater immer besser kennenlernen, 
Seine Gedanken, Sein Wesen und sogar Seine Geheimnisse (1. Kor. 4,1). 

Epheser 2,20: „(Wir sind) aufgebaut auf dem Grund der Apostel und 
Propheten, wobei Christus Jesus selbst der Eckstein ist.“ 

Die Gemeinde, der Leib Christi, ist einerseits etwas ganz Neues, 
Niedagewesenes; andererseits existiert sie aber nicht losgelöst von allem, 
was vorher war. Was Gott durch die Propheten angekündigt und gewirkt 
und durch die Apostel Jesu Christi weitergeführt hat, ist ihr fester Grund. 



113 

Epheser 2 – Vers für Vers erläutert Epheser 2,1  G+H Nr. 3_2014 

So ist auch das Alte Testament für die Gemeinde von Bedeutung und 
ebenso die vier Evangelien des Neuen Testaments. Was Paulus „sein 
Evangelium“ nennt, baut immer darauf auf, insbesondere aber auf der 
Person Jesu Christi, der unser Herr und Haupt und Retter und Vollender 
ist. Er ist der „Eckstein“ dieses Bauwerks, der „Abschlussstein an erhöhter 
Stelle des Baues“ (G. Kittel). Das griechische Wort akrogoniaios kann 
mit  „Grundstein“,  „Eckstein“  oder  „Schlussstein“  übersetzt  werden. 
„Grundstein und Eckstein und  Schlussstein  unseres  Glaubenslebens ist 
Jesus Christus... Auf dem Grundstein Christus baut sich das Fundament 
der Apostel und Propheten auf. Jesus Christus ist aber auch der 
‚Eckstein’ unseres Glaubenslebens... Nach Ihm sind die Wände des 
Hauses ausgerichtet... (und so hat sich nach Ihm) unsere ganze Heiligung 
genau auszurichten... Endlich ist Jesus Christus aber auch der krönende 
Schlussstein des gesamten Universums, der Schöpfung, der Erlösung und 
auch der Vollendung Seiner Gemeinde“ (F. Rienecker, Epheserbrief). Ja, Er 
ist Grundstein, Eckstein und Schlussstein des gesamten durch Ihn am 
Kreuz versöhnten Alls (Kol. 1,20). In Ihm und nur in Ihm ist die 
Vollendung der am Kreuz erwirkten Versöhnung des Alls garantiert. 

Epheser 2,21.22: „In Ihm zusammengefügt, wächst der ganze Bau zu 
einem heiligen Tempel im Herrn empor; in Ihm werdet auch ihr mit 
aufgebaut zu einer Wohnstätte Gottes im Geist.“ 

Der Welt unbekannt und für die Welt unsichtbar wächst in diesem   Äon 
– und so auch heute, in unserer Gegenwart – ein geistliches Bauwerk
heran: die Gemeinde als Wohnstätte Gottes. Man sagt bei der Errichtung
eines Gebäudes: „Der Bau wächst“ – doch ein Bau aus Steinen kann nicht
aus sich heraus „wachsen“; er kann nur Stein um Stein von Menschen
aufgerichtet werden. – Der Bau jedoch, den Gott in der Gegenwart
errichtet, wächst tatsächlich; die Gemeinde Jesu ist ja ein lebendiges
Wesen, bestehend aus den einzelnen lebendigen Steinen.

Welch eine Würde ist es doch, dass die Gemeinde – jeder einzelne 
Gläubige – berufen ist, ein heiliger Tempel und eine Wohnstätte Gottes 
zu sein! Wir dürfen Gottes Tempel sein; sogar unser irdischer 
vergänglicher Leib soll ein Tempel des in uns wohnenden Heiligen 
Geistes sein (1. Kor. 6,19). Da können wir nur mit Tersteegen bitten: 

Herr, komm in mir wohnen, 
lass mein Herz auf Erden 
Dir ein Heiligtum noch werden! 
Komm, Du nahes Wesen, 
Dich in mir verkläre, 
dass ich Dich stets lieb und ehre! 



157 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert Epheser 3.1    G+H Nr. 4_2014 
 

 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert 

Von Heinz Schumacher 
 

Epheser 3,1: Deswegen (bin) ich, Paulus, der Gebundene (oder: 
Gefangene) des Christus (Jesus) für euch, die Nationen. 

 
Mit dem Wort „deswegen“ knüpft Paulus an das zuvor Gesagte an: 
Gottes Plan sah vor, dass die „Fernen“ (die Heiden oder Nationen, die 
Nichtisraeliten) durch das Blut des Christus, durch Sein Todesleiden, zu 
„Nahen“ werden sollten – nicht mehr fern von Gottes Heil und Reich und 
Herrschaft, sondern dazugehörig. Paulus wurde zum Sonderbeauftragten 
des Christus, der das Evangelium vom Heil in dem Gekreuzigten und 
Auferstandenen durch seine Predigt zu den Weltvölkern, den vorher vom 
Heil Gottes Ausgeschlossenen, tragen sollte. Das war  keine  leichte und 
auch keine ungefährliche Aufgabe, was man den Berichten der 
Apostelgeschichte entnehmen kann. Paulus geriet mehrfach in 
Gefangenschaft. Und auch wenn er frei war, hatte er kein angenehmes 
Leben, sondern eine Kette von Leiden zu ertragen, sodass er in 1. Kor. 
4,11.12 schreiben kann: „Bis zur gegenwärtigen Stunde haben wir 
Hunger und Durst und Mangel an Kleidung; wir werden geschlagen und 
irren unstet umher und mit unserer eigenen Hände Arbeit mühen wir uns 
ab.“ 

Paulus weiß aber, dass sein Leben und sein Dienst einen Wert und einen 
Zweck haben: „für euch, die Nationen“. Sieht er sich als den 
„großen Völkerapostel“? Das wohl kaum. Aber er weiß sich geführt und 
beauftragt. Er sieht klar, dass er einen Sonderauftrag zu erfüllen hat,  und 
zwar an den „Nationen“. Auch ihnen soll das Evangelium von Jesus 
Christus verkündigt werden. 

 
Epheser 3,2-4: Ihr habt doch wohl gehört von der Verwaltung 
(Ökonomie) der Gnade Gottes, die mir in Bezug auf euch gegeben 
worden ist, dass mir durch Offenbarung („apokalypsis“) das 
Geheimnis bekannt gemacht wurde, wie ich es vorher kurz 
beschrieben habe; daran könnt ihr beim Lesen mein Verständnis in 
dem Geheimnis des Christus erkennen. 

 
Noch sagt Paulus nichts über den Inhalt des Geheimnisses, das ihm zur 
Verwaltung anvertraut wurde; das geschieht erst in Vers 6. Es handelt 
sich um eine Verwaltung der Gnade Gottes und um die Offenbarung 
eines Geheimnisses. Das wollen wir uns näher anschauen. 



158 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert Epheser 3.1    G+H Nr. 4_2014 
 

 

Dreimal spricht Paulus im Epheserbrief von  einer  göttlichen  Ökonomie 
(griech. oikonomia), d.h. von einer göttlichen Haushaltung 
(Hausverwaltung, Heilsverwaltung, Heilsordnung): 
- In Eph. 1,10 spricht er von einer „(Heils-)Verwaltung der Fülle der 

Zeiten“ Hier geht es um die göttliche Zielsetzung, „das All in dem 
Christus unter einem Haupt zusammenzufassen“. Das ist nach Eph. 1,9 
„das Geheimnis Seines Willens“. Es wird erst am Ende – d.h.   erst 
nach dem in Offb. 19-21 Geweissagten – in Erscheinung treten. 
Wörtlich übersetzt, geht es darum, „aufzuhaupten das All in dem 
Christus“. „Aufhaupten“ lautet im Griechischen anakephalaiousthai, 
darin steckt das Wort kephalä = Haupt; daraus folgert Wilhelm 
Michaelis mit Recht in seinem Werk „Versöhnung des Alls“ (Bern 
1950), dass hier „die einstige Zusammenfassung und Unterordnung 
unter Christus als Haupt, parallel der bereits vollzogenen 
Unterordnung der Gemeinde unter Ihn als Haupt, gemeint sein wird“. 

- In Eph. 3,9 spricht Paulus von  einer  „Ökonomie  des  Geheimnisses“,   
wir   kommen   weiter   unten   darauf   zu sprechen. 

- Hier nun in Eph. 3,2 nennt er diese Ökonomie die „Verwaltung 
(Haushaltung, Heilsordnung) der Gnade Gottes“. Das kann nur 
bedeuten, dass in diesem Abschnitt der Heilsgeschichte Gottes, den man 
auch „Gemeinde-Haushaltung“ nennt, die Gnade Gottes in einer 
besonderen Weise wirksam ist, nicht allein zur Errettung des Sünders, 
sondern auf die vielfältigste Art und  Weise,  sodass allein in den 
Paulusbriefen über 80-mal von der Gnade gesprochen wird. Gott kann 
Geheimnisse lange Zeit im Verborgenen halten, verschweigen (Röm. 
16,25), bis die Zeit da ist, wo sie nach Seinem Willen enthüllt werden 
sollen. So hat Er auch das „Geheimnis des Christus“ erst durch Paulus 
bekannt machen lassen,  und  zwar  durch  eine  Offenbarung, die ihm – 
zunächst nur ihm – geschenkt wurde. So ist Paulus, der Apostel der 
Fülle, der die sogenannten „Füllebriefe“ schreiben durfte, ein 
Geheimnisträger Gottes. Das ist kein Grund für ihn, stolz zu sein; es 
ist sein Auftrag. Paulus soll nicht nur Christus verkündigen – den 
Gekreuzigten, Auferstandenen, heute Lebenden und Wiederkommenden 
-, sondern auch das „Geheimnis des Christus“. Davon lesen wir in den 
vier Evangelien noch nichts, die Zeit war noch nicht reif. 

 
Epheser 3,5-6: (Mein Verständnis in dem Geheimnis des Christus) das in 
anderen (d.h. früheren) Generationen den Menschensöhnen nicht 
bekannt gemacht worden ist, wie es jetzt Seinen heiligen Aposteln 
und Propheten im Geist geoffenbart wurde: dass die Nationen (oder 



159 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert Epheser 3.1    G+H Nr. 4_2014 
 

 

Heiden) Miterben seien und Mitleib und Mitteilhaber der Verheißung 
in Christus Jesus durch das Evangelium. 

 
Nirgendwo im Alten Testament ist von diesem Geheimnis des Christus in 
klaren Worten die Rede. Die Zeit war wie gesagt noch nicht reif. Gott „tut 
alles fein zu Seiner Zeit“ (Pred. 3,11 Luthertext 1914). Erst nach Christi 
Kreuzestod und Auferstehung und Erhöhung war die Zeit reif. Gott tut 
Überraschendes, indem Er den Christushasser und Christenverfolger 
Saulus nicht nur bekehrt, sondern ihn sogar mit einem besonderen Dienst 
betraut: als der herausragende Apostel der Völker die Heilsbotschaft zu 
den Nationen zu tragen. Diese dürfen nicht nur „etwas vom Heil Israels 
abbekommen“, nein, aus allen Völkern (einschließlich Israel) ruft Gott 
eine ganz neue Heilskörperschaft heraus – zu „Miterben und Mitleib und 
Mitteilhabern der Verheißung in Christus“. Was heißt das? 

 
- Das Wort „Miterben“ (schrieb Ströter in seiner Epheserbrief- 

Auslegung) „hat einen doppelten Sinn. Es kann heißen: Miterben mit 
den Gläubigen aus der Beschneidung. So deckt es sich mit dem Wort in 
Eph. 2,19: Mitbürger der Heiligen. Wir halten diese Bedeutung mit 
fest. Aber wir glauben den Apostel recht zu verstehen, wenn wir das 
Wort noch weiter und höher fassen: 
Miterben des Christus selbst... Ist die Gemeinde wirklich die Fülle 
des Christus (Eph. 1,23), dann ist jeder Miterbe mit den andern zugleich 
Miterbe der ganzen Fülle Gottes in dem Christus selbst. Die beiden 
Deutungen schließen daher einander nicht aus. Der gleiche Ausdruck 
begegnet uns in Röm. 8,17: „Sind wir Kinder, dann Erben Gottes und 
Miterben Christi.“ 

- „Der zweite Ausdruck ist Mitleib. Auch dies in doppelter Fassung 
genommen bedeutet sowohl ein Leib mit allen Heiligen und Gläubigen 
aus Israel als auch ein Leib mit Ihm, dem Haupte. Die Heiden haben 
also in diesem unbeschreiblich herrlichen, einzigartigen Organismus, 
dieser wesensgleichen Einheit mit dem verklärten Haupt, völlig 
gleichen Anteil mit den andern Heiligen und sind auch mit Ihm, dem 
Haupte, zu einer vollendeten Personalunion berufen und berechtigt 
durch das Evangelium. 

- Drittens nennt er sie Mitteilhaber der Verheißung in Christus. Auch 
dieser Ausdruck redet davon, dass die Heiden Mitteilhaber seien an den 
großen und herrlichen Verheißungen, die der Vater dem Sohn gab und 
die nun alle Ja und Amen sind, seit Christus aus den Toten erweckt ist 
und sich gesetzt hat zur Rechten der Kraft.“ 
(Soweit E. F. Ströter.) 



160 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert Epheser 3.1    G+H Nr. 4_2014 
 

 

Epheser 3,7: ... durch das Evangelium, dessen Diener ich geworden 
bin nach der Gabe der Gnade Gottes, die mir gegeben ist nach der 
Wirkung Seiner Stärke. 

 
Es ist ein besonderes Evangelium, das hinausreicht über die Frohbotschaft, 
die Jesus auf Erden Israel verkündigen ließ. Es reicht auch hinaus über 
das „einfache Evangelium“ von der Errettung des Sünders durch die 
Gnade Gottes, wiewohl jenes seine Voraussetzung bildet. Es geht, wie wir 
sahen, um die Bildung einer ganz neuen, in früheren Zeiten noch 
unbekannten Körperschaft Gottes, der Leibesgemeinde des Sohnes 
Gottes. 

 
Epheser 3,8.9: Mir, dem allergeringsten von allen  Heiligen,  ist  diese 
Gnade gegeben worden, den Nationen den unergründlichen 
Reichtum des Christus als Evangelium zu verkündigen und allen 
Licht zu geben über die Verwaltung (Ökonomie) des Geheimnisses, 
das von den Weltzeiten (Äonen) her in Gott, dem Schöpfer des Alls, 
verborgen gewesen ist. 

 
Es  ist  keine  gespielte  Demutsfloskel,  wenn  Paulus  sich  hier      den 
„allergeringsten von allen Heiligen“ nennt. Er erinnert sich an die Zeit, da 
er noch ein wütender Christenverfolger war.  Nun aber ist er ein 
„Heiliger“, d.h. ein Gott geweihter Mensch, ja sogar ein Beauftragter 
Gottes. Paulus steht der große Gegensatz vor Augen zwischen seinem 
Einst und seinem Jetzt. Gott erwählt zu Seiner Gemeinde nicht die 
Tadellosen und Selbstgerechten, sondern Menschen, die sich erkannt 
haben als das, was sie sind: errettete Sünder. Sie haben nur Gottes Gnade 
zu rühmen. 

Sprach Paulus in Vers 2 von der „Ökonomie der Gnade Gottes“, so 
spricht er jetzt von der „Ökonomie des Geheimnisses, das äonenlang    in 
Gott verborgen war“. Ja, Gott kann schweigen (Röm. 16,25), kann 
verbergen, bis die Zeit zur Enthüllung eines Geheimnisses nach Seinem 
weisen Rat gekommen ist. Es geht hier wie in Vers 2 um das Geheimnis 
der Gemeinde Gottes. Es war Gott von jeher bekannt, aber Er hat es 
verborgen gehalten. – Man könnte hier fragen: Ist die Gemeinde Gottes 
auch heute noch ein Geheimnis? Nein und Ja. Nein, denn in unzähligen 
Orten gibt es Kirchengemeinden und Kirchen, deren Türme weithin 
sichtbar sind. Ja, denn wer wirklich zum „Leib des Christus“ gehört, das 
können auch die schlausten Statistiker der Welt nicht feststellen, und 
sogar die Christen können echtes und nur angelerntes Christsein in ihren 



161 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert Epheser 3.1    G+H Nr. 4_2014 
 

 

Reihen oft so wenig unterscheiden wie die Engel nach Matth. 13,24-30 
Weizen und Lolch. 

Paulus schreibt zwar in Epheser 3 von Geheimnissen Gottes, aber es 
sind geoffenbarte Geheimnisse. Gott lässt sie durch Paulus bekannt 
machen. Die Gläubigen sollen sie kennen. Ja, kennen sie sie    wirklich? 
– Natürlich  kennt  man  sich  in  den  örtlichen  Gemeinden.  Aber was 
„Leib Christi“ ist, das ist den meisten verhüllt und es kommt leider in der 
Verkündigung nur selten vor. Darum tun sich auch viele Christen schwer 
mit den Paulusbriefen und besonders mit dem „geheimnisvollen“ 
Epheserbrief. 

Der Reichtum des Christus ist unergründlich und unausforschlich. Es 
geht dabei im Wesentlichen um die Gemeinde Christi, Haupt und 
Glieder. Sie ist ja Seine „Fülle“, von Ihm erfüllt und wiederum Ihn 
vervollständigend (Eph. 1,23; 3,19). Sie ist im Heilsplan Gottes von 
zentraler Bedeutung. Karl Geyer hat nicht übertrieben, als er dichtete: 

Nichts wird in künftigen Zeiten geschehen 
ohne den Leib, zu dem Er uns bestellt. 
Dazu hat Er die Gemeinde ersehen, 
dass Er durch sie einst vollende die Welt. Jede 
Verheißung vollführet „der Amen“ durch die 
Gemeinde, die trägt Seinen Namen. 
(„Lobgesänge der Gemeinde“ Nr. 766.) 

 
Epheser 3,10.11: ... damit jetzt den Herrschaften und Gewalten in den 
himmlischen (Bereichen) durch die Gemeinde die mannigfaltige 
Weisheit Gottes kundgetan werde, nach dem Vorsatz der Zeitalter 
(Äonen), den Er gefasst hat in Christus Jesus, unserm Herrn. 

 
Die Gemeinde Gottes hat Bedeutung für unermessliche Räume und 
Zeiten göttlicher Art. Hier wird unser Blick auf die Engelwelt gerichtet, 
auf „die Herrschaften und Gewalten in den himmlischen Bereichen“. Von 
diesen spricht Paulus auch in 1. Kor. 15,24; Eph. 1,21 und 6,12; Kol. 1,16 
und 2,10.15. Ist es anmaßend, zu bezeugen und zu glauben, dass die 
Engelwelt an uns, den Gliedern der Gemeinde, die Weisheit Gottes 
kennenlernen soll? Man kann aufgrund der Schrift Folgendes sagen: 

• Die Engel wurden zuerst erschaffen und werden als Letzte erlöst. 
• Die Menschen wurden zuletzt erschaffen und werden als Erste – 

noch vor den Engeln – erlöst. 
Auch so werden Erste Letzte und Letzte Erste. 

Gott erwählt in Seiner Weisheit die  Törichten  und  Schwachen  in den 
Augen der Welt zu Gliedern Seiner Gemeinde (1. Kor. 1,27).    Dies 



162 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert Epheser 3.1    G+H Nr. 4_2014 
 

 

geschieht, damit sich „kein Fleisch vor Gott rühme“. Und Er beschämt 
dadurch alle jene Geschöpfe, die etwas weniger töricht und schwach sind. 

Ein Ausleger sagte zu Recht: Die Engelwelt lernt zur Zeit die Lektion 
Nr. 1: Weisheit. Denn Christus ist uns ja von Gott gemacht zur Weisheit, 
Gerechtigkeit, Heiligung und Erlösung (1. Kor. 1,30). Weitere Lektionen 
folgen später. 

Und nun spricht unser Wort auch von einem „Vorsatz der Äonen“, 
den der Vater in Christus gefasst hat, ehe die Äonen vom Schöpfer der 
Äonen ins Dasein gerufen wurden. Das heißt in einfachen Worten: Gott 
hat einen Plan, einen Heilsplan. Diesen hat Er mit dem Sohn besprochen 
vor Grundlegung der Welt (Eph. 1,4) und ehe die Äonen ihren Lauf 
begannen. Der Sohn ist der Schöpfer der Äonen; durch Ihn hat der Vater 
die Weltzeiten gemacht (Hebr. 1,2). Alles haben Vater und Sohn zuvor 
erkannt und bestimmt – auch den „gegenwärtigen bösen Äon“ (Gal. 1,4), 
in dem Böses und Gutes zusammen wächst und ausreift bis zur Ernte 
(Matth. 13,30). Auch das Böse darf in Erscheinung treten und sich 
auswirken, mag es auch für unser Gefühl unverständlich und schrecklich 
sein; nur auf diesem Wege wird das Böse und werden die Bösen „gerichts- 
und rettungsreif“, wie Adolf Heller zu sagen pflegte. Tröstlich ist für uns: 
Alles, was geschieht – auch alles Unverständliche, Rätselhafte – kommt 
aus Gottes Hand; Er hat es unter Kontrolle und Er begrenzt es auch. Und 
bei allem hat Er das Ziel im Auge: Heil und Rettung für alle (Gott ist ja 
nach 1. Tim. 4,10 der „Retter aller Menschen“) und Lobpreis und 
Anbetung Gottes durch alle Geschöpfe am Ende der Zeiten (Phil. 2,10.11; 
Offb. 5,13). 

 
Epheser 3,12: In Ihm haben wir die Freimütigkeit (Ihm frei und offen 
alles zu sagen) und Zugang in Zuversicht durch den Glauben an Ihn. 

 
Schon in Eph. 2,18 lasen wir: „Durch Ihn haben wir beide (Israeliten und 
Nichtisraeliten) in einem Geist den Zugang zum Vater.“ Dieser Zugang 
ist nicht von Angst geprägt und beherrscht, sondern von freudigem 
Vertrauen (Freimütigkeit). Dieses Wort (griech. parräsia) bedeutet u.a.: 
Redefreiheit – Erlaubnis frei zu reden – Freimut im Reden – Offenheit. 
Ich darf meinem Vater im Himmel alles sagen; da gibt es keine Tabuzonen 
wie bei Menschen („darüber spricht man nicht“); Gutes und Böses, 
Beschämendes und Beglückendes – alles darf ich zur Sprache bringen 
und Er nimmt mein Beten ernst. Darum ist das „Gebet im Kämmerlein“ 
so wichtig und befreiend. Belastendes darf ich Ihm hinlegen, Sorgen 
wegwerfen. 



163 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert Epheser 3.1    G+H Nr. 4_2014 
 

 

Epheser 3,13: Darum bitte ich, nicht mutlos zu werden wegen meiner 
Bedrängnisse für euch, die euch eine Ehre sind. 

 
„Es war für die Empfänger des Epheserbriefes eine naheliegende Frage“, 
schreibt Ströter, „wie sich die Hoheit und Würde der himmlischen 
Berufung Gottes in Christus Jesus nun reime mit Leiden und Drangsalen, 
Gefängnis und Banden, wie sie dem Apostel begegneten.“ Sagt Gott nicht 
im Alten Testament: Wenn ihr mir gehorchen werdet, so will ich euch 
segnen und euch über eure Feinde triumphieren lassen? Konnte Gott 
Seine Diener, die Er mit einer so großartigen Botschaft betraut hatte, 
nicht auch so beschützen, dass ihnen kein Haar gekrümmt wurde? An 
Beispielen dafür fehlt es nicht. So hat Er Paulus und Silas aus dem 
Kerker in Philippi durch ein Erdbeben wunderbar befreit. Den Petrus 
führte ein Engel aus dem Gefängnis. Gewiss hätte Er auch Paulus vor 
Gefängnis und Banden bewahren können. Doch wir sehen im Leben Jesu 
und der Seinen auf Erden nicht nur den Weg der Bewahrung, sondern 
auch den Weg der Leiden. Dahinter steht ein göttliches Muss. So fragt 
der Auferstandene die Emmausjünger: „Musste nicht der Christus dies 
erleiden und in Seine Herrlichkeit eingehen?“ (Luk. 24,26). Solche 
Leiden sind kein Unfall, sondern im Plan Gottes fest verankert. Sie sind 
notwenig auf dem Weg zum Ziel. Darum müssen Gläubige auf Wegen der 
Bedrängnis nicht verzagen und nicht mutlos werden. 

 
Epheser 3,14.15: Deswegen beuge ich meine  Knie  vor dem Vater, von 
dem her jede Vaterschaft in den Himmeln und auf Erden ihren 
Namen hat. 

 
Deswegen – weil Paulus so viel daran liegt, dass die Gemeinde nicht 
mutlos werde angesichts seiner Bedrängnisse – beugt er nun seine Knie 
vor Gott dem Vater. Damit wendet er sich mit dem, was ihn bewegt, an die 
allerhöchste Instanz. Wir dürfen Paulus darin folgen und alles, besonders 
auch alle Gefahren, Leiden, Ängste und Bedrängnisse im Gebet vor den 
Vater bringen. Das Beugen der Knie ist kein strenges Gesetz, aber eine 
angemessene Haltung, wo es je nach Situation angebracht erscheint.    Es 
zeigt unsren Ernst und unsre Ehrfurcht. Gott ist Urbild und Vorbild 
rechter Vaterschaft, während irdische Väter leider allzuoft es versäumen, 
mit Ernst und Güte die Kinder zu erziehen. „Mach doch, was du willst!“ 
ist eine leider weit verbreitete Haltung, womit es manche Eltern sich 
selbst leicht machen und ihrer erzieherischen Verantwortung aus dem 
Weg gehen. Das tut Gott nicht. Man nehme einmal eine Konkordanz zur 



164 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert Epheser 3.1    G+H Nr. 4_2014 
 

 

Hand und vertiefe sich in die vielen Aussagen der Bibel über Gott als 
Vater, und man wird nicht ungesegnet bleiben. 

Mit diesem Satz in Eph. 3,14.15 beginnt Paulus ein wunderbares 
Gebet, das sogenannte „paulinische Vaterunser“. Ist das Vaterunser in 
Matth. 6 das Reichsgebet, so haben wir es hier mit einem vorbildlichen, 
richtungweisenden Gemeindegebet zu tun. Betrachten wir die einzelnen 
Bitten! 

 
Epheser 3,16: Er möge euch geben, nach dem Reichtum Seiner 
Herrlichkeit mit Kraft gestärkt zu werden durch Seinen Geist am 
inneren Menschen (wörtlich: in den inneren Menschen hinein). 

 
Wir sind von Natur schwache Wesen, auch wenn wir uns für stark halten. 
In geistlichen, göttlichen Dingen sind wir schwach. Es gibt 
Glaubensschwäche, Gebetsschwäche, sogenannte „verbale Ausrutscher“, 
fehlerhafte Planungen, und oft müssen wir mit Paulus bekennen: „Das 
Wollen ist bei mir vorhanden, aber das Vollbringen des Guten nicht“ 
(Röm. 7,18). Oft unterliegen auch geistlich gesinnte Menschen, die dem 
Herrn wirklich gehorchen möchten, der Schwachheit des Fleisches. 
Darum bittet Paulus – wohlgemerkt: für Gläubige – um Kraft durch 
Gottes Geist. Das sollte nicht falsch verstanden werden. Es geht nicht 
darum, für Gott Heldentaten zu vollbringen, die in die Geschichtsbücher 
Eingang finden und unser Ich streicheln, sondern um Kraftwirkungen im 
Sinne von Kol. 1,11: „gekräftigt mit aller Kraft nach der Macht Seiner 
Herrlichkeit zu aller Geduld und Ausdauer mit Freuden.“ Schweres 
geduldig zu ertragen, kann mehr Kraft kosten als eine schwere Aufgabe 
zu lösen oder eine schwere Last zu tragen. An diese Kraft denkt Paulus, 
der selber sich gut auskannte im Ertragen von Verfolgung und Schmerzen 
(2. Kor. 6,3-10). 

Die göttliche Kraft soll einströmen in den inneren Menschen. Es geht 
also nicht primär um Muskelkraft oder Körperkraft, sondern um ganz 
andere Werte, die Paulus in den folgenden Versen beschreibt. 

 
Epheser 3,17: dass der Christus durch den Glauben in euren Herzen 
wohne und ihr in Liebe verwurzelt und gegründet seid. 

 
Es ist ein großer Unterschied, ob Gott von außen auf einen Menschen 
einwirkt – ihn erleuchtet und zur Sündenerkenntnis und zur Rettung führt 
– oder ob Er im Herzen hat Wohnung nehmen können. Von der 
Innewohnung Jesu Christi in den Glaubenden spricht der Herr selbst   in 
Seinen Abschiedsreden und im darauf folgenden   hohepriesterlichen 



165 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert Epheser 3.1    G+H Nr. 4_2014 
 

 

Gebet (Joh. 14-17). So sagt Er in Joh. 14,23: „Wenn jemand mich liebt, 
so wird er mein Wort bewahren, und mein Vater wird ihn lieben und  wir 
werden zu ihm kommen und bleibende Wohnung bei ihm nehmen.“ Die 
Innewohnung soll also keine flüchtige, sondern eine bleibende sein; sie 
ist auf Dauer angelegt. Und sie kann nur da erlebt werden, wo man Gottes 
Wort bewahrt, es fleißig und beständig hört und liest. 

Von Glauben und Liebe ist hier die Rede, nicht von unseren Werken. 
Auch in Eph. 2,8-10 zeigt Paulus den Glauben als Weg zur Rettung und 
er zeigt zugleich, welchen Platz die Werke im Leben des Glaubenden 
haben: Wir wurden errettet „nicht aus Werken“, wohl aber „zu guten 
Werken“. 

Welch eine Gnade und Würde ist es doch, erleben zu dürfen, dass 
Christus in uns wohnt! Wir denken wohl viel zu wenig daran, dass Er das 
wünscht und will. Der beste Weg zu einem geheiligten Leben ist nicht das 
Kämpfen und Ringen mit der Sünde, sondern der positive Weg: Jesus 
Christus in uns wohnen lassen – Seinem guten Geist und Seinem Wort 
Raum geben (und auch die nötige Zeit). 

Des weiteren ist hier von Verwurzelung und Gründung 
(Fundamentierung) die Rede –  ein  Bild  aus  der  Natur  und  eines  aus 
dem Bauwesen. Verwurzelung braucht Zeit, sie kann nicht im 
Schnellverfahren erledigt werden. Ein Bekehrungserlebnis allein ist noch 
keine Verwurzelung; wo man aber treu am Herrn und Seinem Wort bleibt, 
kann sie geschehen. Karl Geyer sprach von den vier „Lebenswurzeln der 
Gemeinde“ nach Apg. 2,42: „Sie verharrten aber in der Lehre der Apostel 
und in der Gemeinschaft, im Brechen des Brotes und in den   Gebeten.“ 
– Die Gründung weist darauf hin, dass ein Glaubensleben ein festes 
Fundament braucht. Der feste Grund ist Jesus Christus selbst (1. Kor. 
3,11). Verwurzelung und Gründung können nach unserem Wort nur in der 
Liebe geschehen. Das bedeutet nicht ein flüchtiges Gefühl, sondern 
ernste und bleibende Hingabe an den Herrn. Da wir nicht im luftleeren 
Raum leben, sollte eine solche Gründung auch bekannt werden, etwa in 
einer Gemeinde. 

 
Epheser 3,18.19: ... damit ihr imstande seid, mit allen  Heiligen  völlig 
zu erfassen, was die Breite und Länge und Höhe und Tiefe  ist, und 
die das Erkennen (Wissen) überragende Liebe des Christus 
kennenzulernen, damit ihr erfüllt werdet zur ganzen Fülle Gottes. 

 
Auch in Hiob 11,7-9 ist von Tiefe und Höhe und Länge und Breite     die 
Rede (also in umgekehrter Reihenfolge). Dort geht es um die 
Vollkommenheit  des Allmächtigen. Wer  könnte sie je voll   ergründen? 



166 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert Epheser 3.1    G+H Nr. 4_2014 
 

 

Von sich aus kein Mensch. Nur in Verbindung mit der Liebe des Christus, 
die am hellsten am Kreuz erstrahlte, können wir sie wachstümlich immer 
besser kennenlernen – aber nur „mit allen Heiligen“, nicht isoliert von den 
anderen als Einzelpersonen. Dabei geht es um mehr als bloßes Wissen. 
Man kann die Heilsgeschichte der Bibel „wissen“, die biblischen Zeitalter 
kennen und unterscheiden; wo man aber die Liebe des gekreuzigten 
Christus nicht wirklich erfasst hat (um sie in der Liebe des Geistes auch zu 
erwidern), reicht das Wissen nicht aus, um zur Fülle Gottes – ja sogar zur 
ganzen Fülle – zu gelangen. Nur die liebende Hingabe hat Zugang, und 
sie ist verbunden mit Glauben und Glaubensgehorsam. Der Römerbrief 
ist gleichsam eingerahmt von dem Begriff „Glaubensgehorsam“: Paulus 
ist von Gott berufen und ausgesandt, um Glaubensgehorsam unter allen 
Nationen zu bewirken (1,5; 16,26). 

Die einzelnen Bitten des Gemeindegebetes  in  Eph.  3,14-19  gleichen 
einer Stufenleiter, die uns höher und höher führt: Kraft – 
Christusinnewohnung – Verwurzelung – Gründung – immer besseres 
Kennenlernen des Wesens Gottes und der Liebe des Christus – Erfüllung 
zur ganzen Fülle Gottes. Voraussetzung sind Glauben und Liebe, nicht 
unsre Frömmigkeit und unsre guten Werke. 

Niemand kann sich selbstzufrieden zurücklehnen und sagen: Jetzt   bin 
ich erfüllt zur ganzen Fülle Gottes! Es wäre eine maßlose, überaus 
gefährliche Selbstüberschätzung. Aber wir bekommen eine Richtung und 
ein Ziel gezeigt. 

In einem Tischgespräch äußerte einer, der ERICH hieß: Wie schön ist 
doch mein Name: Erst kommt ER und dann komme ICH. Da kam es mir 
in den Sinn, ihm zu entgegnen: Kürzlich sah ich auf der Straße ein Auto, 
das war noch frommer, da stand nur noch ER! 

Unser Wort aus Eph. 3,18.19 will uns nicht traurig machen („das schaffe 
ich ja nie!“), sondern zuversichtlich: Der Herr ist am Werk in unsren 
Herzen. Und der das gute Werk begonnen hat, wird’s auch vollenden. 
Geben wir Seinem Geiste Raum, um immer mehr von IHM erfüllt zu 
werden! Und je mehr Raum Er in uns hat, umso weniger Platz haben 
sündige Gedanken und ungöttliche Willensausrichtungen. Erst droben, 
wenn wir „Ihn sehen, wie Er ist“ (1. Joh. 3,2), wenn wir alles Fleischliche 
hinter uns haben, kann sich Eph. 3,19 voll in uns verwirklichen. 

 
Epheser 3,20.21: Paulus beschließt sein Gebet mit einer Lobpreisung 
(Doxologie). Sie lautet: Dem aber, der über alles hinaus zu tun vermag, 
über die Maßen mehr, als wir erbitten oder erdenken, gemäß der 
Kraft, die in uns wirkt, Ihm sei die Herrlichkeit in der Gemeinde 



167 

Epheser 3 – Vers für Vers erläutert Epheser 3.1    G+H Nr. 4_2014 
 

 

und in Christus Jesus auf alle Geschlechter des Äons der Äonen hin! 
Amen. 

 
Was Gott in Seiner Gemeinde und im ganzen All in Zukunft noch 
ausführen wird, übersteigt völlig unser heutiges Fassungsvermögen. 
Paulus sagt nur: „über alles hinaus“. Wir können es mit unserem heutigen 
Denken nicht wirklich erfassen und nicht einmal im Gebet würdig 
ausdrücken. Doch die Kraft, die Er dabei aufwendet, wirkt heute schon in 
uns! So wollen wir Ihn wirken lassen und die Regungen Seines Geistes 
nicht durch Eigensinn unterdrücken und beeinträchtigen. Seine Kraft ist 
wirksam in der Gemeinde Gottes – Kraft des Glaubens und   der Geduld, 
Kraft zum Dienen, Leiden, Tragen und Ertragen, Kraft zum Bezeugen 
Seines Heils in Wort und Tat. 

Der Sinn unseres Lebens ist Seine Verherrlichung. Das können wir 
nicht aus uns selbst heraus „machen“, aber Ihn wirken lassen, der in 
Seiner Gemeinde, in jedem Glied, wirksam ist und weiter wirken will. Er 
schenke uns, im Glauben damit zu rechnen und Ihm liebend und 
gehorsam zu vertrauen! 

 
Herr, Dir ist niemand zu vergleichen, kein 
Lob kann Deine Größ’ erreichen, kein 
noch so feuriger Verstand. 
Pracht, Majestät und Ruhm umgeben 
Dich, aller Wesen Quell und Leben; 
Licht ist Dein strahlendes Gewand! In 
hohen, unermessnen Fernen, wohin 
kein sterblich Auge schaut, hast Du 
weit über allen Sternen 
Dir Deinen höchsten Thron erbaut. 

 
Drum lass ich Dich mit Freuden walten, 
ich weiß, dass Deine Hand mich halten 
und schützen wird bei Tag und Nacht. Auf 
nichts Vergänglich’s will ich bauen, auf 
Dich allein will ich vertrauen, 
bei dem mir Fried und Freude lacht. 
Du heilest jede Herzenswunde, 
Du spendest Trost für jeden Schmerz; 
in Glück und Not zu jeder Stunde find 
ich bei Dir ein offnes Herz. 

Joh. Andr. Cramer („Lobgesänge der Gemeinde“ Nr. 428) 


