
12 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

Prophetie für die Gemeinde 
nach den Briefen des Apostels Paulus 

Von Heinz Schumacher 
 

Was ist der Gemeinde als prophetisches Wort gegeben? – Im weiteren 
Sinn könnte man sagen: die gesamte Prophetie der Bibel. Das stimmt. 
Aber wir möchten uns auf das beschränken, was die Gemeinde selbst 
betrifft, was sie wissen soll und muss. Es geht also im Folgenden nicht 
um das, was Israel und den Völkern geweissagt ist. Auch beschränken 
wir uns auf die Briefe des Paulus, des „Lehrers der Nationen“ (1. Tim. 
2,7). Da finden wir ein gewaltiges Verheißungsgut. Es geht um 

1. den Tag Christi, 
2. die Auferstehung der Toten in Christus, 
3. die Leibesverwandlung der dann auf Erden lebenden Gläubigen, 
4. die Entrückung der Gemeinde zum Herrn hin, 
5. das Offenbarwerden vor dem Richterstuhl Christi, 
6. Erhalt oder Verlust des Kampfpreises, 
7. die Vollendung der Gemeinde, 
8. das Herrschen und Richten der vollendeten Gemeinde, 
9. das Offenbarwerden der Gemeinde vor der Schöpfung, und 
10. die Aufgabe, das All in die Fülle zu führen. 

Diese unvorstellbar herrlichen Dinge wollen wir versuchen zu erfassen, 
denn Gott hat es uns geoffenbart und will, dass wir das wissen. 

 

1. Der Tag Christi 
 

Paulus war nicht nur Evangelist, Hirte, Lehrer, er war auch ein Prophet. 
Der Prophet sieht zukünftige Dinge – unabhängig vom Datum – ganz nah 
vor Augen. So sagt schon Joel über den zukünftigen Gerichtstag Jahwehs: 
„Nahe ist der Tag des HERRN“ (1,15; 2,1; 4,14). Und auch für Paulus ist 
der Tag Christi nahe. 

Was ist das für ein Tag? An ihm steht die Gemeinde vor dem Herrn. 
Das geht nicht ohne Totenauferstehung und Leibesverwandlung und 
Entrückung – Dinge, von denen noch zu sprechen sein wird. Paulus lehrt: 
Auf diesen Tag  hin sind wir versiegelt (Eph. 4,30). Für diesen  Tag 
werden wir in der Gegenwart vom Herrn zubereitet, um untadelig und 
unanstößig zu sein (1. Kor. 1,8; Phil. 1,10), was in der Gegenwart noch 
nicht der Fall ist. Dann wird alles im Feuer Gottes geprüft (1. Kor. 3,13). 
Und wenn ein gläubiger Mensch in der Gemeinde der Korinther so 



13 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

schwer im Fleisch gesündigt hat, dass ihn Paulus „dem Satan überliefert 
zum Verderben des Fleisches“, so wird doch an jenem Tag „sein Geist 
errettet werden“ (1. Kor. 5,1-5). Der Tag Christi hat es also einerseits mit 
Prüfung und Durchleuchtung, andererseits mit Heil und Rettung zu tun. 
Das in uns angefangene gute Werk der Erlösung wird dann vollendet 
werden (Phil. 1,6). 

 

2. Die Auferstehung der Toten in Christus 
 

Bevor die Gemeinde zum Herrn hin entrückt wird, werden „die Toten   in 
Christus zuerst auferstehen“ (1. Thess. 4,16). Karl Merz nannte dies die 
„Erstlingsauferstehung“ („Was in Kürze geschehen soll“, S.   155) 
– nicht zu verwechseln mit der „Ersten Auferstehung“ von Offb. 20,4-6, 
die insonderheit die Märtyrer der letzten antichristlichen Zeit betrifft. (Sie 
ist die „erste Auferstehung“ gegenüber der „letzten“ in Offb. 20 
genannten Auferstehung, die alle Toten betrifft, die zu jener Zeit noch 
nicht auferstanden sind.) 

Der Begriff „Erstlingsauferstehung“ zeigt treffend,  um  was  es  hier 
geht. Wir leben heute in dem Abschnitt (oder der „Haushaltung“) des 
Heilsplans Gottes, in dem Er die „Erstlinge“ aus allen Völkern herausruft 
und zubereitet (Eph. 1,13.14; Jak. 1,18). Sie bilden zusammen 
„Christi Leib“ (1. Kor. 12,27; Eph. 1,22.23). Es sind Menschen, die 
„in Christus“ leben. Was heißt das? Sie leben in ständiger liebender 
Verbundenheit mit dem Herrn. Sie wissen, dass sie „ohne Ihn nichts tun 
können“ (Joh. 15,5); die Lebensgemeinschaft mit Ihm ist ihr Leben. Das 
Haupt Christus durchströmt die Glieder, erfüllt sie mit Geist und Leben 
und göttlichem Wesen des Lichtes und der Liebe. 

Es ist ein unvorstellbar großes und gewaltiges Geschehen, wenn nicht 
ein Toter plötzlich aufersteht, sondern Zehntausende, wenn nicht gar 
Millionen – alle, die Christus von Herzen angehörten, um Ihm und dem 
Vater im Glauben zu gehorchen. (Übrigens dürfte der Herr dafür sorgen, 
dass dieses Geschehen, obwohl gewaltig an Zahl und global, nicht vor 
den Augen neugieriger Fernsehreporter, sondern in aller Stille vor sich 
geht. Wohl aber wird man die Folgen dieser Auferstehung bemerken.) 

Ernst F. Ströter beschrieb dieses Geschehen mit den Worten: 
„Nun ist nicht nur ein einziger Erstling vorhanden, der sagen darf: 

‚Siehe, ich war tot und bin lebendig in die Zeitalter der Zeitalter’ –  nein, 
jetzt steht da eine ganz große, herrliche Schar einst ganz elender, 
versklavter Kinder der Sünde und des Todes, die bekleidet sind mit 
gleicher Leibesherrlichkeit, erfüllt mit gleicher unvergänglicher 
Lebensfülle wie ihr herrliches Haupt, ihr königlicher Vorgänger und 
Heerführer. Es sind die Glieder Seines Leibes, die Organe ohne Fehl und 
Makel, ohne Irrtum und Beschränkung, ohne Sünde oder Todeskeim, als 



14 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

vollberechtigte Mitsieger über Finsternis, Tod und Verderben. Nun kann 
es endlich Frühling werden nach den entsetzlich langen Wintertagen 
grausiger Todesherrschaft für die ganze Menschenwelt.“ 

 
3. Die Leibesverwandlung der auf Erden lebenden Gläubigen 

 
Weil Paulus die Wiederkunft Jesu nicht etwa in ca. 2000 Jahren, sondern 
in nächster Nähe erwartete, rechnete auch er zunächst damit, diese 
Wiederkunft noch zu seinen Lebzeiten auf Erden zu erleben, d.h. er 
rechnete mit der Leibesverwandlung, nicht mit Tod und Auferstehung. 
Dieses Thema finden wir im 1. und 2. Korintherbrief sowie im 
Philipperbrief. In 1. Kor.  15,51.52 schreibt er: „Siehe, ich sage euch  ein 
Geheimnis: Wir werden nicht alle entschlafen, wir werden aber alle 
verwandelt werden, in einem Nu, in einem Augenblick, bei der letzten 
Posaune; denn posaunen wird es und die Toten werden auferweckt 
werden unverweslich und wir werden verwandelt werden.“ – In 2. Kor. 
5,4 drückt Paulus es so aus: „Denn wir freilich, die in dem Zelt sind“ 
(„Zelt“ ist hier das Bild für unseren irdischen Leib) „seufzen beschwert, 
weil wir nicht entkleidet, sondern überkleidet werden möchten, damit 
das Sterbliche verschlungen werde vom Leben.“ – Und in Phil. 3,20.21 
schreibt Paulus: „Denn unser Bürgerrecht ist in den Himmeln, von woher 
wir auch den Herrn Jesus Christus als Retter erwarten, der unseren Leib 
der Niedrigkeit umgestalten wird zur Gleichgestalt mit Seinem Leib der 
Herrlichkeit, nach der wirksamen Kraft, mit der Er sich sogar das All 
unterzuordnen vermag.“ 

Mit drei verschiedenen Ausdrücken beschreibt hier Paulus den Vorgang 
der Leibesverwandlung: 

 
1. verwandelt werden (griech. allassoo = anders machen, verändern, 

verwandeln, auswechseln). Alles wird anders: Der neue Leib, den 
Menschen „in Christus“ empfangen dürfen anstelle des alten (durch 
Tod und Auferstehung oder als Lebende durch Verwandlung) ist nicht 
mehr verderblich, vergänglich, verweslich, sondern unverderblich, 
unvergänglich, unverweslich (griech. aphthartos), er ist dem Gesetz 
der Schwerkraft, den Einengungen unserer Raum-Zeit-Welt, dem 
Prozess der Alterung nicht mehr unterworfen, er bleibt für immer 
frisch und kraftvoll und dem Geiste Gottes völlig gehorsam als 
Geistleib. 

2. überkleidet werden (griech. ependyomai = sich darüber noch 
anziehen). Drei Bilder benutzt Paulus in 2. Kor. 5,1-9 für unsere 
Leiblichkeit: Zelt – Kleid – Heimat. Das Bild vom Kleid will sagen: 
Wer stirbt und aufersteht, zieht ein Kleid aus und ein neues an. Wer 
lebend verwandelt wird, zieht das neue unverderbliche Kleid über das 



15 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

alte, das dabei allerdings „verschlungen wird“ von der Lebenskraft des 
neuen. 

3. umgestaltet werden (griech. metaschämatizoo = umformen, 
umgestalten, verwandeln; 2. Kor. 11,13: eine andere Gestalt 
annehmen). Das Wort schäma bezeichnet die Gestalt, das Aussehen, 
die äußere Erscheinung. Nach 1. Kor. 7,31 „ist diese Welt in ihrer 
eigentümlichen Erscheinung (das schäma dieses Kosmos) im 
Hinschwinden begriffen“ (Walter Bauer, Wörterbuch). So bezeichnet 
metaschämatizoo die Umformung der Gestalt und äußeren 
Erscheinung. Das bedeutet in Phil. 3,21: An die Stelle des „Leibes der 
Niedrigkeit“ (der Erniedrigung und Demütigung) tritt der „Leib der 
Herrlichkeit“, der sogar dem Herrlichkeitsleib Christi gleichgestaltet 
sein wird. – Ein Mensch im Auferstehungs- oder Herrlichkeitsleib ist 
von einem normalen Erdenbürger nicht auf Anhieb zu erkennen. So 
erkannte Maria Magdalena den auferstandenen Herrn zunächst nicht, 
sondern erst, als Er sich durch ein Wort ihr zu erkennen gab (Joh. 
20,14-16). Die Person ist dieselbe, doch das Aussehen ist verändert 
– höher, geistlicher. 

 
Bei der Leibesverwandlung ist die Kraft Gottes wunderbar verändernd 
tätig, und zwar nach Phil. 3,21 als die Kraft, mit der sich der Herr „sogar 
das All unterzuordnen vermag“. Die Verwandlung des Leibes ist also 
zugleich ein Unterordnen, ein „gehorsam machen“. Der neue Leib 
widersetzt sich nie mehr wie der alte Fleischleib dem Willen des Geistes 
Gottes. 

 

4. Die Entrückung der Gemeinde 
 

Viel ist darüber schon gesagt und geschrieben worden, obwohl man von 
den Kanzeln der Kirchen kaum ein Wort darüber hört. Aber den Lesern 
dieser Zeitschrift dürfte das Thema bekannt sein. Trotzdem soll es noch 
einmal zur Sprache kommen, zumal es ja auch immer wieder neue Leser 
gibt, die davon noch nichts gehört haben. 

Das Wort „Entrückung“ geht auf 1. Thess. 4 zurück, wo wir in den 
Versen  15-17 Folgendes lesen: „Dies sagen wir euch in einem Wort des 
Herrn: Wir, die Lebenden, die übrig bleiben (oder: übrig gelassen 
werden) bis zur Ankunft des Herrn, werden den Entschlafenen 
keineswegs zuvorkommen. Denn Er selbst, der Herr, wird mit einem 
Befehlsruf, einer Erzengelstimme und einer Gottesposaune vom Himmel 
herabsteigen, und die Toten in Christus werden zuerst auferstehen; 
danach werden wir, die Lebenden, die übrig bleiben, gleichzeitig mit 
ihnen zusammen entrückt werden in Wolken dem Herrn entgegen in 
die Luft, und so werden wir allezeit mit dem Herrn zusammen sein.“ 



16 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

Der Herr hat Seinen Aposteln, denen Er prophetische Blicke in die 
Zukunft schenkte, nie ein Datum dazu genannt, und so haben sie das 
Geoffenbarte natürlicherweise auf sich selbst und ihre Lebenszeit auf 
Erden bezogen: Wir werden gleichzeitig mit den auferstandenen Toten in 
Christus zum Herrn hin entrückt werden. War das ein Irrtum, eine 
voreilige Naherwartung? – Der Herr hat die Seinen mehrfach zur 
Wachsamkeit aufgerufen. Die Gemeinde Jesu ist nach dem  Willen ihres 
Herrn eine wachende und wartende Gemeinde. Das ist ihre normale 
Haltung und soll es sein – heute mehr denn je! Sind wir doch dem 
Wiederkommen Jesu heute viel näher als  frühere  Generationen von 
Christen. Der Herr hat einerseits gesagt, dass Er einmal plötzlich und 
unerwartet kommen wird (unerwartet von schläfrig gewordenen Christen) 
(Matth. 24,42; Mark. 13,35.37; 1. Thess. 5,6), andererseits aber auch, 
dass Seinem Kommen eine Ausreifezeit vorangehen muss (Matth. 
13,30). Das gilt für Israels Reichserwartung ebenso wie für das 
Vollendetwerden der Gemeinde Christi. Es gibt Zeiten der Aussaat – des 
Wachstums – der Reifung – der Ernte, wobei die Gemeinde als Erstes 
eingesammelt, geerntet, heimgeholt oder – nach 1. Thess. 4 – entrückt 
wird. 

Es fällt auf, dass in dem zitierten Wort (1. Thess. 4,15-17) sehr oft vom 
Herrn die Rede ist. Alles ist auf den Herrn bezogen. Da geht        es 
offensichtlich um ein sehr persönliches Geschehen innerhalb der 
Gottesfamilie. Der Herr hat Seiner Gemeinde diese Offenbarung als 
„Wort des Herrn“ gegeben, nicht als Wunschvorstellung oder Vision. 
Es geht um Seine persönliche Ankunft (oder Wiederkunft) und um Sein 
persönliches Handeln (Herabsteigen, Auferwecken, Entrücken). Alles das 
kann kein Geschöpf bewirken, auch nicht, wenn es an Christus gläubig 
ist; der Herr bewirkt das alles zu Seiner Zeit und auf Seine Art. Wohl 
aber können wir – menschlich gesprochen – dafür sorgen, dass  wir zu 
denen gehören, die das erleben – durch Annahme der Erlösung, rettenden 
Glauben, Hingabe und Treue. 

Die Entrückung der Gemeinde kann sowenig wie die Himmelfahrt Jesu 
Christi näher beschrieben oder physikalisch erklärt werden. Hier sind 
andere Kräfte am Werk als die, welche unsere irdische Physik kennt und 
beschreibt: Gotteskräfte, Himmelskräfte, Geisteskräfte. Durch diese 
wurde schon ein Henoch aufgrund seines Glaubens im Alter von 365 
Jahren von der Erde hinweggenommen (1. Mose 5,24) und von Gott   zu 
Gott entrückt (Hebr. 11,5). (Hier steht für „entrücken“ nicht das 
griechische harpazoo = rauben, wegreißen, wegführen, wie in 1. Thess. 
4,17, sondern metatithämi = anderswohin bringen, an einen anderen Ort 
versetzen, hinwegnehmen.) Das herrliche Endergebnis aber lautet: „Wir 
werden allezeit mit dem Herrn zusammen sein.“ 



17 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

5. Das Offenbarwerden vor dem Richterstuhl Christi 
 

Paulus schreibt in 2. Kor. 5,10: „Wir alle müssen vor dem Richterstuhl 
des Christus offenbar werden, damit ein jeder (seinen Lohn) empfange 
entsprechend dem, was er durch den Leib vollbracht hat, es sei gut oder 
böse.“ Und in 1. Kor. 3,6.8 schreibt derselbe Apostel im Blick auf seine 
Arbeit für den Herrn und die des Apollos: „Ich habe gepflanzt, Apollos 
hat begossen, aber Gott hat es wachsen lassen... Der aber pflanzt und der 
begießt, sind eins, doch wird ein jeder seinen besonderen Lohn empfangen 
gemäß seiner aufgewendeten Mühe.“ – Das Wort „Lohn“ zeigt uns,  dass 
es hier nicht um Seligkeit oder Verdammnis (besser: Rettung oder 
Verlorensein) geht, denn die sind nicht von Werken abhängig, sondern 
allein vom Glauben oder Unglauben. Davon singt Luther: 

Bei Dir gilt nichts denn Gnad und Gunst, 
die Sünde zu vergeben; 
es ist doch unser Tun umsonst 
auch in dem besten Leben 

(in „Aus tiefer Not schrei ich zu Dir“). 
Hier aber, in 2. Kor. 5,10 wie auch in 1. Kor. 3,8, kommt es auf die 
Werke, auf die aufgewendete Mühe an. Ist man als guter Läufer in der 
Rennbahn des Glaubens gelaufen (1. Kor. 9,24-27; 2. Tim. 4,7) oder hat 
man es sich auf den Zuschauerrängen als kritischer Beobachter bequem 
gemacht? War man fleißig oder träge im Dienst für den Herrn? Hat man 
empfangene Gaben zur Ehre des Herrn auch eingesetzt? Das sind keine 
belanglosen Fragen, sowenig der in Aussicht stehende „Lohn“ belanglos 
ist. Er kann sehr verschieden ausfallen (1. Kor. 3,11-15; vgl. Matth. 
25,14-30; Luk. 19,11-27). 

Wie das Werk eines jeden ist, wird an jenem Tag das Feuer erproben 
(1. Kor. 3,13). Wir  müssen dieses Feuer nicht fürchten – es sei denn,  wir 
hätten auf den Grund, der Jesus Christus heißt, nur Menschliches, 
Fleischliches, Eigenes gebaut, das dann verbrennt, und nicht Geistliches, 
Göttliches,   Bleibendes,   Wertbeständiges.   Aber   sogar   ein   solcher 
„Versager“ wird, wenn er gläubig ist, dann „gerettet werden, doch so wie 
durchs Feuer“ (1. Kor. 3,15). 

Gerhard Herbst schrieb dazu in GNADE UND HERRLICHKEIT 1988 
(S. 204-212) den Artikel „Die Feuerprobe“ und er sagt: „Es gibt keine 
Rettung ohne Gericht, es gibt keinen Lohn, ohne dass unsere Werke die 
Feuerprobe bestanden haben.“ Er zitiert dann Fritz Rienecker mit den 
Worten: „Die an Ihn (Jesus Christus) glauben, d.h. Seinem Gericht sich 
beugen, werden nicht gerichtet. Wer Ihn aufnimmt, hat bereits das Gericht 
über alle Sünde an sich selbst vollziehen lassen und braucht nicht mehr 
gerichtet zu werden. Er hat mit dem Tod  und allem    Todeswesen 



18 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

nichts mehr zu tun. Das schließt aber nicht aus, dass auch die Gläubigen 
vor dem Richterstuhl Christi versammelt werden. Auch bei ihnen muss 
offenbar werden, was in ihnen verborgen ist. Das wird die herrliche 
Rechtfertigung der verkannten Gläubigen vor der Welt sein, denn es wird 
vor allem ihr verborgenes Leben mit dem Herrn offenbar werden, aber 
auch ihre Verfehlungen, Unterlassungen, ihre falschen menschlichen 
Werke.“ 

 

6. Erhalt oder Verlust des Kampfpreises 
 

Paulus schreibt in 2. Tim. 2,5: „Wenn aber auch einer am Wettkampf 
teilnimmt, so empfängt er doch nicht den Siegeskranz, wenn er nicht den 
Gesetzen (des Wettkampfs) entsprechend gekämpft hat (oder: wenn er 
sich nicht an die Kampfregeln gehalten hat).“ 

Es gibt Dinge, die jedem zuteil werden, der entschieden an Jesus 
Christus glaubt; dazu gehören Sündenvergebung, Rettung, Friede mit 
Gott, Rechtfertigung, Gemeinschaft mit Gott und Christus, die Gabe des 
Heiligen Geistes, ewiges Leben, Hoffnung über den Tod  hinaus.   Dazu 
„genügt“ es also, gläubig zu sein. Auf Fleiß und gute Werke kommt es 
dabei nicht an, ja, es wird mehrfach betont: nicht aus Werken, allein aus 
Gnaden (vgl. Röm. 3,21-24.28; 5,1.2; Eph. 2,8-10; 2. Tim. 1,9). 
– Demgegenüber gibt es andere Gottesgaben, bei denen es auch auf unser 
Verhalten ankommt. Man kann sie erlangen oder auch nicht. Dazu gehört 
der Kampfpreis oder Siegespreis. Das Wort (griech. brabeion) kommt im 
Neuen Testament in 1. Kor. 9,24 und Phil. 3,14 vor. Auch der 
Siegeskranz oder die Krone wird nicht jedem Gläubigen zuteil. Das 
Wort (griech. stephanos) bezieht sich in Matth. 27,29; Mark. 15,17 und 
Joh. 19,2.5 auf die Dornenkrone Jesu, die man geflochten hatte, um Ihn 
zu verspotten; anderswo bezeichnet es den Kampfpreis. Man kann dabei 
an eine Siegerehrung denken, bei der einer einen Siegeskranz empfängt. 
Auch die Übersetzung „Krone“ ist möglich. Die Gemeinde Jesu Christi 
soll ja mit ihrem Herrn königlich herrschen (2. Tim. 2,12). Dies ist aber 
an eine Vorbedingung geknüpft: „wenn wir ausharren (Geduld üben)“. 
Mahnend heißt es im Sendschreiben an die Gemeinde zu Philadelphia in 
Offb. 3,11: „Ich komme schnell; halte fest, was du hast, dass niemand 
deinen Siegeskranz (oder: deine Krone) nehme (dass nicht ein anderer 
den dir zugedachten Siegeskranz bekomme).“ Das sind keine leeren 
Worte! Es ist eine Möglichkeit. Man kann wegen seines schlechten 
Verhaltens – etwa Gleichgültigkeit: „Was macht es schon aus, ob ich 
Sieger werde oder nicht“ – disqualifiziert werden. 

Es gibt den Siegeskranz der Gerechtigkeit (2. Tim. 4,8), den Siegeskranz 
der Herrlichkeit (1. Petr. 5,4) und den Siegeskranz des Lebens (Jak. 1,12; 
Offb. 2,10). 



19 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

Paulus setzte alles daran, den Siegeskranz zu erlangen. Er bezeugt in 
Phil. 3,13.14: „Ich vergesse, was dahinten ist, und strecke mich aus nach 
dem, was vorn ist, und jage auf das Ziel zu, hin zu dem Kampfpreis   der 
Berufung Gottes nach oben in Christus Jesus.“ Laufen auch wir      in 
dieser Weise das Ziel anschauend vorwärts oder erliegen wir den tausend 
Verlockungen, die uns zur Rechten oder zur Linken ablenken möchten, 
sodass wir nicht nach vorn, sondern seitwärts schauen, uns nicht nach 
oben, sondern nach unten orientieren? – Im Auto lassen wir uns gern 
durch GPS „von oben“ Anweisungen geben; lassen wir uns auch im 
Glaubensleben und in der alltäglichen Umsetzung dieses Lebens ins 
Irdische von oben leiten – nicht von einem satellitengestützten 
Navigationssystem, sondern vom Herrn Jesus Christus und von Seinem 
Geist und Wort? Wohl uns, wenn wir so die uns zugeordnete Wegstrecke 
laufen und den guten Kampf des Glaubens kämpfen! 

 
7. Die Vollendung der Gemeinde 

 
Einmal wird die Gemeinde vollendet sein. Dann wird der Christus „die 
Gemeinde sich selbst verherrlicht darstellen (oder: bereitstellen, zur 
Verfügung stellen), die nicht Flecken oder Runzel oder etwas dergleichen 
habe, sondern heilig und tadellos sei“ (Eph. 5,27). Daraus geht hervor, 
dass sie heute noch Flecken und Runzeln hat. Das Bild, das die örtlichen 
Gemeinden und Gemeinschaften und Kreise abgeben, ist nicht immer 
sauber. Das müssen wir demütig bekennen. Bei allem guten Willen,  dem 
Herrn zu folgen, Seinem Geist zu gehorchen, nicht „fleischlich“, sondern 
geistgemäß zu leben, läuft immer noch viel „Eigenes“ mit. Karl Geyer 
sagte seufzend: „Wie viele Menschen halten sich für geistliche Originale 
und sind doch nur die Selbstanbeter ihrer Eigenarten und 
Merkwürdigkeiten.“ Ja, das menschliche Ich kann sich tausendfach 
verkleiden: als besonders fromm, originell, ernst oder witzig, vorbildlich 
im Einsatz, unermüdlich arbeitend und kämpfend oder auch sanft und 
milde. Das alles ist ja an und für sich nicht schlecht; es wird aber schlecht, 
sobald ich damit die eigene Ehre suche, Ruhm und Bewunderung. 

All das Negative wird einmal abgetan sein. Die Gemeinde wird ohne 
Flecken und Runzeln dastehen – jung und schön und sauber und rein. Wie 
gelangt sie dorthin? „Durchs Wasserbad im Wort“, sagt Paulus. Damit ist 
nicht die Wassertaufe gemeint, sondern Gottes Wort, das uns reinigt 
(vgl. Joh. 15,3). Es ist wichtig zu wissen: Gottes Wort belebt uns nicht 
nur, tröstet nicht nur, mahnt und scheidet und schneidet nicht nur (Hebr. 
4,12), es reinigt uns auch. Sowenig ein Auto, das durch dreckige Pfützen 
fährt, von außen tadellos sauber bleiben kann, sowenig gelingt es uns,  in 
unserer Umwelt, wie sie nun einmal ist, Gedanken und Fantasie und 
Worte und Werke immer sauber zu halten. (Vielleicht gelingt es    hinter 



20 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

Klostermauern, doch auch das ist fraglich.) Wir bedürfen der Reinigung 
und wollen dankbar dafür sein, dass wir sie durch Absonderung – durch 
Beugung und Sündenbekenntnis – durch Gehorsam - durch neue 
Zielorientierung – und eben durch das uns reinigende Wort erhalten 
dürfen. (Man vergleiche in GNADE UND HERRLICHKEIT 1971 und 
1972 den Artikel Das Gnadengeschenk der Reinigung von Adolf Heller.) 
Lasst uns von diesen Reinigungsmöglichkeiten Gebrauch machen! Dazu 
gehört auch das Selbstgericht, indem wir uns prüfen: Was in meinem 
Leben will mich gefangen nehmen? Was droht zur Sucht zu werden? Wie 
kann ich Fesseln durchtrennen, neue Freiheit gewinnen? Wo sollte ich 
Freundschaften aufgeben? Und wo kann ich stattdessen stärkende 
Gemeinschaft im Glauben finden? – Wer damit allein nicht 
zurechtkommt, vertraue sich einem Seelsorger an, der Vertrauen verdient 
und schweigen kann. 

 
8. Das Herrschen und Richten der vollendeten Gemeinde 

 
Wir haben schon auf 2. Tim. 2,12 hingewiesen, wo geschrieben steht: 
„Wenn wir ausharren, werden wir auch mit königlich herrschen.“ Das 
Wörtlein „mit“ bezieht sich auf Jesus Christus selbst. Er verheißt ja  auch 
den Überwindern in der Laodizea-Gemeinde in Offb. 3,21: „Wer 
überwindet, dem will ich geben, mit mir auf meinem Thron zu sitzen, wie 
auch ich überwunden habe und mich gesetzt habe mit meinem Vater auf 
Seinen Thron.“ – Das königliche Herrschen geschieht immer nur „mit 
Ihm, mit Christus“, niemals nach eigenem Gutdünken. Über wen und was 
erstreckt sich diese Herrschaft? Das gläubige Israel soll zunächst über 
das eigene Volk, die 12 Stämme, herrschen, genauer gesagt: sie richten, 
richtend zurechtbringen; an erster Stelle sollen dies die 12 Apostel tun 
(Matth. 19,28). Doch „es ist zu wenig, (nur) die Stämme Jakobs 
aufzurichten und die Bewahrten Israels zurückzubringen“ – Gott hat den 
Gottesknecht Israel auch „zum Licht der Nationen gemacht“, er soll 
Gottes Heil bis an die Enden der Erde hinaustragen (Jes. 49,5.6). – Man 
könnte fragen: Was bleibt dann noch zu tun für den Leib Christi, die 
Gemeinde? Soll sie die Israeliten bei ihrer Arbeit ein wenig unterstützen? 
Das kann nicht gemeint sein. Paulus fragt in 1. Kor. 6,2.3: „Wisst ihr 
nicht, dass die Heiligen die Welt (griech. Kosmos) richten werden? Wisst 
ihr nicht, dass wir Engel richten werden?“ Das sind Aufgaben von 
unvorstellbarer Größe und Weite, sie reichen räumlich weit über die Erde 
und zeitlich weit über das Tausendjahrreich hinaus. 

Heute aber haben wir nicht die Welt zu richten und auch nicht ein 
Bruder den anderen (Röm. 14,10), sondern das Selbstgericht zu üben. 
Das Gericht fängt an bei uns selbst. „Wenn wir uns selbst kritisch 
beurteilen  (uns  selbst  das  Urteil  sprechen,  richtig  beurteilen, griech. 



21 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

diakrinoo), so würden wir nicht gerichtet werden“ (1. Kor. 11,31). – 
Vermögen wir das überhaupt? Können wir uns selbst richtig beurteilen? 
– Solange wir menschlich-fleischlich denken und urteilen, können wir es 
nicht. Legen wir die Maßstäbe des Zeitgeistes an (Gut ist, was uns 
glücklich macht, was uns einen Vorteil verschafft, Geld und Gut und 
Ansehen vermehrt, uns über andere erhebt), so wird unsere Beurteilung 
falsch sein. Nur im Lichte Gottes, im Geist der Demut und Sanftmut (Eph. 
4,2), können wir göttlich-geistlich denken und urteilen – über uns selbst 
und andere. Wenn Jakob Kroeker über den Menschen schrieb: „Nur als 
Beherrschter kann er herrschen, nur als Begnadigter begnadigen, 
nur als Erlöster erlösen“, so dürfen wir hinzufügen: nur als im Lichte 
Gottes Gerichteter kann er recht richten. 

„Recht richten“ heißt zurechtbringend richten, aus Liebe zürnen, durch 
Ernst und Gerechtigkeit helfen und heilen wollen. Heinrich Langenberg 
hat Recht, wenn er in seiner „Biblischen Begriffskonkordanz“  schreibt: 
„Gericht ist Zurechtbringung aufgrund der göttlichen Gerechtigkeit 
nach der göttlichen Rechtsnorm. Und diese ist durchaus positiv, also 
Durchführung des Rechts zum Zweck der Heilung... Gericht ist nur im 
Zusammenhang mit der Barmherzigkeit und mit der Treue oder Liebe 
Gottes (Luk. 11,42) richtig zu verstehen. Wie Zorn Gottes nur eifernde 
Liebe ist, so ist das Gerichtshandeln Gottes das Handeln Seiner eifernden 
Liebe. Kein Gericht ohne Heil und kein Heil ohne Gericht.“ 

 
9. Das Offenbarwerden der Gemeinde vor der Schöpfung 

 
Wir sprachen weiter oben von der vollendeten Gemeinde, „die nicht 
Flecken oder Runzel oder etwas dergleichen hat, sondern heilig und 
tadellos ist“ (Eph. 5,27). Auf dieses Ziel hin wirkt das Haupt Christus  in 
der Gegenwart an den Gliedern des Leibes. Erst wenn die Gemeinde auf 
Erden ihre Vollzahl erreicht hat und zum Herrn hin entrückt und vor 
Seinem Richterstuhl offenbar wurde, kann es dazu kommen. Auf diese 
kostbare Zielerreichung warten wir und freuen uns darauf. Dann ist aller 
Streit zwischen Gliedern der Gemeinde begraben, in Demut und Liebe 
sind alle beieinander, im Glauben schauen sie auf den Herrn, nicht auf 
sich selbst. Und dann – erst dann – kann sich auch Röm. 8,19-21 erfüllen, 
wo geschrieben steht: „Das sehnsüchtige Harren der Schöpfung wartet 
auf die Offenbarung der Söhne Gottes. Denn die Schöpfung ist der 
Nichtigkeit unterworfen worden... auf Hoffnung hin, dass auch selbst die 
Schöpfung von der Knechtschaft der Vergänglichkeit frei gemacht 
werden wird zur Freiheit der Herrlichkeit der Kinder Gottes.“ 

Darauf wartet die Schöpfung nicht umsonst. Die Gemeinde Gottes wird 
vor der Schöpfung – seien es Engel oder Menschen (1. Kor. 4,9) oder die 
übrige Kreatur – einmal offenbar werden, zur Schau gestellt werden. Das 



22 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

tut Gott nicht heute! Die noch unfertige, unsaubere, zerstrittene, weithin 
noch fleischliche Gemeinde (1. Kor. 3,3) wäre kein Ruhm für Gott! Nein, 
erst muss sie im Sinn von Eph. 5,27 „fertig“ sein. Dann kann Gott sich 
mit ihr sehen lassen. 

Es gibt eine Darstellung (Bereitstellung) der Gemeinde vor Christus (2. 
Kor. 5,10; Eph. 5,27), vor Gott (Röm. 14,10) und danach vor der 
Schöpfung. Wir können uns das weder vorstellen noch einen Zeitraum 
dafür nennen. Gott hat Zeit – Er ist ja der Schöpfer  des Raumes und  der 
Zeit. Jedenfalls werden alle diese Dinge, die es mit Darstellung   und 
Offenbarwerden zu tun haben, nicht übereilt geschehen. Bis die 
Gemeinde der weitverzweigten Schöpfung Gottes – nicht nur richtend 
und herrschend, sondern auch auferbauend, heilend, tröstend – an ihren 
verschiedenen Orten und auf ihren verschiedenen Stufen offenbar wird, 
können beträchtliche Zeiträume, können Äonen vergehen. Es geht  dabei 
keineswegs um eine bloße Schaustellung Gottes („Seht einmal, was ich 
kann“), nein, nach Röm. 8,19-21 geht es um eine Befreiung der 
Schöpfung von der Knechtschaft der Vergänglichkeit „zur Freiheit der 
Herrlichkeit der Kinder Gottes“. Das ist eine großartige Verheißung! Die 
Gottesherrlichkeit, auf die wir warten, soll auch der Schöpfung – all den 
bis dahin noch Unerlösten – zuteil werden. Bevor aber ein denkendes 
Geschöpf die Gottesherrlichkeit erlangen kann, muss es zuvor anderes 
erfahren haben: Sündenerkenntnis – Sündenbekenntnis – Vergebung – 
Rettung – Heiligung. 

So geht Gott zielstrebig voran. Er ruft Menschen aus der Welt heraus, 
es sind die Erstlinge (Röm. 8,23; Jak. 1,18). Er bereitet sie zu, Er gestaltet 
sie um in das Bild Seines Sohnes, und wenn die Zeit dafür da ist, entrückt 
Er die Gesamtgemeinde aller echten Gläubigen, durch Wort und Geist 
neugezeugten Gotteskinder, hinauf in Seine Lichtwelt. Sie haben den 
neuen Geistleib erhalten. Sie sind der Knechtschaft der Vergänglichkeit 
entnommen. Sie können nie mehr sterben. Statt Knechtschaft der 
Vergänglichkeit Freiheit der Herrlichkeit, unzerstörbares Leben in Gottes 
Licht und Liebe. Und zu eben dieser Herrlichkeit soll auch die Schöpfung 
gelangen. Denn Gott will nicht nur alles in einigen, sondern alles in 
allen werden (1. Kor. 15,28). 

 

10. Die Aufgabe, das All in die Fülle zu führen 
 

Christi Leib ist nach Eph. 1,23 „die Fülle dessen, der alles in allen erfüllt“. 
Das ist ein Gottesprogramm, das zu seiner Verwirklichung Äonen 
braucht. Bevor Gott weltallweit durch Christus und in Christus „alles in 
allen“ ist, muss zunächst einmal Christus in Seiner Gemeinde, Seinem 
Leib, „alles und in allen“ sein (Kol. 3,11). Das betrifft jeden  Einzelnen, 



23 

Prophetie für die Gemeinde nach den Briefen des Apostels Paulus   
G+H Nr. 1_2013 
 

 

dich und mich, alle Glieder des Leibes Christi. – In diesem Sinn dichtete 
Adolf Heller (und wer es kann, möge es ihm betend nachsprechen): 

 
Werde alles, Herr, in mir, 
dass mein ganzes Sein und Wesen 
endlich wahrhaft kann in Dir ruhig 
werden und genesen! 
Unsres Lebens Schuld und Pein 
löst sich, Herr, in Dir allein. 

 
 

Buchempfehlung 

Manfred Mössinger: Wie Paulus die Welt  sah. Basisfakten Verlag,   
60 Seiten, 5,90 Euro. 
Schon der erste Satz dieses Büchleins ist zu beachten. Er lautet: „Die 
Verkündigung des Evangeliums unseres erhöhten Herrn, wie es vor al- 
lem dem Apostel Paulus geoffenbart wurde, ist zu unterscheiden von dem 
Evangelium, das Jesus während Seiner Erdenzeit verkündigte und den 
zwölf Aposteln  anvertraute.“ Und auch das Folgende  ist   wichtig: 
„Es gibt nicht zweierlei ‘Jesus Christus‘. Es ist nur einer Herr. Aber es 
gibt zweierlei Offenbarungsstufen. Wir kennen Jesus in Seiner Niedrig- 
keit als Messias für Israel, und wir wissen um den erhöhten Christus als 
Haupt der weltweiten Gemeinde … Bei Paulus haben wir eine Weite  der 
Gottesgedanken, eine Schau der Heilsgeschichte Gottes von den Ur- 
sprüngen bis in die letzten Ziele hinein, wie sie sonst nirgends dargestellt 
ist. Ausmaß und Fülle seines Evangeliums sind einzigartig und vorher nie 
so gehört worden.“ 
Was ist nun das Besondere des paulinischen Evangeliums? Manfred 
Mössinger zeigt es klar und übersichtlich in 8 Punkten: 
1. Die Lehre vom Heiligen Geist 
2. Die Lehre vom Sohne Gottes 
3. Die Botschaft vom Leib des Christus 
4. Die Schau von der Versöhnung 
5. Das Evangelium von der totalen Gnade 
6. Die Lehre von der Gerechtigkeit Gottes 
7. Die heilsgeschichtlich-prophetische Schau über Israel 
8. Die besondere Erwartung der Leibesgemeinde 
Ich empfehle dieses lehrmäßig wichtige und lebendig geschriebene 
Büchlein sehr (H. Schumacher). – Zu beziehen durch 

Paulus-Buchhandlung 
Goethestraße 38, 74076 Heilbronn, Tel. 07131 / 172090 


