
174 

„Rettung aller Menschen“ und „Versöhnung des Alls“                 G+H Nr. 4_2013 
 

 

Zeugnisse verschiedener Autoren zum Thema 
 

„Rettung aller Menschen“ und 
„Versöhnung des Alls“ 

1. Karl Geyer: Der Wille Gottes und der Wille des Menschen 
2. Otto Riemann: Ewigkeit der Höllenstrafen oder Rettung aller? 
3. E. F. Ströter: Können Kinder Gottes barmherziger sein als ihr Vater? 

 
1. Karl Geyer: 

Der Wille Gottes und der Wille der Menschen 
 

Es ist der Wille des Vaters, dass wir Ihn selbst und Seinen Willen kennen 
lernen. Worin besteht aber der Wille des Vaters? 

Nach dem Zeugnis der Schrift besteht er darin, das gesamte All 
unter ein Haupt zu bringen in dem Christus (Eph. 1,8-10). Damit 
deckt sich als ein Teilziel 1. Tim. 2,4. 

Über diese Absicht Gottes sind sich alle Gläubigen einig. Dagegen sind 
sie es nicht über die Frage, ob Gott dieses Ziel auch erreicht. Während die 
einen sagen, dass Er alles, was Er will, auch tut, so wie Er dies von sich 
selbst bezeugt in der Schrift, halten die anderen dagegen, es stehe aber 
doch geschrieben: „Ihr habt nicht gewollt“ (Matth. 23,37). Das müsse 
man doch auch gelten lassen. Gott zwinge doch niemand. Außerdem 
stehe doch geschrieben, „dass der Rauch ihrer Qual aufsteigt von 
Ewigkeit zu Ewigkeit (von Äon zu Äon)“ (Offb. 14,11). 

Es wäre töricht, nur eine dieser Seiten berücksichtigen zu wollen, wie 
es aber gerade die tun, die am meisten hierüber streiten. Dies geschieht 
sowohl bei Gegnern wie auch bei Verteidigern der Allversöhnung. Eine 
Frage ist aber nicht dann gelöst, wenn man die eine Seite unterdrückt, um 
die andere behaupten zu können. Alles „Für und Wider“ muss erwogen 
werden, um den Hauptnenner zu finden, in dem diese beiden scheinbar 
ungleichnamigen Bruchteile unserer Erkenntnis sich auflösen, ohne dass 
einem Teil Gewalt angetan werden muss. 

Zwei Hauptschwierigkeiten haben von jeher die Lösung der Frage für 
viele unmöglich erscheinen lassen. Die eine liegt in dem Verhältnis des 
Willens Gottes zu dem des Menschen (oder des Geschöpfes überhaupt); 
die andere liegt in der Bedeutung des Wortes „ewig“, besonders im 
Zusammenhang mit dem ewigen Gericht. 



175 

„Rettung aller Menschen“ und „Versöhnung des Alls“                 G+H Nr. 4_2013 
 

 

Gotteswille und Menschenwille 
 

In 2. Mose 3,16.17 gibt Gott Seinen Willen mit dem Volke Israel kund. 
Er sagt dort: „Ich will euch aus dem Elend Ägyptens heraufführen in das 
Land der Kanaaniter und der Hethiter und der Amoriter und der Perisiter 
und der Hewiter und der Jebusiter, in ein Land, das von Milch und Honig 
fließt.“ 

Wie ging es nun mit diesem geoffenbarten Gotteswillen? 
Das Volk murrte in der Wüste gegen Gott, obwohl Er es so herrlich 

gerettet und heraufgeführt hatte. Die Kinder Israel klagten: „Wären wir 
doch in Ägypten gestorben... wären wir doch in dieser Wüste gestorben!“ 
(2. Mose 16,1ff.). 

Was tut Gott auf solche Äußerungen ihres Willens hin? 
Er antwortet ihnen gemäß ihrem trotzigen Unglauben und lässt ihnen 

geschehen, wie sie gesagt haben. Sie dürfen recht haben mit ihrem 
Willen. Er lässt sie alle in der Wüste sterben bis auf zwei, die sich dem 
Wunsch des Volkes nicht angeschlossen hatten. 

Mose, der Knecht Gottes, will dieses Unheil abwenden und hält dem 
Herrn vor: „Wenn Du sie in der Wüste sterben lässt, werden die Völker 
ringsum sagen: Er vermochte nicht, sie in das Land zu bringen“ (4. 
Mose 14,15.16). 

Auch dieses Wort lässt Gott in Erfüllung gehen und lässt die Völker 
ringsum mit ihren Schmähungen recht haben. Um ihres (der Kinder Israel) 
Unglaubens willen vermochte Er wirklich nicht, sie ins Land zu bringen, 
gleichwie auch von dem Herrn geschrieben steht: „Er vermochte dort 
nicht viele Wunder zu tun um ihres Unglaubens willen“ (Matth. 13,58). 

Vorher schickt Mose die zwölf Kundschafter aus in das verheißene 
Land. Sie sind auch alle des Lobes voll über die Kostbarkeiten des 
Landes. Zehn jedoch erklären: „Wir vermögen nicht hineinzukommen“ 
(4. Mose 13,31). Sie dürfen auch recht haben. 

Zwei von den zwölf Kundschaftern aber bekannten: „Wenn der Herr 
Gefallen an uns hat, so wird Er uns in dieses Land bringen und es uns 
geben.“ Auch dieser Glaube ging in Erfüllung, und die zwei Männer, 
Josua und Kaleb, behielten recht. Sie wurden von Ihm in das Land 
gebracht, während alle anderen starben. 

Nun hatten sie alle der Reihe nach einmal recht: die ungläubigen 
Kundschafter, die gläubigen Kundschafter, das murrende Volk und die 
heidnischen Völker ringsum. Allen geschieht nach ihrem Glauben und 
ihr Wille geht zunächst in Erfüllung. 

Wo aber bleibt der Wille Gottes, der doch durch einen Eidschwur dem 
Abraham, Isaak und Jakob als unabänderlich zugesagt war? 



176 

„Rettung aller Menschen“ und „Versöhnung des Alls“                 G+H Nr. 4_2013 
 

 

Gott kann warten. Der Erfüller aller Gottesverheißungen, der Sohn (2. 
Kor. 1,19.20), kann es auch. Er ist der Vater der Äonen, dem eine Fülle 
von Zeiten zur Verfügung steht. 

 
Was Er sich vorgenommen und was Er haben will, 
das muss doch endlich kommen zu seinem Zweck und Ziel. 

 
Und so wartet Er einen Zeitlauf nach dem anderen, bis auch für diese 
Verheißung, die nach Hebr. 11,13.39.40 noch nicht erfüllt ist, die Zeit der 
Erfüllung gekommen ist. Dies geschieht dann, wenn die Körperschaft, 
durch die Er alle Verheißungen zum Lobe des Vaters hinausführt, nämlich 
Sein Leib, die Fülle des Christus, durch die Er das All in allem zur 
Erfüllung bringt, fertig ist. Wenn der Christus durch die Fülle seiner 
Glieder auf sein Vollmaß gekommen ist, wird Er auch die schon dem 
Abraham, Isaak, Jakob, Mose u.a. gegebenen Verheißungen zur herrlichen 
Erfüllung bringen. Dann werden auch die in der Wüste dahingestorbenen 
Kinder Israel durch den Geist des Lebens wieder aus den Toten erweckt 
und dürfen in das Land ziehen samt den lebenden Juden, die errettet 
werden. So wird Er das ganze Volk Israel erretten und in das Land 
einführen und es die vollen Segnungen des Landes genießen lassen. 

 
Sodom und Gomorra als Beispiel 

Ist ewig gleich endlos? 
 

In Judas 7 bezeugt der Herr in Seinem Wort, dass „Sodom und Gomorra 
als ein Beispiel vorliegen, indem sie des ewigen Feuers Pein leiden“. 

Ist ewig gleich endlos, so steht damit auch fest, dass Sodom und 
Gomorra für immer diese Pein leiden und keine Hoffnung haben, je 
wieder aus diesem Zustand befreit zu werden. Würde die Schrift uns 
sonst nichts über diese Städte sagen, so hätten wir uns einfach unter diese 
Tatsache zu beugen, ganz einerlei, ob wir sie begreiflich fänden oder 
nicht. Auch die Möglichkeit, dass dieses Tun Gottes den menschlichen 
Gefühlen unseres Herzens widerstreben würde, kann hier außer Betracht 
bleiben, da Schriftwahrheiten nicht der Beurteilung durch unsere Gefühle 
unterworfen sind. Einzig und allein die Tatsache, dass die Schrift an 
anderer Stelle über die Zukunft dieser Städte redet, kann hier 
entscheidend sein. Schlagen wir dazu die Stellen der Schrift nach, in 
denen von der Zukunft Sodoms geredet wird. 

Um des Zusammenhangs willen lese man das ganze Kapitel Hesekiel 
16. Vor allem beachte man dabei, dass der Herr sagt, dass Sodom und 
Gomorra, die kleineren Schwestern Jerusalems, nicht gesündigt haben 
gleich der Hälfte der Sünden Jerusalems; ebenso Samaria. Um dieser 



177 

„Rettung aller Menschen“ und „Versöhnung des Alls“                 G+H Nr. 4_2013 
 

 

furchtbaren Sünden willen wird deshalb auch Jerusalem eine furchtbare 
Strafe erleiden. Aber der Herr hat verheißen, dass Er „ganz Israel retten 
will“ (Röm. 11,26). Die Auswahl des Volkes hat es aus Gnaden erlangt, 
die verstockte Masse des Volkes aber wird gerettet durch Gerechtigkeit 
und durch Gericht. Und so – d.h. nach diesen beiden Methoden, durch 
Gnade und Gericht – wird ganz Israel gerettet werden. 

Rettet der Herr aber ganz Israel, dann kann Er auch die nicht länger im 
Gericht sitzen lassen, die nicht gesündigt haben gleich der Hälfte der 
Sünden Jerusalems. Er bezeugt es deshalb auch klar und unzweideutig, 
dass Er nicht nur Jerusalem wiederherstellen wird, sondern auch Sodom 
und Gomorra. Er verheißt, dass Er Sodom, das durch die Überzahl der 
Sünden Jerusalems gerechtfertigt dasteht, aus der Gefangenschaft führen 
will, dass es getröstet werden soll und dass es samt seinen Tochterstädten 
wiederhergestellt werden soll in seinen früheren Zustand. Man lese hierzu 
besonders aufmerksam die Verse 46-55 in Hes. 16. Also, gerechtfertigt, 
getröstet, aus der Gefangenschaft entlassen und zu dem früheren 
Zustand zurückgekehrt, so sollen sie einmal dastehen. 

Bedeutet ewig einfach endlos, dann kommt niemand aus dem „ewigen 
Feuer“ (Judas 7) wieder heraus. Sodom und Gomorra leiden aber des 
ewigen Feuers Pein und kommen doch wieder heraus. Wer es wagen will, 
angesichts solcher klaren Stellen zu behaupten, ewiges Gericht bedeute 
endloses Gericht, der muss selbst zusehen, wie er mit Offb. 22,18.19 
fertig wird. 
(Aus „Ewiges Gericht und Allversöhnung“, 2. Auflage 1945, 4. Auflage 
1998). 

 

2. Otto Riemann: 
Ewigkeit der Höllenstrafen oder Rettung aller? 

 
Ich erinnere zuerst an 2. Petr. 3,9: „Er (Gott) hat Geduld mit uns und will 
nicht, dass jemand verloren werde, sondern dass sich alle zur Buße 
kehren.“ Man nehme nur das „Gott will nicht“ in den Worten „Gott  will 
nicht, dass jemand verloren werde, sondern dass sich jedermann  zur 
Buße kehre“ in seinem Vollsinn, wie dies doch wohl unsere Pflicht ist, 
dann kann man es auch in seinem Wert gar nicht überschätzen...   In 
1. Petr. 3,19.20 und 4,6 lässt der Verfasser den Erlöser ja auch in das 
Totenreich gehen und Ihn dort den vor Seinem geschichtlichen Auftreten 
Verstorbenen und nach dem Fleisch Gerichteten das Evangelium 
verkündigen, damit sie auch nach dem Geist leben lernten. Es ist aber 
klar, dass ein solcher Rückblick in die Vergangenheit notwendigerweise 
auch einen Ausblick in die Zukunft in sich einschließt, denn was der 
Verfasser der Petrusbriefe für diejenigen nötig gehalten, die vor dem 



178 

„Rettung aller Menschen“ und „Versöhnung des Alls“                 G+H Nr. 4_2013 
 

 

Erscheinen des Erlösers gestorben sind, das muss er doch auch für 
diejenigen nötig gehalten haben, die nach dessen Erscheinen ohne Kunde 
von Ihm gestorben sind. 

Wenden wir uns den Paulinischen Briefen zu! Man hat Paulus wegen 
Stellen wie Röm. 2,12; 9,22; 1. Kor. 1,18; 5,5; Phil. 3,19 u.a. zum 
„klaren Vertreter  der  Ewigkeit  der  Höllenstrafen“  erklärt  und gesagt: 
„Wenn alle Menschen ohne Ausnahme vor dem Richterstuhl Gottes 
offenbar geworden sind, dann tritt die Verdammnis für die Ungerechten 
ein. Ihr Zustand ist fortan wie ein Tod (Röm. 6,21.23; 2. Kor.  2,16),  wie 
ein Verderben (2. Thess. 1,9), wie eine Verdammnis (Phil. 1,28), wie ein 
Untergang (Gal. 6,8). Es sind dies Ausdrücke für das definitive 
Verderben, dem der Mensch verfällt. Ihr Dasein erfährt nunmehr keine 
Änderung, ihre Seele keine Auferstehung zur Seligkeit. Für Gott und den 
Himmel sind sie fortan verloren, und darum haben sie sich auch selbst 
verloren.“ 

Paulus hat aber im Gegenteil für die Apokatastasis (Wiederbringung, 
Wiederherstellung aller) den allerfestesten Grund gelegt. Wir fassen,  um 
das zu erkennen, die Stellen seiner Briefe ins Auge, in denen er    die 
Universalität des Heils und die allumfassende Macht der göttlichen 
Gnade predigt, die doch noch größer ist als die mächtig gewordene Sünde 
(Röm. 5,12-21) und in ihren Wirkungen der Triumph der Weisheit Gottes 
ist, mit welcher Er alles beschlossen hat unter den Unglauben, auf dass Er 
sich aller erbarme (Röm. 11,32). Ferner beachten wir die Stellen, in denen 
Christus, das Werkzeug Gottes zur Schöpfung der Welt, auch als das Ziel 
der gesamten Schöpfung gefeiert wird (Kol. 1,16), dessen allumfassende 
Aufgabe es ist, alles im Himmel und auf Erden versöhnend zu gewinnen 
(Kol. 1,20), indem Er sich für alle zum Lösegeld hingibt (1. Tim. 2,6), weil 
Gott will, dass allen Menschen geholfen werde und alle zur Erkenntnis der 
Wahrheit kommen (1. Tim. 2,4; 4,10). Und dabei übersehen wir nicht, 
dass Er so das Haupt von allem werden soll (Eph. 1,9.10), in dessen 
Namen sich alle huldigend vor Gott dem Vater beugen werden, die 
Bewohner des Himmels und der Erde und des Hades (Phil. 2,9-11). Und 
vor allen Dingen denken wir an 1. Kor. 15,20-28 als an die Krönung der 
Paulinischen Theologie, wo freilich der Ausdruck Apokatastasis nicht 
gebraucht, aber mit klaren Worten das große Endziel bezeichnet wird, an 
welchem der Erlöser nach der Erfüllung Seiner Weltmission, nachdem Er 
alle gottfeindlichen Mächte überwunden, Seine Vollmacht in des Vaters 
Hand zurückgibt und Gott nun Alles in Allen ist – ein Ziel, das nur in der 
Wiederbringung aller Dinge – und nur in ihr – seine wahre und 
vollkommene Verwirklichung erlangen kann. 



179 

„Rettung aller Menschen“ und „Versöhnung des Alls“                 G+H Nr. 4_2013 
 

 

In all den Stellen zusammengenommen legt der Apostel Paulus 
tatsächlich den Grundstein, über dem sich die Lehre von der 
Wiederbringung aller Dinge erheben musste und erhoben hat. 

Zu Röm. 5,12-21 ist zu sagen: Die Sünde ist mächtig, mächtiger ist die 
Gnade; die Folgen der Sünde sind außerordentlich, außerordentlicher sind 
die Wirkungen der Gnade; größer als der eine Adam mit seiner 
fluchreichen Bedeutung für das ganze Geschlecht ist der eine Christus 
mit Seiner den Fluch unwirksam machenden Segensgewalt auch für das 
ganze Geschlecht. 

Dass ferner auch in den Pastoralbriefen gleichfalls von einem 
absoluten und allumfassenden Liebesratschluss Gottes geredet wird, das 
sollte doch angesichts der Stellen 1. Tim. 2,4 und 4,10 niemand mehr 
leugnen. 

Es gehört wirklich z.B. die ganze Calvinische Voreingenommenheit 
dazu, wenn er es ebenso wie Augustin nicht gelten lassen will, dass es sich 
in 1. Tim. 2,4 in der Tat um alle einzelnen Menschenkinder handelt. Der 
Zusammenhang und die einfache Berücksichtigung der vorausgehenden 
Verse 1-3 ergeben das doch mit aller Deutlichkeit. „Und da kommen nun“ 
– sagt Ströter in seiner markanten Eigenart – „wir kleinen Eintagsfliegen 
von Menschenkindlein und vermessen uns, Ihm ins Gesicht zu sagen:  Ist 
alles gut und schön – aber wenn der Mensch nicht will und wenn der 
Teufel nicht will, dann hilft Dir, lieber Gott, all Dein gutes Wollen nichts! 
Du bekommst Deinen Willen nicht, aber der Teufel bekommt ihn.“ 

Ebenso liegt auch in 1. Tim. 4,10 der Gedanke der Allgemeinheit des 
Heils in seiner vollen Unbeschränktheit ganz klar zutage. Besonders 
weist darauf der Zusatz „am meisten der Gläubigen“ in den Worten 
„welcher ist der Heiland (Retter) aller Menschen, am meisten der 
Gläubigen“ hin. Dieser hat doch nur unter der Voraussetzung einen Sinn 
und ein Recht, dass die Worte „welcher ist der Heiland aller Menschen“ 
wirklich bedeuten, was sie sagen und wie sie lauten, dass nämlich Gott 
der Erretter aller Menschen ist, aller Menschen und darum vorzüglich 
auch Seiner Gläubigen. Es sei ja gern eingeräumt, dass die „Gläubigen“, 
wenn sie wirklich Gläubige, d.h. in kindlichem Vertrauen mit Ihm 
Verbundene sind, vorzüglich in Ihm einen Heiland haben. Aber auch für 
die anderen ist Er da und allen will Er Sein Heil vermitteln als der 
Retter aller Menschen. 

Von den Paulinischen Stellen, die außerdem in Frage kommen, bleibt 
noch die wichtigste, 1. Kor. 15,20-28 zu betrachten, und hier kommt es 
vor allem auf die richtige Erklärung der Worte „Gott wird sein alles in 
allen“ an. 

Erbkam kommt in  seinem  Artikel  „Über  die  Lehre  von  der ewigen 
Verdammnis“ (1838) nach seinen unhaltbaren dogmatischen 
Auseinandersetzungen   zu   dem   ebenso   unhaltbaren   Schluss: „Gott 



180 

„Rettung aller Menschen“ und „Versöhnung des Alls“                 G+H Nr. 4_2013 
 

 

ist wirklich Alles in Allen, Er ist in den Seligen, aber auch in den 
Verdammten, in jenen als die vergebende Gnade, in diesen als die 
strafende Gerechtigkeit, und wie diese beiden Offenbarungsweisen die 
einzigen sind, die einer sündigen Welt gegenüber möglich waren, so kann 
Er nur an der so gewordenen Welt ein reines Wohlgefallen empfinden 
und ausruhen von der Arbeit der Schöpfung und Erlösung.“ 

Das sollte wirklich der Sinn des Paulinischen „Gott Alles in Allen“ 
sein? Am Ende Seiner „Arbeit“ die Erfahrung: Dein Schöpfungswerk ist 
Dir vereitelt bei so und so vielen Deiner vornehmsten Geschöpfe – Dein 
Erlösungswerk ist nicht erreicht bei so und so vielen Deiner sehnsüchtig 
gesuchten Wesen! 

Wir sehen die Sache anders an. Es gibt Einen, in dem Gott Alles war: 
Jesus Christus. In Ihm wohnte „die ganze Fülle der Gottheit“ (Kol. 1,19; 
2,9). Diese „ganze Fülle der Gottheit“ soll aber schließlich nicht bloß 
Christus allein, auch nicht bloß die Seinen im engeren Sinn, sondern alles 
erfüllen. 
(Otto Riemann: Die Lehre von der Wiederbringung und schließlichen 
Beseligung Aller (Apokatastasis), 3. Auflage, Chemnitz 1918.) 

3. Ernst F. Ströter: 
Können Kinder Gottes barmherziger sein als ihr Vater? 

 
Können wirklich Gottes Kinder barmherziger sein als Ihr Vater?  Können 
sie wirklich Gedanken ausdenken, die alles an Schönheit und 
Erfreulichkeit übersteigen, was die Schrift (nach orthodoxer Lehre) auf 
diesem Gebiet enthält? Hätte der fromme Sänger sich dennoch geirrt, als 
er sang: „Es ist das ewige Erbarmen, das alles Denken übersteigt“? 
Und hätte sogar der Apostel unrecht, wenn er behauptet, dass Gott „über 
die Maßen mehr tun kann, als wir bitten oder verstehen, nach der Kraft, 
die in uns wirkt“ (Eph. 3,20)? 

Wäre es nicht eher, viel eher möglich, dass wir Menschen unsern 
großen herrlichen Gott nicht ganz verstanden haben, dass wir Ihn mit 
unsern Maßen gemessen, dass wir Ihm Schranken gezogen haben? Uns 
will es nicht nur so scheinen, sondern es ist aus der Schrift unsre tiefste 
Überzeugung geworden, dass dem also ist. 
(„Das Evangelium Gottes von der Allversöhnung in Christus, Chemnitz 
1915.) 


