Zeugnisse verschiedener Autoren zum Thema

»Rettung aller Menschen* und
»vVersohnung des Alls*

1. Karl Geyer: Der Wille Gottes und der Wille des Menschen
2. Otto Riemann: Ewigkeit der Hollenstrafen oder Rettung aller?
3. E. F. Stroter: Konnen Kinder Gottes barmherziger sein als ihr Vater?

1. Karl Geyer:
Der Wille Gottes und der Wille der Menschen

Es ist der Wille des Vaters, dass wir Thn selbst und Seinen Willen kennen
lernen. Worin besteht aber der Wille des Vaters?

Nach dem Zeugnis der Schrift besteht er darin, das gesamte All
unter ein Haupt zu bringen in dem Christus (Eph. 1,8-10). Damit
deckt sich als ein Teilziel 1. Tim. 2.4.

Uber diese Absicht Gottes sind sich alle Gliubigen einig. Dagegen sind
sie es nicht {iber die Frage, ob Gott dieses Ziel auch erreicht. Wihrend die
einen sagen, dass Er alles, was Er will, auch tut, so wie Er dies von sich
selbst bezeugt in der Schrift, halten die anderen dagegen, es stehe aber
doch geschrieben: ,,Ihr habt nicht gewollt (Matth. 23,37). Das miisse
man doch auch gelten lassen. Gott zwinge doch niemand. AufBerdem
stehe doch geschrieben, ,,dass der Rauch ihrer Qual aufsteigt von
Ewigkeit zu Ewigkeit (von Aon zu Aon)“ (Oftb. 14,11).

Es wire toricht, nur eine dieser Seiten beriicksichtigen zu wollen, wie
es aber gerade die tun, die am meisten hierliber streiten. Dies geschieht
sowohl bei Gegnern wie auch bei Verteidigern der Allvers6hnung. Eine
Frage ist aber nicht dann geldst, wenn man die eine Seite unterdriickt, um
die andere behaupten zu kénnen. Alles ,,Fiir und Wider” muss erwogen
werden, um den Hauptnenner zu finden, in dem diese beiden scheinbar
ungleichnamigen Bruchteile unserer Erkenntnis sich aufldsen, ohne dass
einem Teil Gewalt angetan werden muss.

Zwei Hauptschwierigkeiten haben von jeher die Losung der Frage fiir
viele unmoglich erscheinen lassen. Die eine liegt in dem Verhéltnis des
Willens Gottes zu dem des Menschen (oder des Geschopfes iiberhaupt);
die andere liegt in der Bedeutung des Wortes ,,ewig®, besonders im
Zusammenhang mit dem ewigen Gericht.

174



Gotteswille und Menschenwille

In 2. Mose 3,16.17 gibt Gott Seinen Willen mit dem Volke Israel kund.
Er sagt dort: , Ich will euch aus dem Elend Agyptens herauffiihren in das
Land der Kanaaniter und der Hethiter und der Amoriter und der Perisiter
und der Hewiter und der Jebusiter, in ein Land, das von Milch und Honig
flieft.

Wie ging es nun mit diesem geoffenbarten Gotteswillen?

Das Volk murrte in der Wiiste gegen Gott, obwohl Er es so herrlich
gerettet und heraufgefiihrt hatte. Die Kinder Israel klagten: ,,Wéren wir
doch in Agypten gestorben... wiiren wir doch in dieser Wiiste gestorben!*
(2. Mose 16,11f.).

Was tut Gott auf solche AuBerungen ihres Willens hin?

Er antwortet ihnen geméf ihrem trotzigen Unglauben und lasst ihnen
geschehen, wie sie gesagt haben. Sie diirfen recht haben mit ihrem
Willen. Er ldsst sie alle in der Wiiste sterben bis auf zwei, die sich dem
Wunsch des Volkes nicht angeschlossen hatten.

Mose, der Knecht Gottes, will dieses Unheil abwenden und hélt dem
Herrn vor: ,,Wenn Du sie in der Wiiste sterben ldsst, werden die Volker
ringsum sagen: Er vermochte nicht, sic in das Land zu bringen* (4.
Mose 14,15.16).

Auch dieses Wort ldsst Gott in Erfiillung gehen und lésst die Volker
ringsum mit ihren Schméhungen recht haben. Um ihres (der Kinder Israel)
Unglaubens willen vermochte Er wirklich nicht, sie ins Land zu bringen,
gleichwie auch von dem Herrn geschrieben steht: ,,Er vermochte dort
nicht viele Wunder zu tun um ihres Unglaubens willen* (Matth. 13,58).

Vorher schickt Mose die zwolf Kundschafter aus in das verheiflene
Land. Sie sind auch alle des Lobes voll iiber die Kostbarkeiten des
Landes. Zehn jedoch erkléren: ,,Wir vermdégen nicht hineinzukommen*
(4. Mose 13,31). Sie diirfen auch recht haben.

Zwei von den zwolf Kundschaftern aber bekannten: ,,Wenn der Herr
Gefallen an uns hat, so wird Er uns in dieses Land bringen und es uns
geben. Auch dieser Glaube ging in Erfiillung, und die zwei Ménner,
Josua und Kaleb, behielten recht. Sie wurden von Ihm in das Land
gebracht, wihrend alle anderen starben.

Nun hatten sie alle der Reihe nach einmal recht: die ungldubigen
Kundschafter, die glaubigen Kundschafter, das murrende Volk und die
heidnischen Volker ringsum. Allen geschieht nach ihrem Glauben und
ihr Wille geht zunéchst in Erfiillung.

Wo aber bleibt der Wille Gottes, der doch durch einen Eidschwur dem
Abraham, Isaak und Jakob als unabinderlich zugesagt war?

175



Gott kann warten. Der Erfiiller aller GottesverheiSungen, der Sohn (2.
Kor. 1,19.20), kann es auch. Er ist der Vater der Aonen, dem eine Fiille
von Zeiten zur Verfligung steht.

Was Er sich vorgenommen und was Er haben will,
das muss doch endlich kommen zu seinem Zweck und Ziel.

Und so wartet Er einen Zeitlauf nach dem anderen, bis auch fiir diese
Verheiflung, die nach Hebr. 11,13.39.40 noch nicht erfiillt ist, die Zeit der
Erfiillung gekommen ist. Dies geschieht dann, wenn die Korperschaft,
durch die Er alle Verheilungen zum Lobe des Vaters hinausfiihrt, nimlich
Sein Leib, die Fiille des Christus, durch die Er das All in allem zur
Erfiillung bringt, fertig ist. Wenn der Christus durch die Fiille seiner
Glieder auf sein Vollmall gekommen ist, wird Er auch die schon dem
Abraham, Isaak, Jakob, Mose u.a. gegebenen Verheilungen zur herrlichen
Erfiillung bringen. Dann werden auch die in der Wiiste dahingestorbenen
Kinder Israel durch den Geist des Lebens wieder aus den Toten erweckt
und diirfen in das Land ziehen samt den lebenden Juden, die errettet
werden. So wird Er das ganze Volk Israel erretten und in das Land
einfithren und es die vollen Segnungen des Landes genieen lassen.

Sodom und Gomorra als Beispiel
Ist ewig gleich endlos?

In Judas 7 bezeugt der Herr in Seinem Wort, dass ,,Sodom und Gomorra
als ein Beispiel vorliegen, indem sie des ewigen Feuers Pein leiden‘.

Ist ewig gleich endlos, so steht damit auch fest, dass Sodom und
Gomorra fiir immer diese Pein leiden und keine Hoffnung haben, je
wieder aus diesem Zustand befreit zu werden. Wiirde die Schrift uns
sonst nichts liber diese Stidte sagen, so hitten wir uns einfach unter diese
Tatsache zu beugen, ganz einerlei, ob wir sie begreiflich finden oder
nicht. Auch die Moglichkeit, dass dieses Tun Gottes den menschlichen
Gefiihlen unseres Herzens widerstreben wiirde, kann hier au3er Betracht
bleiben, da Schriftwahrheiten nicht der Beurteilung durch unsere Gefiihle
unterworfen sind. Einzig und allein die Tatsache, dass die Schrift an
anderer Stelle iiber die Zukunft dieser Stddte redet, kann hier
entscheidend sein. Schlagen wir dazu die Stellen der Schrift nach, in
denen von der Zukunft Sodoms geredet wird.

Um des Zusammenhangs willen lese man das ganze Kapitel Hesekiel

16. Vor allem beachte man dabei, dass der Herr sagt, dass Sodom und
Gomorra, die kleineren Schwestern Jerusalems, nicht gesiindigt haben
gleich der Halfte der Stinden Jerusalems; ebenso Samaria. Um dieser

176



furchtbaren Siinden willen wird deshalb auch Jerusalem eine furchtbare
Strafe erleiden. Aber der Herr hat verhei3en, dass Er ,,ganz Israel retten
will* (Rom. 11,26). Die Auswahl des Volkes hat es aus Gnaden erlangt,
die verstockte Masse des Volkes aber wird gerettet durch Gerechtigkeit
und durch Gericht. Und so — d.h. nach diesen beiden Methoden, durch
Gnade und Gericht — wird ganz Israel gerettet werden.

Rettet der Herr aber ganz Israel, dann kann Er auch die nicht ldnger im
Gericht sitzen lassen, die nicht gesiindigt haben gleich der Hélfte der
Stinden Jerusalems. Er bezeugt es deshalb auch klar und unzweideutig,
dass Er nicht nur Jerusalem wiederherstellen wird, sondern auch Sodom
und Gomorra. Er verheifit, dass Er Sodom, das durch die Uberzahl der
Siinden Jerusalems gerechtfertigt dasteht, aus der Gefangenschaft fiihren
will, dass es getrostet werden soll und dass es samt seinen Tochterstddten
wiederhergestellt werden soll in seinen fritheren Zustand. Man lese hierzu
besonders aufmerksam die Verse 46-55 in Hes. 16. Also, gerechtfertigt,
getrostet, aus der Gefangenschaft entlassen und zu dem friiheren
Zustand zuriickgekehrt, so sollen sie einmal dastehen.

Bedeutet ewig einfach endlos, dann kommt niemand aus dem ,,ewigen
Feuer (Judas 7) wieder heraus. Sodom und Gomorra leiden aber des
ewigen Feuers Pein und kommen doch wieder heraus. Wer es wagen will,
angesichts solcher klaren Stellen zu behaupten, ewiges Gericht bedeute
endloses Gericht, der muss selbst zusehen, wie er mit Offb. 22,18.19
fertig wird.

(Aus ,,Ewiges Gericht und Allversohnung®, 2. Auflage 1945, 4. Auflage
1998).

2. Otto Riemann:
Ewigkeit der Hollenstrafen oder Rettung aller?

Ich erinnere zuerst an 2. Petr. 3,9: ,,Er (Gott) hat Geduld mit uns und will
nicht, dass jemand verloren werde, sondern dass sich alle zur Bufle
kehren.* Man nehme nur das ,,Gott will nicht* in den Worten ,,Gott will
nicht, dass jemand verloren werde, sondern dass sich jedermann zur
Bulle kehre” in seinem Vollsinn, wie dies doch wohl unsere Pflicht ist,
dann kann man es auch in seinem Wert gar nicht iiberschitzen... In

1. Petr. 3,19.20 und 4,6 ldsst der Verfasser den Erloser ja auch in das
Totenreich gehen und Thn dort den vor Seinem geschichtlichen Auftreten
Verstorbenen und nach dem Fleisch Gerichteten das Evangelium
verkiindigen, damit sie auch nach dem Geist leben lernten. Es ist aber
klar, dass ein solcher Riickblick in die Vergangenheit notwendigerweise
auch einen Ausblick in die Zukunft in sich einschlie3t, denn was der
Verfasser der Petrusbriefe fiir diejenigen ndétig gehalten, die vor dem

177



Erscheinen des Erlosers gestorben sind, das muss er doch auch fiir
diejenigen ndtig gehalten haben, die nach dessen Erscheinen ohne Kunde
von Thm gestorben sind.

Wenden wir uns den Paulinischen Briefen zu! Man hat Paulus wegen
Stellen wie Rom. 2,12; 9,22; 1. Kor. 1,18; 5,5; Phil. 3,19 u.a. zum
,Kklaren Vertreter der Ewigkeit der Hollenstrafen™ erklart und gesagt:
,.Wenn alle Menschen ohne Ausnahme vor dem Richterstuhl Gottes
offenbar geworden sind, dann tritt die Verdammnis fiir die Ungerechten
ein. Thr Zustand ist fortan wie ein Tod (Rom. 6,21.23; 2. Kor. 2,16), wie
ein Verderben (2. Thess. 1,9), wie eine Verdammnis (Phil. 1,28), wie ein
Untergang (Gal. 6,8). Es sind dies Ausdriicke fiir das definitive
Verderben, dem der Mensch verfillt. Ihr Dasein erfahrt nunmehr keine
Anderung, ihre Seele keine Auferstehung zur Seligkeit. Fiir Gott und den
Himmel sind sie fortan verloren, und darum haben sie sich auch selbst
verloren.*

Paulus hat aber im Gegenteil fiir die Apokatastasis (Wiederbringung,
Wiederherstellung aller) den allerfestesten Grund gelegt. Wir fassen, um
das zu erkennen, die Stellen seiner Briefe ins Auge, in denen er  die
Universalitdt des Heils und die allumfassende Macht der gottlichen
Gnade predigt, die doch noch grofler ist als die méchtig gewordene Siinde
(Rom. 5,12-21) und in ihren Wirkungen der Triumph der Weisheit Gottes
ist, mit welcher Er alles beschlossen hat unter den Unglauben, auf dass Er
sich aller erbarme (Rom. 11,32). Ferner beachten wir die Stellen, in denen
Christus, das Werkzeug Gottes zur Schopfung der Welt, auch als das Ziel
der gesamten Schopfung gefeiert wird (Kol. 1,16), dessen allumfassende
Aufgabe es ist, alles im Himmel und auf Erden verséhnend zu gewinnen
(Kol. 1,20), indem Er sich fiir alle zum Losegeld hingibt (1. Tim. 2,6), weil
Gott will, dass allen Menschen geholfen werde und alle zur Erkenntnis der
Wahrheit kommen (1. Tim. 2,4; 4,10). Und dabei iibersehen wir nicht,
dass Er so das Haupt von allem werden soll (Eph. 1,9.10), in dessen
Namen sich alle huldigend vor Gott dem Vater beugen werden, die
Bewohner des Himmels und der Erde und des Hades (Phil. 2,9-11). Und
vor allen Dingen denken wir an 1. Kor. 15,20-28 als an die Kronung der
Paulinischen Theologie, wo freilich der Ausdruck Apokatastasis nicht
gebraucht, aber mit klaren Worten das groe Endziel bezeichnet wird, an
welchem der Erloser nach der Erfiillung Seiner Weltmission, nachdem Er
alle gottfeindlichen Michte {iberwunden, Seine Vollmacht in des Vaters
Hand zuriickgibt und Gott nun Alles in Allen ist — ein Ziel, das nur in der
Wiederbringung aller Dinge — und nur in ihr — seine wahre und
vollkommene Verwirklichung erlangenkann.

178



In all den Stellen zusammengenommen legt der Apostel Paulus
tatsdchlich den Grundstein, tiber dem sich die Lehre von der
Wiederbringung aller Dinge erheben musste und erhoben hat.

Zu Rom. 5,12-21 ist zu sagen: Die Siinde ist méichtig, michtiger ist die
Gnade; die Folgen der Siinde sind auBerordentlich, auBerordentlicher sind
die Wirkungen der Gnade; grofer als der eine Adam mit seiner
fluchreichen Bedeutung fiir das ganze Geschlecht ist der eine Christus
mit Seiner den Fluch unwirksam machenden Segensgewalt auch fiir das
ganze Geschlecht.

Dass ferner auch in den Pastoralbriefen gleichfalls von einem
absoluten und allumfassenden Liebesratschluss Gottes geredet wird, das
sollte doch angesichts der Stellen 1. Tim. 2,4 und 4,10 niemand mehr
leugnen.

Es gehort wirklich z.B. die ganze Calvinische Voreingenommenheit
dazu, wenn er es ebenso wie Augustin nicht gelten lassen will, dass es sich
in 1. Tim. 2,4 in der Tat um alle einzelnen Menschenkinder handelt. Der
Zusammenhang und die einfache Beriicksichtigung der vorausgehenden
Verse 1-3 ergeben das doch mit aller Deutlichkeit. ,,Und da kommen nun*
—sagt Stroter in seiner markanten Eigenart — ,,wir kleinen Eintagsfliegen
von Menschenkindlein und vermessen uns, Thm ins Gesicht zu sagen: Ist
alles gut und schon — aber wenn der Mensch nicht will und wenn der
Teufel nicht will, dann hilft Dir, lieber Gott, all Dein gutes Wollen nichts!
Du bekommst Deinen Willen nicht, aber der Teufel bekommt ihn.*

Ebenso liegt auch in 1. Tim. 4,10 der Gedanke der Allgemeinheit des
Heils in seiner vollen Unbeschrinktheit ganz klar zutage. Besonders
weist darauf der Zusatz ,,am meisten der Glaubigen* in den Worten
,welcher ist der Heiland (Retter) aller Menschen, am meisten der
Glaubigen* hin. Dieser hat doch nur unter der Voraussetzung einen Sinn
und ein Recht, dass die Worte ,,welcher ist der Heiland aller Menschen*
wirklich bedeuten, was sie sagen und wie sie lauten, dass ndmlich Gott
der Erretter aller Menschen ist, aller Menschen und darum vorziiglich
auch Seiner Glaubigen. Es sei ja gern eingerdumt, dass die,,Glaubigen®,
wenn sie wirklich Glaubige, d.h. in kindlichem Vertrauen mit [hm
Verbundene sind, vorziiglich in Thm einen Heiland haben. Aber auch fiir
die anderen ist Er da und allen will Er Sein Heil vermitteln als der
Retter aller Menschen.

Von den Paulinischen Stellen, die auerdem in Frage kommen, bleibt
noch die wichtigste, 1. Kor. 15,20-28 zu betrachten, und hier kommt es
vor allem auf die richtige Erkldrung der Worte ,,Gott wird sein alles in
allen® an.

Erbkam kommt in seinem Artikel ,,Uber die Lehre von der ewigen
Verdammnis*“ (1838) nach seinen unhaltbaren dogmatischen
Auseinandersetzungen zu dem ebenso unhaltbaren Schluss: ,,Gott

179



ist wirklich Alles in Allen, Er ist in den Seligen, aber auch in den
Verdammten, in jenen als die vergebende Gnade, in diesen als die
strafende Gerechtigkeit, und wie diese beiden Offenbarungsweisen die
einzigen sind, die einer siindigen Welt gegeniiber mdglich waren, so kann
Er nur an der so gewordenen Welt ein reines Wohlgefallen empfinden
und ausruhen von der Arbeit der Schopfung und Erlésung.*

Das sollte wirklich der Sinn des Paulinischen ,,Gott Alles in Allen*
sein? Am Ende Seiner ,,Arbeit” die Erfahrung: Dein Schopfungswerk ist
Dir vereitelt bei so und so vielen Deiner vornehmsten Geschopfe — Dein
Erlosungswerk ist nicht erreicht bei so und so vielen Deiner sehnsiichtig
gesuchten Wesen!

Wir sehen die Sache anders an. Es gibt Einen, in dem Gott Alles war:
Jesus Christus. In Thm wohnte ,,die ganze Fiille der Gottheit* (Kol. 1,19;
2,9). Diese ,,ganze Fiille der Gottheit” soll aber schlieBlich nicht blof3
Christus allein, auch nicht blof3 die Seinen im engeren Sinn, sondern alles
erfiillen.

(Otto Riemann: Die Lehre von der Wiederbringung und schliefSlichen
Beseligung Aller (Apokatastasis), 3. Auflage, Chemnitz 1918.)

3. Ernst F. Stroter:
Konnen Kinder Gottes barmherziger sein als ihr Vater?

Konnen wirklich Gottes Kinder barmherziger sein als Ihr Vater? Koénnen
sie wirklich Gedanken ausdenken, die alles an Schonheit und
Erfreulichkeit iibersteigen, was die Schrift (nach orthodoxer Lehre) auf
diesem Gebiet enthélt? Hatte der fromme Sénger sich dennoch geirrt, als
er sang: ,,Es ist das ewige Erbarmen, das alles Denken iibersteigt*?

Und hétte sogar der Apostel unrecht, wenn er behauptet, dass Gott ,,iiber
die MaBen mehr tun kann, als wir bitten oder verstehen, nach der Kraft,
die in uns wirkt* (Eph. 3,20)?

Wire es nicht eher, viel eher moglich, dass wir Menschen unsern
groBBen herrlichen Gott nicht ganz verstanden haben, dass wir Thn mit
unsern MaBen gemessen, dass wir Thm Schranken gezogen haben? Uns
will es nicht nur so scheinen, sondern es ist aus der Schrift unsre tiefste
Uberzeugung geworden, dass dem also ist.

(,,Das Evangelium Gottes von der Allversohnung in Christus, Chemnitz
1915.)

180



