
1 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

  
 

«Ich habe die Schlüssel des Todes und des Hades.» Offb.1,18b 
Wir nehmen dieses Siegeswort des erhöhten Herrn zum Anlass, einmal 
grundsätzlich über die mit Tod und Totenreich zusammenhängenden 
Fragen nachzusinnen, wobei wir auch die entsprechenden Schriftstellen 
außerhalb der Offenbarung mit befragen. Auch haben wir einige Bücher 
und Schriften zu diesem Thema eingesehen. 

Für die folgenden Betrachtungen ausschlaggebend sei das Zeugnis der 
Schrift. Erfahrungen, die man mit Toten gemacht hat oder gemacht haben 
will, lassen wir hier außer Acht. Die Schrift – das ist ein fester Boden. 
Erfahrungen – das ist ein schwankender oder gar (was das verbotene 
Befragen von Toten betrifft) ein sündiger Boden. Freilich: Viele christliche 
Bücher und Broschüren über Tod, Todeszustand, den sogenannten 
Zwischenzustand, über Scheol und Hades geben vor, sich nur an der 
Heiligen Schrift zu orientieren, und kommen dennoch zu sehr verschie- 
denen Ergebnissen. Daher ist Vorsicht geboten, und man sollte einen 
Bruder, der über den Todeszustand anders denkt als man selbst (weil er 
das biblische Zeugnis anders wertet, Schwerpunkte anders setzt, etwas 
wörtlich nimmt, was ein anderer für Bildersprache hält usw. usw.), deshalb 
nicht verachten, beschimpfen oder gar für einen Menschen halten, der 
«Dämonenlehren» verbreitet. Dergleichen Unsachlichkeit und Unbrüder- 
lichkeit ist leider schon vorgekommen. 

 
Zwei grundsätzliche Feststellungen vorab: 

- Der Mensch hat (von sich aus) keine unsterbliche Seele. 
- Im Mittelpunkt christlicher Hoffnung steht die 

Auferstehung, nicht der „Zwischenzustand“. 
Zum Ersten: Es ist nicht biblisches Denken und biblischer Sprach- 
gebrauch, von einer „unsterblichen Seele“ zu reden. Nicht nur, weil ge- 
wichtige Zeugnisse der Bibel vom Tode der Seele reden (Hes 18,4; Jes 
53,12; 1. Mose 35,18 u.v.a.), sondern vor allem, weil das Neue Testament 
in 1. Tim 6,16 von Gott klar und eindeutig bezeugt, dass Er allein Unsterb- 
lichkeit habe. Kein Mensch ist in irgendeinem Teil seines Wesens von 
Geburt aus unsterblich; wer so lehrt, glaubt griechischer Philosophie mehr 
als Gottes Wort. 
Eine ganz andere Frage ist die, ob es Gott gefallen kann, Menschen Un- 
sterblichkeit zu verleihen aufgrund einer Neuzeugung im Geiste, einer 
Wiedergeburt zu einer lebendigen Hoffnung. Dies muss bejaht werden! 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse 
Von Heinz Schumacher (1928-2015) 



2 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

1. Kor 15,53 spricht vom Anziehen der Unsterblichkeit bei der Auferweck- 
ung der gläubigen Toten. 
Und schon jetzt können wir göttliches Leben, das seiner Natur nach unauf- 
löslich ist (Hebr 7,16), nämlich das Leben Gottes und Jesu Christi, Aufer- 
stehungsleben, in uns tragen (vgl. Joh 5,24; 6,53; 10,10; 2. Kor 4,10-12; 1. 
Tim 6,19; Röm 8,10; 1. Joh 3,14; 5,12; Joh 17,2.3; Kol 3,3). Nach Lk 17,33 
kann sogar unsere Seele, wenn wir sie verlieren, drangeben, ins Gottes- 
leben gezeugt werden! 

Zum Zweiten: Im ganzen Neuen Testament wird, wo immer das Wort der 
Hoffnung  erklingt,  die Erwartung der Glaubenden  nicht letztlich auf  den 
„Zwischenzustand“ gelenkt (als wäre er der Inbegriff unseres Sehnens und 
Hoffens), sondern auf die Auferstehung. Mit großer Kraft verkündigten die 
Apostel die Auferstehung Jesu Christi, und ebenso schreiben die Apostel 
mit großer Kraft und Freudigkeit von künftigen Totenauferweckungen, 
zuerst der „Toten in Christo“. Nicht nur in 1. Kor 15, auch in Röm 8 und Phil 3, 
in Hebr 6 und 1. Petr 1, in Joh 5 und Offb 20 erklingt (neben weiteren 
Schriftstellen) das Zeugnis der Auferstehung. Demgegenüber ist die Zahl 
von Stellen, die etwas über den Zwischenzustand aussagen, relativ gering. 
Qualitativ wie quantitativ, das soll heißen: Dem Gewicht wie auch der Zahl 
nach sind die Schriftzeugnisse vorherrschend, die uns auf die Aufersteh- 
ung hinweisen! Es ist das Verdienst der Brüder A. E. Knoch und H. 
Grossmann, auf die Auferstehung (bzw. Auferweckung) als auf das ent- 
scheidende Vollendungs-Erlebnis unermüdlich hingewiesen und vor einer 
falschen Glorifizierung des sog. Zwischenzustands gewarnt zu haben. 

 
Was geschieht im Tode? 
Diese Frage kann nur differenziert beantwortet werden. Es geht nicht an, 
Zeugnisse des Predigers, Hiobs und der Psalmen gleichwertig neben Worte 
Jesu und Pauli zu stellen! Gewiss ist alles inspiriertes Wort Gottes; wer 
solche Stellen jedoch als gleichwertig nebeneinanderstellt (oder gar, wie es 
vorkommt, Worte Hiobs, des Predigers oder der Psalmisten über die 
Zeugnisse Jesu und Seiner Apostel stellt) übersieht den Fortgang innerhalb 
der biblischen Offenbarung. Oder möchte jemand behaupten, Hiob 7,9 (ein 
Wort, das selbstverständlich für den natürlichen Menschen zunächst 
Gültigkeit hat) sei für uns ebenso gewichtig wie Offb 20,13 oder 1. Kor 
15,22? 
Im Verlauf der Heilsgeschichte und Heilsoffenbarung kommt es durchaus 
vor, dass frühere begrenzte Offenbarungen durch weitergehende „überholt“ 
werden! (Vergleiche Mt 15,24 mit Apg 10,34.35!) 
Die Frage „Was geschieht im Tode?“ muss deshalb differenziert beant- 
wortet werden. Es muss beachtet werden, dass sich durch die Übernahme 
der Schlüsselgewalt durch Jesus Christus, Seine Hadesfahrt und Hades- 
predigt Entscheidendes im Totenreich verändert hat, vor allem für die in 
Christus Entschlafenen. Ihr Los kann nicht mehr dasselbe sein wie das Los 
jener, die vor Seiner Auferstehung starben. 



3 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

Im Einzelnen betrachten wir im Folgenden: 
Der Körper im Todeszustand: er schläft 
Die Seele im Todeszustand: sie ist im Hades (Scheol) 
Der Geist im Todeszustand 
Die durch Jesu Auferweckung erfolgte Veränderung im Hades Der 
Todeszustand der Toten in Christus 

 
Der Körper im Todeszustand: er schläft 
An vielen Stellen des biblischen Zeugnisses ist davon die Rede, dass die 
Toten schlafen. Sie werden daher auch „Entschlafene“ genannt (Apg 7,60; 
1. Kor 11,30; 15,6.18.20.51; 2. Petr 3,4; 1. Thess 4,13-15). 
Es erhebt sich die Frage: Wo schläft man? Welcher Teil des Menschen ist 
gemeint, wenn vom Todes schlaf die Rede ist? Wenige Schriftstellen geben 
darauf eine allerdings eindeutige Antwort. Es ist zu bedauern, dass man sie 
so oft übersehen hat. 

Dem Begriff des Schlafens entspricht der Begriff des Auferwecktwerdens. 
Auch A. E. Knoch macht auf diesen Zusammenhang einmal aufmerksam 
(Das Geheimnis der Auferstehung, Teil I, S. 54/55). An anderer Stelle 
schreibt er: „Die Schrift weiß weder etwas vom Geistes-Schlaf oder Seelen- 
Schlaf oder Körper-Schlaf. Alle drei gehen beim Tode in einen Zustand 
über, den das Wort Gottes mit dem Schlaf vergleicht“ (Knoch, S. 88). 
Diesen beiden Sätzen vermag ich nur teilweise zu folgen. Ich kann den 
ersten Satz insoweit bejahen: „Die Schrift weiß weder etwas vom Geistes- 
Schlaf noch vom Seelen-Schlaf.“ Das weitere stimmt mit dem Zeugnis der 
Schrift nicht mehr überein. Denn die Schrift gibt deutlich zu erkennen, was 
und wo es schläft. 

Hierzu drei Schriftzeugnisse: 
„Und viele von denen, die im Staube der Erde schlafen, werden erwachen 
...“ (Dan 12,2). 
„... die Grüfte taten sich auf, und viele Leiber der entschlafenen Heiligen 
wurden auferweckt ...“ (Mt 27,52). 
„Es wird gesät ein natürlicher (seelischer) Leib, es wird auferweckt ein 
geistiger Leib“ (1. Kor 15,44). 
Nach diesen Zeugnissen findet der „Schlaf“ der „Entschlafenen“ im Staube 
der Erde statt, nicht etwa im Hades, und erst recht nicht bei Christus! Im 
Staube der Erde aber ruht der Leib! 

Das zweite und dritte Zeugnis spricht dementsprechend davon, dass auch 
die Auferweckung den Leib betrifft. Sehr anschaulich schildert Hes 37, wie 
Tote erweckt und durch den Geist lebendig gemacht werden, nicht etwa die 
Seelen im Hades, sondern die Gebeine in den Gräbern! Daraus geht 
eindeutig hervor: Während die Schrift nirgendwo lehrt, dass Schlafen und 
Auferwecktwerden die Seele oder den Geist des Toten betreffe, sagt   sie 



4 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

klar, dass im Erdenstaube geschlafen wird – vom Leib oder Körper – und 
dass der Leib es ist, der auf erweckt wird. 
Auch Le Seur spricht von der Möglichkeit, dass „Schlaf“ ein durch den im 
Grabe ruhenden Leib naheliegendes Bild sei, das über den Zustand der 
Seele im Totenreich nichts aussagt (Nach dem Sterben, S. 42 u. 69). 
Karl Merz begann eine Artikelserie über „Die verschiedenen Aufersteh- 
ungen“ mit den Worten: „Wir schließen uns der Auffassung Böhmerles an, 
der einmal gesagt hat, dass der Begriff ‚Auferstehung' im NT es immer mit 
dem Leib zu tun habe“ (Gnade und Herrlichkeit 1961, S. 131). 

 
Die Seele im Todeszustand: sie ist im Hades (Scheol) 
H. Grossmann stellt in seinem vergriffenen Büchlein „Was sagt die Schrift 
über Scheol, Hades, Gehenna (Hölle) und Feuersee?“ einmal fest: „Das 
Wort ,Hölle', das für ‚Scheol', für ,Hades' und für ,Gehenna' in den Bibel- 
übersetzungen gebraucht wird, ist kein biblisches Wort. Wir sollten es 
darum auch gar nicht brauchen. Das Wort ,Hölle' steht nicht in der Bibel, es 
kommt aus dem Altgermanischen her...“ (Berlin, 1938). 

Tatsächlich wäre viel Verwirrung und Verdrehung nicht entstanden, wenn 
man sich an die biblischen Begriffe gehalten hätte. Für „Totenreich“ 
gebraucht das hebräische Alte Testament das Wort „Scheol“, das 
griechische Neue Testament das Wort „Hades“; für die sog. „Hölle“ finden 
wir die biblischen Bezeichnungen „Gehenna“ und „See des Feuers“. Außer 
diesen 4 Bezeichnungen führt Adolf Heller (Aufenthaltsräume der Toten, in: 
Gnade und Herrlichkeit 1951/52) noch 8 „Aufenthaltsräume“ an: 

- Tartaros (2. Petr 2,4) 
- Abyssos (Lk 8,31; Röm 10,7; Offb 9,1.2.11; 11,7; 17,8; 21,1.3) 
- Grube (Hiob 33,22) 
- Gefängnis (Ps 68,18; Eph 4,8; 1. Petr 3,19) 
- Kerker (Jes 42,6.7.22; 24,21.22) 
- Tod und Meer (Offb 20,13) 
- die unteren Teile der Erde (Eph 4,9) 

(s. auch die „Finsternis“: Ps 107,10-16; Mt 8,12 u. a.). 

In unserem Zusammenhang wollen wir die Begriffe „Scheol“ und „Hades“ 
näher ins Auge fassen. Zuvor seien aber auch die Stellen für Gehenna und 
Feuersee angegeben, so dass man sich durch Nachschlagen aller Stellen 
selbst ein Bild machen kann: 
Gehenna: Mt 5,22.29.30; 10,28; 18,9; 23,15.33; Mk 9,43.45.47; Lk   12,5, 
Jak 3,6. 
Feuersee: Offb 19,20; 20,10.14.15; 21,8. 
Am gebräuchlichsten ist im AT der Ausdruck Scheol, für den die griech- 
ische Sprache Hades setzt. Scheol kann vielleicht Senkung oder Tiefe 
bedeuten (nach Gesenius, Hebräisches und Aramäisches Handwörter- 
buch). 



5 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

Es könnte aber auch als Ableitung von scha'al = verlangen, fordern, fragen 
aufgefasst werden und danach nach etwa den Sinn haben: „wohin (alle) 
gefordert werden“(Die Namen der Bibel und ihre Bedeutung im Deutschen). 

Hades kommt im Neuen Testament an folgenden Stellen vor: Mt 11,23; 
16,18; Lk 10,15; 16,23; Apg 2,27.31; Offb 1,18; 6,8; 20,13.14. 
„Hades“ bedeutet: der Unsichtbare, Unwahrnehmbare oder unsichtbar 
Machende (nach Menge-Güthling). Er kann (von den lebenden Menschen 
aus, nicht von Gott aus) nicht wahrgenommen werden, oder auch: Seine 
Insassen sind (von uns Lebenden, nicht etwa von Gott) nicht wahr- 
zunehmen. 
Dass man bei der Zitierung alttestamentlicher Stellen über den Scheol stets 
zu prüfen hat, ob sie nicht durch den Gang des Heilsgeschehens „überholt“ 
sind – ob man nicht der dort ausgesprochenen Wahrheit ein „Wiederum 
steht auch geschrieben“ ergänzend hinzufügen muss –, wird z. B. an Hiob 
7, 9 deutlich! 
„Die Wolke schwindet und fährt dahin; so steigt, wer in den Scheol hinab- 
fährt, nicht wieder herauf.“ Für den Menschen ist und bleibt dies richtig; was 
aber Gott betrifft, so erkannte schon Hanna, die Mutter Samuels: 
„Jehova tötet und macht lebendig; Er führt in den Scheol hinab und führt 
herauf.“ Was also bei Menschen unmöglich ist, ist bei Gott möglich. Am 
Ende des Neuen Testaments aber erfahren wir in Offb 20,13: „Der Tod und 
der Hades ( = Scheol) gaben die Toten, die in ihnen waren.“ Wie töricht 
wäre es, nun noch behaupten zu wollen, niemand, der in den Scheol 
hinabfährt, käme je wieder heraus! Das Gegenteil ist der Fall: Alle seine 
Insassen gibt der Scheol (= Hades) wieder heraus, allerdings zunächst zum 
Gericht. 

Wir stellen dieses Beispiel voran, damit man auch bei den folgenden Zeug- 
nissen über den Scheol stets die Vorläufigkeit und Begrenztheit, die 
manchen alttestamentlichen Zeugnissen eigen ist, berücksichtige. Oft lässt 
sich schon im AT selbst ein kräftiges „Wiederum stehet auch geschrieben“ 
bemerken; noch helleres Licht göttlicher Offenbarung tritt uns in den Zeug- 
nissen Jesu und Seiner Apostel im NT entgegen. 
Dass es der Hades bzw. der Scheol mit der Seele des Menschen zu tun 
hat, ergibt sich aus folgenden Schriftstellen, die wir freundlich nachzu- 
schlagen bitten: Ps 30,3; 86,13; 89,48; Spr 23,14 (Elberfelder Vers- 
zählung). 
Die messianische Verheißung von Ps 16,10 – „Denn meine Seele wirst Du 
dem Scheol nicht lassen, wirst nicht zugeben, dass Dein Frommer die 
Verwesung sehe“ – wird in Apg 2,27 zitiert und auf Christus bezogen, wobei 
statt Scheol das Wort Hades steht. Diese Verheißung hat sich an Jesus 
erfüllt, dessen Seele nicht im Hades zurückgelassen wurde (Er konnte ja 
nicht vom Tode behalten werden, Apg 2,24, hat vielmehr seine Schlüssel 
bekommen, Offb 1,18) und dessen Fleischleib die Verwesung nicht sah. 



6 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

Mancherseits legt man auf die folgenden Schriftzeugnisse über den Scheol 
größten Wert; ja, man erhebt sie geradezu zum Kriterium dafür, inwieweit 
weiterführende, anderslautende Zeugnisse im AT und NT wörtlich genom- 
men werden dürfen oder nicht. In diesen Zeugnissen heißt es: 
“Im Scheol, wer wird Dich preisen?“ (Ps 6,5); ähnlich Jes 38,18: „Denn nicht 
der Scheol preist Dich, der Tod lobsingt Dir nicht; die in die Grube 
hinabgefahren sind, harren nicht auf Deine Treue. Der Lebende, der 
Lebende, der preist Dich, wie ich heute ...“ 
Nach Jes 38,10-11 klagte Hiskia, als er hingehen sollte zu den Pforten des 
Scheols: „Ich werde Jehova nicht sehen, Jehova im Lande der Lebendigen; 
ich werde Menschen nicht mehr erblicken bei den Bewohnern des Toten- 
reiches (des Aufhörens, Hingeschiedenseins).“ 
In Ps 88,10-13 stellt der Sänger die rhetorische Frage: „Wirst Du an den 
Toten Wunder tun? oder werden die Schatten (Hingestreckten, Schlaffen) 
aufstehen, Dich preisen? Wird Deine Güte erzählt werden im Grabe, im 
Abgrund Deine Treue? Werden in der Finsternis bekannt werden Deine 
Wunder, und Deine Gerechtigkeit in dem Lande der Vergessenheit? – Ich 
aber, Jehova, schreie zu Dir ...“ 
Vom Schweigen, das im Scheol herrscht, spricht Ps 31,17. Und Ps 115,17 
lautet: „Die Toten werden Jehova nicht loben, noch alle, die zum Schwei- 
gen hinabfahren.“ 
Hören wir noch auf Ps 49,14 und Pred 9,10: „Man legt sie in den Scheol wie 
Schafe; der Tod weidet sie; und am Morgen herrschen die Aufrichtigen über 
sie; und ihre Gestalt wird der Scheol verzehren, fern von ihrer Wohnung.“ – 
„Alles, was du zu tun vermagst mit deiner Kraft, das tue; denn es gibt weder 
Tun noch Überlegung noch Kenntnis noch Weisheit im Scheol, wohin du 
gehst.“ 

Es ist uns schier unfasslich, wie man solche Zeugnisse als der „Weisheit 
letzten Schluss“ betrachten konnte, wo doch 

- im AT selber schon ein mächtiges „Wiederum stehet auch ge- 
schrieben“ diese Stellen ergänzt und weiterführt, wo 

- Jesu Zeugnisse in den Evangelien eine weiterführende Schau 
geben und 

- sich mit Jesu Auferweckung die Verhältnisse, was Tod und Toten- 
reich betrifft, gründlich geändert haben, was in den Briefen und der 
Offenbarung seinen Niederschlag gefunden hat. 

Heute weidet nicht mehr der Tod die „Schafe des Scheols“, denn er musste 
Jesus, dem guten Hirten, die Schlüssel übergeben. Obgleich man im 
Scheol oder Hades „normalerweise“ den Herrn nicht preist, wird Gottes 
Liebes-Allmacht es zuwege bringen, dass auch die „Unterirdischen“ 
(solange es irgend noch solche gibt) Ihn einmal preisen, und zwar 
ausnahmslos (Phil 2,10-11 und Offb 5,13). Die Fragen von Ps 88,10-12 
werden eine Antwort über Bitten und Verstehen finden, wenn der Messias, 
Haupt samt Leib, einmal an allen Orten „den Gefangenen Freiheit ausruft“ 
und „Öffnung des Kerkers den Gebundenen“ (Jes 61,1). 



7 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

Einen Anfang machte Jesus selbst, als Er auch „Toten Evangelium ver- 
kündigte“ (1. Petr 4,6)! 
Wie kann man nur die obigen begrenzten Erkenntnisse über die weiter- 
führenden Zeugnisse des NT stellen, das Dämmerlicht des Predigerbuches 
über das strahlendhelle Licht der Apostelzeugnisse, Hiob über Jesus? 
Damit sagen wir nicht, dass das AT in jeder Hinsicht gegenüber dem NT nur 
Dämmerlicht sei – aber bei einer Reihe von Zeugnissen des AT und auch 
des NT ist es erwiesenermaßen nun einmal so, dass sie lediglich das 
Wissen und die Erkenntnis widerspiegeln, die zu ihrer Zeit von Gott 
gegeben waren. Dies gilt für mancherlei Lehrfragen, so auch für Tod und 
Todeszustand. 

Bereits in Ps 30,3 und Ps 86,13 preist David Gott dafür, dass Er seine 
Seele aus dem Scheol errettet habe. Dies ist zunächst bildlich gemeint, 
denn David war ja noch unter den Lebenden. „Gott aber wird meine Seele 
erlösen von der Gewalt des Scheols“ (Ps 49,15) wird aber ebenso wörtlich 
und herrlich an dem Psalmsänger nach seinem Tode in Erfüllung gehen 
(bzw. schon in Erfüllung gegangen sein, Mt 27,52!), wie sich auch Hos 
13,14 nach 1. Kor 15,54-56 wörtlich an den Toten, zunächst bei der Ent- 
rückung und Verwandlung der Glieder der Gemeinde, erfüllen wird: „Von der 
Gewalt des Scheols“ - verheißt der Herr durch Hosea – „werde ich sie 
erlösen, vom Tode sie befreien! Wo sind, o Tod, deine Seuchen? Wo ist, o 
Scheol, dein Verderben?“ 
Im Scheol wird nicht nur geschwiegen; es kann auch geredet, geschrieen 
werden. Auch wo dies Bildersprache ist (wie z. B. Jona 2,3), muss doch 
zugegeben werden, dass man nicht etwas als Bild gebrauchen kann, was 
den wirklichen Tatsachen völlig zuwiderläuft! Dass der Scheol, auch wenn 
es dort überlegtes Tun, Wissensbereicherung, Lob Gottes, Hoffnungs- 
freude und Kontakt zu Gott und den Lebenden normalerweise nicht gibt, 
dennoch kein Ort der Bewusstlosigkeit ist, sagen uns Ps 116,3 u. a. Stellen: 
„Es  umfingen  mich  die  Bande  des  Todes,  und  die  Bedrängnisse des 
Scheols erreichten mich; ich fand Drangsal und Kummer.“ 
Diese Stelle nimmt bereits etwas von Jesu Geschichte vom reichen Mann 
und armen Lazarus vorweg: Dort heißt es ja vom reichen Mann, dass er 
nach seinem Tode „in dem Hades in Qualen war“, er sieht Abraham von 
ferne, er ruft um Erbarmen, denn er leidet Pein in dieser Flamme; er 
erinnert sich seiner Brüder auf Erden und bittet für sie; auch hat er seinen 
Widerspruchsgeist mit hinübergenommen (Lk 16,19-31). 
In Hes 32,21 erfahren wir: „Aus der Mitte des Scheols reden von ihm die 
Mächtigen der Helden mit seinen Helfern.“ Sie schweigen nicht, sie reden! 
Besonders aufschlussreich ist aber Jes 14,3-20. Wir können uns nicht 
entschließen, diesen Text mit unangemessenen weltlichen Redensarten auf 
eine Stufe zu stellen, wie H. Grossmann es tut, indem er dieses Spottlied 
über den König von Babel damit vergleicht, dass wir etwa sagen: 
„Wenn das dein Vater wüsste, würde er sich im Grabe herumdrehen!“ 



80 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

Halten wir die Schrift für Gottes inspiriertes Wort, dann geht doch unser 
Gott auch in Bildern, Gleichnissen und Spottliedern nicht von völlig 
entstellten Tatsachen aus! Ein Schreien und Rufen und Reden im Scheol, 
ein Qualen-Erleiden und Sich-Erinnern, ein Aufgeschrecktwerden und In- 
Bewegung-Geraten der „Schatten“ (der Schlaffen, Hingestreckten) (Jes 
14,9) – dies alles kann in Bildern und Gleichnissen doch nur dann so gesagt 
werden, wenn es derartiges gibt, nicht aber, wenn der Scheol, nach 
A. E. Knoch, der Ort der Bewusstlosigkeit ist, mehr noch: ein Nichts 
(Geheimnis der Auferstehung, Teil I, S. 68 und 62)! Knoch behauptet 
nämlich, nach dem Tode des Menschen sei „die Seele nicht mehr da“ (S. 
62). Wenn man aus der Fülle biblischer Zeugnisse, wonach die Seele nach 
dem Tode im Scheol (oder Hades) sich befindet, folgert: „Die Seele ist nicht 
mehr da“, dann erklärt man den Scheol für ein Nichts! Obwohl die 
insgesamt über 60 Zeugnisse des AT über den Scheol und die 10 
Zeugnisse des NT über den Hades uns deshalb gegeben sind, um uns über 
ein „Nichts“ aufzuklären?! Ein, allerdings krasses, Beispiel dafür, dass auch 
Brüder, die nur die Schrift und ganz genau die Schrift gelten lassen wollen, 
irren können, indem sie zu schematisch denken. 

 
Der Geist im Todeszustand 

Pred 12,7 schreibt vom Tode des Menschen, dass „der Staub zur Erde 
zurückkehrt, so wie er gewesen, und der Geist zu Gott zurückkehrt, der ihn 
gegeben hat“. Hier wird eine Zweiteilung ausgesprochen bzw. ist von einer 
doppelten Rückkehr die Rede: der Körper kehrt zur Erde zurück, der Geist 
zu Gott! 
In Ps 16,10 wird eine andere Zweiteilung vorausgesetzt: Die Seele geht in 
den Scheol, der Körper (Leib) aber sieht die Verwesung. (Die Ausnahme, 
dass dies beim Messias nicht so sein werde, bestätigt die allgemeine 
Regel). 

Die Frage ist nun, ob man – beide Anschauungen gewissermaßen 
addierend – von einer Dreiteilung im Tode reden darf. Ist es also statthaft, 
zu lehren: 
Im Tode kehrt 

der Körper zum Erdreich, 
die Seele zum Hades, der 
Geist zu Gott zurück? 

(Nebenbei bemerkt, kann wohl von einer Rückkehr der Seele in den Hades 
nicht gesprochen werden, da unsere Seele noch nie vorher dort war.) 
Befinden sich also, profan ausgedrückt, Seele und Geist nach dem Tode an 
verschiedenen Plätzen? Oder sind sie beisammen und darf von   einer 
„Geist-Seele“  gesprochen werden? 
Diese Frage ist eine der schwierigsten. In den meisten Büchern und 
Broschüren über die Todesfrage wird sie umgangen oder nicht klar 
beantwortet. Die Beantwortung ist umso schwieriger, weil der Begriff   der 



81 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

Seele in der Bibel nicht (wie wir es wohl lieber haben möchten) nur in einem 
Sinne gebraucht wird. Gewiss haben christliche Liederdichter die Begriffe 
„Seele“ und „Geist“ häufig sehr unbekümmert durcheinander- geworfen und 
Seele gesagt, wo es wohl Geist heißen müsste; jedoch kann man sie nicht 
mehr so hart verdammen, wenn man feststellt, dass z. B. unser Herr das 
Wort „Seele“ sozusagen in einem Atemzug in Mt 10,28 und 39 in zweierlei 
Sinn verwendet: 

- Mt 10,28: sie ist von Menschen nicht zu töten, 
- Mt 10,29: sie ist das natürliche Wesen und Leben, das es dranzu- 

geben gilt. 
Sicher ist doch wohl, dass die gläubigen Toten, wenn sie das eine Mal als 
Seelen unter dem Altar (oder: unten am Altar) geschaut werden (Offb 6,9) 
und ein andermal als Geister der vollendeten Gerechten (Hebr 12,23), nicht 
beides nebeneinander und getrennt voneinander sind! 
Uns scheint, da die Bibel an keiner Stelle davon spricht, dass Seele und 
Geist sich nach dem Tode an zwei verschiedenen Plätzen gleichzeitig 
aufhalten, sei wohl statthaft, als Hilfe für unsere Denkschwierigkeiten einmal 
von einer Geist-Seele zu reden. Als unser Herr starb und Seinen Geist in 
die Hände des Vaters übergab (Lk 23,46), während Seine Seele in den 
Hades ging (Apg 2,27.31), wo sie aber nicht behalten werden konnte, lebte 
und empfand Er da wohl an zwei verschiedenen Plätzen? Nein. Ein solcher 
Gedanke ist unvollziehbar, eine solche Aufteilung nirgends biblisch zu 
belegen. Es ist ja auffallend, dass in keiner Stelle etwa gesagt wird: „Der 
Geist des Toten geht zurück zu Gott und seine Seele in den Hades“, oder: 
„Jesus übergab Seinen Geist dem Vater und Seine Seele dem Hades“, 
oder: „Die Geister der vollendeten Gerechten, deren Seelen zugleich unten 
am Altar sind“. Dass immer nur von Seele oder Geist nach dem Sterben 
gesprochen wird, nie von beiden zusammen, ist auffallend. 
Bedeutet das nicht, dass ein Begriff auch einmal für den anderen stehen 
kann? Auf jeden Fall bedeutet es, dass eine Zweiteilung, nicht eine 
Dreiteilung im Sterben geschieht, eine Zweiteilung, die etwa den Begriffen 
„äußerer und innerer Mensch“ (2. Kor 4,16) bzw. „Fleisch und Geist“ ent- 
sprechend ist. 

Einerseits betont die Schrift, dass Gottes Wort bis zur Scheidung von Seele 
und Geist in uns scheidet und schneidet. Die Seele – als das natürliche, 
dem Diesseitigen und der Sinnenwelt zugewandte „fleischliche“ Wesen – 
muss unterschieden werden vom Geist, dem Überrest jenes Gottesodems, 
der dem Erdenkloß einst eingehaucht wurde. Erst recht ist beim Gläubigen 
das menschlich-seelische Wesen und das geistlich-göttliche, das sich 
unserem Geiste zeugend verbunden hat, zu unterscheiden (Hebr 4,12). 
Andererseits kann es durchaus zu einem Zusammenwirken von Seele und 
Geist bei uns kommen, wenn beide im Gehorsam stehen (s. Lk 1,46.47 
oder Phil 1,27). In 1. Thess 5,23 werden sogar Geist, Seele und Körper 
zusammen dem Heiligungswirken des Herrn anbefohlen. 



82 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

Ist die Seele des Menschen nichts weiter als „das Ergebnis der Vereinigung 
von Geist und Körper“, die nach dem Sterben infolge der Auflösung dieser 
Vereinigung „nicht mehr da ist“? (so Knoch, Das Geheimnis der 
Auferstehung, Teil I, S. 61/62.) Hier liegt, meinen wir, wieder ein allzu 
schematisches Denken vor. Bauklötze, Steine, Metallkugeln, Zahlen kann 
man zu einer bestimmten Summe addieren und nach einiger Zeit ohne 
Bedenken und Schwierigkeiten wieder zu den Ausgangssummen aus- 
einandernehmen. Bei Lebendigem, Organischem ist dies anders. Der 
Mensch, aus Samen- und Eizelle seiner Eltern einstmals zusammengefügt, 
zerfällt nie wieder in Samen- und Eizelle. Und die Seele eines Menschen, 
ein Leben lang in der Auseinandersetzung zwischen Leiblichem und 
Geistlichem geprägt und selber prägend, soll nach dem Tode auf   einmal 
„nicht mehr da“ sein? Das läuft menschlichem Denken zuwider, aber auch 
vor allem der Schrift. Bis zur Auferstehung befindet sich die Seele (nach 
Karl Geyer Träger des Ichbewusstseins und Umweltbewusstseins) im 
Scheol oder Hades; der Geist aber (nach Karl Geyer Träger des 
Persönlichkeitsbewusstseins und Gottesbewusstseins) ist bei Gott. Gott 
aber ist allgegenwärtig – auch im Scheol ist Er da! (Ps 139,8). So ist die 
Geist-Seele im Hades – und doch zugleich in Gottes Händen. Da mag es 
Abteilungen des schattenhaften Dahindämmerns geben, auch solche der 
Bedrängnis, der Pein, einer Durchrichtung schon vor dem Letzten Gericht, 
aber  auch  solche  der   Ruhe  und  Erquickung  und   Tröstung      (siehe 
„Abrahams  Schoß“  in  der  Geschichte  vom  reichen  Mann  und  armen 
Lazarus). 

Bis jetzt haben wir noch nicht von der großen Veränderung gesprochen, die 
Jesu Auferweckung für die Welt der Toten mit sich brachte. Wir haben auch 
noch nicht speziell vom Los der Toten in Christus gesprochen, so wie es sich 
nach der Auferweckung Jesu Christi jetzt darstellt und im Neuen Testament 
beschrieben wird. Dies soll in den beiden folgenden Abschnitten nun noch 
nachgeholt werden. 

 
Die durch Jesu Auferweckung erfolgte Veränderung im Hades 
Mit den Worten „Ich habe die Schlüssel des Todes und des Hades“ spricht 
der Herr es deutlich aus, welch große Veränderung vor sich gegangen ist. 
Bis dahin hatte es gegolten: „Man legt sie in den Scheol wie Schafe, der Tod 
weidet sie.“ 
Sehr zuversichtlich klang die Erwartung eines Jakob, der immerhin ein 
Patriarch des auserwählten Bundesvolkes war, nicht, wenn er im Blick auf 
sein Sterben sagte (1. Mose 37,35): „Leidtragend werde ich zu meinem 
Sohne hinabfahren in den Scheol.“ 
Wer aber bis dahin der Herrscher über Tod und Totenreich gewesen war, 
sagt uns Hebr 2,14: „… auf dass Er (Jesus) durch den Tod den zunichte- 
machte, der die Gewalt über den Tod hat (kratos = Machtbetätigung, 
Gewaltausübung, Stärke, Herrschaft, Gewalt über etwas), das ist den 
Teufel.“ 



83 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

Der Feind Gottes, der Widerwirker, der Verleumder und Denunziant und 
Durcheinanderwerfer (diabolos) ist es also, der bis zur Auferweckung Christi 
und Schlüsselübergabe an Ihn die Gewalt über den Tod hatte! Es ist jener 
finstere, gehässige und betrügerische Regent, der die Menschen zunächst 
dazu verführt, sich unter seine Herrschaft zu begeben (bzw. darunter zu 
bleiben), um sie zuletzt noch dafür zu quälen, und zwar ohne einen Funken 
Hoffnung, die er ja selber nicht besitzt (Hiob 15,22). Ohne Zweifel war 
dieser Machthaber über den Tod auch der Machthaber über den Scheol, 
allerdings in gewissen Grenzen. Ist doch der Teufel Gottes Teufel, er kann 
nicht weiter gehen in all seinem Tun, als Gott es ihm jeweils gestattet. So 
konnte er nicht verhindern, dass Gott es sich vorbehielt, aus dem Scheol zu 
erretten, und dass es eine Abteilung im Hades gab, die unser Herr in Lk 16 
„Abrahams Schoß“ nennt und als Ort einer (vorläufigen) Tröstung und 
Erquickung bezeichnet – gleichsam ein „Brückenkopf Gottes“ im 
Machtbereich des Teufels (wie es das ja auch in dieser Welt heute gibt). 

Der mit der Auferweckung Christi im Totenreich eingetretene Herrschafts- 
wechsel konnte nicht größer und wunderbarer sein: vorher war es der 
Teufel, der über Tod und Totenreich die Gewalt ausübte; nun aber ist es 
Jesus Christus, der die Schlüsselgewalt und damit die Machtbefugnis über 
Tod und Totenreich besitzt! Sicherlich gilt auch für diese Schlüssel, was in 
Offb 3,7 einmal von einem anderen Schlüssel in Jesu Hand ausgesagt wird: 
„der da öffnet, und niemand wird schließen, und schließt, und niemand wird 
öffnen.“ 

Wann und wie dem Herrn die Schlüssel übergeben wurden, darüber kann 
im Einzelnen nichts ausgesagt werden – es liegt darüber ein Schleier, wie 
über so manchen Einzelheiten, die mit Tod und Totenreich zusammen- 
hängen. Röm 6,9 sagt einmal im Blick auf Christus: „Der Tod herrscht nicht 
mehr über Ihn.“ Diese Feststellung wäre sinnlos, wenn der Tod nicht 
tatsächlich eine Weile über Ihn geherrscht hätte. Auch bekam der Sohn 
Gottes nach Apg 2,24 die Wehen des Todes zu spüren. Er kam also nach 
Seinem Kreuzestod offenbar nicht als strahlender Sieger ins Totenreich, 
sondern (zunächst und freiwillig!) als einer, den der Tod beherrschte und 
der seine Bitterkeit schmecken musste. Und es mag schon berechtigt sein, 
wie das einige Brüder tun, Psalmen des Alten Testaments, wie Ps 18, auf 
die Leiden Christi im Totenreich und die dann folgende Machtkundgebung 
des Vaters zu beziehen. (Die Leiden Christi im Totenreich dürfen jedoch 
meines Erachtens in der Verkündigung bestenfalls einmal gestreift werden; 
denn sie sind kein Gegenstand apostolischer Verkündigung gewesen; auch 
haben diese Leiden keinerlei Heilsbedeutung; unser Heil und das Heil der 
Welt wurden allein auf Golgatha vollbracht). 

Ps 18 redet von Davids Errettung aus der Hand Sauls. David ist ein Typ und 
Abbild Christi, das Wort „Saul“ ist im Hebräischen dem Wort „Scheol“ eng 
verwandt. So mag man hier die Errettung Christi aus der Gewalt des 
Scheols vorgeschaltet sehen im Erleben und Empfinden Davids. Zunächst 



84 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

heißt es da (Ps 18,4-6): „Es umfingen mich die Bande des Todes, und die 
Ströme Belials erschreckten mich; die Bande des Scheols umringten mich, 
es ereilten mich die Fallstricke des Todes. In meiner Bedrängnis rief ich 
zum Unwandelbaren, und ich schrie zu meinem Gott...“ (Dass Jesu Geist 
zugleich in den Händen des Vaters geborgen war, bleibt davon unberührt. 
Auch im Scheol ist der Vater da, Ps 139,8, Elberfelder). 

Und nun geschah etwas, das dieser Ps 18 in erregenden Bildern 
beschreibt, und das ebenfalls der Apostel Paulus in Eph 1,19.20 in Worten 
lehrhaft darstellt, die die Größe jener Machttat Gottes in ihrer einmaligen, 
unvorstellbaren Gewalt anschaulich machen wollen: 

- die Auferweckung Jesu Christi am dritten Tage durch den Vater, 
- die größte Machttat Gottes in der Allgeschichte überhaupt, 
- der sieghafte Durchbruch des Erstlings aller Entschlafenen. 

Paulus sagt, wir sollen erkennen, „welches die überschwängliche Größe 
Seiner dynamischen Kraft hinein in uns, die Glaubenden, (ist) gemäß der 
Energie der Macht Seiner Stärke“, die Gott bei der Auferweckung Seines 
Sohnes erwies. 
Hier stehen vier „Kraftausdrücke“ nebeneinander! Ps 18 beschreibt es so 
(Ps 18,7-8.15-17.19-20): „Da wankte und bebte die Erde, und die Grund- 
festen der Berge erzitterten, weil Er entbrannt war (vgl. Mt 27,51; 28,2). 
Rauch stieg auf von Seiner Nase, und Feuer fraß aus Seinem Munde; 
glühende Kohlen brannten aus Ihm ... Und es wurden gesehen die Betten 
der Wasser, und die Grundfesten des Erdkreises wurden aufgedeckt vor 
Deinem Schelten, Jehova, vor dem Schnauben des Hauches Deiner Nase. 
Er streckte Seine Hand aus von der Höhe, Er nahm mich, Er zog mich aus 
großen Wassern. Er errettete mich von meinem starken Feinde und von 
meinen Hassern ... Und Er führte mich heraus ins Weite, Er befreite mich, 
weil Er Lust an mir hatte.“ 

Damals bekam Jesus die Schlüssel des Todes und des Hades ausgeliefert; 
Sein Leib aber wurde erweckt und erstand in Geistleiblichkeit, in einer Leib- 
lichkeit, in der Er plötzlich auf Erden erscheinen und wieder verschwinden 
konnte, um in der Zwischenzeit entweder aufzufahren zu Seinem Vater (Joh 
20,17) oder aber im Hades tätig zu werden. Alle Räume und Bezirke der 
Erde, der Höhe und der Tiefe standen dem in Geistleiblichkeit 
Auferstandenen nunmehr offen. 

Damals hat Jesus, sofort nach Seiner Auferweckung am dritten Tage, „die 
Gefangenschaft gefangengeführt“ (Ps 68,18 u. Eph 4,8). Er hat die 
Schlüssel des Hades bzw. Scheols, kaum dass Er sie in Händen hielt, 
sofort benutzt. Die „Gefangenschaft gefangenführen“ bedeutet – man denke 
an einrückende Amerikaner am Ende des zweiten Weltkrieges, die ein 
Konzentrationslager „gefangennahmen“ – die Freilassung der Insassen. Es 
wurde zwar nicht der gesamte Hades geleert, aber es wurde jener Teil, in 
dem die Heiligen des Alten Bundes zwar nicht in Pein, aber doch in einem 
letztlich unbefriedigenden Wartezustand harrten, befreit. Als  Folge 



85 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

ihrer Befreiung und Auferweckung erschienen sofort nach Jesu Auf- 
erweckung „viele Leiber der entschlafenen Heiligen“ in Jerusalem (Mt 
27,52; das Wort „viele“ kann auch für „alle“ stehen, s. Röm 5,15.19 oder Mt 
20,28). 

Danach tat der Herr in den 40 Tagen zwischen Seiner Auferweckung und 
Himmelfahrt ein weiteres Werk im Hades. Nachdem Er im Fleische getötet 
und durch den Geist lebendig gemacht worden war, ging Er in diesem 
Lebensgeist der Auferstehung hin und predigte den Geistern im Gefängnis 
– ausgerechnet solchen, die einst, in den Tagen Noahs, als die Langmut 
Gottes harrte, widerspenstig gewesen waren! Er verkündigte auch Toten 
Evangelium (gute Botschaft) – dadurch wurde zwar ihr Gericht dem 
Fleische nach nicht sofort aufgehoben, aber sie durften wenigstens dem 
Geiste nach gottgemäß zu leben beginnen (1. Petr 3,18-20; 4,6). Die Ein- 
wände, die gegen diese Auffassung dieser Stellen erhoben werden, sind 
meines Erachtens nicht stichhaltig. Zunächst sind die Toten nach 1. Petr 4,6  
nicht  etwa  nur geistlich Tote,  denn  der vorhergehende  Vers lautet: 
„welche dem Rechenschaft geben werden, der bereit ist, Lebendige und 
Tote zu richten“ (1. Petr 4,5). Eine Verlegenheits-Ausrede ist es auch, zu 
lehren: Er hat diesen Toten Evangelium verkündigt, als sie noch auf Erden 
lebten! Ist nun bei der „Predigt an die Geister im Gefängnis“ an verstorbene 
Menschen oder an gefangene Engel (2. Petr 2,4) zu denken? 

Wir entscheiden uns aus zwei Gründen dafür, dass es Menschen waren, 
denen der Herr predigte (vielleicht außerdem, das können wir nicht 
ausschließen, auch Engeln). Man sagt, verstorbene Menschen würden 
niemals „Geister“ genannt. Dies ist jedoch aufgrund Hebr 12,23, wo es 
eindeutig verstorbene Menschen sind, welche „Geister der vollendeten 
Gerechten“ genannt werden, nicht aufrecht zu erhalten. Außerdem 
widerspräche es dem biblischen Grundsatz, dass „die Ersten die Letzten 
und die Letzten die Ersten sind“, wenn der Herr damals Engeln vor den 
toten Menschen einen Vorrang gegeben hätte, während doch nach der 
ganzen Schrift Gottes Wort heute zunächst zu den Menschen kommt. Heil 
und Wiederherstellung der Menschenwelt geht dem Heil und der Wieder- 
herstellung der Engelwelt eindeutig voran! 

Nunmehr hat Jesus Christus die Schlüssel des Todes und des Hades in 
Händen. Das bedeutet für die gläubig Gestorbenen, dass sie überhaupt 
nicht mehr in den Hades kommen – für die ungläubig Gestorbenen, dass 
sie zwar nach wie vor in den Hades eingehen (denn er existiert ja noch bis 
zum Geschehen von Offb 20,13.14), aber sie unterstehen dort nicht länger 
dem Teufel, sondern Jesus. Er bestimmt allein und direkt, wer wo und wie 
lange eingeschlossen bleibt. Und wenn Jesus sofort nach Seiner Auf- 
erweckung auch Toten gute Botschaft brachte – und auch den Wider- 
spenstigsten unter ihnen predigte –, so spricht eigentlich nichts dagegen, 
aber vieles dafür, dass dieser Dienst in der Gegenwart weitergeht. Und es 
dürfte auch eine Frucht dieses Dienstes sein, dass es beim Gericht vor 



86 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

dem Großen Weißen Thron (Offb 20,11-15) nach der vollständigen Leerung 
aller Totenräume auch eine beträchtliche Zahl solcher gibt, die im Buche des 
Lebens stehen. (Die Gläubigen können damit nicht gemeint sein, denn sie 
erscheinen ja nicht vor dem Großen Weißen Thron, sondern sind längst 
vorher bei Christus.) 

 
Der Todeszustand der Toten in Christus 
Teufel und Tod mussten Jesus nach Seiner Auferweckung die Schlüssel 
übergeben. Damals hat Er die Heiligen aus dem Hades befreit. Fortan gilt 
für die Heiligen (die Ihm Geweihten, die Seinen Heiligen Geist besitzen): 

- Sie entschlafen durch Jesus (1. Thess 4,14). 
- Sie sind in Christus entschlafen (1. Kor 15,18), 
- sind Tote in Christus (1. Thess 4,16). 
- Glückselig die Toten, die im Herrn sterben, von nun an! (Offb 

14,13). 
„In Christus“ wird nicht geschlafen, vielmehr, wie wir schon sahen, im Stau- 
be der Erde! „In Christus“ ist eine Bezeichnung für die Lebensgemeinschaft 
(nicht Schlafgemeinschaft) mit dem auferstandenen Christus auf der 
Grundlage einer neuen Schöpfung (2.Kor 5,17). Wenn wir im Leben 
Menschen „in Christus“ geworden sind, so sind wir es nach obigen Zeug- 
nissen auch beim Sterben und nach dem Sterben! Auch die Beschwernisse 
beim Sterben, zeitweilige Bewusstlosigkeit oder ähnliches heben diese 
Lebensgemeinschaft nicht auf, die sich ja auf Sein Leben in uns und nicht 
auf unser physisches oder psychisches Leben gründet, ja die laut Kol 3,3 
ihren eigentlichen Sitz „mit dem Christus in Gott“ hat. 

Weiter bezeugt Paulus in seinen Briefen: 
„Wenn aber Christus in euch ist, so ist der Leib zwar tot der Sünde wegen, 
der Geist aber Leben der Gerechtigkeit wegen!“ (Röm 8,10). Unser Geist 
hat nicht nur Leben, sondern ist Leben geworden. Wenn wir durch Jesus 
bzw. in Christus entschlafen, ändert sich daran nichts. 
„Keiner von uns lebt sich selbst, und keiner stirbt sich selbst. Denn sei es, 
dass wir leben, wir leben dem Herrn; sei es, dass wir sterben, wir sterben 
dem Herrn. Sei es nun, dass wir leben, sei es, dass wir sterben, wir sind 
des Herrn. Denn hierzu ist Christus gestorben und lebendig geworden, dass 
Er über Tote und Lebende Herr sei“ (Röm 14,7-9). 
Für Ihn sterben – Sein eigen sein auch im Tode – unter Seiner Herrschaft 
sein auch im Tode – das ist paulinische Sterbenshoffnung. 

Was Jesus kurz vor Seinem Sterben und Auferstehen anlässlich der Auf- 
erweckung des Lazarus dessen Schwester Martha sagte: „Ich bin die Auf- 
erstehung und das Leben; wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn er 
gestorben ist“, erfüllt sich nicht erst nach unserer Auferstehung, sondern 
gilt, dem einfachen Wortlaut nach, sofort nach dem Sterben. Das uns 
geschenkte Christusleben, Gottesleben, Auferstehungsleben (Eph  2,5.6; 



87 

Tod und Totenreich im Lichte biblischer Zeugnisse G+H Nr. 2_2015 
 

 

1,18-20) erleidet weder eine Unterbrechung noch ein Erlöschen; denn es ist 
seiner Natur nach Leben, das den Tod hinter sich hat. 

In Phil 1,21.23 bezeugt Paulus: „Das Leben ist für mich Christus, und das 
Sterben Gewinn ... Ich habe Lust, abzuscheiden und bei Christus (syn 
Christos = Ihm aufs engste verbunden) zu sein.“ 
Brüder, die den Ganzheitstod lehren, die Bewusstlosigkeit bis zur Aufer- 
stehung, ergänzen hier stillschweigend: Ich habe Lust, abzuscheiden und 
bei Christo zu sein bei Seiner Wiederkunft; doch das steht nicht im Text. Es 
geht hier nicht darum, dass die Auferstehung Gewinn bringt (das tut sie 
zweifellos!), sondern dass bereits das Sterben Gewinn bringt. 
Wir verstehen den Einwand: Wozu bedarf es denn noch einer Aufer- 
stehung, um danach allezeit beim Herrn (syn kyrioo) zu sein (1. Thess 
4,17), wenn man schon vor der Auferstehung bei Christo (syn Christos) ist? 
Dann ist ja das Ziel der Auferstehung schon vorweggenommen, die Aufer- 
stehung sozusagen überflüssig. Dem ist aber nicht so. Der sog. „Zwischen- 
zustand“ ist auch für die Glaubenden keine Vollendung, sondern ein 
Wartestand. Ohne den Auferstehungsleib, den neuen Geistleib, kann es 
sich nur um ein Ruhen beim Herrn handeln, um Gemeinschaft der Geist- 
Seele (des Geistes, der Leben wurde, Röm 8,10, mitsamt der ins Leben 
gezeugte Seele, so Lk 17,33 wörtlich) mit Ihm, um ein Bemühen, Ihm 
wohlgefällig zu sein (2. Kor 5,9), nicht aber um ein Tätigwerden im ganzen 
Kosmos, um das Ausführen aller Gottesverheißungen mit Ihm, um Richten 
und Herrschen und Erben und Lebendigmachen. Ist das etwa kein Unter- 
schied? Wir wollen uns wirklich hüten, den „Zwischenzustand“ zu glori- 
fizieren, ihn auszuschmücken, wobei man so leicht über die Schrift 
hinausgeht. Dennoch dürfen wir uns mit großer Zuversicht dessen 
getrösten, dass wir, weil Er es so sagt, als Menschen in Christus „auch 
leben, wenn wir gestorben sind“, „durch Ihn und in Ihm entschlafen“, nach 
dem Sterben „bei Ihm sind“, „glückselig“ sind und bei Ihm, dem Herrn, 
daheim (2. Kor 5,8). 

 
 


	Zwei grundsätzliche Feststellungen vorab:
	Was geschieht im Tode?
	Im Einzelnen betrachten wir im Folgenden:
	Der Körper im Todeszustand: er schläft
	Die Seele im Todeszustand: sie ist im Hades (Scheol)
	Der Geist im Todeszustand
	Die durch Jesu Auferweckung erfolgte Veränderung im Hades
	Der Todeszustand der Toten in Christus

