
Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 1 

Die Gestalt dieser Welt vergeht 
Von Adolf Heller 

Wir leben in einer vergehenden, zerfallenden Welt. Das sagt uns die Heilige Schrift, und das 

sehen und erleben wir täglich, wenn wir offenen Auges und Herzens durch das Leben gehen. 

Die fünf kurzen Worte „Die Gestalt dieser Welt vergeht" bilden den Schlusssatz des 

Zusammenhangs von 1. Kor. 7, 29—31, wo wir lesen: „Dieses aber sage ich, Brüder: Die Zeit 

ist gedrängt. Übrigens dass auch die, welche Weiber haben, seien, als hätten sie keine, und 

die Weinenden als nicht Weinende, die sich Freuenden als sich nicht Freuende, die 

Kaufenden als nicht Besitzende, und die der Welt Gebrauchenden als ihrer nicht als 

Eigentum Gebrauchende, denn die Gestalt dieser Welt vergeht." 

Die Zeit scheint sich gleich einem Schwungrad immer rascher und unwiderstehlicher zu 

drehen. Durch den Glauben aber sind wir von diesem Schwungrad der rasend gewordenen 

Zeit und Welt innerlich frei und gelöst. Ob es sich um die Frauenfrage mit ihren vielen 

Problemen und Nöten handelt (Vers 29) oder um weltliche Trauer und Freude (Vers 30 a), 

um Erwerb und Besitz (Vers 30 b) oder um den Genuss irdischer Gaben und Güter (Vers 31 

a), — die Gestalt (Schema, Form, Verfassung) dieses Kosmos (die Weltordnung, das 

kunstreich Wiederhergestellte oder der Schmuck, der gegenwärtige, nur eine gewisse Zeit 

dauernde Zwischenzustand der sichtbaren Schöpfung) vergeht (marschiert vorbei, verführt, 

verleitet, täuscht). 

Weil der gegenwärtige Kosmos solcherart ist, sollen wir als Verwalter wesenhafter 

Gottesgüter uns nicht von den Spannungen und dem Betrug der augenblicklichen Weltzeit 

erschüttern oder verführen lassen. Darum wird dieser wichtige Lehrsatz, dass die Gestalt 

dieser Welt vergeht, mit einem begründenden „denn" eingeleitet. Für den, der aus Gottes 

Wort weiß, dass der gegenwärtige Zustand alles Geschaffenen nur vorübergehend und 

keineswegs bleibend und wesenhaft ist, hat der Kosmos seine bestimmende Macht verloren. 

Er überwindet die Welt durch den Glauben. 

Wir wollen versuchen, auf Grund des Schriftganzen einen Blick zu gewinnen für den Wandel 

der Welt, in den wir leidentlich hineingestellt sind und dessen Spannungen wir nur 

glaubensmäßig entrinnen können, ohne tiefe seelische Schäden zu leiden. 

1. Von der Urschöpfung zum Tohuwabohu. 

2. Der Wandel vom Chaos zum Kosmos. 

3. Der Weg vom Kosmos zur Neuschöpfung. 

4. Nicht Evolution, sondern Revolution! 

5. Verschiedene „Gestaltungen" des Herrn. 

6. Unsre innere Umwandlung im Geist. 

7. Die Entrückung der Gemeinde als Anbruch kosmischer Neugestaltung. 

 

Möge der Herr uns durch die Betrachtung dieser biblischen Zusammenhänge den Einblick in 

Seine Gottgedanken schenken und uns damit zugleich die Kraft und Fähigkeit verleihen, die 

Ihm geziemende Stellung als Seine Söhne und Zeugen vor der sichtbaren und unsichtbaren 

Welt einzunehmen! 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 2 

1. Von der Urschöpfung zum Tohuwabohu 

 

Als Gott die Erde gründete, jubelten die Morgensterne (Engelfürsten) miteinander und alle 

Söhne Gottes (Geister und Engelwesen) jauchzten (Hiob 38, 4— 7). Diese Originalschöpfung 

war nicht wüste oder zertrümmert. Das sagt uns klar Jes. 45, 18, a: „So spricht Jehova, der 

die Himmel geschaffen (Er ist Gott), der die Erde gebildet und sie gemacht hat (Er hat sie 

bereitet; nicht als eine Öde [tohu wie in 1. Mose l, 2] hat Er sie geschaffen)." 

Gott ist Licht und keine Finsternis in Ihm. Da aber keine Finsternis in Ihm ist, kann auch keine 

Finsternis noch irgendein Finsterniswesen aus Ihm hervorgegangen sein. Das ist klare, 

göttlich-biblische Logik. Man wird uns entgegenhalten, es stehe aber in Jes. 45, 7 

geschrieben, dass Gott Finsternis schaffe. Gewiss, das steht dort und hat, wie jedes Wort aus 

Gottes Mund, seine volle Gültigkeit. 

Wie schafft aber Gott die Finsternis? Das Irdisch-Natürliche ist uns hier wie überall ein 

Vorbild und Abbild des Geistig-Geistlichen. Gott lässt einfach Seine Sonne untergehen, und 

damit „macht" Er Finsternis und es wird Nacht. Das versteht jedes Kind. Wenn die Sonne 

weggeht, wird es dunkel. Diese Dunkelheit braucht Gott gar nicht durch einen Schöpfungsakt 

zu bewerkstelligen, denn Finsternis ist einfach Abwesenheit des Lichtes. 

Lesen wir dazu Ps. 104, 19—23: „Er hat den Mond gemacht für die bestimmten Zeiten; die 

Sonne weiß ihren Untergang. Du machst Finsternis, und es wird Nacht; in ihr regen sich alle 

Tiere des Waldes. Die jungen Löwen brüllen nach Raub und fordern von Gott ihre Speise. Die 

Sonne geht auf: sie ziehen sich zurück und lagern sich in ihren Höhlen. Der Mensch geht aus 

an sein Werk und an seine Arbeit bis zum Abend." 

Der Mond, ein Abbild Satans (vgl. Offb. 12, l mit Römer 16, 20 u.a.m.), ist für bestimmte^ 

nicht für alle Zeiten da. Die Geographie, Biologie und Psychologie wissen allerlei erstaunliche 

Dinge zu berichten über den Einfluss des Mondes auf den Körper der Frau, die Seele des 

Menschen, auf Ebbe und Flut des Meeres usw. 

Die Sonne ist ein Abbild Christi. Wem es wirklich darum zu tun ist, die Dinge kennenzulernen, 

die Gott betreffen, der schlage anhand einer Konkordanz alle Stellen über Sonne und Mond 

nach. Er wird erstaunt sein, wie viel verborgene Wahrheiten ihm da aufgeschlossen werden. 

Christus, die wahre Sonne, weiß Seinen Untergang. Schon vor Grundlegung der Welt hat Er 

Sich Seinem Vater als Opferlamm, das für die Sünde der Schöpfung sterben wollte, zur 

Verfügung gestellt (1. Petri l, 18—20). Wo aber Christus nicht ist, da ist Finsternis. Hätte 

Israel seinen Messias angenommen, so wäre das lichtvolle messianische Königreich 

aufgerichtet worden. Aber Er kam in Sein Eigentum, doch die Seinigen nahmen Ihn nicht an 

(Joh. l, 11). Deshalb sank Israel in Fluch und Finsternis. Das war, menschlich gesehen, die 

Folge seiner Christusablehnung. Darum lesen wir auch in Ps. 104, 20a: „Du machst Finsternis, 

und es wird Nacht." Diese Gottestat besteht einfach darin, Seine Lichtgegenwart 

zurückzuziehen; „es wird Nacht" ist die natürliche Folge davon, dass man die Finsternis mehr 

liebt als das Licht. Gott vergewaltigt Seine Geschöpfe niemals wegen der Ablehnung Seiner 

Selbst. Er achtet und berücksichtigt ihre persönlichen Entschlüsse. Beachte Joh. 10, 31—36! 

Dort wird im Blick darauf, dass Menschen Götter genannt werden, die Unauflöslichkeit der 

Schrift betont. — 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 3 

Durch den Sturz Satans wurde die Urschöpfung zu einem Tohuwabohu, d. h. sie wurde 

verwüstet, zertrümmert und war damit ohne Leben. 

Das Wort tohu = verwüstet finden wir in der Schrift an folgenden Stellen: 5. Mose 32, 10; i. 

Sam. 12, 21 (2mal); Hiob 6, 18; 12, 24; 26, 7; Ps. 107, 40; Jes. 24, 10; 40, 17. 23; 41, 29; 44, 9; 

45, 18. 19; 49, 4; 59, 4. 

Bohu heißt entleert, ohne Leben. Also bedeutet tohu wa bohu: zertrümmert und ohne 

Leben. Beide Worte, tohu und bohu, stehen an folgenden Stellen: 1. Mose l, 2; Jes. 34, 11; 

Jer. 3, 23. Wenn wir die jeweiligen Zusammenhänge beachten, so finden wir, dass die beiden 

Bezeichnungen auf vorhergegangene Katastrophen hinweisen. Aus Gottes eigenem, 

urinnersten Sein und Wesen kommt nur Licht, aber keine Zertrümmerung und Entleerung 

von Leben. Nur die Feindschaft der Geschöpfe, Satans und der von ihm inspirierten 

Menschen, bewirken solche Zustände, die durchaus nicht dem Willen und Wohlgefallen des 

Schöpfers entsprechen. Der Anfang von Lüge und Mord war und ist nie und nimmer in Gott, 

der Wahrheit und Leiben ist, sondern in Satan. 

Wenn wir ohne Voreingenommenheit nur 1. Tim. 3, 6 nehmen und glauben es so, wie es 

dasteht, so brauchen wir über den Fall Luzifers, der zum Satan wurde, nicht mehr zu streiten. 

Und wer Gottes Wort geistlich, d. h. auch prophetisch und symbolisch lesen darf, dem wird 

das in vielen wunderbaren Vorbildern erhärtet. 

Wir wollen noch einen der stärksten Einwände, den man immer wieder macht, biblisch-

göttlich klären: das Zeugnis von Hes. 28, l—17a. Dort wird dem König von Tyrus gesagt, er sei 

doch nur ein Mensch (Vers 2b. 9). Also kann, behauptet man kühn, hier kein andres, höheres 

Himmelswesen gemeint sein. Dass aber der Fürst von Tyrus vor seinem Sturz ein 

schirmender, gesalbter Engelfürst (Cherub) war, das sucht man abzuleugnen. 

Doch bleiben wir bei dem Zeugnis „Du bist doch ein Mensch" stehen. Gewiss, dieser Fürst 

von Tyrus war ein Mensch. Aber die Art und Weise, wie Gott spricht und Verborgenes 

offenbart, zeigt hinter dem Sichtbar-Irdischen immer Unsichtbar-Himmlisches. Zum Beweis 

für diese vielen unbiblisch dünkende Behauptung wollen wir nur Matth. 13, 28 und 39 lesen. 

Dort sagt der Herr von dem, der Unkraut auf den Acker gesät hat: „Ein feindseliger Mensch 

hat das getan." Als die Volksmengen entlassen waren, deutete Er Seinen Jüngern das 

Gleichnis vom Unkraut des Ackers (Vers 36—39) und spricht dabei die Worte: „Der Feind, 

der es gesät hat, ist der Teufe 1." Man darf weder die damaligen Volksmengen noch die 

heutige „christliche Masse" schelten, wenn sie im Wort Gottes nur die äußere Seite sehen, 

den inneren, verborgenen prophetisch-symbolischen Gehalt aber nicht zu durchschauen 

vermögen. 

Im Licht dieses Herrenwortes fällt es keinem aufrichtigen, lernwilligen Bibelleser schwer, da, 

wo von einem Menschen die Rede ist, höhere Wesen und Gewalten, in unserm Falle den 

Feind, den Teufel, zu sehen. 

2. Der Wandel vom Chaos zum Kosmos 

 

Das, was man das Sechs-Tage -Schöpfung s werk nennt, war eigentlich ein S c h e i d u n g s 

werk. Denn Gott benützte das vorhandene Tohu-wa-bohu und schied zuerst das Licht von 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 4 

der Finsternis (Vers 4b), bereitete eine Scheidung der Wasser von Wassern (Vers 6 und 7), 

schied Meere und Erde (Vers 9 und 10), Tag und Nacht (Vers 14 a), Licht und Finsternis (Vers 

18 b). 

So ward aus dem Wüsten und Leeren ein Kosmos, ein schön Geschmücktes und wohl 

Geordnetes. Das ist das Abbild dessen, was Gott an und in einem Menschen tut, dessen 

Leben zu einem Tohu-wa-bohu geworden war. Lesen wir nur etwa 2. Kor. 4, 6: „Der Gott, der 

aus Finsternis Licht leuchten hieß, ist es, der in unsre Herzen geleuchtet hat zum Lichtglanz 

der Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes im Angesicht Christi." 

Der Gottesmensch in seinem Niedrigkeitszustand, der wohl im Fleische lebt und dennoch 

den Heiligen Geist in sich trägt, ist noch nicht vollendet und für die Gegenwart Gottes 

passend. Er befindet sich in einem Zwischenzustand. Und genau so ist es mit der 

gegenwärtigen Welt. Sie ist nicht mehr ein verwüstetes, von jeglichem Leben entleertes 

Chaos; auch sie befindet sich in einem Nichtmehr aber Noch nicht. 

Darum gibt es gute und böse Menschen, schädliche und nützliche Pflanzen und Tiere, 

Freuden und Leiden in dauerndem Wechsel. Jedes Ding aber hat auf dieser Erde seine von 

Gott verordnete Zeit, wie wir in Pred. 3, l—8 lesen: „Alles hat eine bestimmte Zeit, und jedes 

Vornehmen unter dem Himmel hat seine Zeit. Geborenwerden hat seine Zeit, und Sterben 

hat seine Zeit; Pflanzen hat seine Zeit, und das Gepflanzte Ausreifen hat seine Zeit; Töten hat 

seine Zeit, und Heilen hat seine Zeit; Abbrechen hat seine Zeit, und Bauen hat seine Zeit; 

Weinen hat seine Zeit, und Lachen hat seine Zeit; Klagen hat seine Zeit, und Tanzen hat seine 

Zeit; Steinewerfen hat seine Zeit, und Steinesammeln hat seine Zeit; Umarmen hat seine 

Zeit, und vom Umarmen Sichfernhalten hat seine Zeit; Suchen hat seine Zeit, und Verlieren 

hat seine Zeit; Aufbewahren hat seine Zeit, und Fortwerfen hat seine Zeit; Zerreißen hat 

seine Zeit, und Nähen hat seine Zeit; Schweigen hat seine Zeit, und Reden hat seine Zeit; 

Lieben hat seine Zeit, und Hassen hat seine Zeit; Krieg hat seine Zeit, und Frieden hat seine 

Zeit." 

Wer gelernt hat, von jedem Wort zu leben, das aus dem Mund Gottes kommt, wem die 

ganze Schrift inspiriert ist, der wird aus diesen 28 Stücken wunderbare, verborgene 

Wahrheiten und Weisheiten lernen, die dem Toren nur orientalische Wortspielereien sind. 

Allein der Geist Gottes kann in den Vollumfang der Wahrheit, d. h. der Wesenhaftigkeit 

führen. Glückselig, wem dieses Gnadengeschenk zuteil wird! 

Das Leben hienieden besteht weder nur aus Gutem, Reinem und Schönem noch aus nur 

Schlechtem, Schmutzigem und Hässlichem. Und was für die Menschheit und Schöpfung in 

ihrer Gesamtheit gilt, trifft auch für den Einzelnen zu. Es gibt nichts Geschaffenes, das völlig 

gut ist, keine schlechten Anlagen hat und nur gottgefällig handelt. Nur ein Einziger macht 

eine Ausnahme! Er aber ist kein Geschaffener, sondern ein Gottgezeugter: unser Herr und 

Löser Christus Jesus. Und selbst Er, der vollkommen Gute und völlig Sündlose, sagt von Sich: 

„Was heißest du Mich gut? Niemand ist gut als nur Einer: Gott!" (Mark. 10, 28). Kosmos ist 

nicht mehr Tohu-wa-bohu, nicht mehr Chaos; Kosmos ist aber auch noch nicht Vollendung 

und Herrlichkeit! Wer das einmal wesentlich begriffen hat, dem wird dadurch ein erlöstes 

Denken geschenkt; das sich als Geduld, Glaube, Hoffnung und Liebe praktisch auswirkt. Bei 

wem sich das praktisch nicht oder noch nicht findet, der hat eine göttliche Wahrheit 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 5 

vielleicht verstandesmäßig erfasst, ist aber noch nicht wesenhaft davon ergriffen und erfüllt. 

Einen tiefen Einblick in das Wesen des Kosmos gibt uns der erste Johannesbrief. Da lesen wir 

in 2, 16 vom Charakter des Kosmos, dessen innerste Kräfte Augenlust, Fleischeslust und 

Hochmut des Lebens sind; vom Zustand des Kosmos (5, 19), der völlig im Bösen liegt, von 

satanischen Kräften umklammert ist; von der Einsicht des Kosmos, der uns nach 3, l deshalb 

nicht als Kinder Gottes erkennen noch anerkennen kann, weil er den Herrn nicht erkennt; 

von dem Hass des Kosmos (3, 13), über den wir uns durchaus nicht wundern dürfen; von 

dem Vergehen des Kosmos (2, 17), der samt seinem Lustbegehren dem Untergang geweiht 

ist; von dem Über wunden werden des Kosmos (5, 4), das nur Gottgeborenen durch den 

Glauben möglich ist; und schließlich von der Erneuerung des Kosmos, die allein durch 

Christus geschieht, der die Sühnung (2, 2) und der Erretter (4, 18) für die ganze Welt, 

wörtlich: den gesamten Kosmos ist. (Vergleiche darüber die Schrift des Verfassers „Der 

gegenwärtige Kosmos", 24 S., DM —.80.) 

Wer diesem sieben-, bzw. achtfachen Zeugnis glaubt, bleibt vor jedem 

Selbsterlösungsversuch bewahrt inmitten einer trotz ihrer Schönheit und Ordnung 

rettungslos verlorenen Welt, sieht aber zugleich den Siegesweg Gottes in Christo Jesu, auf 

dem das Heil und die Verherrlichung der Schöpfung erreicht wird. Der Kosmos ist ein Nach 

spiel der Zertrümmerung und des Verderbens, ein Zwischen spiel auf dem Weg aus der 

Finsternis ins Licht, und ein Vorspiel kommender und unbeschreiblich seliger und 

wunderbarer Herrlichkeit. Wohl dem, der das glauben und wissen darf; er ist ein in Wahrheit 

erlöster Mensch.  

3. Der Weg vom Kosmos zur Neuschöpfung 

Wir sind kosmische Wesen, tragen das Gute und Böse in uns, nämlich Sehnsucht nach Gott 

und Licht und Reinheit und Schönheit, und sind dennoch fähig zu allem Bösen, Schlechten 

und Gemeinen. Das ist eine tiefe Not, aus der weder Engel noch Menschen, weder Politik 

noch Wirtschaft, weder Kunst noch Religion uns zu erlösen vermögen. 

Wir unterstehen auch kosmischen Gesetzen, deren stärkstes das der Sünde und des Todes 

ist (Rom. 8, 2). Jeder natürliche Mensch muss sündigen; darum muss er auch sterben. Dem 

vermag niemand aus eigener Kraft zu entrinnen. Das können und wollen aber die meisten 

Menschen nicht anerkennen. Doch hat man trotz aller Versuche es noch nicht fertiggebracht 

und wird es auch nie fertig bringen, dieses grauenhafte Gesetz der Sünde und des Todes zu 

durchbrechen. Alle Bemühungen der Selbsterlösung enden im Zerbruch und Bankrott. Nicht 

vom Tier, sondern zum Tier entwickelt sich der Mensch. Wer das Wort der Wahrheit wirklich 

kennt, ist von dieser Tatsache überführt. Und wer das Wort Gottes verwirft, verfällt dem 

Irrwahn des Selbstbetruges und geht elend zugrunde. 

Nun soll aber die Schöpfung freigemacht werden „von der Knechtschaft des Verderbnisses 

zu der Freiheit der Herrlichkeit der Kinder Gottes. Denn wir wissen, dass die ganze 

Schöpfung zusammen seufzt und zusammen in Geburtswehen liegt bis jetzt. Nicht allein aber 

nur sie, sondern auch wir selbst, die wir die Erstlinge des Geistes haben, seufzen in uns 

selbst, indem wir die Sohnschaft (die Söhnestellung oder Sohneswürde) erwarten, nämlich 

die Erlösung unseres Körpers." (Rom. 8, 21—23.) 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 6 

Das ist ein gewaltiges Gottesprogramm. Sein Ausmaß ist geradezu ungeheuer. Alle 

menschlichen Zielsetzungen werden dadurch weit in den Schatten gestellt und in ihrer 

ganzen Ohnmacht und unzureichenden Lächerlichkeit offenbar. Und doch darf und wird 

diesen Weg zur Erreichung der Herrlichkeit Gottes der Einzelne und zuletzt das ganze All 

gehen! Es ist eine besondere und unerhörte 

Gnade, zu den Erstlingen dieses Heiles Gottes gehören zu dürfen. Denn der Anbruch oder die 

Erstlinge sind die Vermittler für alle ändern, die z. T. in furchtbare, äonenlange Gerichte und 

Strafen hinein müssen, wenn sie das Gnadenangebot Gottes bewusst ablehnen und Seine 

Güte und Huld verschmähen. Wer das Hochziel Gottes, die Schöpfung bzw. Zeugung neuer 

Himmel und einer neuen Erde, in denen Gerechtigkeit wohnt, erkannt hat, der befleißigt sich 

in heiliger Hingabe des Glaubens, ohne Flecken und tadellos vor Ihm erfunden zu werden. 

Davon schreibt Petrus in seinem zweiten Brief in 3, 12—14: „Erwartet und beschleuniget die 

Ankunft des Tages Gottes, dessentwegen die Himmel, in Feuer geraten, werden aufgelöst 

und die Elemente werden im Brande zerschmelzen. Wir erwarten aber, nach Seiner 

Verheißung, neue Himmel und eine neue Erde, in welchen Gerechtigkeit wohnt. Deshalb, 

Geliebte, da ihr dies erwartet, so befleißiget euch, ohne Flecken und tadellos vor Ihm 

erfunden zu werden in Frieden." 

Unser Schriftwort spricht vom Tag Gottes. Was ist mit diesem Tag Gottes gemeint? Um das 

zu verstehen, wollen wir einen Blick auf die vier verschiedenen „Tage" werfen, die uns in den 

heiligen Schriften genannt werden. 

Da ist zunächst die Rede von dem „Tag des Menschen" (1. Kor. 4, 3). Die Zeit der 

Abwesenheit Christi wird ein Menschentag genannt, da Gott den Nationen und Israel jeden 

erdenklichen Spielraum lässt, die Gedanken ihres eignen bösen Herzens zu offenbaren. 

Darum ist dieser Menschentag eigentlich nichts anderes als Nacht. Die Anwesenheit Christi 

in Gnade oder Gericht wird hingegen als „Tag" bezeichnet. Darum schreibt Paulus in Rom. 

13, 12. 13 a: „Die Nacht ist weit vorgerückt, der Tag ist nahe. Lasst uns nun die Werke der 

Finsternis ablegen und die Waffen des Lichts anziehen. Lasst uns anständig wandeln wie am 

Tage (d. h. so, wie man sich am hellen Tag benimmt, oder, prophetisch und tiefer geschaut: 

als ob der Tag des Herrn, Seine Anwesenheit, schon angebrochen wäre)." 

An diesem Tag des Herrn gibt es eines, das auf- oder zurückhält, und einen, der auf- oder 

zurückhält. Man hat immer wieder darüber gesonnen, was und wer dieses und dieser 

Aufhaltende sei. Die einen behaupten, es seien die irdischen Ordnungen, die Regierungen 

der Völker, die Könige und Machthaber der Nationen. Andre lehren, nicht die irdischen, 

sondern die himmlischen Mächte und Ordnungen seien die aufhaltenden Kräfte, die die 

gegenwärtige Weltzeit vor raschem und totalem Bankrott und Zerbruch bewahrten, also die 

Welt der Engel und Geister des Gesetzes. Andre hingegen glauben, dass das Aufhaltende der 

Körper oder Leib des Christus, also die Gesamtheit der auf Erden lebenden wirklichen 

Gläubigen, und der Aufhaltende der in ihnen wohnende Heilige Geist sei. 

Bei genauer Prüfung der inneren Zusammenhänge und Beziehungen dieser drei 

Auffassungen muss man wohl sagen, dass alle drei Ansichten etwas für sich haben, wobei die 

letzte das Wesen am besten trifft. Die ersten beiden sind hingegen nur Auswirkungen, bzw. 

Begleiterscheinungen. Die Unordnungen und Erschütterungen gehen ja durch die gesamte 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 7 

Völkerwelt, und nach vielen Stellen der Schrift sind auch die Himmel davon betroffen. Darum 

werden schon von den alttestamentlichen Propheten auch die Himmel immer wieder in 

vielfacher Beziehung angesprochen. Denken wir nur etwa an Jes. l, 2, Offb. 12, 12 und viele 

andre Stellen. 

Nach dem Tag des Menschen kommt der Tag Christi oder Christi Jesu. Es ist dies der 

Freuden- und Ehrentag des Sohnes Gottes, der Seine Gemeinde, Seinen Körper, jetzt an Sich 

ziehen und mit ihm zu dem Christus Gottes vereint werden wird. So sagt z. B. 1. Kor. 3, 13 

von dem Offenbarwerden der Gemeinde vor dem Preisrichterstuhl, dass „der Tag" klar 

macht, ob jemand Gold, Silber und Edelsteine oder Holz, Heu und Stroh auf den gottgelegten 

Christusgrund gebaut hat. 

Oder denken wir an die trostreichen, ermunternden Worte von Phil, l, 6. 10, wo wir lesen: 

„Ich bin dessen in guter Zuversicht, dass der, welcher ein gutes Werk in euch angefangen 

hat, es vollführen wird bis auf den Tag Jesu Christi . . . Möchtet ihr prüfen, was das 

Vorzüglichere sei, auf dass ihr lauter und unanstößig seid hinein in den Tag Christi." Auch 

Phil. 2, 15. 16 spricht von diesem Freuden- und Ehrentag Christi: „Ihr scheinet als 

Himmelslichter in der Welt, indem ihr das Wort des Lebens darstellt (festhaltet oder 

innehabt) mir zum Ruhm hinein in den Tag Christi." Dazu schlagen wir vielleicht noch 1. Kor. 

l, 8 nach (wir sollen befestigt und untadelig sein drinnen in dem Tag unseres Herrn Jesus 

Christus) und dazu noch das wunderbare Wort 2. Kor. l, 14: „Wir sind euer Ruhm, so wie 

auch ihr der unsrige seid drinnen in dem Tag des Herrn Jesus." Nach diesem Ehren- und 

Freudentage des Hauptes und Seiner Glieder kommt für Israel und die Nationen der 

Gerichtstag des Herrn. Er mündet aus in den eigentlichen Tag des Herrn im engeren Sinne, 

nämlich das tausendjährige messianische Königreich des Friedens. Von ihm redet breit und 

ausführlich das gesamte Alte Testament in vielen erschütternden und köstlichen 

Einzelheiten. Lesen wir darüber Zeph. l, 14—18; Apg. 2, 20; Mal. 4, 1—3; Joh. 8, 56; Ob. 12—

15; Jes. 13, 6—11; Joel l, 10—20; 3, 11—16; Zeph. 3, 8. 9. 14—17 u. v. a. m. 

Wer sich die Zeit nimmt, diese Stellen nachzuschlagen, wird reichen Gewinn dadurch haben. 

Als vierten Tag nennt die Schrift den Tag Gottes, von dem in der obengenannten Stelle 2. Pe. 

3, 12—14 die Rede ist. Dieser Tag hat es in erster Linie nicht mit der Erde, sondern mit den 

Himmeln zu tun. Sie geraten in Brand, werden aufgelöst und zerschmelzen. Damit ist diese 

Tragödie aber keineswegs beendet. Denn Auflösung, Verbrennung und Vernichtung 

bedeuten für Gott keinen Dauerzustand. Nichts zeugt von weniger wesenhafter 

Gotteserkenntnis als die sogenannte Vernichtungslehre, nach der alle Gottlosen in Nichts 

aufgelöst werden und nur noch eine Handvoll Frommer übrigbleibt. 

Schlagen wir nur etwa Ps. 83, 13—18 auf, wo von den Feinden Gottes geweissagt ist: „Mein 

Gott, mache sie gleich einem Staubwirbel, gleich Stoppeln vor dem Winde! Wie Feuer den 

Wald verbrennt und wie eine Flamme die Berge entzündet, also verfolge sie mit Deinem 

Wetter, und mit Deinem Sturmwind schrecke sie hinweg. Fülle ihr Angesicht mit Schande, 

damit sie Deinen Namen, Jehova, suchen. Lass sie beschämt und hinweggeschreckt werden 

für immer und mit Scham bedeckt werden und umkommen, damit sie erkennen, dass Du 

allein, dessen Name Jehova ist, der Höchste bist über die ganze Erde." Diese Mächte der 

Bosheit und Nationen des Hasses sollen vertilgt und dem Erdboden zum Dünger werden 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 8 

(Vers 10), sollen sein wie Stoppeln vor dem Winde (Vers 13), wie ein vom Feuer verbrannter 

Wald und von Flammen entzündete Berge (Vers 14); sie sollen verfolgt und 

hinweggeschreckt werden, ihr Angesicht soll mit Schande gefüllt sein, — nicht, damit sie ein- 

für allemal erledigt sind, sondern, im Gegenteil, damit sie den Namen des Herrn suchen 

(Vers 15. 16). 

Aber es geht noch weiter: sie sollen beschämt und hinweggeschreckt werden für immer, also 

nach landläufigen Begriffen für immer und ewig, mit Scham bedeckt werden und 

umkommen (Vers 17), — damit sie erkennen, dass der Herr der Höchste ist über die ganze 

Erde. Gott erkennen ist aber nichts anderes als das ewige Leben, wie der Herr in Joh. 17, 3 

bezeugt: „Das aber ist das ewige Leben, dass sie Dich, den allein wahren Gott, und den Du 

gesandt hast, Jesum Christum, erkennen." — 

Kehren wir wieder zu unserm Ausgangspunkt zurück: Gott führt diesen Kosmos, diese 

Finsternis-Licht-Zwischenlösung der Schöpfung einmal zu einer totalen Neuschöpfung. Für 

die Erde ist Israel der Anbruch und Erstling, für das gesamte All hingegen die Gemeinde des 

Leibes oder Körpers Christi. Das gilt es klar zu erkennen und zu unterscheiden, wiewohl 

andrerseits die beiden Heilskörperschaften Israel und Gemeinde viel Gemeinsames haben. 

Es gibt so manche blinde Fanatiker, die aus der gottgewollten Schriftteilung eine gottwidrige 

Schriftzerreißung machen und sich in unglaubliche Spitzfindigkeiten verirren, — die Folge 

davon ist Erstarrung und geistlicher Tod. — 

Die Neuschöpfung vollzieht sich in verschiedenen Ordnungen: der Erstling ist der Christus, 

das Haupt und Seine Glieder; darauf kommen die, die dem Christus angehören, Israel und 

die Nationen, dann geht es weiter durch die Himmelswelten und Totenreiche bis zum Ende, 

wenn jede Herrschaft und jede Gewalt und Macht abgetan sind, der Sohn das Reich im 

Vollsinn des Wortes Seinem Vater übergibt, auf dass Gott ist alles in allen bzw. in allem (1. 

Kor. 15, 22 —28). 

4. Nicht Evolution, sondern Revolution 

 

Das Hochziel der Welterrettung und Weltverklärung wird nicht erreicht in langsamer, 

friedlicher Entwicklung durch Entfaltung des Guten und Schönen, das angeblich den Kern 

und das Wesen der nur scheinbar so schlechten und bösen Welt ausmacht. Sie geschieht 

keineswegs von selbst, wie eine trunkene Kultur und das Blendwerk der Zivilisation uns 

weismachen wollen. Die Errettung und Vollendung des Weltalls vollzieht sich nicht durch 

Evolution, d. h. durch allmähliche friedliche Entwicklung, sondern vielmehr durch eine Kette 

dynamischer, alles und alle bis ins Tiefste erschütternder Revolutionen, d. h. 

grundstürzender Umwälzungen. 

Auch bei der scheinbar ruhigsten, manchmal geradezu lieblichen Bekehrung eines Menschen 

sind solche dynamischen Punkte und Zeiten vorhanden, wenn es sich um eine wirkliche 

Errettung handelt und nicht nur, wie das leider oft der Fall ist, um eine vorübergehende 

Bewegung und Erregung der Gefühle, des Verstandes oder des Willens. Es ist zutiefst Gott 

allein, der dies Werk totaler Erneuerung vollführt. Darum sagt die Schrift auch nicht, es 

werde noch einmal alles, alles gut, wie es die sentimentalen Schlager einer berauschten 

gottlosen oder frommen Welt uns einzuhämmern versuchen, sondern: „Siehe, Ich mache 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 9 

alles neu" oder, wie man auch freier übersetzen darf: „Ich wirke aus allem ein unerhörtes, 

die bestehenden Ordnungen stürzendes Kunstwerk." (Offb. 21, 5.) Nur die Machttaten des 

heiligen Gottes voll brünstiger Liebesgewalt vermögen das zu vollbringen/Das bezeugt neben 

vielen ändern Zusammenhängen auch Pred. 11, 5, das von dem Werk Gottes spricht, der das 

All zu einem in Ihm völlig einheitlichen Kunstwerk schafft. 

Allerdings setzt da, wo die grundlegende Revolution im Herzen und Leben eines Menschen 

wirklich stattgefunden hat, eine wunderbare Evolution, eine langsame, lösende und 

aufbauende Arbeit des innewohnenden Heiligen Geistes ein, der uns Zug um Zug in Christi 

Bild, in Seine Art und Sein Wesen umgestaltet. Dabei geschieht nach außen gar nichts 

besonders Auffälliges. Es ist ein innerer Prozess, der oft von ungeistlichen Beobachtern für 

eigensinnige Sturheit oder aber für natürliche Weichheit und Dummheit gehalten wird, 

wenn einer schweigen und lieben kann und die Freuden und Genüsse dieser Welt 

verschmäht. 

Erst wenn dann (das Zeugnis des Mundes, das Nennen und Bekennen des Namens Jesu, zu 

dem Zeugnis des Wandels kommt, dann bricht die Feindschaft der Welt, der Hass der Hölle 

stark und schmerzlich auf. Das haben alle wirklichen Erstlinge in den verschiedensten 

Formen erlebt und erleben es immer wieder. Wo das nie stattfindet, da gilt das ernste Wort 

des Herrn: „Wehe, wenn alle Menschen wohl von euch reden!" (Luk.6,26a). Irgendwie muss 

sich Luk. 21, 17 („Ihr müsset von allen gehasst werden um Meines Namens willen") an allen 

Menschen lebendigen Glaubens erfüllen, seien es solche aus Israel oder aus den Nationen. 

Paulus geht in seinem letzten Brief, in 2. Tim. 3, 12, sogar noch einen gewaltigen Schritt 

weiter. Nach seinem von Gott inspirierten Zeugnis werden nicht nur solche verfolgt, die 

gottselig leben, sondern nur gottselig leben wollen, auch wenn es ihnen noch nicht 

vollkommen gelingt. 

Nicht die allmähliche Entwicklung und Entfaltung innewohnender natürlicher Anlagen des 

Wahren, Guten und Schönen macht uns zu Gottesmenschen, sondern das tägliche 

Hineinsterben in den Tod Christi, das ununterbrochene Sichdemütigen unter die gewaltige 

Hand Gottes. Dass es bei uns hochmütigen, eiteln, genusssüchtigen Menschen dazu kommt, 

dafür sorgen schon die Feinde des Evangeliums und die gesetzlichen, in der Erweckung 

steckengebliebenen Mitläufer in den Kreisen der Frommen. Sie sind alle im tiefsten Grunde 

Gottes und Christi unbewusste Mitarbeiter und tun uns durch ihr Hobeln und Schleifen und 

Hämmern die größten Dienste, indem sie uns auf den einzig möglichen Weg zur Vollendung 

drängen und treiben. Gelobt sei der Herr für alles, auch für die Widerwärtigkeiten unsres 

Lebens und Zerbrüche unsres Ich! 

5. Verschiedene „Gestaltungen" des Herrn 

Den Prozess, den die gesamte Schöpfung durchläuft, erlebt der Herr Selbst auch an Sich. Ist 

Er doch in allen Stücken, in jeder Beziehung Erstling und Anbruch für alle Seine Wesen und 

Welten. Es gibt nicht einen Schmerz im All, der nicht zuerst Sein eignes Herz berührt. In all 

unsrer Bedrängnis ist Er bedrängt (Jes. 63, 9 a). Er hat in allem, auch im Leiden und Sterben, 

den Vorrang (Kol. l, 18). 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 10 

Wie gern würden wir oft auf diesen Vorrang verzichten! Ja, mit Ihm verherrlicht werden und 

regieren, das liegt uns und schmeichelt unsrer natürlichen Genusssucht! Aber mit Ihm leiden 

und sterben, — nein, darauf legen wir keinen besonderen Wert, darauf erheben wir keinen 

Anspruch. Sagt aber die Schrift nicht: „Das Wort ist gewiss: wenn wir mitgestorben sind, 

werden wir auch mitleben; wenn wir ausharren, so werden wir auch mitherrschen" (2. Tim. 

2, 11. 12a)? Und steht nicht wiederum geschrieben: „Die Leiden der Jetztzeit sind nicht wert, 

verglichen zu werden mit der zukünftigen Herrlichkeit, die im Begriff steht, an uns 

geoffenbart zu werden . . . Wenn wir mitleiden, werden wir auch mitverherrlicht" (Rom. 8, 

18. 17)? 

Wir werden Seinem Tode gleichgestaltet, um Ihn und die Kraft Seiner Auferstehung und die 

Gemeinschaft Seiner Leiden zu erkennen. Das lehrt Phil. 3, 10. Auf keinem ändern Wege 

können wir vollendet werden. Täuschen wir uns nicht: es geht durch heilige Revolutionen, 

die uns bis ins Innerste demütigen, zerbrechen und entäußern. So und nur so kommen wir, 

dem Herrn in allen Stücken gleichgemacht, zum Ziel der Herrlichkeit. 

Betrachten wir nun eine Reihe verschiedener Gestaltungen, die der Herr hatte, bzw. haben 

wird. 

Zunächst war Christus „in Gestalt Gottes" (Phil. 2, 6). Was das nach außen und innen alles in 

sich schließt, vermögen wir kaum zu verstehen. Da Sich der Sohn dem Vater vor 

Grundlegung der Welt als Opferlamm zur Verfügung stellte (1. Petr, l, 18—20), begann für 

Ihn schon vor dem Niederwurf des Kosmos eine Reihe von Gestaltwandlungen. Er erschien 

im AT als Malak Jahve oder Malak 

Jahves, d. h. als Bote-Gott oder Bote (Engel) Gottes. Nur fleißiges, genaues Nachlesen 

einschlägiger Stellen gibt uns einen Begriff von dieser ersten Erniedrigung, diesem 

Gestaltwandel des Sohnes Gottes. Aber nicht nur in die Gestalt oder Form eines 

geschöpflichen Wesens erniedrigte Sich der Herr, Er ging hinein in die Materie, in die 

Stofflichkeit dieser gefallenen Welt. So sehen wir Ihn als brennenden, sich aber nicht 

verzehrenden noch verzehrt werdenden Dornbusch und hören Gottes eigne Stimme aus den 

lodernden Flammen reden und wissen ferner, dass der Israel mitfolgende Fels niemand 

anders war als Christus Selbst (Jes. 51, 1; 1. Kor. 10, 4). 

Einem weiteren, ja vielleicht dem gewaltigsten Schritt Seiner Formveränderung begegnen 

wir in Seiner Menschwerdung. Das ist ein großes, seliges, für uns noch nicht ganz 

erforschliches Geheimnis. Dann und wann leuchtete während Seines Menschseins Seine 

Gotteswürde auf, blitzte etwas von Seiner Lichtsherrlichkeit durch das Niedrigkeitsgewand 

Seines sterblichen Leibes (Matth. 17, 2). Bei einer Reihe von Gelegenheiten brach Seine 

Allwissenheit durch (Matth. 17, 27), tat sich Seine Allmacht kund (15, 35—38), offenbarte 

sich Seine unbeschränkte Heilkraft (14, 36). 

Seine alles übersteigende Liebe, die sich in Seinem freiwilligen Opfertod enthüllte (Joh. 10, 

11), und die unermessliche Kraft Seiner Auferstehung (Apg. 26, 34; Rom. l, 4; Phil. 3, 10) — 

all das enthüllte sich an Seinem menschlichen, sündlosen Körper. Strahlend, geradezu 

blendend und uns zu Boden werfend ist der Wandel Seiner Gestalt, der sich von dem 

Menschen Jesus zu dem in Glorie Auferstandenen vollzog. Sein Lieblingsjünger Johannes, der 

oft in trauter Zwiesprache an Seiner Brust gelegen hatte, schreibt darüber: „Ich sah sieben 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 11 

goldene Leuchter und inmitten der sieben Leuchter einen gleich dem Sohne des Menschen, 

angetan mit einem bis zu den Füßen reichenden Gewande und an den Brüsten (eigentlich 

Mutterbusen) umgürtet mit einem goldenen Gürtel; Sein Haupt aber und Seine Haare weiß 

wie weiße Wolle, wie Schnee, und Seine Augen wie eine Feuerflamme, und Seine Füße gleich 

glänzendem Kupfer, als glühten sie im Ofen, und Seine Stimme wie das Rauschen vieler 

Wasser; und Er hatte in Seiner rechten Hand sieben Sterne, und aus Seinem Munde ging 

hervor ein scharfes, zweischneidiges Schwert, und Sein Angesicht war, wie die Sonne 

leuchtet in ihrer Kraft. Und als ich Ihn sah, fiel ich zu Seinen Füßen wie tot. Und Er legte Seine 

Rechte auf mich und sprach: Fürchte dich nicht! Ich bin der Erste und der Letzte und der 

Lebendige, und Ich war tot und siehe, Ich bin lebendig von Ewigkeit zu Ewigkeit und habe die 

Schlüssel des Todes und des Hades." (Offb. l, 12—18.) Welch ein Wandel hat hier 

stattgefunden! 

Oder lesen wir noch staunend und anbetend, wie der Verklärte beschrieben wird in Offb. 19, 

11—16: „Ich sah den Himmel geöffnet, und siehe, ein weißes Pferd, und der darauf saß, 

genannt Treu und Wahrhaftig, und Er richtet und führt Krieg in Gerechtigkeit. Seine Augen 

aber sind eine Feuerflamme, und auf Seinem Haupte sind viele Diademe, und Er trägt einen 

Namen geschrieben, den niemand kennt, als nur Er Selbst; und Er ist bekleidet mit einem in 

Blut getauchten Gewand, und Sein Name heißt: Das Wort Gottes. Und die Kriegsheere, die in 

dem Himmel sind, folgen Ihm auf weißen Pferden, angetan mit reiner, weißer Leinwand. Und 

aus Seinem Munde geht hervor ein scharfes, zweischneidiges Schwert, auf dass Er damit die 

Nationen schlage; und Er wird sie weiden mit eiserner Rute, und Er tritt die Kelter des 

Weines des Grimmes des Zornes Gottes, des Allmächtigen. Und Er trägt auf Seinem 

Gewande und auf Seiner Hüfte einen Namen geschrieben: König der Könige und Herr der 

Herren." Geradezu atemberaubend aber wird uns diese Darstellung, wenn wir zu glauben 

wagen, dass wir, wer weiß wie bald, Ihm in allen Stücken, also auch in diesem, gleich sein 

werden, wenn wir Ihn sehen, wie Er ist (1. Joh. 3, 2). Stockt uns da nicht fast der Pulsschlag, 

wenn wir das hören oder lesen und in seinem Vollumfang zu glauben beginnen? 

Noch sind wir in dieser Welt, wie Er in dieser Welt war; noch sind wir im Geiste und Glauben 

mit Ihm gekreuzigt und sterben täglich wie Er und mit Ihm; — aber die Zeit kommt bald, da 

wir nicht mehr nur Seine Verwerfung und Niedrigkeit tragen werden, sondern Seiner 

Erhöhung in Herrlichkeit teilhaftig sein werden nach Seinem untrüglichen Wort und Seinen 

heiligen Christuseiden. Dürfen wir uns da wundern, dass der Feind uns diese Schau immer 

wieder auf gottlose und fromme Art zu verdunkeln sucht? Denn wenn der Herr um der vor 

Ihm liegenden Freude willen das Kreuz erduldete (Hebr. 12, 2), wie viel weniger können wir 

da unser Kreuz, das ist zutiefst Sein Kreuz, nehmen und tragen und erleiden, wenn wir nicht 

den Blick für die vor Ihm und damit auch vor uns, Seinen Gliedern, liegende Freude 

geoffenbart bekommen? Daher kommt unsre ungebrochene Selbstsucht, unsre jämmerliche 

Leidensscheu, unser klägliches Versagen, unsre hartnäckige Weigerung, völlig entblößt und 

entehrt zu werden wie ein schändlicher Verbrecher, weil wir nicht den Blick aufs Ziel der 

Herrlichkeit gerichtet halten. 

Denn nur von dorther strömt uns die Kraft, die Freudigkeit, die wesenhafte, wirkliche 

Hingabe zu frohem und völligem Gehorsam, den Sterbensweg mit allen Konsequenzen zu 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 12 

gehen. Gott schenke uns diese Einstellung im Blick auf den Verklärten und die uns 

erwartende Verklärung (Phil. 3, 20. 21)!  

6. Unsre innere Umwandlung im Geist 

Ehe wir die äußere Gleichgestaltung in das Bild der Herrlichkeit des Sohnes Gottes erleben 

können, müssen die inneren Voraussetzungen dafür vorhanden sein. Weil immer der Geist 

sich den Körper baut und nie umgekehrt, müssen wir zunächst innerlich in Christi Art und 

Wesen, Gesinnung und Charakter umgeprägt werden. 

Davon schreibt Paulus in Rom. 12, 2: „Seid nicht gleichförmig diesem Äon, sondern werdet 

verwandelt durch die Erneuerung eures Sinnes, dass ihr prüfen möget, welches der gute und 

wohlgefällige und vollkommene Wille Gottes ist." Wir sollen nicht im gleichen Schema mit 

dem gegenwärtigen bösen Zeitlauf sein, sondern eine innerliche Metamorphose, eine 

Gestaltswandlung erfahren. Wenn aus einer Raupe eine Puppe und aus einer Puppe ein 

Schmetterling1 wird, so nennt man das eine Metamorphose, die Entstehung eines scheinbar 

ganz andersartigen Wesens. So sollen und dürfen und können auch wir aus dem 

Schandwesen und der Schandgestalt des gefallenen Menschen zur Gleichartung und 

Gleichgestaltung mit dem verklärten Sohn Gottes geführt werden. Das ist etwas ungeheuer 

Großes, das wir mit ehrfürchtigem Staunen betrachten sollten. 

Diese Umgestaltung des alten Menschen in das Gleichbild der Herrlichkeit Christi ist ganz 

und gar Gottes ureigenes Werk. Aber „wir müssen dabei sein!", wie die schwäbischen Väter 

zu sagen pflegten. Der Geist des Herrn tut nichts an innerem Glaubens-, Hoffnungs- oder 

Liebes wirken ohne oder gar gegen unsern Willen. Er bereitet uns Zug um Zug vor zu den 

großen und wunderbaren Dingen, die Er im Auftrag des Vaters und des Sohnes in und an 

ums durchführt. 

Ehe uns Gott die Wahrheit als solche vermittelt (das ist im tiefsten und letzten Grund der 

Herr Selbst), 

bietet Er uns die „Liebe zur Wahrheit" an. Er .prüft uns, ob es uns wirklich darum zu tun ist, 

die Wahrheit zu erkennen, oder ob wir die Lüge mehr als die Wahrheit, die Finsternis mehr 

als das Licht lieben. Wer nun die Liebe zur Wahrheit nicht annimmt, der kann nicht errettet 

werden, sondern verfällt mehr und mehr der Kraft des Irrwahns und den Lügen Satans. Man 

lese diesen ganzen Zusammenhang in 2. Thess. 2, 9. 10 nach! 

Wenn Rom. 12, 2 die auf den ersten Blick eigenartige Aufforderung an uns richtet: „Werdet 

verwandelt!", so erhebt sich natürlich die Frage, wie das geschehen soll. Was müssen wir 

tun, wie müssen wir es anstellen, um verwandelt zu werden? Das ist das Problem, das in 

jedem Erweckten aufbricht. Er weiß, dass er auf keinen Fall so bleiben kann, wie er jetzt ist, 

dass es anders mit ihm werden muss, ja, dass e r ganz anders werden muss. Wie aber kann 

das geschehen? 

Die Schrift gibt uns darauf eine wunderbare, ganz einfache Antwort. Wir finden sie in 2. Kor. 

3, 18: „Wir alle aber, mit aufgedecktem Angesicht die Herrlichkeit des Herrn anschauend, 

werden verwandelt nach demselben Bilde von Herrlichkeit zu Herrlichkeit als durch den 

Herrn, den Geist." 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 13 

Wenn Paulus dieses hochbedeutsame Zeugnis mit den drei Wörtlein „wir alle aber" beginnt, 

so hat uns das etwas zu sagen. Es ist uns eine wunderbare Ermunterung. Bedenken wir, dass 

dieser Brief an die moralisch tiefstehendste Gemeinde, an die Korinther, gerichtet ist! Wir 

wissen aus dem ersten Schreiben des Apostels, dass in den Versammlungen dieser von 

Lastern erfüllten Hafenstadt gräuliche Sünden vorkamen. Denken wir etwa nur an den 

Mann, der seines Vaters Weib hatte, oder an die Anfrage der Gemeinde, ob man denn nicht 

zu einer Hure gehen dürfe. Lesen wir nur den Lasterkatalog von Kapitel 6, 8— 10! 

Ausgerechnet diesen Leuten schreibt Paulus, dass sie durch das Anschauen der Herrlichkeit 

des Herrn in Sein Bild verwandelt werden. Wenn er das den Ephesern oder Philippern gesagt 

hätte, so hätten wir das gut begreifen können. Aber den Korinthern so etwas zu schreiben, 

erscheint uns doch als sehr eigenartig. Und doch ist das die göttliche Methode, wie groß 

auch die Befleckung, wie sündig die Naturanlage, wie verderblich die Erbmasse eines 

Menschen sein möge. 

Um das Wesen und die Wirkung des Anschauens verstehen zu können, wollen wir vier 

Stücke unsres geistlichen Werdens und Wachsens nach der Schrift betrachten. Möchten sie 

uns eine bleibende, wesenhafte Hilfe sein! 

Durch das Anschauen werden bewirkt 

a) Sünde und Verderben; 

b) Heil und Errettung; 

c) unsre Heiligung; 

d) unsre Vollendung. 

 

a) Durch das Anschauen brachen die Sünde und das Verderben in unser Geistes-, Seelen- 

und Leibesleben und gestalteten uns um nach innen und außen. Eine Reihe erleuchteter 

Kirchenväter sind der Überzeugung, dass die eigentliche Wurzel des Sündenfalles in dem 

Begehren des doppelgeschlechtlichen Urmenschen lag. Adam fühlte sich allein und suchte 

statt der Geistesgemeinschaft mit Gott eine ähnliche Leibesgemeinschaft geschöpflicher Art, 

wie sie die Tierwelt hatte. Im Blick auf das Liebesspiel der Tiere erwachte in ihm das 

Verlangen nach einer Gehilfin, die um ihn sei. 

Lesen wir dazu zunächst 1. Mo. 2, 18—24. Es darf uns dabei nicht stören, dass nach unserm 

logischen Denken der 18. Vers hinter dem 20. stehen müsste. Die Bibel ist nicht 

chronologisch, d. h. nicht genau in dem Ablauf der natürlichen Zeitfolge geschrieben. Sie 

berichtet Dinge, die vor einem damit zusammenhängenden Ereignis oder Zustand geschehen 

waren, oft hinterher, gewissermaßen als Erklärung. Das finden wir ja schon, wenn wir 1. Mo. 

l und 2 hintereinander lesen. Auch im letzten Buch der Bibel, in der Offenbarung, begegnet 

uns das immer wieder. 

Der Mensch, der nach 1. Mo. l, 31 „sehr gut" war, war auf einmal nach 1. Mo. 2, 18 „nicht 

gut". Darum wurde das weibliche Prinzip, das in ihm war, aus ihm herausgenommen lind 

daraus ein Weib gebaut (1. Mo. 2, 21. 22). Das bestätigt auch Paulus, wenn er in 1. Kor. 11, 8. 

9 schreibt: „Der Mann ist nicht aus (ek) dem Weibe, sondern das Weib aus dem Mann 

heraus (ex); denn der Mann wurde auch nicht um des Weibes willen geschaffen, sondern das 

Weib um des Mannes willen." 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 14 

Bestätigt wird diese Schau ferner durch Jer. 31, 22b: „Jehova hat ein Neues geschaffen auf 

der Erde: Das Weib wird den Mann umgeben (oder: werbend umkreisen)." Das Neue, das 

der Herr schuf, bestand darin, dass das Weib nicht mehr i n dem Mann drinnen war, sondern 

auf sein Begehren hin, das im Blick auf die Tierwelt in ihm geboren wurde, aus ihm 

herausgenommen ward. Jetzt hatte auch er eine Gehilfin und Gespielin, die um ihn sei. Das 

war ein Abweichen von Gottes ursprünglichem Plan. Denn in Gott, nach dessen Bild der 

Urmensch geschaffen war, sind das männliche und das weibliche Prinzip vereint. Er ist 

sowohl Vater als auch Mutter, denn wir sind nicht nur von Ihm gezeugt, sondern auch aus 

Ihm geboren (vgl. den Aufsatz: „Das Mütterliche in Gott" in „Gnade und Herrlichkeit" Heft 

1/1960). 

Der Sündenfall von 1. Mo. 3, 6 lässt folgende Entwicklung erkennen: Das Weib sah . . . und 

sie nahm . . . und aß ... und sie gab ihrem Mann . . . und er aß. Es begann also mit dem 

Sehen, mit dem Anschauen, aus dem Begierde, Gesetzesübertretung und Verführung 

wurden. 

Oder denken wir an Nebukadnezar! Dan. 4, 29—33 berichtet von ihm: „Nebukadnezar 

wandelte umher auf dem königlichen Palast zu Babel und hub an und sprach: Ist das nicht 

das große Babel, welches ich zum königlichen Wohnsitz erbaut habe durch die Stärke meiner 

Macht und zu Ehren meiner Herrlichkeit? Noch war das Wort im Munde des Königs, da kam 

eine Stimme aus dem Himmel herab: Dir, König Nebukadnezar, wird gesagt: Das Königtum ist 

von dir gewichen! Und man wird dich von den Menschen ausstoßen, und bei den Tieren des 

Feldes wird deine Wohnung sein, und man wird dir Kraut zu essen geben wie den Rindern; 

und es werden sieben Zeiten über dir vergehen, bis du erkennst, dass der Höchste über das 

Königtum der Menschen herrscht und es verleiht, wem Er will. In demselben Augenblick 

wurde das Wort über Nebukadnezar vollzogen; und er wurde von den Menschen 

ausgestoßen, und er aß Kraut wie die Rinder, und sein Leib ward benetzt von dem Tau des 

Himmels, bis sein Haar wuchs gleich Adlerfedern und seine Nägel gleich Vogelkrallen." Durch 

das hochmütige Anschauen seines königlichen Palastes geriet Nebukadnezar in 

Größenwahn, verfiel er dem Irrsinn und wurde nicht nur innerlich, sondern auch äußerlich 

ein Tier. 

Und wie erging es David, dem gottgesegneten, auserwählten, reichbegnadeten König und 

Ahnherrn Jesu Christi? Schlagen wir 2. Sam. 11 auf und lesen wir die wenigen Verse l—5. 

14—17: „Es geschah bei der Rückkehr des Jahres, zur Zeit, wenn die Könige ausziehen, da 

sandte David Joab und seine Knechte mit ihm und ganz Israel; . . . David aber blieb in 

Jerusalem. Und es geschah zur Abendzeit, als David von seinem Lager aufstand und auf dem 

Dache des Hauses des Königs wandelte, dass er von dem Dache herab ein Weib sich baden 

sah; und das Weib war sehr schön von Ansehen. Und David sandte hin und erkundigte sich 

nach dem Weibe; und man sprach: ist das nicht Bathseba, die Tochter Eliams, das Weib 

Urijas, des Hethiters? Und David sandte Boten hin und ließ sie holen; und sie kam zu ihm, 

und er lag bei ihr . . . und das Weib wurde schwanger . . . Und David schrieb einen Brief an 

Joab . . . also: Stellet Urija vornan, wo der Streit am stärksten ist, und ziehet euch hinter ihm 

zurück, dass er erschlagen werde und sterbe . . . Und Urija, der Hethiter, starb." 

Durch einen Blick der Begierde wurde David ein Ehebrecher und Mörder. Das Anschauen des 

badenden Weibes ließ ihn diesen tiefen Fall tun. Ein einziger Blick, und welche Folgen! 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 15 

Blättern wir in unsrer Bibel etwas zurück und richten wir unser Augenmerk auf Josua 7. Es 

lohnt sich, das ganze Kapitel gründlich zu studieren. Im 21. Vers werden die Entstehung und 

Entwicklungsstationen der Sünde Achans aufgezählt: „Er sah . . . ihn gelüstete ... er nahm ... 

er versteckte." Die Folgen waren für das ganze Volk Israel furchtbar. Darum erlitt auch Achan 

die Strafe der Steinigung und Verbrennung. 

Noch eine Gestalt des NT möge uns zeigen, dass die Sünde mit dem Anschauen beginnt: 

Demas! Paulus schreibt über diesen, seinen Mitarbeiter: „Demas hat mich verlassen, da er 

den jetzigen Äon liebgewonnen hat, und ist nach Thessalonich gegangen." Man kann Freund 

und Mitarbeiter des größten und gesegnetsten Apostels sein und doch den gegenwärtigen 

Zeitlauf, die Welt mit ihrem Schönen, Guten und Edlen und dem damit verbundenen 

Verführerischen und Verderblichen, lieb gewinnen, so dass man der Augenlust erliegt, den 

herrlichsten aller Dienste preisgibt und in einer Hafenstadt untertaucht. Wie viele Demasse 

gab und gibt es unter den Frommen und Frömmsten! Stehen nicht auch du und ich zeitweise 

in der Gefahr, ein Demas zu werden? Hüten wir deshalb unsre Augen! Mit einem Blick, 

einem Anschauen beginnt fast jeder Sündenfall. — 

b) Doch nicht nur Sünde und Verderben können die Folgen eines einzigen Blickes sein, — 

auch Heil und Rettung werden durch das Anschauen bewirkt. 

Lesen wir zunächst 4. Mo. 21, 4—9: „Die Kinder Israel brachen auf vom Berge 

Hör, des Weges zum Schilfmeer, um das Land Edom zu umgehen. Und die Seele des Volkes 

wurde ungeduldig auf dem Wege; und das Volk redete wider Gott und wider Mose: Warum 

habt ihr uns aus Ägypten herauf geführt, dass wir in der Wüste sterben? Denn da ist kein 

Brot und kein Wasser, und unserer Seele ekelt vor dieser elenden Speise. Da sandte der Herr 

feurige Schlangen unter das Volk; und es starb viel Volks aus Israel. Da kam das Volk zu 

Mose, und sie sprachen: Wir haben gesündigt, dass wir wider den Herrn und wider dich 

geredet haben; flehe zu dem Herrn, dass Er die Schlangen wegnehme von uns. Und Mose 

flehte für das Volk. Und der Herr sprach zu Mose: Mache dir eine feurige Schlange, und tue 

sie auf ein Holz; und es wird geschehen, jeder, der gebissen ist und sie ansieht, der wird am 

Leben bleiben. Und Mose machte eine Schlange von Erz und tat sie auf das Holz. Und es 

geschah, wenn eine Schlange jemand gebissen hatte, und er schaute auf zu der ehernen 

Schlange, so blieb er am Leben." 

Diese Geschichte von der ehernen Schlange ist uns allen bekannt. Sie ist zu unserm 

persönlichen Heil, zu unsrer Bewahrung und Wiederherstellung sowie für unsern Dienst an 

ändern derart grundlegend wichtig, dass wir sie immer wieder betend lesen sollten. Hat 

doch der Herr Selbst in Joh. 3, 14. 15 darauf Bezug genommen und die Nechustan (so wurde 

sie genannt) als Vorbild für Seine Erhöhung ans Kreuz angeführt. 

Glauben heißt zunächst hinblicken, anschauen. Das erhellt auch aus Jes. 45, 21 b. 22: „Sonst 

ist kein Gott außer Mir; ein gerechter und rettender Gott ist keiner außer Mir! Wendet euch 

zu Mir (oder: blicket auf Mich!) und werdet gerettet, alle ihr Enden der Erde! Denn Ich bin 

Gott und keiner sonst." Ein Glaubensblick auf Gott und Christus ist der Anfang, um errettet 

zu werden. Mit Recht heißt es in einem bekannten Lied, das trotz seiner vielgeschmähten 

englischamerikanischen Melodie schon Ungezählten ein Anstoß zum Heil und zur Seligkeit 

wurde:  



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 16 

„Wer Jesus am Kreuze im Glauben erblickt,  

der wird heil zu derselbigen Stund'." 

Möchten wir das immer wieder in allen unsern Versuchungen und Depressionen selbst 

erfahren und dadurch befähigt und bevollmächtigt werden, es ändern in treuem, 

selbstlosem Dienst zu vermitteln! — 

c) Nicht nur Sünde und Errettung, sondern auch Heiligung und Vollendung haben ihre 

eigentliche Wurzel in nichts anderem, als im Anschauen, im bewussten Aufnehmen durch die 

Pforte des Auges in die Seele und das Herz. Wir sahen ja bereits, dass wir durch das Anschauen 

der Herrlichkeit des Herrn verwandelt werden in Sein strahlendes, makelloses Gleichbild. Zur 

Erhärtung dieser kostbaren Wahrheit wollen wir noch eine Stelle aus dem Hebräerbrief und 

ein Psalmwort nachschlagen. 

„Heilige Brüder, Genossen der himmlischen Berufung, betrachtet den Apostel und 

Hohenpriester unsres Bekenntnisses, Jesum" (Hebr. 3, 1). Welch ein Wort! Welch eine 

wunderbare Anrede! Erst der Zusammenhang mit dem vorhergehenden Kapitel schließt uns 

die Tiefe dieser Ermunterung auf. Lesen wir beide Verse 2, 18; 3, 1: „Worin Er Selbst (Jesus) 

gelitten hat, als Er versucht wurde, vermag Er denen zu helfen, die versucht werden. Daher 

(aus diesem Grund, aus dieser Ursache), heilige Brüder . . ." Die Versuchungen und Leiden 

unsres Herrn geben Ihm die Möglichkeit, uns, die wir durch gleiche oder wenigstens ähnliche 

Versuchungen und Leiden gehen, zu helfen. Aber dazu ist nötig, dass wir Ihn in Seiner 

Eigenschaft als Apostel (Sonderbeauftragter Gottes) und Hoherpriester (Sühner und Mittler) 

unsres Glaubens „betrachten" = katanoeoo = beobachten, kennenlernen, uns mit Ihm 

bekannt machen, beherzigen, erwägen. Das geschieht aber allein durch den vertrauten 

Umgang mit dem Wort heiliger Schrift, im einsamen und gemeinsamen Gebet und in der 

Gemeinschaft der Heiligen. Wer auf einen dieser drei Kanäle glaubt verzichten zu können, 

verfällt früher oder später einer Fehlentwicklung seines geistlichen Lebens. Ohne Zweifel gab 

und gibt es Einzelgänger, die keiner christlichen Organisation angehören, weil sie wirklich 

und wesenhaft in der Liebe zu allen Heiligen stehen und, von Gott beauftragt und legitimiert, 

allen dienen dürfen. Aber die Regel ist das nicht. Wir brauchen zu einer gesunden 

Entwicklung die drei großen G: Gottes Wort, Gebet und Gemeinschaft. 

Der Schreiber des 119. Psalms betet in Vers 37 a: „Wende meine Augen ab, dass sie Eitles 

nicht sehen!". Katholische Übersetzungen sagen „Tand", französ. und engl. reden von 

„Nichtigkeiten". Wie viel Eitles, wie viel Tand und Nichtigkeit müssen unsre Augen sehen in 

dieser Welt der Lichtreklamen, der Illustrierten, der Schund- und Schmutzliteratur, der 

Verbrecherfilme und des Fernsehens! Möchten wir es da doch wie Hiob machen, der mit 

seinen Augen einen Bund schloss, nicht nach jungen Frauen zu sehen! Wir ahnen nicht, wie 

stark der moderne Mensch der Augenlust verfallen ist und die Bildschicht seiner Seele tränkt 

mit Schmutz und Gift. Wie ungeheuer wirkt sich das in unserm inneren und äußeren Leben 

aus, was wir anschauen! Wohl dem, der lernen darf, durch das Anschauen der Herrlichkeit 

Christi in Sein Ebenbild verwandelt zu werden! Er ist fürwahr ein reicher, glückseliger 

Mensch. 

d)Das Schauen unsrer Augen ist nicht nur Ursache unsrer Sünde, unsrer Errettung und unsres 

Geheiligtwerdens, es bewirkt auch in gewissem Sinn unsre Vollendung. Lesen wir dazu nur 1. 

Joh. 3, 2b: „Wenn Er (Christus) offenbar werden wird, werden wir Ihm gleich sein, denn wir 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 17 

werden Ihn sehen, wie Er ist." Bald werden wir unserm Herrn und Haupte gleich sein (homoios 

= ausnahmsund unterschiedslos gleich, genau so beschaffen, ebenderselbe!). Und weswegen 

werden wir dieses unfassbare Hochziel der Vollendung erreichen? Weil wir total sündlos, 

ungeheuer fromm und außerordentlich aktiv und tätig waren? Das möchten wir, wenn unser 

Herz für Jesus brennt, gerne sein. Nein, nicht unsre Leistungen, nicht unser „Sosein" ist Grund 

und Ursache dafür, dass wir 

Christo gleich werden, sondern der Umstand, dass wir Ihn sehen werden, wie Er ist! 

Ja, wie ist Er denn? Jedenfalls größer, wunderbarer, herrlicher, als Er uns verkündigt wurde 

und als wir gemeint haben. Pfr. Dr. Michaelis sagte uns einmal im Jahre 1921 in einer 

großen, gesegneten Reichsgottes-Arbeiterversammlung in Berlin: „Alles, was Gott und 

Christus größer, allmächtiger macht, ist vom Heiligen Geist. Aber alles, was Ihn ohnmächtiger 

und kleiner macht, stammt vom Teufel." Dieses Wort hat mich nie mehr losgelassen. Was 

haben doch die meisten Frommen — nach ihrer Vorstellung — für einen kümmerlichen, 

ohnmächtigen Heiland! Er soll nach ihrer Meinung einmal l—1,5 % aller Menschen 

bekommen, aber der gesamten Engel-, Geister- und Totenwelt nie mehr helfen können. Das 

sagt man ihnen, und das glauben sie. Wie ganz anders redet die Schrift, wenn wir sie 

unvoreingenommen lesen und allem zu glauben gewillt sind, was geschrieben steht! Wohl 

uns, dass wir den Herrn einmal sehen dürfen, wie Er wirklich ist, und wir Ihm dadurch völlig 

gleichgeartet und gleichgestaltet werden! 

Halten wir fest, dass unsere innere Umgestaltung durch den Herrn, welcher der Geist ist, sich 

durch das glaubensmäßige Anschauen Seiner Herrlichkeit vollzieht und dass wir dadurch 

nicht nur verwandelt, sondern auch vollendet werden, wenn wir Ihn sehen, „wie Er ist". 

Dieses wesenhafte, unmittelbare Schauen Seiner Selbst ist jetzt nicht möglich; denn jetzt 

sehen wir Christus nur „durch einen Spiegel, undeutlich" (1. Kor. 13, 12 a), sind angewiesen 

auf menschliche Übersetzungen des Gotteswortes und mehr oder minder klare und 

schriftgemäße Verkündigung oder oft gesetzliche Seelsorge. Wohl uns, dass wir unsern Herrn 

bald schauen dürfen von Angesicht zu Angesicht (1. Kor. 13, 12 b)! 

7. Die Entrückung der Gemeinde als Anbruch kosmischer Neugestaltung 

Unser Zeugnis von der vergehenden Gestalt dieser Welt bezieht sich nach seinem 

eigentlichen Wortlaut ja nicht nur auf uns, die Gemeinde des Christuskörpers, auch nicht nur 

auf Israel als Volk und Land, ebenso wenig nur auf alle Nationen, Licht- und Finsterniswelten 

der Höhen und Tiefen, — es gilt vielmehr dem gesamten Kosmos (gefallene Schöpfung, 

Himmelskörper, Gesamtheit, Weltall). Die Neugestaltung des gesamten Kosmos wird sich 

nach dem Gesamtbild der Schrift einmal gewisslich vollziehen. Zum ersten lehrt Gottes Wort, 

dass der Kosmos nichts Bleibendes, nichts Endgültiges ist, sondern dass er vergeht (paragoo 

= vorübergehen, untergeben, ein Ende nehmen), wie wir in 1. Joh. 2, 17 lesen. Fernerhin 

berichtet 1. Joh. 5, 4, dass der Kosmos überwunden (besiegt, überwältigt, der Prozess gegen 

ihn gewonnen) wird. Dieser Ausdruck bezeichnet einen völligen Sieg in der Schlacht, im 

Wettkampf oder vor Gericht. Alle Finsternis, alle Verdammnisurteile, alle Strafen sind 

kosmisch, gehören zum vergänglichen Wesen der gefallenen Welt und haben keinen 

dauernden Bestand, sind keineswegs endlos und bleibend. Darum ist das biblische Zeugnis 

vom Überwundenwerden der Welt so groß und wunderbar. 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 18 

Noch zwei weitere Worte aus dem 1. Joh.-Brief mögen das nach der positiven Seite erhärten: 

Kap. 2, 2 und 4, 14. Dort lesen wir: „Er (Christus, der Gerechte) ist die Sühnung für unsere 

Sünden, nicht allein aber für die unseren, sondern auch für die ganze Welt . . . Wir haben 

gesehen und bezeugen, dass der Vater dein Sohn gesandt hat als Retter der Welt." — 

Die Sühnung der Sünde des gesamten Kosmos ist nicht eine zweifelhafte Angelegenheit, 

über die man geteilter Meinung sein kann; ist nicht nur ein gut gemeintes Ziel Gottes, das Er 

leider, da die bösen Menschen ja stärker sind als Er, nie erreichen wird; sie ist kein 

Gegenstand unserer Gefühle, unserer Verstandeskraft, unserer Lehrauffassung, die wir 

irgendwoher übernommen haben; — nein, die Sühnung der Sünden der ganzen Welt ist eine 

Person, ist nichts und niemand anders als der Herr Selbst. Möchten wir doch erfassen, was 

das bedeutet! Wer die endgültige Versöhnung des gesamten Kosmos leugnet oder gar 

schmäht, macht das Wort der Wahrheit, macht den Sohn des Vaters, macht Gott Selbst zum 

Lügner. 

„Wir (im Urtext betont) bezeugen, dass der Vater den Sohn gesandt hat als Retter des 

Kosmos", lesen wir in Kap. 4, 14 des 1. Joh.-Briefes. Andere haben wohl etwas anderes 

behauptet. Wenn der Herr diesen göttlichen Auftrag nicht ausführen kann oder nicht 

ausführen will, so hat Er versagt, so war Seine Sendung ein Fehlschlag, Und wer glaubt, dass 

irgendein Wesen der Welt diesem Vorsatz der ewigen Liebe und Allmacht auf die Dauer 

widerstehen kann, der kennt weder Gott noch Sein Wort. 

Aber noch ist es lange nicht so weit! Noch ist Satan der Fürst und Gott dieser Welt. Noch hat 

er sein Hauptquartier in den Luftregionen, weil auf der Erde noch der ist, welcher ihn auf- 

und abhält, und noch das ist, was ihn zurück- und fernhält (katechoo = niederhalten, 

zurückhalten, in Schranken halten, binden, in seine Gewalt bringen), deshalb kann er noch 

nicht hier unten auf Erden geoffenbart werden (2. Thess. 2, 6. 7). Der, welcher aufhält, ist 

der in uns wohnende Heilige Geist; das, was aufhält, ist das Gefäß, in dem Er Seine Wohnung 

hat, nämlich die Gemeinde des Leibes oder Körpers Christi. Sobald die Gläubigen der 

Jetztzeit entrückt sind, „wird der Gesetzlose geoffenbart (enthüllt oder entschleiert) 

werden". Vorher aber nicht. Dass die Finsternismächte der Himmelsregionen jetzt schon 

wirksam sind, sagt Vers 7. Aber „jetzt (arti = bis jetzt noch) ist der da, welcher zurückhält". 

Die Wörtlein „und (oder: aber) dann" von Vers 8 sind von großer Bedeutung. Wir sollten 

anbetend darüber nachsinnen. 

Die Neugestaltung des gesamtem Kosmos, die zunächst für alle Wesen und Welten in tiefe 

Gerichte, dann aber in Verklärung und Herrlichkeit führt, beginnt also mit der Entrückung 

und Vollendung der Gemeinde des Sohnes Gottes. Das sagt uns auch der gewaltige, 

weitgespannte Vers 19 in Rom. 8: „Es liegt in der ganzen Schöpfung eine tiefe Sehnsucht; sie 

wartet voller Verlangen die Offenbarung der Söhne Gottes ab" (Übers, von P. Hans Bruns). 

Hier ist nicht von dem Kosmos die Rede, sondern von der ktisis, der Kreatur oder Schöpfung. 

Das Wort ktisis, bzw. ktizoo, steht in wesenhaftem Zusammenhang mit dem Begriff ta panta 

= das All. Das ersehen wir aus Eph. 3, 9: „Gott, der das All erschaffen hat", Kol. l, 16: „in Ihm 

ist das All erschaffen worden", Offb. 4, 11: „Du hast das All geschaffen und durch Deinen 

Willen hat es seinen Bestand" (Bruns) u. a. St. Alles, was Gott durch einen Schöpfungsakt ins 

Dasein rief, also das gesamte All, sehnt sich, streckt sich aus, erwartet Rettung und 

Vollendung durch die Entschleierung, 'das offenbare Hervortreten der Söhne Gottes. Dazu 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 19 

sind wir, die zur Sohnschaft Zuvorbestimmten (Eph. l, 5), verordnet. Das ist eine unerhört 

große Aussage, die nie in eines Menschen Herz gekommen ist, die nur Gott Selbst in dieser 

gewaltigen Weite aussprechen kann. 

Die Schöpfung, also auch der gegenwärtige Kosmos, ist der Vergänglichkeit unterworfen 

(Rom. 8, 20). Jedoch nicht für immer, sondern „auf Hoffnung"! Das vergessen viele. Wie wir, 

die Glieder des Christus, die geistgezeugten Söhne Gottes, liegt auch die seufzende 

Schöpfung in Geburtswehen (Rom. 8, 22. 23). Aber sie wird dereinst „in die Freiheit der 

Herrlichkeit der Kinder Gottes" erhoben werden. Das wird unsere größte und vornehmste 

Zukunftsaufgabe sein; wir dürfen kühnlich sagen „unsere", da ja alle Gottesverheißungen 

durch oder vermittelst uns ausgeführt werden (2. Kor. l, 20). 

Darum wäre auch nichts verkehrter, als wenn wir in unbiblischer, widergöttlicher Weise 

behaupten wollten, wir hätten gar nichts mit der Welt zu tun, wir stünden in keinerlei 

Beziehung zu ihr und sie bedeute höchstens eine Hemmung für unser Glaubensleben. Nach, 

der inneren Seite, d. h. hinsichtlich unseres persönlichen Glaubens-, Hoffnung- und 

Liebeslebens stimmt das. Wir dürfen uns von der Welt total absondern und lernen, ihren 

Interessen, ihrer Propaganda, ihren Lock- und Reizmitteln uns völlig zu verschließen, dem 

Nikotin, Alkohol, Kino, Fernsehen, Schund und Schmutz in Literatur, Musik usw. abzusterben. 

Das ist eine große Gnade, die nur der versteht, der darin stehen darf. Wir sind weder 

fromme Faulenzer und Tagediebe, noch lassen wir uns von der Hetze der gottlosen oder 

frommen Betriebsamkeit mitreißen. Wir dürfen den wunderbaren Segen des Fastens auf 

vielen Gebieten des menschlichen Lebens beseligt erfahren. Wie wahr ist doch der Vierzeiler, 

den viele Gläubige unserer Tage sehr beherzigen und zu ihrem Heil nach Geist, Seele und 

Leib erfahren und bezeugen sollten: 

„Es rostet, wer da rastet, und krank wird, wer da 

eilt; wer aber betend fastet, wird wunderbar 

geheilt." 

Innere Trennung von der Welt in ihrem jetzigen Sündenzustand bedeutet Kraft und Freude 

für Geist, Seele und Leib. Wir sind in keiner Weise „von der Welt" (Joh. 15, 19; Gal. l, 4). Aber 

wir sind „in der Welt". Und da alles unser ist (1. Kor. l, 21 b), so ist auch die Welt unser. Sie 

ist wirklich „unsere Welt", denn sie ist Gottes Welt, und wir sind Gottes Erben und Erben des 

Alls (Rom. 8, 22). Wohl werden wir kraft Christi Sieg und Heil nicht mehr von dem Kosmos 

und den ihn beherrschenden Kosmokratoren (Eph. 6, 12) geblendet und drangsaliert. Das 

werden im Vollsinn nur die, die Gott und Sein Wort nicht kennen. Wir stehen aber in 

vielfachen positiven Beziehungen zu dieser unserer Welt, in der wir leben und leiden, 

Zeugnis geben und vollendet werden für den wiederkommenden Herrn. 

Betrachten wir ein Zwölffaches bezüglich unserer Stellung zu dein gegenwärtigen Kosmos 

nach den Paulusbriefen. Dabei wollen wir festhalten, dass wir schon vor dem Grundsturz der 

Welt auserwählt sind (Eph. l, 4) und dass unsere eigentliche Erwartung weit über alles 

Kosmische hinausgeht. 

1. Den Nationen, die Gott nicht kennen, ist die Schöpfung in ihrem jetzigen Zustand ein 

Beweis für die „Göttlichkeit Gottes". Lesen wir Rom. l, 20 darüber nach. Niemand wird 

dereinst eine Entschuldigung haben, wenn Gott richtet. Wir als Glieder des Christuskörpers 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 20 

kennen Gott wesenhaft und inwendig: wir sehen die „Gottheit Gottes" (Kol. 2, 9), wie sie sich 

im Sohn offenbart. Die Heiden sind innerlich davon überführt, dass es einen Gott gibt. Wir 

aber kennen, lieben und anbeten Ihn als unsern Vater in Christo Jesu. 

 

2. In Christo sind wir nicht nur über den Kosmos, sondern auch über die Kosmokratoren 

oder Systemhalter, eine Gruppe von Geistermächten, emporgehauptet. Sie sind unsere 

Gegner, aber durch den Glauben dürfen wir über sie triumphieren (Eph. 6, 12; Gal. 4, 3; Kol. 

2, 8). Unser Sieg vollzieht sich dadurch, dass wir durch den Glauben allem Kosmischen 

absterben, so dass es für uns kein forderndes, knechtendes Gesetz, sondern nur noch Gnade 

gibt (Kol. 2, 20). 

 

3. Der gesamte Kosmos ist mitsamt seinen Herrschern dem Gericht Gottes verfallen 

(Rom. 3, 6. 19; 1. Kor. 11, 32). Im Kreuz unseres Herrn Jesus Christus ist die Welt uns und sind 

wir der Welt gekreuzigt. So, wie mit dem Tode der beiden 

Schacher, die rechts und links von Christus starben, ihre Beziehung zueinander völlig abbrach 

(der eine ging ins Paradies, der andere dagegen ins Totenreich), so sollte die Beziehung 

zwischen der Welt und uns abgebrochen sein. Obwohl wir noch in der Welt leben, schöpfen 

wir nicht mehr aus den Quellen ihrer Sünden und Sorgen, sondern leben in Christo vor und 

für Gott. 

4. Die Welt in ihrem jetzigen Zustand hat nach 1. Kor. l, 20 ihre arteigene Weisheit; die 

vor Gott und vor denen, die in Wahrheit Erlöste Gottes sind, nichts anderes als Torheit ist. 

Denn wir haben nicht den Geist der Welt, den kosmischen Geist, empfangen, sondern den 

Geist, der aus Gott ist (1. Kor. 2, 12), wir, die wir einst auch als Gottentfremdete und 

Hoffnungslose dem Kosmos angehörten (Eph. 2, 12). Nun aber sind wir in Christo Jesu, der 

unsere wesenhafte Weisheit Selber ist (1. Kor. i, 30). 

 

5. Von all dem weiß die Welt nichts. Für sie sind wir Törichte, Dumme oder Einfältige; 

Schwache, Dürftige oder Kraftlose; Unedle, Niedrige oder ganz Gewöhnliche; Verachtete, 

Unwerte oder Ehrlose und schließlich Nichtse oder Nullen (i. Kor. l, 27. 28). Man hält uns für 

Narren, lässt uns Hunger und Durst leiden, schlägt uns mit Fäusten, möchte uns am liebsten 

nackt und wohnungslos sehen, wir führen als Gläubige ein mehr oder weniger mühseliges 

Leben, werden geschmäht, verfolgt und gelästert und als Auskehricht und Auswurf betrachtet 

(1. Kor. 4, 10—13). 

Wer von diesen Dingen gar nichts weiß oder erlebt, hat das wahre Wesen der Gemeinde und 

ihre Stellung im gegenwärtigen Kosmos nicht erkannt; er gehört, auch wenn er Mitglied 

einer christlichen Organisation ist, eine Rolle darin spielt und Ehrenämter bekleidet, wohl 

kaum zu den Erwählten Gottes. 

6. Die Versöhnung der Nationen, mit der die des Kosmos beginnt, wurde eingeleitet 

durch den Fall oder Fehltritt Israels. Das lesen wir in Rom. 11, 12. 25, wo geschrieben steht: 

„Wenn aber ihr (Israels) Fall der Reichtum der Welt ist und ihre Niederlage der Reichtum der 

Nationen, wie viel mehr ihre Fülle (Vervollständigung oder Vollzahl) . . . Wenn ihre Verwerfung 

die Versöhnung der Welt ist, was wird die Annahme anders sein als Leben aus den Toten?" 

Dass die Versöhnung der Völker der Anfang der Versöhnung des Kosmos ist, ersehen wir aus 

2. Kor. 5, 19: „Gott war in Christo, den Kosmos mit Sich Selbst versöhnend, ihnen ihre 

Übertretungen nicht zurechnend, und hat in uns das Wort der Versöhnung niedergelegt." 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 21 

Wenn also die Welt unsere Heilsgewissheit und Heilsfreude für Torheit hält, so wissen wir um 

ihr Heil und ihre dereinstige Errettung und beten Gott darüber an in heiligem Staunen. 

 

7. Der Kosmos ist, wenn wir so sagen dürfen, eine große Erbmasse 'Gottes.Wem aber 

wird sie einst gegeben werden, und welches sind die Vorbedingungen, um in den Besitz und 

Genuss dieses riesigen Erbteils zu gelangen? Rom. 4, 13 gibt uns die Antwort: sie wird 

Abraham, bzw. seinem Samen geschenkt, nicht auf Grund der Erfüllung gesetzlicher 

Leistungen, sondern durch Glaubensgerechtigkeit. Wir sind „der Welt Erbe"! Welch ein 

gewaltiges Wort! So lässt auch der verherrlichte Christus durch die Feder des Apostels 

schreiben: „Niemand rühme sich der Menschen, denn alles ist euer. Es sei Paulus oder Apollos 

oder Kephas, es sei Welt oder Leben oder Tod, es sei Gegenwäriges oder Zukünftiges: alles ist 

euer, ihr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes." (1. Kor. 3, 21—23.)

 

8. Der Kosmos hat seine arteigenen Freuden und seine arteigenen Betrübnisse. Das 

wollen wir an einem Johanneischen und einem paulinischen Zeugnis zeigen: „Liebet nicht die 

Welt (den Kosmos), noch was in der Welt ist. Wenn jemand die Welt liebt, so ist die Liebe des 

Vaters nicht in ihm; denn alles, was in der Welt ist, die Lust des Fleisches, die Lust der Augen 

und der Hochmut des Lebens, ist nicht aus dem Vater, sondern ist aus der Welt. Und die Welt 

vergeht und ihre Lust; wer aber den Willen Gottes tut, bleibt in Ewigkeit" (1. Joh. 2, 15— 17); 

„die Betrübnis des Kosmos bewirkt Tod" (2. Kor. 7, 10 b). Die Betrübnis gottgemäß hingegen 

bewirkt Umsinnung zum Heil (Vers 10 a) und schafft uns sieben wunderbare Früchte des 

Geistes. Diese unterscheiden sich grundlegend von der neunfachen Geistesfrucht, von der wir 

in Gal. 5, 22 lesen, da wir es bei den Korinthern mit schweren Missständen in der Gemeinde 

zu tun haben, die in sündhafter Oberflächlichkeit geduldet und nicht bestraft und 

hinweggetan wurden. Es sind 

1. Fleiß, Mühe, Ernst oder Anstrengung, 

2. Erörterung, Rechenschaft oder Verantwortung, 

3. Unzufriedenheit, Ärger oder Unwille, 

4. Furcht, Angst, Besorgnis oder Schrecken, 

5. Verlangen, Wunsch oder Sehnsucht, 

6. Gefühl der Anteilnahme oder Erregung, 

7. Rechtsentscheidung, Strafe oder Vergeltung. 

Wer sich dieser gottgewollten, rettenden Betrübnis nicht unterziehen will, erduldet die 

Betrübnis des Kosmos und geht daran zugrunde. 

9. In l. Kor. 5, 9—13 erinnert Paulus seine Briefempfänger daran, dass er ihnenbereits 

geschrieben hat, mit offenbaren Hurern, die Brüder genannt werden, keinen Umgang, d. h. 

keine persönlichen freundschaftlichen Beziehungen zu pflegen. Im gleichen Atemzug nennt er 

Habsüchtige, Götzendiener, Schmäher, Trunkenbolde und Räuber. Mit ihnen soll man nicht 

gemeinsam essen, d. h. keine Tischgemeinschaft haben oder Einladungen annehmen. 

Das bedeutet aber keineswegs, dass man mit Ungläubigen, die in diesen Sünden leben, 

nichts zu tun haben soll (Vers 10). Wenn ich mit keinem Bus fahren wollte, 'dessen Lenker 

ein Gottloser ist, so wäre ich übel daran. Ich kann auch unmöglich meine Bäcker- oder 

Milchhändler- oder Gemüsefrau erst kontrollieren, ob sie wirklich errettet sind, ehe ich Bei 

ihnen kaufe. Da müsste ich die Welt verlassen. Das haben auch viele einzeln oder 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 22 

gemeinschaftlich getan, haben Klöster gegründet, sind ausgewandert, leibten als Einsiedler 

usw. Der Erfolg war in fast allen Fällen auf die Dauer negativ. 

Dass man lieber bei einem gläubigen Geschäftsmann einkauft als bei einem 

ausgesprochenen Spötter und Lästerer oder stadtbekannten Sünder, das ist eine andere 

Frage. Aber grundsätzlich müssen wir damit rechnen, dass der weitaus überwiegende Teil 

dieses Kosmos aus Feinden Gottes besteht, die mehr oder weniger bewusst auch uns 

ablehnen. Wir haben nicht zu urteilen über die, die draußen sind, sondern über die, die 

drinnen sind, d. h. in der Ge meinde Gottes sich bewegen. Solche haben wir, wenn sie 

zunächst dem einzelnen Mahner, dann aber mehreren Brüdern und schließlich der ganzen 

Versammlung widerstehen und sich nicht zurechtbringen lassen wollen, hinauszutun (Vers 

13). 

Alle Bemühungen, die Welt als solche jetzt zu reinigen und zu retten, müssen nach. Gottes 

klarem Plan und Heilsprogramm fehlschlagen. Wir haben es nur mit denen zu tun, für die uns 

der Herr die Augen und das Herz geöffnet hat, dass wir uns ihrer annehmen und sie für Ihn 

gewinnen sollen. Dass daneben der evangelistische Auftrag an möglichst viele bestehen 

bleibt, bis der Herr kommt, ist wieder eine andere Sache, die in Eph. 4, 11; 2. Tun. 4, 5 u. a. 

m. allen frommen Schwätzern und „stummen Hunden" (Jes. 56, 10) zum Trotz klar bezeugt 

und der Gemeinde des Leibes des Christus geboten ist. 

10. Überaus groß und ernst ist die Belehrung, die uns in 1. Kor. 6, 2. 3 gegebenist: „Wisst 

ihr denn nicht, dass die Heiligen einmal den ganzen Kosmos richten sollen? Solltet ihr dann 

nicht fähig sein, auch geringfügige Sachen selbst zu entscheiden? Wisst ihr denn nicht, dass 

wir auch die Engel richten werden, wie viel mehr dann irdische Dinge?" (Bruns). In Korinth 

hatten sich Glieder der Gemeinde Christi gegenseitig angeklagt. Und zwar taten sie das nicht, 

wie es gottgemäß gewesen wäre, vor Brüdern ihres Kreises, sondern vor weltlichen Pächtern 

in der Öffentlichkeit (Vers 1). Das rügt Paulus scharf. Er weist mit Nachdruck darauf hin, dass 

sie ihren Streit vor den Heiligen hätten schlichten sollen. Und dazu hätte man nicht einmal die 

Vorsteher der Gemeinde bemühen müssen, — es wäre eine Angelegenheit gewiesen, 'die die 

einfachsten und nicht allgemein hochgeachteten Brüder hätten erledigen können (Vers 4). 

Der Apostel ist darüber geradezu entrüstet, ihn packt ein heiliger Zorn, dass Brüder gegen 

Brüder Prozesse führen, und das vor der Welt, über die sie als Heilige und Vollendete einmal 

selber richten sollen (Vers 6. 7 a). 

Seine Frage: „Warum lasst ihr euch nicht lieber übervorteilen (etwas wegnehmen oder 

entreißen, eines Besitzes oder Rechtes berauben)?" (Vers 7b) bedeutet, positiv ausgedrückt: 

Lasst euch doch lieber Unrecht tun und erduldet jede Benachteiligung ohne Bitterkeit und 

mit Danksagung gegen Gott! Wer unter uns nimmt in der Praxis diese Stellung ein? Gewiss, 

wir wollen das; aber tun wir es auch immer? Und doch ist das die einzig richtige, die wirklich 

gottgesegnete Einstellung zu den Gütern und Annehmlichkeiten dieses Kosmos. 

Wie viel Habsucht, Neid und Streit gibt es unter den Frommen, ja, unter den nach ihrer 

Meinung Allerfrömmsten, die manchmal über ein erstaunliches Bibelwissen verfügen, deren 

Herz aber von den Gaben und Genüssen und Ehren dieser Welt keineswegs gelöst ist. Wehe 

uns, wenn wir voller Gier immer nur unsern persönlichen Vorteil suchen und nicht allezeit 

für alles, auch für bittres 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 23 

Unrecht, danken können! Möchten wir doch in diesem wichtigen Stück unsres Glaubens und 

Zeugnisses gegenüber der sichtbaren und unsichtbaren Welt eine klare, gottgemäße Stellung 

einnehmen! 

11. Wir dürfen all das, was die Welt uns bietet, dankbar aus Gottes Händennehmen, es sei 

Essen oder Trinken, Kleidung oder Wohnung, Ehe oder Ehelo sigkeit. Aber wir müssen von 

allem innerlich gelöst sein. Manchem, der mich mitleidig lächelnd bedauerte, weil ich 

Nichtraucher bin, sagte ich mit großem Ernst: „Sehen Sie, ich kann rauchen, aber ich brauche 

es nicht; Sie aber müssen rauchen!" In den meisten Fällen gab man mir das kleinlaut zu, und 

es kam oft zu einem wertvollen Gespräch. 

Die eigentliche Frage ist die, ob unser Hauptinteresse den Dingen des Kosmos oder dem 

Herrn gehört. Der Ernst der Verse 32—34 in 1. Kor. 7 hat schon vielen treuen Gläubigen vor 

und in der Ehe große Not bereitet. Man lese die Verse 8 und 9. Es gibt hier kein Gebot. Jeder 

muss sich durch Naturanlage und Führung, durch Gottes Wort und Geist und begnadete 

Brüder beraten und leiten lassen. Aber zuletzt steht und fällt ein jeder seinem Herrn. Die 

schwersten Wege gehen wir allein. 

Ein mir befreundeter für Christus glühender Pfarrbruder sagte kürzlich auf einer Konferenz, 

als zur Sprache kam, was man dürfe und was man nicht dürfe, mit großem Nachdruck: „Ein 

Christ darf alles : Wein- und Bier- und BohnenkaffeeTrinken, Illustrierte- und Romane- Lesen, 

Rauchen und Radio-Hören, Kinobesuch und „Fernsehgucken", Konzert- und Theater-Besuch, 

„Campingzelten", Tanzen und was es sonst noch für diese Welt Begehrenswertes gibt, all das 

darf er — dein Herrn opfern in heiliger froher Totalhingabe, damit Christus ihn ganz erfülle 

und ihn zum Segen setze!" 

12. Ein Letztes sei noch hinsichtlich unserer Stellung zum gegenwärtigen Kosmos gesagt. 

Wir sollen und können die Welt nicht bekehren. Das wird Gott in späteren Äonen durch 

Gericht und Gnade Selber tun. Aber wir dürfen und wollen unserer Umgebung ein lebendiges 

Zeugnis sein und so viele wie möglich gewinnen (1. Kor. 9, 19). Wem dieses Verlangen nicht 

oder nicht mehr im Herzen brennt, bei dem stimmt etwas nicht, mag er noch so viele 

theologische Ausflüchte haben. 

„Das Wort der Wahrheit des Evangeliums, das zu euch gekommen ist, ist fruchtbringend und 

wachsend so, wie auch im glänzen Kosmos." Das steht in Kol. l, 6. Wächst das Wort der 

Wahrheit des Evangeliums auch in dir und mir, durch dich und mich? Bist du ein lebendiger, 

fruchtbringender Zeuge der Gnade? Mach 1. Kor. 4, 9 sind wir dem Kosmos ein Schauspiel 

oder Theater, sowohl Engeln als auch Menschen. Daran wollen wir uns immer wieder 

erinnern. Die Fürstentümer und Gewalten der Himmelsregionen sehen an unserem Handeln 

und Wandeln, an unserem Reden und Schweigen, an unserem Leiden und Segnen etwas von 

der Weisheit Gottes (Eph. 3, 10). Was sehen sie wohl bei dir und mir? 

„Euer Glaube wird im ganzen Kosmos verkündigt", rühmt Paulus in Rom. l, 8. Wer will, möge 

hier unter dem Kosmos nur die sichtbare Welt oder nur das römische Imperium verstehen. 

Wir aber glauben, dass auch die Höhen und Tiefen der Schöpfung zum Kosmos gehören und 

dass unser Glaube, deiner und meiner, auf irgendeine Art und Weise auch dort verkündigt 

wird. Denn das InsLeben-Zeugen des Alls (1. Tim. 6, 13) ist eine Sache, die sich nicht von 

heute auf morgen vollzieht, sondern die vieler Zeugungen und Geburtsprozesse bedarf. Und 



Adolf Heller – Die Gestalt dieser Welt vergeht – Artikel aus GuH 

Seite 24 

daran sind wir jetzt schon ohne unser Wissen und Wollen in geheimnisvoller, wunderbarer 

Weise beteiligt. Welch hoher Adel eignet doch den Söhnen Gottes! 

„Leuchtfeuer (oder Lichtquellen) des Kosmos" dürfen wir nach Phil. 2,15 sein. Das geht über 

unser Bitten und Verstehen weit hinaus. Jedes Licht verzehrt sich selbst: die Kerze, das 

Petroleum, das Gas und der Metallfaden der Glühbirne und des Neonlichtes. So verzehren 

auch wir uns, indem wir für Jesus leuchten. Wenn alle Dinge durch den Gebrauch zur 

Zerstörung bestimmt sind (Kol. 2, 22), oder, wie Hans Bruns übersetzt, „gebraucht werden 

und dann der Vernichtung anheimfallen", dann auch unser kosmisch gebundenes Leibesund 

Seelenleben, während unser Geist aus Gott ist und in Gott ruht. 

Vielleicht verstehen wir jetzt, dass in Phil. 2, 17. 18, wo Paulus davon spricht, dass er in 

seinem Dienst wie ein Trankopfer ausgegossen und dahingegeben wird, er nicht weniger als 

viermal vom Sichfreuen redet. Ja, es ist eine Freude, um Christi willen wie ein Schlachtschaf 

hingeopfert zu werden (Rom. 8, 36— 39). Aber dieser Freuden werden nur -wenige 

gewürdigt. Nur wer sich in diesem Kosmos durch Herzensentschluss von den Kosmokratoren 

zum Trankopfer und Schlachtschaf machen lässt, ist solcher Ehre wert. Nur so sind wir ein 

gottgemäßes Zeugnis, sind unserm Herrn und Haupte ähnlich und gleich, der der 

vollkommene Zeuge war (Offb. l, 5; 3, 14). — 

Die Gestalt dieser Welt vergeht. „Alles fließt", sagte schon Heraklit. Auch wir zerfließen nach 

Leib und Seele, du und ich. Unser Leben eilt so rasch vorüber, als flögen wir davon (Psalm 90, 

10 b). Wohl uns, dass wir in dieser zerfallenden Scheinwelt voll Schuld und Not, Furcht und 

Grauen, das wesenhafte Lichtsund Freudenleben Gottes als Gnadengabe in uns tragen 

dürfen! Im Glauben sind wir schon versetzt in Seine strahlende, unendlich beglückende 

Gegenwart droben im Glanz der Vollendung. Lob und Preis, Dank und Anbetung sei Dir dafür, 

Du unser wunderbares, verklärtes Haupt Deines Körpers und Deiner ganzen Schöpfung! 

 


