
Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

207 

207 

Die  Religionen  Japans im Licht der Heiligen 
Schrift 

Von Missionar Hans Menzel 98617 Meiningen 

A. Einleitung 

Die Heilige Schrift, das Wort unseres Gottes und Vaters in den 
Himmeln, befaßt sich durchgehend und gründlich mit den Reli- 
gionen. Wenn wir es lernen, unseren Gott mehr und mehr zu ver- 
stehen, erkennen wir, daß die Religionen ein Generalthema im Ge- 
samtheilsplan Gottes sind. 

In der immer weiter voranschreitenden Vorendzeit, in der wir 
stehen, fällt es uns zunehmend auf, daß der weitaus größte Teil 

christlicher Aktivität den Menschen ins 
Zentrum stellt, den Menschen fragt, was 
er will, den Menschen in seinen religiösen 
und sonstigen Bedürfnissen befriedigen 
will. Solche Bemühungen sind für gesell-
schafts- angepaßte Christen zeitgemäß 
und aktuell. Mit solchem Denken, mit sol-
cher Haltung sind wir aber von  den  Reli-
gionen Japans 
nicht mehr weit entfernt. 
Ein vielgebrauchtes religiöses Leitwort in 
Japan heißt goriyaku (der Segen, die 
Segnung). Was versteht man unter diesem 

Segen? 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

208 

208 

Die Vorsilbe go ist ein honoratives Präfix (eine ehrende Vorsil-
be). Bezeichnenderweise ist die japanische Sprache sehr stark 
vom Gebrauch dieser Vorsilbe geprägt. An erster Stelle wohl im 
religiösen Bereich. Sodann eng damit zusammenhängend im Kai-
serkult, denn der radikale Staatsshinto des zweiten Weltkrieges hat 
seine letzten Wurzeln im Mythos der Entstehung des japanischen 
Staates. Aber auch in der täglichen Umgangssprache hat diese 
Höflichkeitsvorsilbe einen nicht wegzudenkenden Platz. Wer den 
Gebrauch dieser Vorsilbe in der pyramidenartig geprägten Gesell-
schaft Japans nicht versteht, nicht lernt, nicht anwendet, der ist im 
Umgang mit den Menschen hilflos verloren und wird nicht ernstge-
nommen. 

Wir erkennen daraus den subtilen untergründigen Einfluß der 
Religionen auf die gesamte japanische Kultur und damit auch auf 
die moderne  japanische Gesellschaft. 

Wer diese Zusammenhänge als unwichtig bezeichnet oder abtut, 
lebt am Japaner (und damit auch an unserem Thema) vorbei! 

 
Das Wort goriyaku setzt sich – nach der Vorsilbe go – aus 
zwei Schriftzeichen zusammen: Zuerst haben wir das Schriftzei-
chen ri. Es bedeutet »Vorteil, Zins«; in einer anderen Lesart als 
Verb bedeutet es auch: wirksam sein. Das zweite Schriftzeichen 
yaku bedeutet sehr ähnlich wie ri: »Vorteil, Nutzen«. Zusam-
mengenommen ist die Bedeutung »Vorteil, Nutzen, Gewinn« al-
so noch verstärkt. 

Es geht nur – und ganz vom Menschen ausgehend – um Vorteil, 
Nutzen und Gewinn! 

Hans Menzel verlebte seine Kindheit in Oberschlesien. Nach zwei- 
maliger Flucht und Flüchtlingslagern (1945) kam er nach Pößneck 
in Thüringen. Dort erlangte er die Gewißheit seines Heils in Jesus 
Christus. Er arbeitete als Bäcker und Konditor in Pößneck und ab 
1952 in Stuttgart, wo er in Versammlungen in Untertürkheim die 
Brüder Geyer und Heller kennenlernte und sein Herz ihrer Botschaft 
öffnete. Nach fünfjähriger Ausbildung bei der Liebenzeller Mission 
reiste er 1961 nach Japan aus, wo er bis 1995 als Missionar wirk- 
te. Er hat die Religionen Japans, die das Thema dieser Arbeit sind, 
in eigenem Erleben und geistlichen Kämpfen persönlich kennen- 
gelernt. 
ln Heft 2/1997 dieser Zeitschrift erschien sein Artikel »Mission in 
paulinischer Sicht«. 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

209 

209 

Beim Shintoismus geht es primär um materiellen Gewinn, beim 
Buddhismus dagegen hauptsächlich um geistigen Gewinn. Im 
Konfuzianismus geht es in erster Linie wohl um geistige Werte, 
die aber die materiellen Werte dann auch mit einschließen. 

 
Diese einleitenden Erklärungen wollten uns die biblische (von Gott 
her gesehene) Aktualität obigen Themas vor Augen stellen. Unser 
Gott und Vater erwartet von Seinen Kindern, wenn sie in ihrer 
Sohnschaftsstellung heranreifen, daß sie sich zunehmend mit IHM, 
mit Seinem Wesen, Willen und Wort, mit Seinem totalen, alle und 
alles umfassenden Heilsplan in und mit Jesus Christus gründlich 
identifizieren, ja einsmachen! Denn wir sind ja »Gottes Mitarbei-
ter«! Was diese göttliche Bestimmung aussagt und einschließt, 
dem wollen wir uns gehorsam öffnen. Wir sehen und erkennen, 
daß unsere Erwählung zur Ekklesia Gottes, zur Leibesgemeinde 
Christi Jesu, keine Winkelangelegenheit ist, sondern alle Völker, 
alle Menschen und die ganze Schöpfung umfaßt! Von dieser Per-
spektive aus wollen wir nun weiter in unser Thema hineingehen. 

 
Religion bedeutet Rückbindung des Menschen, auch wenn er 
Ideologien oder Atheismus zu seiner Religion macht. 

Religion bedeutet auch das Suchen oder Verlangen oder Be-
mühen des Geschöpfes um den Schöpfer; doch das ist nicht al- 
les. Es geht auch um einen Kampf mit Geistesmächten und dem, 
was sie für »Wahrheit«   ausgeben. 

Der Heilige Geist leitet die wahren Gläubigen wachstümlich in 
alle Wahrheit. In diesem Vollzug offenbart er uns auch eine bib- 
lisch-prophetische Schau in die Vergangenheit, um von daher die 
Gegenwart und die Zukunft besser zu   verstehen. 

Aussagen der Schrift – Offenbarungsinhalte – über das, was 
»vor Grundlegung der Welt« war, vor und nach dem Hinabsturz 
des Kosmos, berühren vielseitig die hintergründigen Fragen um 
die Religionen und weisen uns darauf hin, wo sie ihren Ursprung 
und ihre früheste Entwicklung haben. 

Die Schrift zeigt uns Gottes Heraustreten aus der Eins in die 
Zwei, Sein Vaterwerden in der Zeugung Seines Sohnes, Sein 
Sich-Offenbaren durch den Sohn in der unsichtbaren Schöp-
fung (Engelwelt) und in der sichtbaren Schöpfung. Dies hängt 
engstens zusammen mit dem geistigen Hintergrund aller Religio-
nen. Nicht, daß Gott den Widerwirker, den Feind und seinen 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

210 

210 

ganzen Anhang als Ihm feindliche Mächte geschaffen hätte, kei-
neswegs. Jedoch, Er wußte vor der Erschaffung aller Perso-
nenwesen, wie sie sich als mit freiem Willen erschaffene We-
sen entscheiden würden, und hat ihre negative Entscheidung 
vollkommen mit eingeplant in die totale Offenbarung Seiner 
Liebe, Seiner Gerichte und Seines Sieges! 

Wir könnten einen Gang durch die Heilige Schrift Alten und 
Neuen Testamentes machen, um an Hunderten, ja Tausenden  
von Stellen deutlich die tiefen und ernsten Auseinandersetzun- 
gen Gottes und Seines Christus und des Heiligen Geistes mit Sa- 
tan und allen ihm unterstehenden Mächten und Gewalten zu er- 
kennen.  In   diesen Gott entgegenstehenden   Geistesmächten 
erkennen wir die versteckten Ursächer aller Religionen, auch 
wenn sie sich noch so fromm gebärden. 

 

A. Der Shintoismus 

Die älteste Religion der Japaner ist der Shintoo(ismus). 
Shin heißt Götter, Too oder Doo heißt Weg. Also »Weg der Götter«. 
Um dem Thema gerecht zu werden, folgt ein kleiner Einblick in 
den Shintoismus mit Auszügen aus dem Buch »Japan« von Hel- 
mut Erlinghausen, in einer Zusammenfassung und Prägnanz, wie 
ich es nicht geben könnte. 

 
»Der Shintoo, die Seele Japans.« Es wird allgemein als richtig 
angenommen, daß in vorgeschichtlicher Zeit der wichtigste der 
japanischen Stämme, der Yamato-Stamm, von der Südwestin-
sel Kyushu kommend bis zu der Gegend des heutigen Osaka 
vor- drang und von dort bis in die nahegelegene Ebene von Nara, 
von wo der japanische Staat sich zu entfalten begann. 

Im Zuge der fortschreitenden Eroberung Japans geschah die Be- 
friedung der erworbenen Gebiete durch den Bau von Shinto- 
schreinen (jinja), in denen die Ahnen des Yamato-Stammes als 
Götter verehrt wurden, während lokale Gottheiten, die wohl eben- 
so deifizierte (vergöttlichte, zu Göttern gemachte) Ahnen dar- stell-
ten, auf einer niedrigeren Stufe in diesen »Weg der Götter« (shin-
to) eingegliedert wurden. 

Schon sehr früh identifizierte man Götter und Ahnen außerdem 
mit Naturgewalten. Es läßt sich behaupten, daß die Japaner der 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

211 

211 

Vorzeit, ähnlich wie andere primitive Völker, schlechthin alles, was 
Bewunderung erweckte, handele es sich um Lebewesen wie 
Mensch oder Tier oder um Unbelebtes wie Felsen, Inseln, Berge 
und die Sonne, mit Staunen und Scheu betrachteten und zum Ge- 
genstand religiöser Verehrung machten. Sogar Teile des mensch- 
lichen Körpers und Geräte wie Spiegel und Nadel und die Waffen, 
Schwert und Pfeil, wurden zu Objekten der Verehrung. Man dach- 
te, wie bei den Toten, sowohl an die Seelen solcher Objekte, die 
vom materiellen Substrat getrennt aufgefaßt wurden, als auch an 
das Materielle selbst. 

Die Mythologie, die erst nach dem Jahr 700 unter chinesischem 
Einfluß aufgezeichnet wurde, verbindet die Ahnen der kaiserlichen 
Familie wohl bewußt mit den Göttern und stellt sie außerdem den 
Naturgewalten gleich. Wenn man bedenkt, daß die Zahl der Göt- 
ter oder höheren Wesen (kami) mit 800 Myriaden als unendlich 
groß angenommen wird und daß die Bedeutungsweite der einzel- 
nen Kami nicht genau umschrieben werden kann, so erscheint es 
gerechtfertigt, zu behaupten, daß im Shintoismus schlechthin alles 
verehrt wird, was sich in Japan findet und mit seiner Geschichte zu 
tun hat, daß aber all diese Gegenstände religiöser Verehrung in kei- 
ner Weise als »transzendent« aufgefaßt werden, das heißt als We- 
sen, die jenseits unseres möglichen Erfahrungsbereichs existieren. 
Ein so schwerer philosophischer Begriff wie Transzendenz oder 
Überweltlichkeit liegt dem Shintoismus nicht nur in der Theorie, 
sondern auch in der Praxis fern. Objekte der Verehrung sind für ihn in 
etwa alle Dinge, wobei das vordergründige Sein zwar bis zu ei- 
nem gewissen Grade mystifiziert wird, aber keine Spaltung des 
Seins in zwei verschiedene Arten, etwa diesseitiges und jenseitig- 
transzendentes Sein, eintritt. Ein nicht erfahrbar Absolutes findet 
keinen Platz in dieser Weltanschauung. Wenn man davon ausgeht, 
daß in jeder Weltanschauung, wie unbewußt auch immer, etwas als 
ein Absolutes angenommen wird, sei es auch völlig unreflektiert, 
so kann man im Shinto nur zu dem Schluß kommen, daß es die Ein- 
zeldinge selbst sind, die verabsolutiert werden. Sie sind das Ab-
so- lutum, außer dem es nichts weiteres gibt. Philosophisch und 
theologisch ausgedrückt, ist diese Identifizierung des Absoluten mit 
dem einzelnen das Wesen des Shinto! 

In der Dreiheit, bestehend aus Ahnen, Göttern und Natur-
gewalten, und der darin beschlossen liegenden Identifizie-
rung des Einzeldings mit dem Absoluten, ja dem Ausschluß 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

212 

212 

eines »anderen« Absoluten, liegt nicht nur das Wesen des 
Shinto, hier offenbart sich die Seele Japans. Das Land selbst 
wird angebetet, natürlich durch die Japaner selbst, so daß man 
formulieren darf, daß im Shinto Japan mit allem, was zu ihm ge-
hört, Objekt und auch Subjekt einer Religion geworden ist. 
Wie eng politische und religiöse Belange im Shinto miteinander 
verknüpft sind, zeigt sich in der Bezeichnung für die Regierungs- 
geschäfte des Kaisers. Sie heißen »Kulthandlungen« (matsurigoto). 
Der Tenno bekleidet die Stelle des obersten Priesters des Shinto 
und hat das Recht und die Pflicht, an den Hauptschreinen und bei 
den wichtigsten Feierlichkeiten den Kult persönlich auszuüben. 
Wie die Errichtung von Schreinen zur politischen Befriedung des 
Landes in der japanischen Frühgeschichte zeigte, treten Götter 
und Regierung in engem Bündnis auf. Die Gebete des Shinto (no- 
rito) richten sich darum vorwiegend auf das öffentliche Wohl und in 
Kriegszeiten auf den Sieg der Waffen. Dennoch zeugen weder der 
Shintoismus noch die Mythen von einem ausschließlich kriegeri-
schen Geist. Sie nehmen, wie bereits in der Vorzeit, Zuflucht zur 
Diplomatie, um schwierige Probleme zu lösen. Hier offenbart sich 
ein bemerkenswerter Sinn für Kompromisse, der eine ganz we-
sentliche Eigenschaft des japanischen Nationalcharakters ist. 

Eine ähnlich politisch-pragmatische Tendenz charakterisiert 
auch die shintoistische Ethik, die fast ausschließlich nur Sünden 
gegen das Gemeinwohl kennt, aber kaum Begriffe persönlicher 
Sittlichkeit entwickelt hat. Schuld ist in dieser Ethik nicht in erster 
Linie eine persönliche Angelegenheit, sondern bricht über die Ge-
meinschaft herein. 

Bei einer generellen Analyse der Wesenselemente des Shinto 
kommt man zu dem Schluß, daß im Shintoismus jene beiden Ele- 
mente vorbereitet sind, die das heutige Japan beherrschen: die ge- 
meinschaftliche Beschäftigung mit dem materiellen Wohlergehen 
als Mittelpunkt aller Aktivität und die Bewunderung für das Schöne 
als Komplement (Ergänzung). Noch heute ist es so, daß die traditi-
onelle Teezeremonie, das Blumenstecken, das Schreiben mit dem 
Pinsel und das No-Singen ihr eigenständiges Leben führen, aber 
keine zentrale Funktion haben. 

Daß die Mehrheit der Japaner bei der Hochzeit eine shintoistische 
Zeremonie bevorzugt, während beim Begräbnis buddhistische 
Mönche fungieren, unterstreicht den diesseitigen Charakter dieser 
Religion. Sie ist eine Religion der Lebensfreude; ihr nationales 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

213 

213 

Merkmal tritt am Neujahrstag stark hervor, dem Fest, das in Japan 
nicht nur fünf Tage gefeiert wird, sondern auch von kurzen Fest- 
tagsferien umgeben ist. In ganz Japan breitet sich eine festliche At-
mosphäre besonderer Art aus. Nirgends wird die Zeitträchtigkeit der 
Neujahrsnacht so tief empfunden wie in Japan. Bis unmittelbar vor 
Mitternacht zeigen die Shows in ungewöhnlich reicher Folge die bes-
ten Nummern des Jahres in grandioser Zusammenschau. 

Um null Uhr herrscht völlige Stille, während die Glockenschläge 
uralter Tempelglocken aus allen Teilen des Landes übertragen 
werden. Gleichzeitig setzen sich Millionen zu den Shintoschreinen 
in Bewegung. 

Ausländische Beobachter wundern sich, daß bei statistischen 
Erhebungen etwa 70 Millionen Japaner unter der Rubrik Shinto ih-
re Religionszugehörigkeit eintragen, während fast die gleiche Zahl 
erklärt, Buddhist zu sein. Die Japaner meinen vielfach beiden Re-
ligionen zu gleicher Zeit angehören zu können, weil sie so ver-
schiedener Natur sind. 

 

A. Der Konfuzianismus 

Geschichtlich eingeordnet, kommt an zweiter Stelle der Konfu- 
zianismus. 

Der Konfuzianismus ist die auf Konfuzius (etwa 551–479 v. Chr.) 
sich berufende ethische, weltanschauliche und staatspolitische 
Geisteshaltung. Maßgebend für den Staatsaufbau sind die Bezie- 
hungen zwischen den Gliedern der Familie (Vater – Sohn, Mann – 
Frau usw.); die Wahrung des Familienzusammenhalts über den 
Tod hinaus ist zugleich Grundlage des Staates (Ahnenverehrung). 
Konfuzius war chinesischer Philosoph und Staatsmann. Die gött-
liche Ordnung der Himmelskörper war ihm Vorbild für die idea-
le Staatsordnung. Als höchstes Ziel allen Strebens nach Wissen 
lehrte er die sittliche Vollkommenheit. Grundtugenden sind: 
Nächstenliebe, Rechtlichkeit, Schicklichkeit, Weisheit und Treue. 
Berechtigt zur Herrschaft sind die Edelsten, denen die Grundtu- 
genden eigen sind. Das Vater-Sohn-Verhältnis der Unterordnung 
ist Vorbild für die Staatshierarchie. 

Japan wird durch das Studium der chinesischen Sprache und 
durch den anwachsenden Verkehr mit dem Festland schon früh- 
zeitig (Ende des 4. Jh.) mit dem Konfuzianismus bekannt. 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

214 

214 

Man sollte die modernen Aspekte der japanischen Wirklichkeit 
auf dem Hintergrund einer ideologischen Grundstruktur verste- 
hen, die geistesgeschichtlich gewachsen ist. Durch die Zusam- 
menschau dieser Elemente vermag man geistige, politische und 
wirtschaftliche Ereignisse in Japan richtig einzuordnen. Der Shin- 
toismus, der Zen(buddhismus) und der Konfuzianismus bil-
den zu- sammen mit dem in der Geschichte tief verwurzelten und 
heute dominierenden Streben nach materiellem Glück die wich-
tigsten Punkte für dieses Verständnis. 

Das Eindringen der chinesischen Kultur 
 
Das Eindringen der chinesischen Kultur ist der Beginn des histo- 
rischen Zeitalters. Dies geschah zunächst auf dem Weg über 
Korea. Das erste Kulturgut, das einwandert, sind die Lehren und 
Schriften des Konfuzius durch die beiden koreanischen Gelehrten 
Wani und Achiki um das Jahr 285 n. Chr. Wani schenkt dem Kai- 
ser die Gespräche des Konfuzius. Der Tenno läßt daraufhin seinen 
Sohn in die chinesische Literatur einführen. 

Darauf folgt die Einführung der chinesischen Schrift. Jedoch 
wurden die Schriftzeichen in verschiedenen Perioden aus China 
übernommen. Mit den Schriftzeichen wurde aber auch das Gei- 
stesleben Chinas mehr oder weniger übernommen. Die kindliche 
Einfachheit der ursprünglichen japanischen Worte wurde durch die 
Schriftzeichen stark beeinflußt und überfremdet. Daher läßt sich 
die Eigenart der japanischen Sprache zum Teil daraus er- klären, 
wie ungestüm die Japaner der Frühgeschichte die chinesischen  
Schriftzeichen übernahmen. 

Klare Auswirkungen konfuzianischer Gedanken 
 
Seit dem Beginn der Isolation Japans von der Außenwelt, also et-
wa 350 Jahre bis zur Öffnung (31.3.1854) war der Konfuzianis- 
mus die führende geistige Macht Japans. Weil es sich um eine 
Ethik und nicht um eine Religion handelt, darf man folgern, daß der 
Konfuzianismus im Prozeß der Säkularisierung Japans die wich-
tigste Funktion eines geistigen Fundaments einnahm, das den Leer-
raum ausfüllen sollte, der schon früher, seit der Verweltlichung der 
buddhistischen Sekten, entstanden war. Die Glanzzeit des Konfu-
zianismus in Japan ist relativ jungen Datums, und die Prinzipien, 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

215 

215 

die er vertrat, sind daher im Volksbewußtsein lebendig, obwohl auch 
sie in dem dichten Gewebe wechselseitiger Verpflichtungen, das 
heute das Leben der Japaner bestimmt, kaum namentlich erwähnt 
werden. 

Von den drei Grundwerten des Konfuzianismus: Menschlichkeit 
(jin), Formschönheit (rei) und Kindesliebe (ko), scheint für das Ver-
ständnis der modernen Japaner besonders wichtig, daß die Form-
schönheit, die einen Bedeutungswandel bis zur Etikette durch-
machte, vielleicht auf zwei ganz verschiedene altchinesische 
Schriftzeichen zurückgeht. Das eine stellt ein feierliches Mahl dar, 
während das andere das Wort für Distanz, Abstand beinhaltet und 
dem Tabu der Urzeit nahekommt. Zweifellos wird das Zusammen-
leben der Japaner von der Rücksichtnahme auf den anderen, des-
sen Empfindlichkeit man auf keinen Fall verletzen möchte, be-
stimmt. Nur wer sich nahtlos einfügt und die Formen der Höflichkeit 
auf das genaueste beachtet, findet das Gefallen seiner Vorgesetz-
ten, aber auch seiner Kameraden. Wir sehen, das Gedankengut 
des Konfuzianismus übt weithin einen disziplinierenden Einfluß aus. 
Seinen Platz in der Gesellschaft richtig einzuschätzen und sich in 
seinem Lebensstil dazu konform zu verhalten, gilt ganz besonders 
in der begrenzten Welt des Berufs. Hier wirkt sich die konfuziani-
sche Tugend der Loyalität am klarsten aus. An der Spitze der Fir-
ma sollte eine Persönlichkeit stehen, die, wie die Gespräche des 
Konfuzius über die heiligen Herrscher des chinesischen Altertums 
aussagen, erhaben ist, ohne etwas dazuzutun, strahlend in der 
Weise, in der sie alles still ordnet. Der Arbeitnehmer fühlt sich 
wohl, wenn er sich von der Güte einer klugen Leitung umsorgt 
weiß. 

Der Konformismus des Japaners befähigt ihn, mit großer Leich- 
tigkeit in der Gruppe und als Gruppe zu handeln. Er folgt nicht nur 
der Autorität, sondern hält sich durch ständige Reflexionen über 
den von ihm einzunehmenden Platz stets im Hintergrund. Die 
Entwicklung einer starken Individualität vermeidet er naturgemäß, 
ja er kritisiert sie bei jedem anderen. 

Der vielleicht entscheidendste Einfluß des Konfuzius ist auf dem 
so wesentlichen Gebiet der Wahrheitssuche festzustellen. Liebe 
zum Lernen steht bei ihm höher als Liebe zur Wahrheit. Wahrhaf- 
tigkeit, wohlgemerkt, schätzt er als menschliche Tugend sehr und 
empfiehlt sie, aber sie bildet ja nur die Voraussetzung zu einer tie- 
feren und grundsätzlichen Liebe zur Wahrheit. 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

216 

216 

Sie tritt vielfach in Verbindung mit der optimistischen Ein- 
schätzung auf, Wahrheit könne wirklich gefunden werden. Kon- 
fuzius machte den Osten und damit die Japaner zu einem Teil der 
Erde, in dem die Anstrengung als solche viel gilt, das Lernen also 
überaus geschätzt wird. Obwohl der Osten als kontemplativ (Ver- 
senkung, Betrachtung, Anschauung) gilt, scheint die Wißbegierde 
des Konfuzius mehr nach außen gerichtet als auf die intuitive Er- 
fassung der Wahrheit im Menschen selbst. 

Der Buddhismus wird im Konfuzianismus durch die im Grunde 
agnostische oder skeptische Flucht in die nie endende Anstren- 
gung ergänzt. 

Konfuzius verdankt seinen Jahrtausende überdauernden Ein- 
fluß seiner tiefen Geistigkeit, die ihn befähigte, das auszuspre- 
chen, was fast endgültig werden konnte. Die Familie zum Prinzip 
gesellschaftlichen Denkens überhaupt zu erheben, war ein klarer, 
kraftvoller und zentraler Gedanke, der keiner halsbrecherischen 
spekulativen Untermauerung bedurfte. Er hatte ins Schwarze der 
Verständlichkeit getroffen, Spekulation brach darunter zusam-
men. Er resignierte lieber vor politischem Einfluß, als daß er sei- 
nen Prinzipien untreu wurde, und blieb darum ohne den Erfolg, 
der durch die Übertragung hoher Ämter gekennzeichnet wird. 
Ohne ein Werk zu hinterlassen, schreibt er seine Gedanken allein 
in die Herzen seiner Jünger, die durch mehr als zwei Jahrtausen- 
de den Osten immer wieder zu Ehrlichkeit, Güte und Dienst am 
Volk aufriefen. 

Daher mußte sich die konservierende Kraft des Konfuzianismus 
am stärksten in dem von ihm erkorenen Prototyp gesellschaftli- 
cher Ordnung, der Familie selbst, auswirken! 

 
 

B. Der Buddhismus (japanisiert) 

Der Buddhismus in seiner Gesamtheit ist sehr komplex. Buddha 
heißt »der Erleuchtete«; dies war Ehrentitel des indischen Prinzen 
und Wanderasketen Siddhartha Gautama, der etwa von  560–480 
v. Chr. lebte. 

Es ist wichtig zu wissen, daß der Buddhismus in seinem ge- 
schichtlichen Verlauf Wandlungen durchgemacht hat: 

1. Der Urbuddhismus ist das »kleine Fahrzeug«, auch kleines 
Rad genannt (Symbol des Heils, des Lebens). Im Urbuddhismus 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

217 

217 

war Buddha Mensch und bewußt kein Religionsstifter. Er wollte 
nicht göttlich verehrt werden und lehrte seine Schüler, sie sollten 
keine Zuflucht bei einer Gottheit suchen. 

2. Das »große Fahrzeug«, wahrscheinlich um Christi Geburt 
entstanden, läßt deutlich eine Wandlung erkennen. Beim »kleinen 
Fahrzeug« war Buddha selbst der Meinung, Erlösung sei nur we- 
nigen möglich. In der Begegnung und Auseinandersetzung mit an- 
deren Religionen wurde der Urbuddhismus beeinflußt und 
menschlichen Erwartungen angepaßt. Buddha wurde zu einem 
Halbgott, zu einem Vermittler. Nun wurde Erlösung allen Gläubi- 
gen möglich, da sie auf das Erbarmen des Bodhisattwas rechnen 
können. (Bodhisattwa = ein Mensch auf dem Wege zur Bud- 
dhaschaft, als Erlösergestalt verehrt.) 

3. Aus dem »großen Fahrzeug« entstand im 7. und 8. Jahrhun- 
dert das »Diamantfahrzeug« mit magischen und esoterischen Leh- 
ren. Nun war Buddha zum Retter geworden, der an der Tür zum 
Himmel wartet, bis alle hineingekommen sind, um dann als letz- 
ter hineinzugehen. 

 
Der Buddhismus in Japan 

 
Der Buddhismus ist der zweite große religiöse Strom, der Japan 
belebte und beeinflußte. Es ereignete sich aus dem Ge-
schichts- verlauf heraus, daß Japan den Buddhismus des 
»großen Fahrzeugs« kennenlernte. Im Urbuddhismus ist stets 
die Erleuchtung der Mittelpunkt des religiösen Erlebnisses, 
ganz individuell. Das 
»große Fahrzeug« aber ist vergleichsweise sozial ausgerichtet. 
Sympathie, Geduld und Toleranz beeinflussen noch heute das 
Leben der Japaner, und auch pazifistische Strömungen gehören 
dazu. 

Die Geringschätzung der Metaphysik (Lehre von den letzten, 
nicht erkennbaren Zusammenhängen des Seins, vom Übersinnli- 
chen) ist verbunden mit der dem Buddhismus eigenen ablehnen- 
den Haltung dem Gottglauben gegenüber, mit einer Doppelwer- 
tigkeit von Gefühlen, also der Möglichkeit, auch das Gegenteil 
einzuschließen. 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

218 

218 

Das moderne Japan ist auf eine Nationalökonomie ausgerichtet. 
Daher sind es vor allem drei Tatsachen, die das Verhältnis der Ja- 
paner zum »großen Fahrzeug« charakterisieren: 

1. Sie wählen aus der großen Zahl der Sutren (Sutra, ein kurzer, 
einprägsamer Lehrsatz) die mit einer laizistischen und weltzuge- 
wandten Tendenz aus und verleihen ihnen eine besondere Wich- 
tigkeit. 

2. Sie schwächen auch in der Theorie den im Buddhismus viel- 
leicht möglichen Bezug auf ein jenseitig Absolutes ab und passen 
den Buddhismus bis zu einem bestimmten Grad dem Shintoismus 
an. 

3. Sie akzentuierten als einen Teil der buddhistischen Lehre 
das, was ökonomisch sinnvoll erschien, so stark, wie es in keinem 
anderen buddhistischen Lande geschieht, und bereiteten gerade 
dadurch die heutige Entwicklung vor. 

Diese eigenartige Auswahl der Sutren geschah durch den Kron- 
prinzen Shootoku Taishi, der im siebten Jahrhundert den Bud- 
dhismus in Japan einführte. Er spielte in der buddhistischen Be- 
kehrungsgeschichte Japans eine Rolle ähnlich der Karls des 
Großen in der Christianisierung Deutschlands. Er übernahm im 
Gegensatz zu Karl selbst die Funktion eines buddhistischen Pre- 
digers. Er betonte das Jetzt und das Handeln, entsprechend dem 
aktiven und pragmatischen Charakter der Japaner. Man kann so- 
gar sagen, daß er der indisch-buddhistischen Ethik der Verteilung 
der Güter eine japanisch-buddhistische Ethik der Produktion ent- 
gegensetzte. 

Diese Praxis wurde später auch auf die Klöster des Zen ausge- 
dehnt, die ihre Nahrungsmittel selbst herstellen, während im Klei- 
nen-Fahrzeug-Buddhismus das Erbetteln der Nahrung noch heu- 
te üblich ist. Der Aufbau von Wohlfahrtsorganisationen, die Urbar-
machung unfruchtbarer Landstriche und die Regulierung der Flüs-
se werden in Japan zu Werken der Frömmigkeit. Gegen Ende des 
Mittelalters, das auch in Japan eine Zeit tiefer Frömmigkeit war, 
wird ökonomisch sinnvolle Arbeit geradezu zum Prinzip erhoben. 
Wer sich seinem Berufsleben mit Leib und Seele verschreibt, prak-
tiziert die Lehre Buddhas. Landwirtschaft betreiben heißt die Taten 
Buddhas tun. 

Der Buddhologe Nakamura Hajime (geb. 1912) weist hin auf den 
Zenpriester Suzuki Shosan, der zwar in keiner Weise typisch für 
den damaligen Buddhismus war, dessen Gedankengänge aber be- 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

219 

219 

weisen, daß die geistige Grundlage der Wirtschaftsexpansion von 
heute sehr tiefe Wurzeln in der Geschichte aufweist. Buddha zu 
werden, hieß für ihn, fleißig den Geschäften des eigenen Lebens 
nachzugehen. Er lehrte: Jeder Beruf ist eine buddhistische Übung. 
Durch deine Arbeit solltest du Buddha gleich werden. Es gibt kei- 
ne Arbeit, die nicht eine Übung des Buddhismus ist. Dem Bauern, 
der wegen seiner dringlichen Landarbeit keine Zeit zum Gebet fin- 
det, erklärt er, daß Landarbeit nichts als buddhistische Übung sei. 
Mit schlechter Absicht getan, ist sie niedrige Arbeit; wenn du aber 
tief religiös bist, ist sie das heilige Werk eines buddhistischen Hei- 
ligen. Wenn du das Gelöbnis machst, durch Landarbeit deine Sün- 
den zu tilgen, und wenn du dann den Boden umgräbst, indem du 
bei jeder Wendung des Pflugs den barmherzigen Namen des Ami- 
da Buddha anrufst, kannst du sicher sein, daß dir die Frucht der 
Buddhaschaft zuteil wird. 

Der obengenannte Buddhologe Nakamura weist auch hin auf 
den Zenmeister Dogen (1200–1253), der die buddhistische Theorie 
veränderte, nicht im Ökonomischen, sondern in der Philosophie, 
mit neuen Interpretationen von Sein und Zeit. Dogen lehrte: In der 
Zeit ist Sein, und zwar so stark, daß Zeit bereits Sein ist und daß 
alles Sein auch Zeit ist. Die Unbeständigkeit selbst ist für Dogen 
der absolute Zustand. Die Inder nehmen ein transzendentes Ab- 
solutes an; für die Japaner sind bezeichnenderweise die unbe- 
ständigen Dinge selbst das Letzte, das Absolute, das Endgültige, 
hinter dem man nichts weiter zu suchen braucht. Dieser Zeitbe-
griff und Seinsbegriff befruchten die Kunst und die Literatur. Kindli-
che Neugierde und Heiterkeit, Bestaunen und Befühlen in unbe-
fangener Diesseitigkeit kennzeichnen diese Menschen, während 
im Westen die Auffassung herrscht, daß der Dämon Maschine ei-
nes Tages alles ins Unglück reißt. Ein fatalistischer Pessimismus 
dieser Art findet in Japan kein Verständnis. 

Geistesgeschichtlich betrachtet läßt sich sagen, daß in den 
Spekulationen des Dogen die shintoistische Seele Japans gewis-
sermaßen den Buddhismus durchdrungen und von Grund auf 
verän- dert hat. Der primitive Animismus des Shinto, der in Bäu-
men, Bergspitzen, Felsen, Füchsen, Schlangen, Donner und Blitz 
etwas Letztes und Ehrfurchtgebietendes erblickte, findet hier seine 
ideologische Bestätigung. Die Welt der Erscheinungen ist das 
Absolute, das ist typisch für das japanische Denken. So bildeten 
sich im Buddhismus Veränderungen der Gedankenwelt heraus, 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

220 

220 

die dem starken Schönheitssinn, dem damit verbundenen Kunst-
sinn und zugleich der Naturliebe der Japaner entsprachen, die 
bereits früher stark ausgeprägt waren. 

In der ersten Periode seiner Geschichte in Japan war der Bud- 
dhismus eine Religion der Herrschenden, also des Staates und sei- 
ner Beamten. Er integrierte das japanische Volk während dieser 
frühen Periode in die fernöstliche Familie der Völker und trug da- 
durch zweifellos zum Frieden bei. Es ist bezeichnend, daß die Poli- 
tiker einer späteren Zeit, die Japan in die Isolierung führten, dem 
Buddhismus feindlich gesinnt waren. Um das Jahr 1200 begann der 
Buddhismus in Japan eine echte Volksreligion zu werden. Shinran 
(1173–1262) war der bekannteste Sektengründer mit seiner Lehre 
vom wahren, reinen Land, der auch den Zölibat der Priester ab- 
schaffte. Nach ihm kam Nichiren (1222–1282), der die Anrufung der 
Lotos-Sutra (Sutra vom Lotos des reinen Gesetzes) einführte. Es ist 
das wichtigste Sutra des Großen-Fahrzeug-Buddhismus und handelt 
von der Absolutheit des göttlichen Buddha und von der Universalität 
seines Heils. Allein die Anrufung des Titels als Gebetsformel genügt, 
um zum Heil zu gelangen. Die heutige Sokagakkai (Sekte der Wert- 
schöpfer, die als Komeito-Partei in das Oberhaus und das Unterhaus 
eingezogen ist) sieht sich als Nachfolgerin von Nichiren. 

 
Das Leben der Japaner und die japanische Kunst unter 

dem Einfluß des Zen-Buddhismus 
 
Ohne eine kurze Zusammenfassung dieses Themas können wir 
die Betrachtung der japanischen Religionen nicht abschließen. Der 
Einfluß des Zen geht weit über seine religiöse Bedeutung hinaus 
und erstreckt sich auf alle Gebiete des japanischen Geisteslebens 
und der japanischen Lebensauffassung bis in die Gegenwart. Wie 
schon kurz dargelegt, haben japanische Lehrer des Buddhismus den 
Zen ganz für Japan geprägt. Zen heißt Kontemplation, Betrachtung 
oder Konzentration des Geistes. Was es konkret bedeutet, ist nicht 
leicht zu erklären, weil seine Vertreter selbst nicht nur keine Definition 
anbieten, sondern darauf bestehen, daß Zen nicht beschrieben wer-
den kann, es müsse erlebt werden. Es wäre falsch, den Schluß zu 
ziehen, daß sein Betrachtungsgegenstand Gott sein müßte. Die Ver-
treter des Zen bejahen nicht die Existenz Gottes, ohne sie anderer-
seits klar zu leugnen. Sie haben mit dieser Frage nichts zu tun. Zen 
ist weder monotheistisch noch pantheistisch, glaubt aber auch nicht 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

221 

221 

an ein Leben nach dem Tode. Zen will die letzte Realität, das Wesen 
der Dinge, so wie es sich im Menschen selbst offenbart, zugäng-
lich machen. Es ist das Erlebnis des Nichts, die Leugnung aller Viel- 
falt. Zen führt den Meditierenden immer wieder an den Rand der ge-
danklichen Verzweiflung, indem er die Unbrauchbarkeit der Begrif-
fe demonstriert. Erst die Kunst macht das Nichts erlebbar. 

Zen als kulturschöpferische Kraft 
 
Nach dem 2. Weltkrieg führten einige renommierte Firmen Zen- me-
ditationen für die neu aufzunehmenden Firmenmitglieder ein, gleich-
sam, um sie zur äußersten Konzentration anzuleiten. Hingabe an die 
Firma mit dem Fernziel der Vergrößerung des Bruttosozialproduktes 
scheint uns heute weniger geistvoll, besonders wenn die Selbstauf-
gabe so konkrete Formen wie Verkehrschaos, Preissteigerung und 
Umweltverschmutzung annimmt. Dadurch scheint eine gewisse 
Fragwürdigkeit des Zen als neutraler Me- thode besonders augen-
scheinlich zu sein. Vielleicht ist es ein Mißbrauch, der aber die posi-
tiven Auswirkungen des Zen in der japanischen Kultur nicht zu ver-
dunkeln vermag. Äußerste Konzentration beim Bogenschießen, in-
nere Sammlung beim Führen des Pinsels in der Schreibkunst, Ge-
löstheit beim Tee und Entrücktheit beim No-Drama, sie alle weisen 
auf den Zen als kulturschöpferische Kraft. Zen war für die Japaner 
früherer Jahrhunderte und ist, in begrenztem Maße, wohl heute 
noch eine fundamentale Erholung, da alle Einflüsse des täglichen 
Lebens ausgeschaltet werden. Darüber hinaus schafft Zen eine 
ideologische Leere, die dem Meditierenden als Dauerhaltung 
schlechthin unerträglich werden muß. Da aber seine früheren Iden-
tifikationen ausgeschaltet, aus seinem Bewußtsein verwiesen, ge-
radezu vernichtet werden, muß der Betrachtende mit innerer Not-
wendigkeit einen neuen Ansatzpunkt suchen, sei es in der Kunst, 
im Wege des Ritters (Bushido) oder in seinem Berufsleben. An-
satzpunkte suchen, die ohne jede Voraussetzung sind, ist dasselbe 
wie kreativ tätig zu sein. Daher ist Zen kulturschöpfe- risch in dem 
doppelten Sinn, daß völlig neue Wege gefunden werden müssen 
oder daß man bisherigen Tätigkeiten aus der Kraft (oder besser 
aus dem Schock) der Begegnung mit dem Nichts heraus mit völlig 
neuer Vitalität nachgeht. So kann der am Nichts des Zen Gestählte 
in jeder Richtung aktiv werden. Zen ist zwar als Stille eine Absage an 



Die  Religionen Japans im Licht der Heiligen Schrift 
 

G+H Nr. 5_99 

222 

222 

alle Aktivität, er ist aber auch als Konzentration eine Vorbereitung 
künftiger Handlungen. 

In einer freundlichen, modernen Interpretation ist Zen die Ruhe 
vor dem Anlauf in die alte Richtung, nämlich zu größerem Fort-
schritt und einer besseren Gesellschaft. Der Mensch ist der wirkli-
che Mittelpunkt der Weltanschauung des Zenbuddhismus. Darin, 
daß er vor allem, wenn nicht gar ausschließlich, den Menschen 
kennt, ist der Zen in voller Harmonie mit den ältesten Traditionen 
des Buddhismus. Der Dichter Minamoto no Sanetomo sagte: Ob 
du es Gott nennst, ob du von Buddha sprichst, was anderes ist es 
als irdischer Menschen einsames Herz? 

(In Heft 6 folgt Teil 2: Gegenüberstellung mit der biblischen 
Schau.) 

✴ 
 
»Es gibt eine verführerische Passivität. So ist z.B. das fernöstliche Me- 
ditieren eine Übung der Passivität. Jegliche Meditation ohne Gottes 
Wort, ohne die Bindung an den Herrn Jesus Christus, kann in die Irre 
führen. Auch das Meditieren über einem aus dem Zusammenhang 
gerissenen Bibelwort ist gefährlich. Die Bibel selbst leitet uns dazu 
an, über das Wort Gottes nachzusinnen (Ps. 1; 119) und damit an-
hand der Bibel mit Verstand und Willen zu arbeiten.« 

Dr. Erich Lubahn in »Apokalypse aktuell« 
 

 


	A. Einleitung
	A. Der Shintoismus
	A. Der Konfuzianismus
	B. Der Buddhismus (japanisiert)

