
 
 

 

 

 

Die  
Sehnsucht 

der Nationen 
 

und andere biblische Aufsätze 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

von Adolf Heller  1895 - 1973 

 
 
 
 



 2 

291a



 3 

 

 
 
 
 

Inhalts-Verzeichnis 
 

 
Die Sehnsucht der Nationen                                     3 
Eingeschlossen                                                       9 
Verheißung und Erfüllung                                       12 
Gott der Goel       22                                         
Gottes Herz      29 
Menschliche und göttliche Logik   40 
Frucht des Geistes     50 
Vom Kampf des Glaubens    59 
Die Himmlischen     69        
Goliath aus Gath als Typ auf den Feind                     74 
 



 4 

Die Sehnsucht der Nationen 
 

„Das Ersehnte aller Nationen wird kommen“ (Haggai 2,7) 

      
     Vielleicht die stärkste  Spannung im Leben des Einzelnen wie 
der Völker ist die Sehnsucht. Ihre verzehrende Kraft kann durch 
kein irdisches Mittel ausgelöscht werden. Wer die Geschichte 
unserer Vorväter wirklich kennt, der weiß, dass die Germanen 
nicht nur im Krieg und in Augenblicken der Not göttliche Hilfe 
erflehten, sondern sich allezeit von überweltlichen Kräften und 
unsichtbaren Mächten umgeben und bedroht fühlten. Durch 
Gottesdienst, Opfer und Gebet suchten sie zum Schutz gegen 
jene Gewalten mit dem geheimnisvollen höchsten Wesen, mit 
Gott, in Verbindung zu treten. 
     Dass gilt, mehr oder weniger stark verzerrt, für alle Völker. Je 
nach Land und Sitte prägt sich das Gottsuchen verschieden aus. 
Der Germane suchte bei seinen Göttern in erster Linie Kraft, der 
Römer Recht und der Grieche Weisheit. 
     Wie gewaltig und tief das Sehnen und Ahnen der Heiden war, 
ersehen wir, um nur ein einziges Beispiel zu nennen, das der 
Edda, einer Sammlung nordischer Sagen. Dort lesen wir: 

      
     „Wenn die Schlechtigkeit und Verderbnis der Welt 
aufs Höchste gestiegen sein wird, dann werden die Erde 
und der Göttersitz Asgard in einem ungeheuren Wel-
tenbrand versinken .... Aus den Trümmern des Gerichtes 
wird eine neue Welt mit neuen Göttern und Menschen 
erstehen, ohne Sünde, ohne Siechtum und Tod.“  

 
     Dieses düstere und zugleich herrliche Bild ist viel umfassen-
der, schöner und gerechter als das religiöse Lehrgebäude vieler 
Frommer, die nur einige wenige Heilige, möglichst nur eigner 
„Richtung“, in den Himmel bringen wollen, aber die übrige 



 5 

Menschheit, die Erde und die Engelwelt in endlose Qual und 
Finsternis der Gottesferne verschwinden lassen möchten. 
     Das Heidentum ahnt in großartiger Klarheit, dass aus den 
Schrecken und Trümmern des Weltenbrandes eine herrliche 
neue Schöpfung hervorgeht, in der nicht nur einige wenige 
Fromme, sondern alle, Engel und Menschen, errettet sein wer-
den, und aus der Sünde, Krankheit und Tod immer und völlig 
beseitigt sind. 
     Wer Gottes Wort kennt, sieht so viele Parallelen zwischen 
dem Ahnen der Heiden und der geoffenbarten Wahrheit des 
Buches der Bücher, dass sein Herz in beseligter Freude darüber 
jauchzt. 
     Rücken wir die Hauptpunkte des obigen Auszugs aus der Edda 
ins untrügliche Licht der heiligen Urkunden Gottes! 
 

 

1. Die Schlechtigkeit und Verderbnis der Welt 

steigt aufs Höchste 

     Es ist durchaus nicht der Fall, dass das Bewusstsein von Sünde 
und Schuld nur eine Erfindung schlauer Priester sei, gegen das 
der unverbildete Mensch und ein nicht entartetes Volk gefeit 
wären. Sämtliche Religionen der Erde beruhen darauf, dass der 
Mensch seine Unzulänglichkeit und den in ihm wurzelnden un-
ausrottbaren Hang zum Bösen fühlt und darunter leidet. Die 
Bosheit und Schlechtigkeit der Welt wird nicht allmählich über-
wunden und beseitigt, sondern im Gegenteil immer größer. 
     Das weiß schon das germanische Heidentum und das lehrt 
auch der inspirierte Apostel der Nationen, wenn er in 2Tim 3,1-
5a schreibt: 

     „Dieses aber wisse, dass in den letzten Tagen schwere 
Zeiten sein werden; denn die Menschen werden eigen-
liebig sein, geldliebend, prahlerisch, hochmütig, Lästerer, 
den Eltern ungehorsam, undankbar, frech, ohne natürli-
che Liebe, unversöhnlich, Verleumder, unenthaltsam, 



 6 

grausam, das Gute nicht liebend, verwegen, aufgeblasen, 
mehr das Vergnügen liebend als Gott, die eine Form der 
Gottseligkeit haben, ihre Kraft aber verleugnen.“ 

     Auch das Monarchienstandbild Nebukadnezars zeigt uns die 
gleiche innere Linie durch die Reihenfolge Gold, Silber, Erz, Eisen 
und Ton. Die moralische Entwicklung der Menschheit geht nicht 
aufwärts, sondern abwärts. Das ahnen die Heiden – Nationen, 
und das lehrt die Schrift. 
 
 

2. Die Erde und der Göttersitz Asgard versinken 

in einem ungeheuren Weltbrand 

     Im Gegensatz zu Midgard, dem Wohnsitz der Menschen auf 
Erden, galt Asgard als der Wohnsitz der Asen oder Götter, also 
der Engel. Beide, Midgard und Asgard, also Himmel und Erde 
werden vom Feuer der Vernichtung erfasst und verzehrt. Lehrt 
nicht auch die Bibel, dass das Gericht Gottes Engel und Men-
schen umfasst? Statt vieler wollen wir über diesen wichtigen 
Punkt nur einige Stellen nachschlagen. 
     Jes 24,21.22: „Es wird geschehen am Ende der Tage, da wird 
der Herr heimsuchen die Heerschar der Höhe in der Höhe und 
die Könige der Erde auf der Erde. Und sie werden in die Grube 
eingesperrt wie man Gefangene einsperrt und in die Grube ein-
geschlossen.“ 
     Amos 5,8b: „Der den Tag zur Nacht verfinstert, der den Was-
sern des Meeres ruft und sie ausgießt über die Fläche der Erde: 
HERR ist Sein Name; der Verwüstung losbrechen lässt über den 
Starken (Starke sind im Sprachgebrauch der Schrift Engelfürs-
ten!), und Verwüstung kommt über die Feste.“ 
     1Kor 6,2.3: „Wisset ihr nicht, dass die Heiligen die Welt rich-
ten werden? .... Wisset ihr nicht, dass wir Engel richten wer-
den?“ 
     Jes 34,1: „Alles Heer der Himmel zerschmilzt; und die Himmel 
werden zusammengerollt wie ein Buch; und all ihr Heer fällt her-



 7 

ab, wie das Blatt vom Weinstock herabfällt und wie das Verwelk-
te vom Feigenbaum.“ 
     2Petr 3,7.12: „Die jetzigen Himmel und die Erde sind durch 
Sein Wort aufbewahrt, für das Feuer behalten auf den Tag des 
Gerichtes .... der Tag Gottes, dessentwegen die Himmel, in Feuer 
geraten, werden aufgelöst, und die Elemente werden im Brande 
zerschmelzen.“ 
 
 

3. Aus den Trümmern des Gerichtes erhebt sich 

 eine neue Welt ohne Sünde und Tod 

     Wie klar erfasst hier die Sehnsucht der Heiden, das Ahnen der 
Nationen, göttliche Hochziele! Muss sich die moderne „Chris-
tenheit“ mit ihrem Dogma von der Errettung einiger weniger 
Menschen und der endlosen Höllenqual der weitaus meisten 
Geschöpfe nicht schämen vor der Größe und Erhabenheit heid-
nischer Vorstellungen? 
     Die Edda sagt, dass aus dem allgemeinen, alle Wesen umfas-
senden Weltbrande eine geläuterte, sündenfreie Schöpfung her-
vorgeht, in der es keinen Tod mehr gibt. Wie gewaltig, göttlich 
und schön ist dieses Bild! Wie befriedigend und jede Sehnsucht 
stillend ist dieses Ziel! Da ist kein Raum für pharisäischen Neid 
auf die Unerretteten, die doch auf keinen Fall die gleiche Herr-
lichkeit erreichen dürfen wie die Frommen, welche durch den 
Verzicht auf die Genüsse und Freuden der sündigen Welt so viele 
Opfer gebracht zu haben wähnen.  
     In diesem Stück ist die Sehnsucht der Heiden doch sicherlich 
moralischer und gottgeziemender als die Wunschgebilde vieler 
Frommer. „Eine neue Welt mit neuen Göttern und Menschen, 
ohne Sünde, ohne Siechtum und Tod!“ Das ist ein wirklich völli-
ger Ertrag des allgenugsamen Erlösungswerkes Jesu Christi! Das 
ist eine Botschaft, die wert ist, einer sterbenden und verzweifel-
ten Welt verkündet zu werden. Dieses Evangelium trägt für den 
Zeugen selbst als unversiegliche Quelle eine ihn immer wieder 



 8 

beschwingende Lichts- und Freudenkraft. Es ruft den Sünder aus 
der Staubgebundenheit seiner irdischen Versklavung heraus und 
befreit den mühsam Ringenden aus seinem Wahn, er müsse sein 
Heil sich selber schaffen.  
     Wir wollen auch diese Sehnsucht der Heiden (o. Nationen) ins 
Licht der untrüglichen Gottesoffenbarung rücken. Lassen wir 
auch in diesem Stück die Schrift für sich selber reden! Ihr Zeugnis 
ist auch hier so eindeutig und wuchtig, dass erklärende Men-
schenworte gar nicht nötig sind. Möchten wir uns in heiliger Ehr-
furcht hüten, etwas zu den Aussagen Gottes hinzuzufügen oder 
abzustreichen! 
     Jes 24,22b: „Nach vielen Tagen werden sie (nämlich die Heer-
schar der Höhe und die Könige der Erde auf der Erde!) in Gnaden 
(so wörtlich!) heimgesucht werden.“ 
     Hiob 25,2.3: „Herrschaft und Schrecken sind bei Ihm (d.i. bei 
Gott). Er schafft Frieden in Seinen Höhen (und nicht nur auf Er-
den). Sind Seine Scharen (nämlich Seine Heerscharen) zu zählen? 
Und über wem erhebt sich nicht Sein Licht?“ 
     Kol 1,19.20: „Es war das Wohlgefallen der ganzen Fülle, in 
Ihm (d.i. in Christo) zu wohnen und durch Ihn das All mit Sich 
auszusöhnen, indem Er Frieden gemacht hat durch das Blut Sei-
nes Kreuzes, durch Ihn, es sei das, was auf der Erde, oder das, 
was in den Himmeln ist.“ 
     Offb 21,1.4.5: „Ich sah einen neuen Himmel und eine neue 
Erde; denn der erste Himmel und die erste Erde waren vergan-
gen, und das Meer ist nicht mehr. Und der Tod wird nicht mehr 
sein, noch Trauer noch Geschrei noch Schmerz wird mehr sein, 
denn das Erste ist vergangen. Und Der auf dem Throne saß, 
spricht: Siehe, Ich mache alles neu! Und Er spricht: Schreibe, 
denn diese Worte sind gewiss und wahrhaftig!“ 
     Offb 5,13: „Und jedes Geschöpf, das in dem Himmel ist und 
auf der Erde und unter der Erde und auf dem Meere ist, und 
alles, was in ihnen ist, hörte ich sagen: Dem, Der auf dem Throne 



 9 

sitzt, und dem Lamme, die Segnung und die Ehre und die Herr-
schaft und die Herrlichkeit und die Macht von Ewigkeit zu Ewig-
keit!“ 
     Phil 2,10.11: „... dass in dem Namen Jesu sich jedes Knie an-
betend beuge, der Himmlischen und Irdischen und Unterirdi-
schen, und jede Zunge rühme, dass Jesus Christus Herr ist zur 
Verherrlichung Gottes des Vaters.“ 
     Neh 9,6: „Du bist, Der da ist, Herr, Du allein, Du hast die 
Himmel gemacht, der Himmel Himmel und all ihr Heer, die Erde 
und alles, was darauf ist, die Meere und alles, was in ihnen ist. 
Und Du zeugst dieses alles ins Leben (so wörtlich!), und das Heer 
des Himmels betet Dich an.“ 
     Ps 103,19-22: „Der Herr hat in den Himmeln festgestellt Sei-
nen Thron, und Sein Reich herrscht über alles. Preiset den Herrn, 
ihr Seine Engel, ihr Gewaltigen an Kraft, Täter Seines Wortes, 
gehorsam der Stimme Seines Wortes. Preiset den Herrn, alle 
Seine Heerscharen, ihr Seine Diener, Täter Seines Wohlgefallens! 
Preiset den Herrn, alle Seine Werke an allen Orten Seiner Herr-
schaft! Preise den Herrn, meine Seele!“ 
 
     Wir ersehen aus diesen Schriftzeugnissen, dass sich die Sehn-
sucht der Heiden (o. Nationen) in großen Umrissen mit dem ge-
offenbarten Heils- und Retterplan Gottes deckt. Was die Natio-
nen verschwommen ahnen, was ihr Sehnen in heißem Begehren 
schaut und erstrebt, nämlich Beseitigung von Sünde und Tod 
und Erneuerung der ganzen Schöpfung, das hat Gott klar ent-
hüllt, in Seinem Wort niedergelegt und mit heiligem Eidschwur 
bestätigt. 
     Wie dankerfüllt und siegesgewiss sollten wir diese Botschaft 
erfassen und bezeugen! Welch eine frohe, gesegnete Kunde, die 
Gott als Ahnung und Sehnsucht schon in die Herzen der Heiden 
(o. Nationen) legte und deren beseligender und umfassender 
Vollumfang uns, der Leibesgemeinde des Christus, anvertraut ist! 



 10 

 
 

Eingeschlossen  
 

     Wer den vergangenen Weltkrieg als Frontsoldat miterlebte, 
weiß, dass es kaum ein schrecklicheres Wort für uns gab als das 
Wort „eingeschlossen!“ Sei es, dass eine Sappe1 oder ein vorge-
schobenes Grabenstück vom Feind abgeschnitten worden war, 
dass eine Vorhut oder Nachhut vom Gegner umzingelt wurde 
oder dass der Eingang des schützenden Unterstandes vom feind-
lichen Granatfeuer derart zusammengeschossen war, dass man 
ihn nicht mehr verlassen konnte und, wenn keine Hilfe kam, man 
dem Erstickungstode preisgegeben war. 
     Eingeschlossen! Wie viel Angst und Qual barg dieses eine 
Wort für den Frontsoldaten!  -- 
     Es gibt aber ein noch schlimmeres Eingeschlossensein, näm-
lich das, von dem Römer 12,32 redet: „Gott hat alle zusammen 
in den Unglauben (oder Ungehorsam) eingeschlossen.“ 
     Der Unglaube der Gottesferne und der Christuslosigkeit ist ein 
gar furchtbarer, finsterer Kerker. Selbstsucht und Sünde, Neid 
und Streit, Verzweiflung und Todesfurcht sind das Teil derer, die 
sich in diesem Gefängnis befinden. Ohne wahre Freude, ohne 
bleibenden Frieden, voll ungestilltem Durst nach Licht und Leben 
schmachtet die Schöpfung in den Kerkertiefen des Unglaubens.  
     Wer ist der Urheber dieses qualvollen Zustandes? 
     „Die Sünde!“ sagen die Einen und haben recht. „Der Teufel!“ 
entgegnen andere und haben auch recht. 
     Unsere Schriftstelle aber nennt den letzten und eigentlichen 
Urheber allen Weltgeschehens: es ist niemand anders als unser 
Gott und Vater. Freilich muss das unserer althergebrachten 
Frömmigkeit als ungereimt erscheinen, dass Gott Selber Seine 

 
1  (franz.) (Milit. früher Lauf-, Annäherungsgraben). 



 11 

Geschöpfe in den Unglauben eingeschlossen haben soll. Und 
doch ist es so!  
     Wir können aber nur dann den Ursprung aller Dinge ein-
schließlich des Bösen, Traurigen und Schmerzlichen begreifen, 
wenn wir einen Blick haben für das Ziel und Ende, in das alles 
auslaufen und münden wird. 
     Alles Leid und jede Not der Geschöpfe haben eine heilige 
Zweckbestimmung. Sünde, Tod und Verdammnis walten nicht 
plan- und ziellos, sondern müssen, ohne dass die Gerichtswerk-
zeuge sich dessen bewusst sind, die Rettungs- und Vollendungs-
gedanken Gottes ausführen helfen. 
     So ist es auch mit dem Eingeschlossensein aller in die Gefäng-
nisse des Unglaubens. In der ersten Hälfte von Römer 11,32 le-
sen wir davon, dass Gott  

 

alle zusammen in den Unglauben oder Ungehorsam eingeschlossen  
 

hat. Die zweite Hälfte dieses wichtigen Gotteswortes wird durch 
das zweckbestimmende „auf dass“ eingeleitet. Nach der Meinung 
der meisten Menschen müsste es heißen: „... auf dass die, die 
sich von Herzen bekehren, begnadigt werden.“ 
     Anders redet die Schrift! Sie sagt: „... auf dass Er alle begnadi-
ge.“  Die Begnadigung aller ist das Ziel des Eingeschlossenwer-
dens in den Unglauben. 
     Nach Gal 3,23 verhält es sich ganz ähnlich mit denen, die un-
ter Gesetz verschlossen oder versperrt werden. Es geschieht dies 
„auf den Glauben hin“ oder „in den Glauben hinein“. 
      
     Das ist eine köstliche Botschaft für alle, die sich abmühen und 
abquälen unter Gesetzeswerken und die große Not ob ihres 
fortwährenden Zukurzkommens empfinden. Ziel und Frucht des 
Eingeschlossenseins unter das Gesetz ist der Glaube! Alle Züchti-
gungen und alle Zuchtmeister sind, zeitlich gesehen, vorüberge-



 12 

hend und hinsichtlich ihres Zieles Vorstufe der Vaterdienste und 
des Glaubens (Gal 3,24-26;  1Kor 4,15). 
     Möchten wir die reichen und herrlichen Gotteszusagen ver-
stehen und ergreifen lernen; dann würden wir nicht nur die 
heilsnotwendige Zeit des Eingeschlossenseins in den Unglauben 
oder unter das Gesetz mit fleischlichen Mitteln abkürzen, son-
dern von Herzen dafür danken können, weil Gottes Geschöpfe 
erst durch die Erkenntnis ihrer Knechtschaft einen Anstoß zum 
Eingehen in die Freiheit bekommen. 
     Dann wüssten wir auch, dass Gottes gute Hand immer und 
überall um uns ist, selbst dann, wenn wir vor ihr fliehen. Anbe-
tend könnten wir dann mit dem Psalmisten bezeugen: 
      
     „Von hinten und von vorn hast Du mich eingeengt,  
     und auf mich gelegt Deine Hand. 
     Kenntnis, zu wunderbar für mich, zu hoch: 
     Ich vermag sie nicht zu erfassen! 
     Wohin sollte ich gehen vor Deinem Geiste, und  
     wohin fliehen vor Deinem Angesicht? 
     Führe ich auf zum Himmel, - DU bist da; 
     und bettete ich mich in dem Scheol, - siehe, DU bist da! 
     Nähme ich Flügel der Morgenröte, -  
     ließe mich nieder am äußersten Ende des Meeres, - 
     auch daselbst würde Deine Hand mich leiten 
     und Deine Rechte mich fassen“                     (Ps 139,5-10). 
 
Gelobt sei Gott, dass wir in jeder Beziehung von IHM einge-
schlossen sind!                _______  
 

Wir dürfen und sollen täglich 

 
1. die Schriften erforschen: Apg 17,11; 
2. im Flehen und in den Gebeten verharren: 1Tim 5,5; 
3. mit Christus sterben: 1Kor 15,31; 



 13 

4. uns selbst verleugnen u. unser Kreuz auf uns nehmen: Lk 9,23 
5. Seinen Namen preisen u. Seine Rettung verkünden: Ps 96,2; 
6. zum Herrn rufen: Ps 88,9; 
7. im Namen Gottes frohlocken: Ps 89,16.  

Gott errettet 

 
 1. den Elenden durch sein Elend: Hiob 36,15; 
 2. unsre Seele vom Tode und unsre Füße vom Sturz: Ps 56,13; 
 3. aus der Hand aller unsrer Feinde: 2Kö 17,39; 
 4. von den Lippen der Lüge, von der Zunge d. Truges: Ps 120,2; 
 5. aus großen Wassern: Ps 144,7; 
 6. aus der Gewalt der Finsternis: Kol 1,13; 
 7. aus allen unsern Beängstigungen: Ps 34,4; 
 8. aus allen unsern Bedrängnissen: Ps 34,17; 
 9. nach Seiner Zusage: Ps 119,170; 
10. nach Seinen Erbarmungen: Neh 9,28. 
 
 

 

 

Verheißung und Erfüllung 
 
     Wie oft wurden wohl schon von Menschen Versprechen und 
Zusagen gegeben, die nie in Erfüllung gingen! Selbst bei redlichs-
ter Absicht und scheinbar günstigsten Umständen wurden un-
zählige Menschenworte niemals wahr. 
     Ganz anders verhält es sich mit Gottes Wort! Was Er zusagt, 
das führt Er auch aus. Und das nicht nur in einer Hinsicht, wie 
das sonst im Leben der Fall ist, sondern in vielfacher Beziehung. 
Was Gott in Seinem Wort verheißt, hat eine mehrfache Erfül-
lung. In immer höheren Sphären und in immer größerem Um-
fang werden Gottes Verheißungen wahr. 
      Man unterscheidet:  

1. die präteristische oder vergangene Erfüllung; 



 14 

2. die präsentistische oder gegenwärtige Erfüllung; 
3. die futuristische oder zukünftige Erfüllung. 

Diese drei Arten der Erfüllung göttlicher Aussprüche wollen wir 
an einigen wenigen Beispielen zeigen. 
     „Gott sprach es werde Licht! Und es ward Licht“. Das ist ein 
ganz kurzer, knapper Bericht, den wir in 1Mo 1,3 aufgezeichnet 
finden. Das Schöpferwort „Es werde Licht!“ hat damals, als aus 
dem Tohuwabohu eine Neuordnung entstand, seine erste Erfül-
lung erfahren. 
     Aber mit der präteristischen oder vergangenen Erfüllung ist 
die Lebenskraft dieses Wortes noch lange nicht erschöpft. Denn 
es findet auch fortlaufend eine Gegenwartserfüllung. Wo immer 
ein Mensch wesenhaften Einblick in göttliche Wahrheiten ge-
winnt, findet ein solcher Lichtschöpfungsakt Gottes statt. 
     So ruft z.B. der Dichter des 118. Psalmes aus: „Der Herr ist 
Gott, und Er hat uns Licht gegeben!“; Ps 97,11 bezeugt: „Licht ist 
gesät dem Gerechten“, und Ps 112,4 sagt: „Den Aufrichtigen 
geht Licht auf in der Finsternis.“ 
     Paulus verknüpft die vergangene Lichtschöpfung Gottes mit 
der gegenwärtigen, persönlich erlebbaren, wenn er in 2Kor 4,6 
schreibt: „Der Gott, Der aus der Finsternis Licht leuchten ließ, ist 
es, Der in unsre Herzen geleuchtet hat zum Lichtglanz der Er-
kenntnis der Herrlichkeit Gottes im Angesicht Christi“. Wir sehen 
also, dass das Wort „Es werde Licht!“ auch eine fortlaufende 
Gegenwartserfüllung hat. Nur ist sie jetzt geistig-geistlicher Art. 
     Darüber hinaus gibt es aber auch zukünftige Verwirklichungen 
dieses gewaltigen Befehls, der einst an das Finsternischaos einer 
zerstörten Schöpfung erging. Denn im Vollumfang ist dieses 
Wort doch erst dann erfüllt, wenn keinerlei Nacht und Grauen 
mehr sein werden, wenn alles Licht geworden ist. So lange es 
noch irgendwelche Schatten in Gottes weltenweiter Schöpfung 
gibt, ist der heilige Lichtsbefehl noch nicht im Vollsinn ausgeführt 
und wahr geworden. 



 15 

     Gott ist Licht, und wenn Er wirklich alles in allen und in allem 
geworden sein wird, dann kann es keinerlei Finsternis mehr ge-
ben. Das deckt sich ganz mit der heiligen Zusage von Offb 22,5: 
„Nacht wird nicht mehr sein.“ Wenn erst einmal alles neu ge-
worden ist, dann hat sich auch Gottes wunderbares Lebenswort 
„Es werde Licht!“ restlos und völlig erfüllt. 
 
     Freilich darf man solche Vollendungswahrheiten andern nicht 
aufdrängen. Wie viel Not und Kampf haben wir, bis wir glauben 
und erfahren können, dass auf unsern persönlichen Lebensge-
bieten alles licht werden wird und licht geworden ist! Da aber 
unsre Erkenntnis stückweise und schrittweise wächst, so wollen 
wir nichts erzwingen, sondern fein stille warten, bis der Geist 
Gottes uns von einer Klarheit zur andern führt. Wer den Licht-
schöpfungsakt Gottes an seinem eigenen Herzen und Leben fort-
schreitend erfahren darf, dem fällt es gewiss nicht schwer, an-
hand der Schrift zu glauben und zu fassen, dass der Vater des 
Lichts und der Liebe zuletzt mit Seiner gesamten Kreatur zu Sei-
nem herrlichen, längst zuvorgeplanten Vollendungsziele kommt 
und alles in Sein eignes Lichts- und Liebeswesen zurückgestaltet. 
Aber auch diese Erkenntnis ist wiederum eine Gottestat, die Er 
durch Seinen Geist in den Glaubenden vollzieht. 
 
     Darum bittet Paulus für die Empfänger des sogenannten 
Epheserbriefes, also Menschen, die doch nach seinem eignen 
Zeugnis im Glauben an Christus und in der Liebe zu allen Heiligen 
standen, dass sie an den Augen ihres Herzens erleuchtet werden 
möchten, um weitere und tiefere Wahrheiten zu erfassen  (Eph 
1,15-18). 
     Gott ließ aus dem Chaos der Urschöpfung Licht werden; Er 
erleuchtet fortwährend Menschen, die Er der Gewalt der Fins-
ternis durch den Glauben entreißt, und Er wird am Ende Seiner 
Wege alles in Sein Licht umgestaltet haben. So erfüllt sich Sein 



 16 

umfassendes Lebenswort: Es werde Licht! in immer herrlicherem 
Umfang und wesenhafterer Bedeutung. 
     Greifen wir aus der Vielzahl köstlicher Prophetenworte eines 
heraus, das schon manchen Menschen zum Heil geworden ist: 
Jes 43,1.  Dort lesen wir: „So spricht der Herr, Der dich geschaf-
fen, Jakob, und Der dich gebildet hat, Israel: Fürchte dich nicht, 
denn Ich habe dich erlöst; Ich habe dich bei deinem Namen geru-
fen, du bist Mein.“  
     Zunächst hat diese Aussage rein geschichtlichen Charakter. 
Gott redet einfach von dem, was Er in der Vergangenheit getan 
hat. „Ich habe dich erlöst .... Ich habe dich gerufen.“ Das sind 
doch nach dem klaren Wortlaut Dinge, die zeitlich zurückliegen, 
also abgeschlossen sind. In erster Linie sind wohl der Auszug aus 
Ägypten und die sich daran anschließenden Heilsereignisse ge-
meint. Die vergangene Erfüllung dieses Wortes liegt klar und 
zweifelsfrei fest. Von ihr ist zunächst nur die Rede. 
     Aber damit ist die Bedeutung dieses Wortes noch lange nicht 
erschöpft. Denn fort und fort haben im Laufe der Jahrhunderte 
Menschen, die in Furcht und Not waren, diese Aussage Gottes 
ganz persönlich für sich erfasst und ihre beseligende Wahrheit 
erfahren. Ich kenne einige Männer und Frauen, die durch das 
Erfassen gerade dieses Gotteswortes zum lebendigen Glauben 
kamen. Es wäre doch gewiss nicht richtig gewesen, solchen Er-
weckten und Heilsverlangenden zu sagen: „Dieses Wort von Jes 
43,1 geht euch gar nichts an. Es ist doch ganz klar an Jakob, an 
Israel gerichtet. Von deren Berufung und Erlösung, aber nicht 
von der euren ist hier die Rede. Es ist deshalb falsch, wenn ihr 
euch auf dieses Wort verlasst; ihr gebt euch einer Täuschung hin, 
denn dieser göttliche Ausspruch gilt euch nicht.“ 
     So könnte nur der reden, der Gottes Wort „wissenschaftlich“ 
betrachtet und mit dem Seziermesser der menschlichem Ver-
nunft zerschneidet. Wer aber etwas von der unerschöpflichen 



 17 

Lebensfülle der heiligen Schriften weiß, dem ist jede göttliche 
Aussage nütze zur Belehrung und Zurechtbringung.  
     Obwohl der Prophet nicht zu uns, den Nationen, redet und 
eine andersartige Heilsbotschaft verkündigt als die von dem Lei-
be oder Körper des Christus, so dürfen wir doch das durch ihn 
gewirkte Wort für uns ganz persönlich nehmen. Auch wir wissen 
uns als Geschöpfe Gottes, auch wir brauchen uns nicht zu fürch-
ten, weil eine Erlösung für uns geschaffen wurde, auch wir dür-
fen wissen, dass Gott unsern Namen kennt und wir Sein eigen 
sind.  
     So gibt es auch für dieses Wort fortlaufend eine gegenwärtige 
Erfüllung. Wo immer ein zagendes Menschenherz diese heilige 
Zusage ergreift, da wird sie aufs Neue wirksame Gegenwart. Was 
dem Buchstaben nach Vergangenheit ist, das Zeugnis von dem, 
was Gott einst tat, ist dem Glauben Anreiz zu gegenwärtigem 
Erfassen und persönlichem Augenblickserleben. 
     Aber das Letzte und Größte steht auch hier noch aus. Denn 
das Volk, zu dem diese Schrift sprach, ist ja noch gar nicht wirk-
lich erlöst; es irrt noch voll Furcht und Fluch durch die Welt, und 
es ist keineswegs ein wesenhaftes, tatbeglaubigtes Eigentum 
Gottes. Die zukünftige Erfüllung kommt noch. Sie wird unter vie-
len Schmerzen und Wehen heraufgeführt, aber sie kommt. Be-
stätigt doch auch Paulus in Röm 11,26 die Errettung des ganzen 
Volkes. Erst dann, wenn das Wahrheit geworden ist, ist auch Jes 
43,1 im Vollumfang erfüllt.  – 
      
     Betrachten wir noch ein Wort aus den Evangelien! In Lk 12,49 
sagt der Herr: „Ich bin gekommen, Feuer auf die Erde zu werfen; 
und was will Ich, wenn es schon angezündet ist?“ 
     Die Zweckbestimmungen des Kommens des Herrn sind nach 
Seinen eigenen Worten gar verschiedenartig. „Ich bin gekom-
men, das Gesetz zu erfüllen“, sagt Er in Mt 5,17. „Ich bin ge-
kommen, Sünder zur Buße zu rufen“, erklärt Er in Lk 5,32. „Ich 



 18 

bin gekommen, den Menschen zu entzweien“, lesen wir in Mt 
10,35. „Zum Gericht bin Ich in diese Welt gekommen“, heißt es 
in Joh 9,39. „Ich bin als Licht in die Welt gekommen“, steht in Joh 
12,46 geschrieben, und „Ich bin gekommen, auf dass Ich die 
Welt errette“, bezeugt der Herr in Joh 12,47. 
 
     Diese aufschlussreichen und feinen Selbstzeugnisse lassen 
sich, besonders wenn man die prophetischen Schriften des Alten 
Testamentes noch dazu  nimmt, bedeutend vermehren. So un-
terschiedlich sie aber auch auf den ersten Blick erscheinen mö-
gen, so dienen sie doch alle dem Hauptzweck, den Vater zu ver-
herrlichen und alles Verlorene zu Ihm zurückzuführen. 
     Hier nun, in Lk 12,49 spricht der Herr von einem Gerichts-
zweck Seines Kommens. Aus dem ganzen Zusammenhang erse-
hen wir, dass es sich nicht um einen oberflächlichen, faulen Frie-
den, sondern im Gegenteil um ein gerichtsmäßiges Klarstellen 
und Offenbaren nicht gottgemäßer Zustände handelt. 
     Dieses Gerichtsfeuer war nach den Worten des Herrn schon 
während Seines Erdenlebens angezündet. Sein Wandel in Nied-
rigkeit war vom Anfang bis zum Ende ein Gerichtsgang. Jesus 
kam auf die Erde um zu sterben. Die Taufe, vor der Ihm (nach 
Seinem Zeugnis im 50. Vers) bangte, war die Taufe in den Tod, 
Sein Sterben auf Golgatha. Bewusst ging Er in das Gerichtsfeuer 
hinein, das Sein Vater Ihm zuvorverordnet hatte. So wurde Sein 
Wort vom Feuer auf Erden durch Sein eignes Leiden und Sterben 
zuerst erfüllt. 
     Sein Sterben bringt Frucht. „Er führet jeden, der da glaubt, 
mit Ihm die gleiche Bahn.“ Denn der wahre, geistgewirkte Glau-
be ist nicht ein bequemes Schutzmittel gegen das Gericht, son-
dern im Gegenteil ein freiwilliges Vorwegnehmen und Hineinge-
hen in das heilsnotwendige Gericht. Erkenntnis Christi führt frü-
her oder später ins Schmerzensfeuer des Selbstgerichtes, ja, oh-
ne Selbstverwerfung und Selbsthingabe kann man Christus gar 



 19 

nicht wesenhaft erkennen und wirklich lieben. Wo diese Seite 
persönlicher Heilserfahrung nicht ist, muss sie nachgeholt wer-
den, wenn nicht eine Verzerrung und Verkümmerung des Geis-
teslebens eintreten soll. 
     In so vielen christlichen Kreisen fehlt dieses heilige Feuer, 
weiß man nichts und will man nichts wissen von diesem grund-
legenden Zweck des Kommens Jesu, ein Feuer in unsre Herzen 
zu werfen. Wer nicht durch die Waberlohe des Selbstgerichtes 
hindurchdringen will, der kann auch nie den herrlichen Vollum-
fang der Erlösung und Befreiung in Christo erleben und genie-
ßen. Das lehrt die Schrift, das bezeugt unser Gewissen, das be-
stätigt unsre Erfahrung, und das ahnen sogar die Sagen und 
Märchen der Völker. 
     Am Kreuz war der Herr in einem Gerichtsfeuer ohnegleichen. 
Wer die Tiersymbolik des 22. Psalmes versteht, der vermag sich 
einen Begriff davon zu machen, wie die unsichtbare Welt Ihn 
dräuend umlagerte. 
     Das war die Vergangenheitserfüllung des Wortes vom Feuer 
auf Erden. Sie ist Grundlage allen und jeglichen Heiles. Ohne sie 
gäbe es keine Errettung; ohne dieses Feuersalz müsste die 
Schöpfung in unentrinnbare Zersetzung und Fäulnis übergehen. 
     Wer aber nun irgend das Heil erfasst, der erkennt, dass das 
Kreuz zwei Seiten hat. Die Eine lautet: Christus starb für mich. 
Das ist das Gerichtsfeuer auf Golgatha, das vor zweitausend Jah-
ren brannte, die Leidenstaufe, vor der der Herr so bangte. 
     Die zweite Seite des Kreuzes aber heißt: Ich sterbe mit Ihm. 
Das umschließt all das Zunichtewerden, alle die schmerzlichen 
und demütigenden Entäußerungen, die dazu gehören, wenn 
man im Kreuze eins mit dem Herrn wird. Es ist das Gerichtsfeuer, 
das in unsern Herzen brennt, wenn wir in die Passion Christi ein-
treten. 
     Freilich ist dieses Feuer des Leidens um Christi willen zugleich 
ein Feuer der Liebe zum Herrn. Wo aber ist die Grenze? Lieben 



 20 

und Leiden fließen hienieden ineinander über. „Wer lieben will, 
muss leiden“, sagt schon ein weltliches Wort. Aber auch die Um-
kehrung stimmt: wer mit und für Christus leidet, der darf schon 
auf Erden in besonderem Maße seine Liebe schmecken und ge-
nießen. Von diesen inneren Freuden und Seligkeiten des Glau-
bens weiß freilich der nichts, der Gottes Wort nur verstandes-
mäßig handhabt, sondern wer in hingebender Liebe mit dem 
Herrn eins wird. 
     Feuer auf Erden! Das dürfen wir heute erfahren und erleben, 
dass inmitten einer sterbenden, verwesenden Welt das Lichts- 
und Gerichtsfeuer der Leiden und der Liebe Christi hell auflodert 
in den Herzen derer, die Sein eigen sind. Das ist Gegenwartser-
füllung dessen, was der Herr damals tat und verhieß: ein Feuer 
auf die Erde zu werfen. Noch einmal wird das, was sich jetzt in 
der kleinen Zelle unsrer Herzen vollzieht, im Großen für Himmel 
und Erde gewaltige Wirklichkeit. Hören wir, was die Schrift dar-
über sagt und schlagen wir zwei Stellen aus dem Alten und ein 
Wort aus dem Neuen Testament nach! 
 
     In Hab 2,13 fragt der Prophet: „Ist es nicht vom Herrn der 
Heerscharen, dass Völker fürs Feuer sich abmühen und Völker-
schaften vergebens sich plagen?“ – Nach Gottes Plan und Willen 
wird alle menschliche Kunst und Kultur, alle Ergebnisse jahrtau-
sendelangen mühseligen, anstrengenden Ringens und Schaffens, 
im Feuer der Vernichtung enden. Die gewaltigen Bauten, die 
Menschenhände aufführten, die technischen und künstlerischen 
Schöpfungen, die von der Größe des Menschengeistes zeugten 
und zeugen, die „Weltwunder“, deren es wahrlich weit mehr als 
sieben gibt, - alles muss zuletzt in Flammen aufgehen. Ja, nicht 
nur die Erde und ihre Werke, „auch die Himmel zergehen wie 
Rauch“, sagt Jes 51,6. 
     Wer diese Wahrheit wirklich ins Herz fasst, der hängt sich 
nicht mehr mit heißer Liebesgier an Dinge dieser Welt. Er lernt 



 21 

ihren wahren Wert einschätzen und weiß um ihr Ziel und Ende. 
Dankbar dürfen wir alles Irdische genießen, treu werden wir 
jedwedes anvertraute Gut verwalten, aber letzter und höchster 
Schatz ist uns nichts mehr hienieden. Das Feuer der Vernichtung 
wird alles verzehren. 
     Fürwahr, Jesus kam, um Feuer auf die Erde zu werfen! Aber 
das Feuer ist nicht Zweck und Ziel, ist nicht Abschluss und Ende, 
sondern Mittel zur Errettung und Zurechtbringung. Das ersehen 
wir aus dem folgenden Vers unserer Habakukstelle, der mit dem 
wichtigen begründenden Wörtlein „denn“ beginnt. „Denn die 
Erde wird voll werden von der Erkenntnis der Herrlichkeit des 
Herrn, gleichwie die Wasser den Meeresgrund bedecken.“  Das 
Feuer ist der Wegbereiter der Herrlichkeit Gottes! -- In Zeph 3,8 
lesen wir: 
     „Mein Rechtsspruch ist, die Nationen zu versammeln, die Kö-
nigreiche zusammenzubringen, um Meinen Grimm über sie aus-
zugießen, die ganze Glut Meines Zornes; denn durch das Feuer 
Meines Eifers wird die ganze Erde verzehrt werden.“ – Von Got-
tes Zornglut und Feuereifer wird die ganze Erde verzehrt. Was ist 
dann von der Erde und ihren Kunst- und Kulturwerken noch üb-
rig? Schlechterdings nichts mehr! Hier sehen wir, was es bedeu-
tet, wenn der Herr verheißen hat, Feuer auf die Erde zu werfen. 
     Auch in diesem Zusammenhang wird uns die Zweckbestim-
mung dieses furchtbaren Vernichtungswerkes klar und unzwei-
deutig gesagt. Der anschließende Vers lautet nämlich:  
     „Denn alsdann werde Ich die Lippen der Völker in reine Lip-
pen umwandeln, damit sie alle den Namen des Herrn anrufen 
und Ihm einmütig dienen.“ 
 
     Durch dieses Gerichts- und Reinigungsfeuer werden, genau 
wie einst bei dem Propheten Jesaja durch die glühende Kohle 
vom Altar, die Lippen der Völker umgewandelt, sodass sie den 
Namen des Herrn anrufen. Wer aber den Namen des Herrn an-



 22 

ruft, der wird errettet werden. Die heiß ersehnte Zurechtbrin-
gung aller Nationen wird eingeleitet durch das Zornes- und Ge-
richtsfeuer Gottes. Welche großen und gewaltigen Pläne und 
Ziele! Wie umfassend und herrlich sind doch des Herrn Wege! 
Was unsern törichten Gedanken sinnlos und grauenvoll er-
scheint, erweist sich als harmonisch und heilsnotwendig. So ist 
auch das Feuer, das Christus auf die Erde warf, wirft und werfen 
wird, ein Offenbarungsmittel Seiner rettenden Liebe und Treue. 
     Noch ein letztes Zeugnis sei genannt, das uns zeigt, dass nicht 
nur die Erde, sondern auch die Himmel dem gewaltigen Um-
schmelzungs- und Erneuerungsprozess durch das Feuer des Ge-
richts unterworfen sind. In 2Petr 3,7a.10.12 lesen wir: 
     „Die jetzigen Himmel und die Erde sind durch Sein Wort auf-
bewahrt, für das Feuer behalten auf den Tag des Gerichts .... Es 
wird aber der Tag des Herrn kommen wie ein Dieb, an welchem 
die Himmel vergehen werden mit gewaltigem Geräusch, die 
Elemente aber im Brande werden aufgelöst .... Beschleuniget die 
Ankunft des Tages Gottes, dessentwegen die Himmel, in Feuer 
geraten, werden aufgelöst und die Elemente im Brande zer-
schmelzen werden.“  
     Hier ist das, was die Heiden (o. Nationen) furchtvoll und za-
gend ahnen, klar ausgesprochen: der Weltbrand, in dem alles 
zugrunde geht. Nicht mehr im Wasser wie einst in der großen 
Flut, sondern im Feuer einer ungeheuren Weltkatastrophe wird 
alles vernichtet werden. Das letzte Ergebnis ist aber nicht Tod 
und Verderben, sondern vielmehr „neue Himmel und eine neue 
Erde, in welchen Gerechtigkeit wohnt“ (2Petr 1,13). 
 
     Feuer auf Erden! Rückschauend sehen wir unsern Herrn im 
Feuer der Leiden; gegenwärtig erleben wir die Bewährung uns-
res Glaubens, durch Feuer erprobt (1Petr 1,7); in der Zukunft 
aber schauen wir den großen Tag Gottes, an dem Himmel und 
Erde in Feuer aufgelöst werden. 



 23 

     Wie reich und herrlich ist Gottes Wort; wie umfassend und 
vielgestaltig ist die Art und Weise, wie Er Seine Verheißungen 
erfüllt! Wohl uns, wenn wir Seinen Zusagen trauen! Dann wer-
den wir dereinst erfahren, dass Er weit über unser Bitten und 
Verstehen all das wahr macht, was je Sein heil’ger Mund ver-
sprach.  
 



 24 

Gott der Goel 
 
     Unter den mancherlei Titeln und Würden, die die Schrift dem 
Herrn beilegt, finden wir auch den des Lösers oder Goels. Ein 
Goel ist der nächste Blutsverwandte, der die Hilfs- und Löse-
pflicht gegenüber seinen Angehörigen hat. In 3Mo 25,25-28 le-
sen wir darüber:  
     „Wenn dein Bruder verarmt und von seinem Eigentum ver-
kauft, so soll sein Löser, sein nächster Verwandter, kommen und 
das Verkaufte seines Bruders lösen. Und wenn jemand keinen 
Löser hat und seine Hand erwirbt und findet, was zu seiner Lö-
sung hinreicht, so soll er die Jahre seines Verkaufs berechnen 
und das Übrige dem Manne zurückzahlen, an den er verkauft 
hat, und so wieder zu seinem Eigentum kommen. Und wenn 
seine Hand nicht gefunden hat, was hinreicht, um ihm zurückzu-
zahlen, so soll das von ihm Verkaufte in der Hand des Käufers 
bleiben bis zum Jubeljahr; und im Jubeljahr soll es frei ausgehen, 
und er soll wieder zu seinem Eigentum kommen.“ 
     Im tiefsten und letzten Grunde ist Gott Selbst der Eigentümer 
jeglichen Besitzes. Der Mensch hat als Haushalter sein Gut nur 
als Lehen. Im Hall- oder Jubeljahr fiel aller Besitz an einen gänz-
lich Verarmten, der weder Mittel noch einen Löser hatte, wieder 
zurück. - Das bezeugt auch 3Mo 25,10.13, wo Gott gebietet: 
     „Ihr sollt das Jahr des fünfzigsten Jahres heiligen und sollt im 
Lande Freiheit ausrufen für alle seine Bewohner. Ein Jubeljahr 
(‚Heimholerjahr’ übersetzen manche Sprachgelehrte!) soll es 
euch sein, und ihr werdet ein jeder wieder zu seinem Eigentum 
kommen und ein jeder zurückkehren zu seinem Geschlecht. In 
diesem Jahre des Jubels sollt ihr ein jeder wieder zu seinem Ei-
gentum kommen.“  
     Der nächste Blutsverwandte oder Goel fühlte sich eins mit 
dem verarmten Nächsten. Er löste ihn frei, da alle Glieder des 
Volkes gleich waren und gleich sein sollten.  



 25 

     Diese Pflicht des Lösers ist ein wunderbares Vorbild auf das, 
was Gott in Christo, dem wahren, wesenhaften Löser, an Schuld-
versklavten tut. Was der Goel für einen verschuldeten Verwand-
ten empfindet, ist nur ein schwaches Abbild dessen, was Gott 
Selbst für Seine dem Tod und Gericht verfallene Schöpfung fühlt. 
Das irdische Abbild enthüllt dem Glauben das himmlische Urbild. 
     Auch die sogenannte Leviratsehe zählt zu den gesetzlichen 
Typen der Erlösung. 5Mo 25,5-10 sagt darüber: 
     „Wenn Brüder beisammen wohnen und einer von ihnen stirbt 
und hat keinen Sohn, so soll das Weib des Verstorbenen nicht 
auswärts eines fremden Mannes werden; ihr Schwager soll zu ihr 
eingehen und sie sich zum Weibe nehmen und ihr die Schwager-
pflicht leisten. Und es soll geschehen: der Erstgeborene, den sie 
gebiert, soll nach dem Namen seines verstorbenen Bruders auf-
stehen, damit dessen Name nicht ausgelöscht werde aus Israel.  
     Wenn aber der Mann keine Lust hat, seine Schwägerin zu 
nehmen, so soll seine Schwägerin ins Tor hinaufgehen zu den 
Ältesten und sprechen: Mein Schwager weigert sich, seinem 
Bruder einen Namen in Israel zu erwecken; er will mir die 
Schwagerpflicht nicht leisten. Und die Ältesten seiner Stadt sol-
len ihn rufen und mit ihm reden; und besteht er darauf und 
spricht: Ich habe keine Lust, sie zu nehmen, so soll seine Schwä-
gerin vor den Augen der Ältesten vor ihn hintreten und ihm den 
Schuh von seinem Fuß ausziehen und ihm ins Angesicht speien; 
und sie soll antworten und sprechen: Also soll dem Manne getan 
werden, der das Haus seines Bruders nicht bauen will. Und sein 
Name soll in Israel das ‚Haus des Barfüßers’ heißen.“  
     Dem Israeliten war die heilige Pflicht auferlegt, für den Auf-
bau der Familie seines Bruders zu sorgen. Er musste die hinter-
lassene Witwe des verstorbenen Bruders heiraten. Der aus die-
ser Schwagerehe hervorgehende erste Sohn musste den Namen 
des verstorbenen Bruders erhalten, damit dessen Name erhalten 
bliebe.  



 26 

     Erlösung oder Lösung ist also Befreiung aus einem Zustand 
oder Verhältnis der Armut oder Schuld, der Knechtschaft oder 
Unfruchtbarkeit. Der Löser oder Goel handelte aus Liebe und 
Mitgefühl freiwillig und selbstlos. Diese wenigen Hinweise mö-
gen genügen, um uns zu zeigen, welche wichtigen Wahrheiten 
damit bezeugt werden sollen, wenn Gott ein Goel genannt wird. 
 
     Betrachten wir nun kurz einige Schriftzusammenhänge, in 
denen Gott als Goel bezeichnet wird. Da lesen wir z.B. in Psalm 
78,35: „Sie gedachten daran, dass Gott ihr Fels sei und Gott der 
Höchste ihr Löser.“ Asaph spricht von den Erfahrungen Israels 
während seiner Wüstenwanderung. In Seinem Zorn ließ Gott das 
Volk dahinsinken und gab es seinen Bedrängern und dem Tode 
preis (V. 31-34). Durch ernste und schmerzliche Gerichtsführun-
gen kam es dahin, wieder Gottes zu gedenken, und zwar in Sei-
ner Eigenschaft als Löser. Wenn schon der irdische Löser die 
Pflicht hatte, Bedrängte und Verschuldete zu befreien, wie viel 
mehr musste das bei Gott Selber zutreffen, Der doch alle diese 
Gebote als Vorbild auf Sich Selbst, als Weissagung und Schrif-
tenthüllung gegeben hatte! 
      
     Gott „der Höchste“ ist Löser!  Er, Der über alle „Hohen“ weit 
erhöht ist (vgl. die Anrede der Dämonen: „Jesus, Sohn Gottes, 
des Höchsten“ in Mk 5,7 + Lk 8,28!) ist zutiefst nicht Richter und 
Verdammer, sondern Löser! Alles Gericht ist nur Heilsweg, ist 
nur Mittel zum Endzweck. Und wo immer Geschöpfe in tiefe 
Züchtigungen und Gerichte geraten, da lernen sie sich auf die 
Heilstatsache besinnen, dass Gott allein ihr Löser, ihr wirklicher 
Goel ist. 
     Ein weiteres Zeugnis über den Löser finden wir in Spr 23, 
10.11: „Verrücke nicht die alte Grenze; und dringe nicht ein in 
die Felder der Waisen. Denn ihr Löser ist stark, Er wird ihren 
Rechtsstreit wider dich führen.“ – Gewissenlose Gewaltmen-



 27 

schen suchen den Besitz der Waisen zu schmälern, indem sie 
Grenzen verrücken und fremde Felder an sich reißen. Sie werden 
warnend darauf hingewiesen, dass die Waisen einen Goel haben, 
der ihren Rechtsstreit führt: Gott Selbst! 
     Gottes Herz hat kein Wohlgefallen an den in sich Starken und 
Stolzen, sondern fühlt mit den Armen und Unterdrückten, den 
Geringen und Entrechteten. Solange wir uns selber noch für rei-
ne, edle und tüchtige Menschen halten, ist uns diese Wahrheit 
zuwider. Der natürliche Mensch verachtet und schmäht einen 
Gott, der an Unedlen und Zerbrochenen Seine Wonne hat. Erst 
wenn uns der Heilige Geist die Augen des Herzens öffnet und 
uns zeigt, wie bloß und blind, wie sündenbefleckt und schuld-
verhaftet wir sind, beginnen wir die glückselige Botschaft der 
allgenugsamen Gnade zu würdigen und zu ergreifen. Das wird 
uns in vielen Zusammenhängen der heiligen Urkunden bezeugt.  
 
     Gott ist der Gott der Witwen und Waisen. Schon in 2Mo 22,22 
gebietet der Herr: „Keine Witwe und Waise sollt ihr bedrücken!“ 
In 5Mo 10,17.18 lesen wir:  
     „Der Herr, euer Gott, ist der Gott der Götter und der Herr der 
Herren; der große, mächtige und furchtbare Gott, der keine Per-
son ansieht und kein Geschenk annimmt; der Recht schafft der 
Waise und der Witwe und den Fremdling liebt, so dass Er ihm 
Brot und Kleider gibt.“ 
     Der „große, mächtige und furchtbare Gott“ offenbart Sich 
nicht darin, dass Er Seine Feinde vernichtet und Welten zer-
schmettert, - obwohl Er das zu Seiner Zeit und Stunde und auf 
Seine Art und Weise auch tun wird! -, sondern darin, dass Er der 
Waise und Witwe ihr Recht verschafft und den Fremdling liebt. 
Welch eine tiefe Enthüllung des Vaterherzens Gottes schon auf 
dem Boden des Alten Testamentes! 
     Im Psalter und in den Propheten können wir immer wieder 
ähnliche Zeugnisse lesen, wie Gott die Rechtssachen der Waisen 



 28 

vertritt. Hat nicht auch der Herr kurz vor Seinem Weggang Sei-
nen bestürzten Jüngern gesagt: „Ich werde euch nicht Waisen 
lassen“ (Joh 14,18)?  Jakobus nennt als Merkmal eines reinen 
und unbefleckten Gottesdienstes das Besuchen von Witwen und 
Waisen in ihrer Drangsal (1,27). Auch in diesem Stück sollen und 
dürfen wir uns als rechte Nachahmer Gottes erweisen. 
 
     In Jes 41,14 sagt der Herr zu dem geängsteten, zerschlagenen 
Sünden- und Jammervolk Israel: „Fürchte dich nicht, du Wurm 
Jakob, du Häuflein Israel; Ich helfe dir, spricht der Herr, und dein 
Löser ist der Heilige Israels.“ Sollte man nicht meinen, dass in der 
Anrede „Wurm Jakob“ eine tiefe Verachtung liegt? Gott be-
zeichnet Sein untreues Volk als das, was es wirklich ist. Jakob, 
der Hinterlistige, der Fersenhalter ist sein Stammvater, und seine 
Nachkommen sind wie er geartet. Diese Jakobskinder werden 
„Wurm“ genannt. Ein ekles Getier, vor dem man Abscheu emp-
findet, ist das Sinnbild für das Wesen Israels!  
     Ferner bezeichnet Gott es als „Häuflein“, armer „Haufe“, 
„winziges Volk“, oder wie die französische Osterwald-
Übersetzung sagt, „die ihr Tote seid“. Das sind keinesfalls 
schmeichelhafte Benennungen. Sie sind ganz das Gegenteil von 
dem, wie man „Auserwählte“ anreden sollte. Sie bedeuten ein 
geradezu vernichtendes Urteil Gottes über das ehebrecherische, 
auf der ganzen Linie versagende Volk.  
     Was aber sagt der Herr diesem Wurm Jakob, diesem armseli-
gen Häuflein, das Toten verglichen wird? „Fürchtet euch nicht!“ 
ruft Er ihm zweimal hintereinander zu (V. 13b, 14a). Er verspricht 
ihm Hilfe und bezeichnet Sich als Goel. 
     Es ist von Bedeutung, dass „Der Heilige Israels“ der Goel des 
Wurmes Jakob genannt wird. Der Heilige, Der Unnahbare, der in 
einem unzugänglichen Licht wohnt, vor dem die Engelfürsten 
ehrfurchtsvoll das Haupt verhüllen und die Welten erzittern, - Er 
ist der mitfühlende Löser des ungehorsamen Schmach- und 



 29 

Fluchvolkes. Wie viel Trost und Verheißung, welch reiche Erqui-
ckung und Seligkeit enthält dieser Zusammenhang! Wohl uns, 
dass der herrliche, heilige Gott, vor dem alle Wesen und Welten 
erbeben, ein Goel, ein Löser und Befreier ist! 
     Wie wuchtig ist das Selbstzeugnis Gottes in Jes 44,6: „So 
spricht der Herr, der König Israels und Sein Goel, der Herr der 
Heerscharen: Ich bin der Erste und bin der Letzte, und außer Mir 
ist kein Gott!“ Hier nennt Sich der „Herr der Heerscharen“ der 
Goel Israels.  
     Es gibt eine ganze Reihe von Namen Gottes. Jeder Name of-
fenbart eine besondere Seite Seines Wesens und Charakters. Die 
eine Bezeichnung betont mehr Seine Heiligkeit, die andere Seine 
Liebe, eine dritte Sein Verbunden- und Einssein mit dem Men-
schengeschlecht usw. -- Der Name Herr der Heerscharen wurde 
erst dann enthüllt ein eingeführt, als Israel am Boden lag und 
keinerlei Hoffnung auf seine Wiederherstellung und die Hinaus-
führung der Gotteszusagen mehr vorhanden schien. Diese Be-
zeichnung will sagen, dass Gott zur Durchführung Seiner Gedan-
ken und zur Erreichung Seiner Ziele nicht nur irdische Verhältnis-
se zur Verfügung stehen, sondern auch die gesamte Heerschar 
der Höhe. Darum wird Er Herr der Heerscharen genannt. Er ist 
weit mehr als nur der Herr der Erde und der Gott alles Fleisches. 
Ihm dient das All! Selbst Seine Feinde und Widersacher müssen 
ohne ihr Wissen und Wollen Ihm behilflich sein. Er ist im Vollum-
fang Herr aller Heere im Himmel und auf Erden.  
 
     Und dieser Herr der Heerscharen, dieser Pantokrator, wie Er 
im Neuen Testament sinnentsprechend genannt wird, ist Israels 
Goel. Unser Gott möchte nicht nur gerne retten und erlösen, 
sondern Er  i s t  tatsächlich ein Retter und Befreier, dem alle 
Welten und Gewalten, ob sie es wollen oder nicht, zum bewuss-
ten und unbewussten Gehorsam dienstbereit zur Verfügung ste-



 30 

hen. In jeder Beziehung ist Gott der Erste und der Letzte, und 
außer Ihm ist kein wahrer, wesenhafter Gott. 
     Die gleiche innere Verknüpfung der beiden Tatsachen, dass 
Gott der Herr der Herrlichkeit und der Goel oder Löser ist, offen-
bart sich aus Jer 50,34a, wo Gott im Blick auf die Kinder Israel 
von Sich Selber sagt: „Ihr Löser ist stark; Herr der Herrlichkeit ist 
Sein Name.“ 
     Wie sollte uns diese Heilstatsache zu dankbarer Hingabe, zu 
fröhlichem Vertrauen und zu anbetendem Ausharren in all un-
sern Ängsten und Nöten führen! Unser Löser ist kein weicher, 
unfähiger Gott, dessen Retterwille am Widerstand eines armen 
Geschöpfes zerschellt – Er ist der Herr der Heerscharen und der 
Goel aller Versklavten. 

-------------  
 
 

Josua als Vorbild auf Christus 

 

     Josua oder Jehoschua heißt soviel wie Jehova ist Retter oder 
Jehova ist Heiland und ist die hebräische Form des griechischen 
Wortes Jesus. 
   1. Josua und Jesus sind „Anführer der Errettung“: Hebr 2,10.11 

   2. Josua und Jesus kommen nach Mose:  Joh 1,17;  Röm 8,3.4; 
                                                               10,4.5;  Hebr 7,18.19. 

   3. Josua und Jesus führen zum Siege: Röm 8,37; 2Kor 1,10; 2,14. 

   4. Josua und Jesus sind Sachverwalter nach einer Niederlage: 
                                                               Jos 7,5-9;  1Jo 2,1. 

   5. Josua und Jesus verlosen (oder weisen an) unser Erbteil: 
                                                                            Eph 1,11.14. 
 

Wir dürfen den Herrn anrufen 

1. In der Bedrängnis: 2Sam 22,7;  Ps 50,15. 
2. Jeden Tag: Ps 88,9. 
3. Zu aller Zeit: Hiob 27,10. 



 31 

4. Während Er nahe ist: Jes 55,6. 
5. Aus reinem Herzen: 2Tim 2,22. 
6. Als unsern Vater: 1Petr 1,17.  

 
Wir sollen anziehen 

1. Die Gerechtigkeit Gottes: Hiob 29,14. 
2. Die Kleider des Heils: Jes 61,10. 
3. Den Brustharnisch der Gerechtigkeit: Eph 6,14. 
4. Die ganze Waffenrüstung Gottes: Eph 6,11. 
5. Den neuen Menschen: Eph 4,24. 
6. Herzliches Erbarmen, Güte, Niedriggesinntheit, 

Milde, Langmut: Kol 3,12 
7. Christum: Gal 3,27. 
8. Über alles die Liebe: Kol 3,14. 

 
 

 

 

Gottes Herz 
 
     Das Herz ist das Zentrum der Persönlichkeit. Nach der Lehre 
der Schrift ist nicht der Verstand oder die Vernunft, sondern das 
Herz der Lenker und Leiter unseres Tuns und Lassens. Was Got-
tes Wort über unser Herz sagt, wissen wir und haben es sowohl 
in der Zeit, da wir noch in der Welt und Sünde lebten, als auch 
seit dem Augenblick, da wir das Heil in Christo erfasst haben, oft 
und schmerzlich bestätigt gefunden. 
     Viel wichtiger aber als das, was in unserm Herzen vorgeht, ist 
das, was im Herzen Gottes ist. Die Schrift spricht gar oft vom 
Herzen Gottes. Und was das Wort der Wahrheit enthüllt, das 
dürfen wir kühn glauben und reden. 
     Greifen wir aus den Heilszeugnissen, die vom Herzen Gottes 
handeln, ihrer etliche heraus! Sie geben uns nicht nur Licht, son-
dern vermitteln uns auch etwas von dem Leben und der Liebe 



 32 

des Vaterherzens. Dann dürfen auch wir etwas davon erfahren, 
was es heißt, sich gleich Paulus „mit dem Herzen Christi Jesu“ 
nach der Vereinigung mit der Gottgemeinde zu sehnen (Phil 1,8). 
     Als Gott sah, dass der Mensch in große Bosheit geraten war 
und dadurch dem Fluch und Gericht verfiel, da „schmerzte es Ihn 
in Sein Herz hinein“ (1Mo 6,6). Hatte denn Gott nicht vorher 
gewusst, wie alles kommen werde? War Er Sich denn nicht über 
alle Dinge, über jegliches Weltgeschehen von Anbeginn an klar? 
Bestanden denn Seine Pläne und Gedanken nicht bereits vor 
Grundsturz des Weltsystems? Lenkt Er denn nicht das ganze All 
nach dem Rate Seines Willens? 
     Ganz gewiss! Für Gott gibt es weder Fehlschläge noch Überra-
schungen. Alles verläuft nach Seinen Gedanken und Absichten. 
Und dennoch leidet Er mit dem Jammer Seiner Geschöpfe; 
trotzdem empfindet Er all ihr Weh und all ihren Schmerz. 
     Machen wir uns das an einem uns allen wohlbekannten Zu-
sammenhang klar! Unser Herr wurde bereits vor Grundlegung 
der Welt als Lamm erfunden oder bereitgestellt, wie der Petrus-
brief berichtet. Er kam auf diese Erde, um zu sterben. Bewusst 
ging Er dem Kreuz entgegen, dessen Heilsnotwendigkeit Ihm 
völlig klar war. 
     Und dennoch begann Er zu zittern und zu zagen, als die Stun-
de von Gethsemane kam. Obgleich Er grundsätzlich zu allem be-
reit war und Petrus, der Ihn aus falscher seelischer Liebe vom 
Kreuzweg abhalten wollte, einen Satan nannte, überfielen Ihn 
doch Angst und Weh, als Er das praktisch durchlebte und durch-
litt, was Er aus Liebe zu Seinem Vater und zur Schöpfung von 
Herzen gerne zu tun bereit war. 
     So wusste auch Gott, dass das Gericht der Sintflut kommen 
musste. Und dennoch schmerzte es Ihn in Sein Herz hinein, als Er 
nun das sah, mitlebte und mitlitt, was Ihm längst bewusst war. 
Unser Gott ist eben ganz anders als die Götzen der Nationen, die 
nicht sehen und hören, nicht fühlen und empfinden. Er ist ein 



 33 

Vater voll Liebe und Erbarmen, dessen Herz über dem Leid und 
der Lust, dem Weh und der Wonne Seiner Geschöpfe bewegt 
und ergriffen ist. – Als Israel kurz vor dem Abschluss seiner 40-
jährigen Wüstenwanderung, dem Ende seines Weges voll Trotz 
und Ungehorsam, voll Sündenliebe und Götzendienst stand, da 
ließ ihm Gott das wunderbare Wort zurufen: „Der Herr, dein 
Gott hat dich gesegnet in allem Werk deiner Hand; Er hat zu Her-
zen genommen (so wörtlich!) dein Ziehen durch diese große 
Wüste: diese vierzig Jahre ist der Herr, dein Gott, mit dir gewe-
sen; es hat dir an nichts gemangelt“ (5Mo 2,7). 
     Gott hat Israels Wüstenzug „zu Herzen genommen“! All das, 
was an Weh und Leid, an Jammer und Not an das halsstarrige, 
ungehorsame Volk herantrat, durchzog zuerst Sein Vaterherz. All 
das, was das verstockte Fluchvolk äußerlich erduldete, durchlitt 
Gott Selber zuerst innerlich. Trotz aller Untreue hat Er gesegnet; 
obwohl Israel Ihn immer wieder verschmähte und verließ, ist Er 
ständig mit ihm gewesen und hat es ihm an nichts mangeln las-
sen. Welch ein wunderbarer Gott!  
     Wenn wir ein solches Zeugnis nun gar im Lichte von 1Kor 10 
betrachten und erwägen lernen, wie viel Danksagung und Hin-
gabe an einen solchen Gott der Treue und Gnade muss dann 
unser Leben erfüllen! Dann wird aus Seinem Herzen unser Herz 
betaut, gesättigt, überströmt. 
     2Sam 7,21: „Um Deines Wortes willen und nach Deinem Her-
zen hast Du all dieses Große getan ...“  David ist überwältigt von 
den unverdienten Guttaten des Herrn und spricht das in seinem 
ergreifenden Gebet aus. Nicht nur Gottes Wort, sondern Sein 
Herz veranlasst Ihn, Großes und Herrliches an Seinen Menschen-
kindern zu tun. Gewiss ist Gott an Seine Eidschwüre, an Sein fes-
tes, unwandelbares Wort gebunden. Da Er nicht lügen kann, 
führt Er auch all das aus und durch, was Er irgend zugesagt und 
verheißen hat. 



 34 

     Aber nicht nur Sein Wort, sondern Sein eigenes Herz voll 
Gnade und Barmherzigkeit drängt und treibt Ihn dazu, Seine Lie-
besabsichten und Herrlichkeitsziele zu erreichen und Sich Selbst 
Seiner Schöpfung ungeschmälert und völlig mitzuteilen, auf dass 
Er alles in allen werde. 
     Als Salomo den Bau des Hauses des Herrn, dieses wunderbare 
prophetische und symbolische Vorbild kommender Heilserweise, 
vollendet hatte, erschien ihm Gott und sprach zu ihm: „Ich habe 
dein Gebet und dein Flehen gehört, das du vor Mir gefleht hast; 
Ich habe dieses Haus, das du gebaut hast, geheiligt, um Meinen 
Namen dahin zu setzen auf ewig; und Meine Augen und Mein 
Herz sollen daselbst sein allezeit“  (1Kö 9,3). 
     Nicht als strenger, strafender Rächer und Richter wollte Gott 
im Tempel gegenwärtig sein – nein, nicht nur Seine Augen, son-
dern auch Sein Herz sollte daselbst sein allezeit. Als mitfühlen-
der, in allen Stücken mitleidender Schöpfer und Retter wollte Er 
Sich Seinem Volke erweisen. 
     Wie viel mehr dürfen wir, die wir als der Leib oder Körper des 
Christus in die engste und innigste Einheit und Gemeinschaft mit 
unserm Vater gebracht sind, uns Seinem Herzen nahe wissen! 
Wenn Ihn schon das Wohl und Wehe Seiner untreuen Knechte 
bewegte, wie viel stärker ist die Anteilnahme, die Er denen ent-
gegenbringt, die Er in Christo Jesu zur Sohnschaft berufen und zu 
Miterben und Mitteilhabern Seiner Verheißung gesetzt hat! 
     „Meine Augen und Mein Herz!“ – Welch ein überaus köstli-
ches Selbstzeugnis Gottes ist das! Wie sollte es uns allezeit tief 
beglücken! Nicht nur ist das Auge deines Vaters auf dich gerich-
tet, - Sein Herz liebt dich innig und schlägt für dich. Lasst uns das 
doch in allen Lagen unseres Lebens glaubend fassen und anbe-
tend festhalten! 
     Hiob 34,14.15 sagt von Gott: „Wenn Er Sein Herz nur auf Sich 
Selbst richtete, Seinen Geist und Seinen Odem an Sich zurückzö-
ge, so würde alles Fleisch insgesamt verscheiden und der 



 35 

Mensch zum Staube zurückkehren.“ – Dieses Wort gibt uns ei-
nen Einblick, wie Gott das All trägt (Hebr 1,3) und in Betrieb er-
hält (Eph 1,11): nämlich dadurch, dass Er Sein Herz darauf richtet 
und Seinen Geist und Seinen Lebensodem darauf ausströmen 
lässt. 
     Wir Menschen sind Egoisten, wir richten unser Herz nur auf 
uns selbst, und das Wohl und Wehe der andern ficht uns wenig 
an. Ganz anders ist Gott. Er hat das tiefe Liebesbedürfnis, Sich 
selbst in Seinem ganzen Füllereichtum von Gnade, Liebe und 
Barmherzigkeit an Seiner Schöpfung auszuwirken und Sich ihr 
völlig mitzuteilen. Er richtet Sein Herz nicht nur auf Sich Selbst. 
Täte Er es, so ginge die Welt in ihrem Liebeshunger zugrunde. 
Alles Fleisch würde verscheiden, und der Mensch kehrte zu sei-
nem Staube zurück. –  
     Ein ähnliches Zeugnis enthält Hiob 7,17: „Was ist der Mensch, 
dass Du ihn hochhältst, dass Du Dein Herz auf ihn richtest?“ Gott 
hält den Menschen hoch. Er achtet und ehrt ihn. Wohl sind wir 
einerseits weniger als Staub, werden mit einem Wurm und einer 
Made verglichen, und doch richtet Gott Sein Herz auf uns. Der 
kleine, schwache Mensch gilt Seinem Herzen mehr, als alle 
Wunderwerke Seiner stofflichen Schöpfung. Sind wir doch nach 
Seinem Bilde geschaffen und stellen die ureigentlichen Lebens- 
und Liebesprinzipien Seines Seins und Wesens dar! 
     Wohl scheint aus dem Zusammenhang unserer Hiobstelle 
hervorzugehen, dass Gott Sein Herz deshalb auf uns richtet, um 
uns zu prüfen und gleich einem Angriffspunkt immer wieder an-
zugehen. Wir wissen aber, dass das Alte Testament oft nur die 
Außenseite der Geschehnisse schildert und die Begebenheiten 
so darstellt, wie sie vom Menschen aus gesehen werden. Erst 
wenn wir die paulinische Innenschau der Füllebriefe dazuneh-
men, ergibt sich uns ein Einblick in das wesenhafte, ureigentliche 
Sein unseres Vaters der Barmherzigkeit.  



 36 

     Dann erfahren wir, dass die Gedanken Gottes nur Gedanken 
des Friedens und der Liebe sind, wenn auch der Weg bis zu ihrer 
Vollausführung noch durch manche Gerichtstiefen und vielerlei 
Ängste und Nöte führt. Uns ist die Tatsache, dass Gott Sein Herz 
auf uns richtet, nicht etwas Erschreckendes und Quälendes, son-
dern etwas überaus Tröstliches und Beseligendes.  
     In Ps 33,11 lesen wir: „Der Ratschluss des Herrn besteht ewig-
lich, die Gedanken Seines Herzens von Geschlecht zu Ge-
schlecht.“ Unsere Gefühle und Empfindungen, Entschlüsse und 
Vorsätze sind wandelbar und erschütternd. Wie oft wird das 
schmerzliche Wort von 2Sam 13,15 unter Freunden, Brüdern 
oder gar Ehegatten wahr, wo von Amnon und Tamar geschrie-
ben steht: „Der Hass, womit er sie hasste, war größer als die Lie-
be, womit er sie geliebt hatte.“ 
     Ganz anders sind die Ratschlüsse und Herzensgedanken Got-
tes. Sie sind nicht irgendeinem unvorhergesehenen Wechsel 
unterworfen, sondern bestehen für die Äonen. Sein Wort steht 
fest in den Himmeln, und was Er zusagt, das führ Er auch aus. 
Selbst wenn wir untreu werden, bleibt Er treu, denn Er kann Sich 
Selbst, Sein eigenes Herz nicht verleugnen. 
      
     Dieser Einblick in Gottes Herz lässt uns Sein Wort ganz anders 
würdigen und erfassen. Denn damit ist uns die Schrift nicht mehr 
ein totes Buch voll uns wenig berührender Gesetze und ver-
staubter religiöser Lehrsätze, sondern eine aus des Vaters liebe-
glühendem Herzen geborene Selbstoffenbarung und Selbstmit-
teilung. 
     Der 78. Psalm schildert Israels Irrwege und seinen Ungehor-
sam in der Wüste. Er zeigt, wie das trotzige, widerspenstige Volk 
den Herrn versuchte und beleidigte und dadurch Seinen Grimm 
und Zorn auf sich zog. Hat Gott sie aber deshalb verstoßen? Der 
letzte Vers unseres Asaphliedes sagt im Gegenteil: „Er weidete 



 37 

sie nach der Lauterkeit Seines Herzens, und mit der Geschick-
lichkeit Seiner Hände leitete Er sie.“ 
     Hier werden gewissermaßen eine innere und eine äußere 
Seite der Führung Israels durch die Wüste gezeigt: die Geschick-
lichkeit der Hände Gottes und die Lauterkeit, Echtheit oder 
Treue Seines Herzens. 
     Dürfen nicht auch wir uns allezeit verlassen auf unseres Va-
ters starke Hand und auf Sein treues Herz? Zutiefst wurzeln wir 
mit unserm ganzen Sein und Wesen nicht in Gottes Macht und 
Gewalt, sondern in Seiner allgenugsamen, überströmenden Lie-
be und Gnade, die Sein Herz erfüllt und beseligt. 
     Ein kurzes, aber feines Wort lesen wir in Jer 3,15. Dort ver-
heißt der Herr dem treulosen, abtrünnigen Israel: „Ich werde 
euch Hirten geben nach Meinem Herzen, und sie werden euch 
weiden mit Erkenntnis und Einsicht.“ 
     Gäbe Gott Hirten nach Verdienst und Lohn, so müssten die 
Menschen immerdar mit dem eisernen Zepter des Gerichts ge-
weidet werden. Dann wäre Ps 49,14a ein unabänderlicher End-
zustand: „Man legt sie in den Scheol wie Schafe, der Tod weidet 
sie.“ 
     Womit sollen die Hirten nach dem Herzen Gottes das unge-
horsame Volk weiden? Mit Erkenntnis und Einsicht! Nur vertrau-
enswürdigen und ehrbaren Menschen gibt man für gewöhnlich 
Einblick in seine persönlichen Angelegenheiten, Gefühle und 
Gedanken. 
     Gott aber lässt die Sonne Seiner Güte aufgehen über Gute 
und Böse, lässt den Tau Seiner Gaben und Segnungen auch über 
die kommen, die Ihm trotzig und feindlich gegenüberstehen. Er 
entzieht Sich ihnen nicht, was doch durchaus begreiflich wäre, 
sondern gibt ihnen Erkenntnis und Einsicht in Seine Liebe und 
Gnade. Dadurch allein wird ihr hartes Herz zuletzt dennoch ge-
schmolzen und überwältigt.  



 38 

     War das nicht ebenso bei dem Herrn und der Samariterin? 
Mit einer vielfachen Ehebrecherin, deren Gemeinschaft die Pha-
risäer weit von sich gewiesen hätten, sprach der Herr über letzte 
und tiefste Dinge, über die Er selbst nicht mit einem Nikodemus 
geredet hatte. Über Anbetung Gottes. Und was war die Folge? 
Das Weib ließ alles liegen und stehen und legte Zeugnis ab von 
Dem, Der ihr Herz durchforscht und gewonnen hatte. 
 
     Wer ist nun aber im Vollsinn der Hirt nach dem Herzen Got-
tes, der Abtrünnigen und Verirrten rettende Erkenntnis und zu-
rechtbringende Einsicht vermittelt? Ist es nicht Der Christus, Der 
nach der Vereinigung des verklärten Hauptes mit Seiner bis zur 
Stunde noch unvollendeten Gemeinde Seine Heilsgedanken im 
ganzen weiten Weltenall ausführen wird? Dieser Hirte nach dem 
Herzen Gottes wird allem Verlorenen solange nachgehen, bis Er 
es findet! 
     „Nicht von Herzen plagt (oder demütigt) und betrübt Er die 
Menschenkinder“, bezeugt Klagelieder 3,33 von Gott. Dass alle 
Menschen mancherlei Plagen, Demütigungen und Betrübnissen 
ausgesetzt sind, wird niemand leugnen. Und eine weitere Tatsa-
che ist die, dass viele wegen solcher Führungen an Gott zweifeln 
und schließlich verzweifeln. 
     Wohl gehören Demütigungen, Plagen und Betrübnisse aller 
Art zu den heilsnotwendigen Erziehungswegen Gottes, damit 
unser Leben zurechtgebracht, gereinigt und vollendet werde. 
Aber sie entsprechen durchaus nicht den eigentlichen Herzens-
gedanken Gottes. Sie sind gewissermaßen durch das Fleisch be-
dingt, sind eine innere Notwendigkeit wegen unserer Herzens-
härtigkeit, unserm Trotz und unserm Leichtsinn. Freude und 
Wohlgefallen hat Gott an solchen Dingen keineswegs. Wohl 
plagt und betrübt Er die Menschen. Aber Er tut es nicht „von 
Herzen“! Er leidet Selber unter dem, was Er uns auferlegt; Ihn 



 39 

schmerzen die Irrwege und Züchtigungen, die wir durch unsern 
Trotz und unsere Sündenliebe selbst verschulden.  
 
     Geht es uns mit unsern eigenen Kindern nicht ebenso? Wie ist 
doch unser Herz beseligt und beglückt, wenn wir als Vater oder 
Mutter unsere Kinder loben und belohnen können! Und wie weh 
tut es uns, wenn wir gezwungen sind, zu schelten und zu strafen! 
Der gezüchtigte Knabe und das gescholtene Mädchen wissen nur 
wenig von dem, was im Herzen des Vaters vorgeht. Sie sind viel-
leicht von Furcht und Misstrauen erfüllt und sehen im liebenden, 
mit seinen ungezogenen Kindern leidenden Vater nur den harten 
und strengen Mann.  
     Ganz ähnlich ist das Verhältnis zwischen Gott und dem Men-
schen. Der irrende Sünder fürchtet die Strafe und Rache des hei-
ligen Gottes und weiß nicht, dass dessen Herz von tiefem Mitge-
fühl bewegt und erregt ist und viel mehr Freude daran hat, zu 
segnen und wohl zutun als zu züchtigen und zu betrüben. 
     Dass wir es doch lernen möchten, Dem ins Herz zu schauen, 
Der uns so geliebt hat und liebt und immer lieben wird! 
      
     Noch ein letztes Zeugnis über das Herz Gottes sei hier ge-
nannt: Jer 23,20. Dort ist die Rede von dem wirbelnden Sturm-
wind des Herrn, der auch Grimm und Zorn Gottes genannt wird 
(vgl. V. 19+20!). 
     Wer ist dieser Zorn Gottes? Wenn wir die beiden Berichte 
über die davidische Volkszählung vergleichen, wie wir sie in 
2Sam 24,1 und 1Chr 21,1 aufgezeichnet finden, so sehen wir, 
dass das gleiche Ereignis von verschiedenen Gesichtspunkten 
geschildert ist. Dem begegnen wir ja oft in der Schrift, und aus 
solch verschiedenen Darstellungen irdischer Ereignisse, Zustän-
de, Geschlechterfolgen usw. ergeben sich viele sogenannte „Wi-
dersprüche der Bibel“. 



 40 

     So schildern die Bücher Chronika und Könige manche Ereig-
nisse gemeinsam. Nur werden sie einmal vom Altar, d.h. von 
Gottes Seite, und ein andermal vom Thron, d.h. von der mensch-
lichen Seite aus gesehen. Eine Brücke oder ein Turm bietet ja 
auch von unten einen ganz andern Anblick als von oben! Oder 
wenn ich in den engen Straßen einer großen Stadt stehe, so 
vermag ich mir bei Weitem kein so klares Bild von ihr zu machen, 
wie wenn ich sie vom Flugzeug aus betrachte. 
     In 2Sam 24,1 lesen wir: „Der Zorn des Herrn entbrannte 
abermals wider Israel, und Er reizte David wider sie, indem Er 
sprach: Gehe hin, zähle Israel und Juda.“ 
     1Chr 21,1 berichtet: „Satan stand auf wider Israel und reizte 
David an, Israel zu zählen.“ 
     Wer veranlasste David, die Gott nicht wohlgefällige Volkszäh-
lung vorzunehmen? Das eine Mal der entbrennende Zorn des 
Herrn und das andere Mal Satan. Daraus ersehen wir doch ohne 
jeden Zwang und ohne künstliche Analogieschlüsse, dass Satan 
im tiefsten Grund der personifizierte Zorn Gottes ist. – So wie 
Christus, der Sohn der Liebe, die Liebesgedanken des Vaters der 
Barmherzigkeit durchführt, so vollzieht Satan, der Sohn des Ver-
derbens, die auf gewisse Zeiträume beschränkten Zornesentfal-
tungen des heiligen Richters.  
     Nun sagt unser Jeremiaswort vom Zorn Gottes, dass er Sich 
einmal wenden, dass er einmal umkehren werde. Wann aber 
geschieht das? Erst dann, wenn er getan und wenn er ausgeführt 
hat die Gedanken des Herzens Gottes. Auch der Zorn des Herrn, 
im letzten Grunde also der Feind, hilft, obgleich er es weder 
weiß noch will, die Herzensgedanken Gottes ausführen. Auch 
„jene Kraft, die stets das Böse will und doch das Gute schafft“, 
steht, wie alles und jedes Geschöpf und Ding in der Welt, im 
Dienst des allmächtigen Rettergottes.  



 41 

     War doch sogar die Kreuzigung Christi, das größte Verbre-
chen, das je begangen wurde, zutiefst nichts anderes als ein 
Vollzug göttlicher Heilspläne und Gnadenabsichten. 
     Die Herzensgedanken Gottes muss der Zorn des Herrn, der 
Feind und Widersacher, ausführen helfen. Was für Gedanken 
sind das aber? Das erklärt Gott Selbst in Jer 29,11, wo geschrie-
ben steht: „Ich weiß ja die Gedanken, die Ich über euch denke, 
spricht der Herr, Gedanken des Friedens und nicht zum Unglück, 
um euch Zukunft und Hoffnung zu gewähren.“ 
 
     Nicht Unglücksabsichten, sondern Friedensgedanken hegt 
Gott über Seine Geschöpfe. Zukunft und Hoffnung will Er gewäh-
ren und selbst Seine verstocktesten Feinde nicht in endlose Qual 
und Vernichtung stürzen. Wer das wähnt, kennt weder Gottes 
Wort noch Sein liebevolles Vaterherz, weiß weder um Seine All-
macht, der nichts unmöglich ist, noch um Seine Gnade und 
Barmherzigkeit, die nicht eher ruhen noch rasten kann, bis sie 
alles und alle zu Sich zurückgebracht hat.  
     Wohl uns, dass wir in Gottes Herz hineinschauen und aus Sei-
ner Liebesfülle leben dürfen! Es gibt kein Wissen in der ganzen 
weiten Welt, das beseligender wäre als diese Einsicht ins Vater-
herz unseres großen, herrlichen Rettergottes. 
 

----------  
 
     Gottes Namen enthüllen Seinen Charakter, offenbaren Sein 
ureigentliches Wesen in immer größerer Fülle und Klarheit. Im 
Alten Testament finden wir folgende Namen unseres herrlichen 
Vaters: 

1. Elohim = Schwurgott oder Bundesgott; 
2. Jehova = der Seiende oder Absolute; 
3. El Schaddai = der Vollbrüstige oder Allmächtige; 
4. El Elyon = der Allerhöchste oder Erhabenste; 



 42 

5. Adonai = der Rechtsprecher oder Herr und Meister; 
6. El Olam = der äonische Gott oder Gott der Zeitalter; 
7. Jehova Zebaoth = der Herr der Heerscharen oder 

                                                             Kriegsscharen. 
      
     Gottes wunderbares, lebendiges Wort wird in Seinem Wesen 
und in seiner Wirkung durch verschiedene Bilder symbolisiert. Es 
ist: 

1. Spiegel: Jak 1,23; 
2. Licht: Ps 119,105; 
3. Hammer: Jer 23,29; 
4. Feuer: Jer 23,29; 
5. Same: Lk 8,11; 
6. Schwert: Eph 6,17; 
7. Nahrung: Jer 15,16; 
8. Versöhnungsträger: 2Kor 5,19. 

 
Die 12 Wunder in der Wüste 

 
1. Bitteres Wasser wird süß: 2Mo 15,23-25. 
2. Die Speisung mit Manna: 2Mo 16,14-35. 
3. Der Felsen am Horeb gibt Wasser: 2Mo 17,5-7. 
4. Nadab und Abihu werden vom Feuer verzehrt: 3Mo 10,1.2. 
5. Der Brand des Lagers Israels: 4Mo 11,1-3. 
6. Mirjam wird aussätzig und wieder gesund: 4Mo 12,10-15. 
7. Untergang der Rotte Korahs: 4Mo 16,31-35. 
8. Aarons grünender Stab: 4Mo 17,8. 
9. Der Fels zu Meriba gibt Wasser: 4Mo 20,7-11. 

10.  Die eherne Schlange: 4Mo 21,8.9. 
11.  Die sprechende Eselin Bileams: 4Mo 22,28-30. 
12.  Der Jordan (der Todesstrom!) steht still: Jos 3,14-17. 
 
 
 



 43 

 

 

Menschliche und göttliche Logik 
 
     Wie der Himmel höher ist als die Erde, so sind Gottes Wege 
höher als unsre Wege und Seine Gedanken höher als die unsren. 
So steht auch über der menschlichen die göttliche Logik. Unter 
Logik – diesem Ausdruck begegnen wir in der Schrift in verschie-
denen Zusammensetzungen und Ableitungen – versteht man die 
Lehre von den Gesetzen richtigen Denkens und Erkennens. Die 
Einen gründen die Logik auf psychologische, d.h. menschlich-
seelische Vorgänge, während andere die Logik streng mathema-
tisch, d.h. genau berechenbar aufgefasst haben wollen. Unser 
natürliches Denken ist ohne Zweifel eine Funktion der Seele. Je 
nach dem Zustand der Seele ist auch unser Denken klar und 
gradlinig oder verworren und umwegig, gelöst und durchsichtig 
oder verkrampft und dunkel. Im Gegensatz zur menschlichen 
Logik kennt Gottes Wort auch eine göttliche Logik, ein Denken 
des Glaubens, ein vom Heiligen Geist regiertes Urteilen und Er-
kennen. 

 
Menschliche Logik 

 
     Die menschliche Logik ist an und für sich weder gut noch bö-
se. Auch Sehen, Hören, Riechen, Schmecken und Fühlen sind an 
sich nichts Gottwidriges noch Gottwohlgefälliges. Es kommt da-
rauf an, in wessen Dienst ich den Leib und die Seele samt ihren 
Funktionen stelle. Alles, was sich wider die Erkenntnis Gottes 
erhebt und uns vom Gehorsam Christi abziehen will, legen wir 
bewusst weg, selbst wenn es sich um „Logismen“ (Gedanken, 
Folgerungen, Erkenntnisse unsrer natürlichen Vernunft) handelt. 
So schreibt Paulus in 2Kor 10,5: „Wir zerstören Vernunftschlüsse 
und jede Höhe, die sich erhebt wider die Erkenntnis Gottes, und 
nehmen jeden Gedanken unter den Gehorsam Christi gefangen.“ 



 44 

     Ein kennzeichnendes Beispiel für die Art und Weise, wie 
menschliche Logik denkt und rechnet, finden wir in Mk 11,27-33. 
Im 31. Vers steht im griechischen Text das Wort elogizonto = sie 
überlegten oder zogen ihre Schlüsse. In diesem Ausdruck ist un-
ser Fremdwort Logik enthalten. 
     Menschliche Logik zählt Christus zu den Gesetzlosen oder 
Gottlosen, wie Mk 15,28 geschrieben steht: „Die Schrift wurde 
erfüllt, welche sagt: Und Er ist unter die Gesetzlosen gerechnet 
worden.“ Das hier vorkommende Wort elogisthee ist eine Form 
von logizoo = bedenken, überlegen, berechnen, urteilen. 
      
     Der Silberschmied Demetrius von Ephesus sagte in seiner An-
klagerede gegen Paulus und das Evangelium von Christo, dass 
durch die Ausbreitung dieses Glaubens der Tempel der großen 
Göttin Artemis und ihre herrliche Größe, die in dem damaligen 
Kulturkreis der bekannten Welt verehrt wurden, „für nichts ge-
achtet“ oder für nichts beurteilt oder geschlussfolgert werden 
(Apg 19,27).  
     Die „Logismen“ solcher Menschen, die weder Gesetz noch 
Evangelium kennen, sind in fortwährender Tätigkeit. Sie verkla-
gen oder entschuldigen sich untereinander (Röm 2,15), und je 
nachdem, wie weit ein Mensch der Wahrheit die Ehre gibt, Un-
vergänglichkeit und Herrlichkeit sucht und sich innerlich ins Ge-
richt führen lässt, wird ihm dereinst vergolten werden, wie aus 
dem wichtigen Kapitel 2 des Römerbriefes hervorgeht. 
 
     Nicht unsre natürliche Logik befähigt uns zu irgend etwas, was 
vor Gott gilt, sondern Er Selbst muss das in uns niederlegen und 
auswirken, was vor Ihm Bestand haben soll. Schreibt doch Paulus 
in 2Kor 3,5:  
     „Wir sind von uns aus nicht tüchtig, etwas zu denken (zu 
schlussfolgern oder zu urteilen) als aus uns selbst, sondern uns-
re Tüchtigkeit ist von Gott.“ 



 45 

     In 1Kor 4,1 lesen wir ein Wort über menschliche Logik, das 
uns tief beschämen muss. Dort sagt nämlich der Apostel nichts 
Geringeres, als dass die Logik der Menschen zu dem Schluss füh-
ren sollte, dass wir Gläubigen Diener Christi und Verwalter der 
Gottgeheimnisse seien! - Ist das wirklich der Fall? Hält man uns 
für solche, wie Paulus hier schreibt? Oder urteilt man von den 
Frommen nicht vielerorts, sie seien hochmütige Menschen, die 
sich besser dünken als die andern? Unser Handeln und Wandeln, 
unser Tun und Reden, unser Lieben und Leiden soll unsre Mit-
menschen zu dem logischen Schluss führen, dass wir Christus-
diener und Gottgeheimnisverwalter sind. Haben wir im Lichte 
dieser Schriftaussage nicht viel Ursache zur Beugung und 
Scham? Wird uns dieses herrliche Pauluswort nicht zur demüti-
genden Anklage?  
     Hier erkennen wir wieder etwas vom Gleichgewicht göttlicher 
Wahrheit: auf der einen Seite lehrt der Apostel klar und unzwei-
deutig, dass wir Verachtete sind, Narren und Toren, die die Welt 
weder verstehen kann noch will; andererseits aber sollen die uns 
umgebenden Menschen bezüglich unsres Wesens und Seins zu 
solch erstaunlichen Schlussfolgerungen kommen, wie uns unser 
Wort sagt. 
     Menschliche Logik ist seelisch gebunden, ist irdisch verhaftet 
und kann Letztes und Tiefstes nicht begreifen. Trotzdem hat sie 
für alle irdischen Angelegenheiten nicht nur ihre Berechtigung, 
sondern sogar ihre Notwendigkeit. Sie ist an und für sich, wie wir 
sahen, weder gut noch böse, kann aber, wie unser ganzer Leib 
mit allen seinen Organen, als Werkzeug der Gerechtigkeit oder 
der Ungerechtigkeit zur Verfügung gestellt werden. Deshalb er-
mahnt uns Paulus in Röm 6,19: „Gleichwie ihr eure Glieder dar-
gestellt habt zur Sklaverei der Unreinigkeit und der Gesetzlosig-
keit zur Gesetzlosigkeit, also stellt jetzt eure Glieder dar zur Skla-
verei der Gerechtigkeit zur Heiligkeit.“  
 

 



 46 

Göttliche Logik 

 

     Von einem logischen oder vernünftigen Gottesdienst sagt 
Röm 12,1: „Ich ermahne euch nun, Brüder, durch die Erbarmun-
gen Gottes, eure Leiber darzustellen als lebendiges, heiliges, 
Gott wohlgefälliges Schlachtopfer, welches euer vernünftiger 
(logischer!) Gottesdienst ist.“  Das deckt sich ganz mit dem, was 
wir oben sahen. Der Glaube zieht die Schlussfolgerung: Wenn 
Christus mich erkauft hat, dann gehöre ich Ihm auch völlig. Nicht 
Furcht vor Strafe, nicht Höllendrohungen, sondern die Erbar-
mungen Gottes führen zur völligen Hingabe, zum logischen Got-
tesdienst.  
     Unsre irdisch-menschliche Logik, die meist bewusst oder un-
bewusst im Dienst der Weltlust und der Sünde steht, möchte 
dieses oder jenes Gebiet unsres Lebens der völligen Hingabe an 
Gott entziehen. Aber die göttliche Logik des Glaubensgehorsams 
stellt Geist, Seele und Leib als lebendiges, heiliges und wohlge-
fälliges Schlachtopfer – zum Unterschied von den toten, unheili-
gen und nicht wohlgefälligen Schattenopfern des Gesetzeshaus-
haltes – Gott zur uneingeschränkten Verfügung. Leben wir im-
mer und unbedingt in dieser Logik des Glaubensgehorsams? 
     In Röm 2,26 lesen wir ein eigenartiges Wort vom logischen 
Beurteilen. Dort heißt es: „Wenn nun die Vorhaut die Rechte des 
Gesetzes beobachtet, wird nicht seine Vorhaut für Beschneidung 
gerechnet (oder logisch beurteilt!) werden?“ – Einige Verse vor-
her wird uns gesagt, dass es solche aus den Nationen gab und 
gibt, die „kein Gesetz haben und doch von Natur die Dinge des 
Gesetzes ausüben und sich selbst ein Gesetz sind, da das Werk 
des Gesetzes in ihre Herzen geschrieben ist“ (2,14). 
     Wenn nun die Vorhaut, d.h. die Nationen, von Natur aus das 
tun bzw. ernstlich zu tun trachten, was im Gesetz vorgeschrieben 
ist, so sind sie doch keineswegs den Juden gegenüber im Nach-
teil! Und wenn gar die Nationen das Gesetz erfüllen bzw. auf-
richtig zu erfüllen suchen, die Juden es dagegen übertreten, so 



 47 

ist doch offenbar, dass dann die Heiden die Juden anklagen und 
richten werden. – Dieser inneren göttlichen Logik gegenüber 
verstockte sich Israel und pochte auf seine äußeren Vorzüge vor 
den Nationen, die ihm aber durch seinen Ungehorsam zum Fluch 
und Fallstrick wurden, wie die Kapitel 9-11 des Römerbriefes und 
viele andere Schriftzusammenhänge eingehend dartun.  
     Vom Zurechnen oder Anrechnen der Gerechtigkeit Gottes 
lesen wir ausführlich in Römer 4. In den Versen 3-6, 8-11 und 22-
24 begegnet uns fortwährend das Wort logizomai. Und zwar wird 
von der Tätigkeit der Logik Gottes gesprochen, die dem Men-
schen das zuerkennt und anrechnet, was nicht im Geschöpf, 
sondern allein in Ihm den wunderbaren Schöpfer und Begnadi-
ger ist: nämlich Seine eigene Gerechtigkeit, Sein ureigenes Rich-
tigsein. 
     Dem Abraham wurden nicht seine Leistungen oder seine Mo-
ral, sondern sein Glaube zur Gerechtigkeit gerechnet. Wer Wer-
ke tut, dem wird sein Lohn nach Leistungen und nicht nach dem 
Grundsatz der Gnade zuerkannt. Wer jedoch nicht Werke voll-
bringt, sondern an Den glaubt, der den Gottlosen rechtfertigt, 
dem wird sein Glaube als Gerechtigkeit angerechnet oder zuer-
kannt. Von dieser Glückseligkeit, ohne Leistungen der Gerechtig-
keit Gottes teilhaftig zu werden, sang schon David (Psalm 
32,1.2). 
     Diese Zurechnung der Gerechtigkeit Gottes erfuhr Abraham 
nicht nach oder auf Grund seiner Beschneidung, sondern viel-
mehr vorher! Das ist von grundlegender Wichtigkeit. Denn die 
Beschneidung ist nicht eine Leistung, auf Grund derer man Ge-
rechtigkeit empfängt, sondern sie ist Zeichen und Siegel dafür, 
dass eine Zurechnung der Gerechtigkeit Gottes stattfand. Darum 
ist Abraham auch unser, der Gläubigen aus den Nationen, Vater. 
 
     Der Glaube Abrahams war nicht kindisches Fürwahrhalten, 
nicht Schwäche oder Torheit, sondern lebendige Hoffnung gegen 



 48 

allen natürlichen Anschein, war Stärke des Vertrauens trotz ei-
gener Schwachheit und Unfähigkeit. Lies aufmerksam Röm 4, V. 
18-21! „Darum“, so beginnt V.22, „ist ihm auch Gottes Gerech-
tigkeit zuerteilt oder zugerechnet worden.  
     Gleichwie Abraham durch den Glauben diese glückselige Zu-
erkennung erfuhr, also auch wir. Uns soll (Gottes Gerechtigkeit) 
zugerechnet werden, die wir an DEN glauben, der Jesum, unsern 
Herrn aus den Toten auferweckt hat, welcher unsrer Übertre-
tungen wegen dahingegeben und unsrer Rechtfertigung wegen 
auferweckt worden ist.“  
     Die logische Schlussfolgerung, die der Glaube aus Christi Tod 
und Auferstehung zieht, lesen wir in Röm 6,10.11. – Dort 
schreibt der inspirierte Apostel: „Was Er gestorben ist, ist Er ein 
für allemal der Sünde gestorben; was Er aber lebt, lebt Er Gott. 
Also auch ihr; haltet euch (zieht den logischen Schluss oder 
rechnet damit!) der Sünde für tot, Gott aber lebend in Christo 
Jesu.“ 
     Wer einen Blick dafür bekommen hat, dass wir als Erben Got-
tes und Miterben Christi in der Verherrlichung Seines Sohnes als 
dessen Glieder mitverherrlicht werden (Röm 8,17), der zieht da-
raus den logischen Schluss des Glaubens, dass die Spannungen 
und Trübsale der Gegenwart gar keinen Vergleich mit der bald in 
Erscheinung tretenden Herrlichkeit aushalten. Das bezeugt der 
Apostel des Christusleibes, wenn er schreibt:  
     „Ich halte dafür (logizomai = ich ziehe den logischen Schluss, ich 
rechne damit), dass die Leiden der Jetztzeit nicht wert sind, ver-
glichen zu werden mit der zukünftigen Herrlichkeit, die an uns 
geoffenbart zu werden im Begriff steht“  (V. 18). 
 
     Die Welt zieht hinsichtlich unsrer Person meist einen anderen 
Schluss. Sie beurteilt uns als Schlachtschafe, als solche, die nicht 
wert sind, am Leben zu bleiben. Paulus bezieht das Zeugnis der 
Söhne Korahs von Ps 44,22 auf sich, wenn er sagt:  



 49 

     „Um Deinetwillen werden wir getötet den ganzen Tag; wie 
Schlachtschafe sind wir gerechnet (logisch beurteilt) worden. 
Aber in diesem allem sind wir mehr als Überwinder!“ (Röm 
8,36.37a) 
     Ein wunderbares Wort, das uns etwas von der Weite des Va-
terherzens Gottes offenbart, lesen wir in Röm 14,14:  
     „Ich weiß und bin überzeugt in dem Herrn Jesu, dass nichts an 
sich selbst unrein ist; nur dem, der etwas für unrein achtet (be-
urteilt oder rechnet), dem ist es unrein.“ 
     Alles, was ich im freien Aufblick zu meinem Herrn in herzlicher 
Danksagung tun oder lassen kann, ist richtig und rein. Sei es nun, 
dass ich Fleisch esse oder Wein trinke, mich an Natur und Kunst 
erfreue oder in völliger Zurückgezogenheit lebe, ruhe oder reise, 
schweige und dulde oder rede und zeuge, - alles, was ich vor 
Gottes heiligem Angesicht mit Danksagung tun kann, ist rein und 
recht. 
     Die Liebe, d.h. im tiefsten und letzten Grunde Gott Selbst – 
denn Gott ist die Liebe! – rechnet Böses nicht zu (1Kor 13,5). Wir 
sahen, dass Gott dem Glaubenden Seine (d.i. Gottes) Gerechtig-
keit zurechnet; Böses dagegen rechnet Er nicht an. Sagt nicht 
2Kor 5,19, dass Gott die Welt mit Sich Selbst versöhnte und 
ihnen ihre Übertretungen nicht zurechnet? Welche wunderba-
ren Einblicke gewähren diese schlichten Vergleiche in Gottes 
Herz und Wesen! Möchten wir doch davon lernen und auch in 
diesem Stück Seine Nachahmer werden, wie glückselig und ent-
spannt könnten wir da durch die mancherlei Enttäuschungen 
und Nöte unsres täglichen Lebens hindurchgehen! 
 
     Es gibt eine Glaubenslogik des Kindleins in Christo. Wenn aber 
das Kind zum Jüngling und Mann heranreift, so ist auch die 
Glaubenslogik der Unmündigkeit überwunden und macht dem 
Reifegrad der Vollendung Raum. Das bezeugt uns der Apostel in 
den Worten: „Als ich ein Kind war, redete ich wie ein Kind, dach-



 50 

te wie ein Kind, urteilte (schlussfolgerte logisch) wie ein Kind; als 
ich ein Mann wurde, tat ich weg, was kindisch war“  (1Kor 
13,11). 
     Eine wertvolle, wichtige Anweisung, woraus wir in unserm 
Urteilen und Denken, Zurechnen und Schlussfolgern schöpfen 
sollen, lesen wir in Phil 4,8: „Alles was wahr, alles was würdig, 
alles was gerecht, alles was rein, alles was lieblich ist, alles was 
wohl lautet, wenn es irgendeine Tugend, wenn es irgendein Lob 
ist, dieses erwäget (dem denket nach, aus dem zieht die Folge-
rungen eures Glaubenslebens).“  
     Acht Stücke nennt uns der Apostel, denen wir nachsinnen 
sollen, die die heilige Logik unsres Glaubens befruchten und um-
gestalten sollen: Wahres, Würdiges, Gerechtes, Reines, Liebli-
ches, Wohllautendes, Tugendhaftes und Löbliches. Wie oft aber 
beschäftigt uns das Gegenteil davon, wird unser Sinnen und 
Trachten, unser Denken und Urteilen von ganz andersartigen 
Dingen gefesselt und geformt! Als sich Paulus in Rom wegen der 
gegen ihn erfolgten Anklage als Staatsfeind und Volksaufwiegler 
zum erstenmal verantworten musste, stand ihm niemand bei 
(2Tim 4,16). Die Brüder, die ihm einst voll Freude in herzlicher 
Liebe und Anteilnahme von Rom aus bis Forum Appii und Tres 
Tabernä entgegengekommen waren (Apg 28,15), verließen ihn 
alle. Der Apostel hätte wahrlich Grund gehabt, sie der Feigheit 
und des Verrats zu zeihen. Er tut es nicht, sondern wünscht und 
bittet von Gott, dass ihnen ihre Untreue und Menschenfurcht 
nicht angerechnet oder zuerkannt werde. Das ist eine praktische 
Auswirkung der Gesinnung Christi. 
 
     Wir kommen noch einmal auf Abraham, den Vater des Glau-
bens, zurück. Hebr 11,17-19 zeigt uns seine heilige, gottwohlge-
fällige Logik des Glaubens. Die Stelle lautet: 
     „Durch Glauben hat Abraham, als er versucht wurde, den 
Isaak geopfert, und der, welcher die Verheißungen empfangen 



 51 

hatte, brachte den Eingeborenen1 dar, über welchen gesagt 
worden war: ‚In Isaak soll dein Same genannt werden’, indem er 
urteilte (schlussfolgerte oder damit rechnete), dass Gott aus den 
Toten zu erwecken vermöge.“ 
     Diese Opferung Isaaks war ein Schritt unerhört kühner Glau-
benslogik!  Denn alle Verheißungen, die ja letztlich auf den 
Christus Gottes zielen, waren an die Person des Isaak gebunden. 
Er war der verordnete Träger göttlicher Zusagen. Und nun sollte 
gerade dieser Heilskanal zerstört, dieser Mittler geopfert wer-
den. 
     Die menschliche Logik musste entscheiden: Isaak muss unbe-
dingt am Leben bleiben. Ohne ihn können die Verheißungen 
Gottes nicht erfüllt werden. Die göttliche Anweisung aber laute-
te: „Nimm deinen Sohn, deinen Einzigen, den du lieb hast, den 
Isaak, und ziehe hin in das Land Morija und opfere ihn daselbst 
als Brandopfer“ (1Mo 22,2). -- Die irdischen Denkgesetze stellen 
vor die Entscheidung: entweder bleibt Isaak am Leben, dann 
können Gottes Zusagen Wahrheit werden; oder aber wird Isaak 
geschlachtet, dann kann der verheißene Same unmöglich durch 
ihn kommen. 
     Es handelte sich bei Abraham um weit mehr als um die see-
lisch-natürliche Bindung eines Vaters an sein Kind. Hier stand, 
menschlich gesprochen, die Hinausführung der Pläne Gottes auf 
dem Spiel! Die Verwirklichung Seiner Verheißung schien in Frage 
gestellt. Die Zusagen Gottes einerseits und Seine Aufforderung, 
Isaak zu schlachten, andererseits waren für die Vernunft, für die 
auf Erfahrungen beruhenden Denkgesetze ein unüberbrückbarer 
Widerspruch in sich selbst! 
     Was tat Abraham? Er sagte sich: Wenn durch Isaak die heilige 
Segensträgerlinie fortgeführt werden soll, mein Sohn aber jetzt 
als Knabe geopfert werden wird, so bleibt nichts anderes übrig, 
als dass 

 
1  Konkord. Übers.: ... den Einziggezeugten dar ... 



 52 

Gott ihn aus den Toten wieder auferweckt. 
     „Er urteilte (folgerte oder zog den Schluss), dass Gott auch 
aus den Toten zu erwecken vermöge.“  
     Dieser Glaube war etwas Großes und Gewaltiges. Denn bis 
dahin war noch kein Mensch aus den Toten erweckt worden! – 
Abraham traute durch die Logik des Glaubens Gott etwas zu, was 
ihm durch kein Wort gesagt worden war. Auch hatte er nie ein 
Beispiel aus der Erfahrung dafür. Er betrat Neuland des Glau-
bensvertrauens hinsichtlich des Vermögens Gottes, der doch 
Sein gegebenes Wort unmöglich rückgängig machen konnte.  
      
     Wie unendlich viel leichter haben wir es, unserm Vater in 
Christo das Größte, Herrlichste und unserm natürlichen Verste-
hen Unwahrscheinlichste zuzutrauen! Welch eine gewaltige Tat 
des Glaubens war die Bereitschaft Abrahams, den einzigen, ge-
liebten Sohn zu opfern! Welch wunderbares Vertrauen auf Gott 
wurde durch den scheinbaren Widersinn göttlicher Verheißung 
einerseits und der Anordnung des Opfers andererseits geweckt, 
ganz abgesehen von der tiefen prophetischen Bedeutung im 
Blick auf die Erlösungstat von Golgatha!  
     Lasst uns diese heilige Logik des Glaubens beweisen, auch 
wenn uns Gott auf Neuland führt und uns weitere Durchbrüche 
in der Erkenntnis Seiner unerschöpflichen Heilsfülle gewährt! 
 
 
 

 

Frucht des Geistes 
 
     Ein Kennzeichen wahren Lebens besteht darin, dass es sich 
fortpflanzt, dass es Frucht bringt. Das gilt für das Irdische wie für 
das Geistliche. Die Heiligen Schriften enthalten eine Fülle von 
Verheißungen und Warnungen über Fruchtbarkeit und Fruchtlo-



 53 

sigkeit. Es ist Gottes Art, Sein eigenes Leben liebend und meh-
rend weiterzugeben. Und das ist auch ein Kennzeichen all derer, 
die Leben aus Ihm empfangen haben. 
     Gottes Wort nennt verschiedene Arten von Frucht. So lesen 
wir in Mt 3,8 von der Frucht der Buße oder Umsinnung; Jes 27,9 
redet von der Frucht der Hinwegnahme der Sünde; ein lebendi-
ges Zeugnis, das Gottes Namen bekennend preist, wird Frucht 
der Lippen genannt (Jes 57,19;  Hos 14,2;  Hebr 13,15); - Phil 
1,11, Hebr 12,11 und Jak 3,18 sprechen von der Frucht der Ge-
rechtigkeit, und Paulus schreibt in Röm 6,22 und Eph 5,9 von der 
Frucht zur Heiligkeit bzw. der Frucht des Lichtes. 
     Das sind nur einige Hinweise, die den verlangenden Schrift-
forscher sicherlich anreizen, diesen Zusammenhängen nachzu-
gehen und aus dem in Gottes Wort niedergelegten Reichtum zu 
schöpfen. 
     Der Zweck unseres Lebens besteht nicht darin, möglichst viel 
zu genießen und alle Lasten und Leiden tunlichst von uns abzu-
wälzen, sondern darin, Frucht zu bringen. Schon Seinen israeliti-
schen Jüngern sagte der Herr: „Ich habe euch ausgewählt, .... auf 
dass ihr hingehet und Frucht bringet, und eure Frucht bleibe“ 
(Joh 15,16). Auch Paulus schreibt, dass wir deshalb des Herrn 
Eigentum geworden sind, „auf dass wir Gott Frucht brächten“ 
(Röm 7,4). Durch Fruchtbringen wird Gott verherrlicht (Joh 15,8). 
Darum sehnt sich auch Paulus darnach, unter den Römern Frucht 
zu bringen gleich wie unter den übrigen Nationen (Röm 1,13). 
     Das Fruchtbringen, auf welchem Gebiet es auch sei, ist keine 
oberflächliche Spielerei, keine sich ganz von selbst vollziehende 
Handlung, sondern erfordert Arbeit und Mühe (2Tim 2,6). 
     Obwohl unsre ganze Hingabe notwendige Voraussetzung je-
der Fruchtbarkeit ist, so ist doch die Frucht, die wir bringen dür-
fen, keineswegs unser Werk. Der Herr wirkt sie selber. Schon 
durch den Propheten ruft Er Israel zu: „Aus Mir wird deine 
Frucht gefunden!“ (Hos 14,8). „Wer in Mir bleibt und Ich in ihm, 



 54 

dieser bringt viel Frucht“, bezeugt der Herr in Joh 15,5. Christus 
ist der wahre Lebensbaum, gepflanzt an den Wasserbächen, Der 
Seine Frucht bringt zu Seiner Zeit (Ps 1,3); Er ist das wesenhafte 
Weizenkorn, das in die Erde fällt, stirbt und viel Frucht bringt; Er 
ist das gottverordnete wirkliche Schuldopfer, das Samen trägt 
und von der Mühsal Seiner Seele bleibende Frucht sieht  (Jes 
53,11).  
     Die Frucht, die wir jetzt in unsrer Niedrigkeit zu bringen ver-
pflichtet und befähigt sind, besteht nicht in gewaltigen Worten 
und großen Werken, sondern in der inneren Umgestaltung in 
Christi Bild und Wesen. Diese Arbeit ist ein verborgenes Walten 
des in uns wohnenden Geistes. Das Fleisch hat „Werke“, und 
diese sind „offenbar“ (Gal 5,19 ff.). „Die Frucht des Geistes aber 
ist: Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Gütigkeit, 
Treue, Sanftmut, Enthaltsamkeit“ (V. 22). Diese neun Stücke 
sind nicht das Ergebnis unsrer frommen Bemühungen, sondern 
eine meist verborgene Frucht des uns von Gott gegebenen Geis-
tes. Zählen wir sie im Einzelnen auf! 
 
     1. Die agápee.  Diese Übersetzung Liebe ist nicht sehr genau. 
Denn für unser deutsches Wort Liebe hat die griechische Spra-
che drei verschiedene Ausdrücke, je nachdem es sich um geistli-
che, seelische oder fleischliche Liebe handelt. Die Letztere, éros, 
kommt in der Schrift nicht vor. Die philadelphia ist die mehr auf 
seelischer Linie laufende Menschen- und Bruderliebe. Die agápee 
aber ist die Geistes- und Gottesliebe. 
     Es ist schade, dass aus unsern deutschen Bibeln der feine Un-
terschied nicht hervorgeht, der in den drei Fragen des Herrn an 
Petrus liegt. Zweimal fragte der Herr Seinen Jünger, ob er Ihn 
liebe (agápee). Jedes Mal antwortete Petrus, dass er Ihn liebhabe 
(philadelphia). Da stieg der Herr bei Seiner dritten Frage von der 
dem Jünger unverständlichen Höhe der agápee herab und fragte, 



 55 

ob er Ihn liebhabe (philadelphia). Was kann man alles aus diesen 
schlichten Fragen und Antworten lernen! 
     Die reine, heilige, göttliche agápee ist die erste Frucht des 
Geistes. 
     2. Chará heißt soviel wie Freude, Wonne oder Seligkeit. Wer 
die Liebe Gottes in Wahrheit erkannt hat, in dessen Herzen und 
Leben wird eine tiefe, heilige Freude geboren, eine Freude, die 
die Welt weder geben noch nehmen kann. Paulus erinnert die 
Galater an ihre tiefe Glückseligkeit, die sie erfüllte, als sie das 
Heil empfingen, die sie aber verloren, als sie sich auf Gesetzes-
wege verlocken ließen. 
     Der Philipperbrief ist ein ausgesprochener Freudenbrief. Elf-
mal gebraucht Paulus das Wort sich freuen, und fünfmal spricht 
er von der chará, der Freude. Viele Spannungen und Nöte im Le-
ben der Gläubigen kommen daher, dass sie wohl einerseits nicht 
mehr die groben Sinnesfreuden der Welt genießen, aber ande-
rerseits noch nicht des Vollmaßes der Geistesfreuden des Evan-
geliums teilhaftig geworden sind. Sie gleichen Issaschar, dem 
knochigen Esel, der sich zwischen den Hürden lagert (1Mo 
49,14). Auf der einen Seite lockt die Lust der Welt; auf der an-
dern Seite weiß man etwas von den Geistesfreuden eines gott-
geweihten Lebens. Man kann sich aber nicht recht entscheiden, 
lagert dazwischen und kommt hier und dort zu kurz. Das ist für-
wahr ein trauriges Leben! Da fehlt die heilige Gottesfreude. Wir 
sollten viel mehr das Wort aus Prediger 9,7.8 in seiner geistli-
chen Bedeutung beachten, wo es heißt: „Geh, iss dein Brot mit 
Freude, und trinke deinen Wein mit frohem Herzen; denn längst 
hat Gott Wohlgefallen an deinem Tun. Deine Kleider seien weiß 
zu aller Zeit, und das Öl mangle nicht auf deinem Haupte.“  
     Gleichwie Christus mit Freudenöl gesalbt war, mehr als Seine 
Genossen, so sollten auch wir inmitten einer hoffnungslosen, 
freudearmen Welt die Freude Gottes allezeit im Herzen tragen. 
 



 56 

     3. Eiréenee heißt soviel wie Friede, Ruhe, Heil und Segen. Der 
jubelnden Freude der Errettung folgt der tiefe, beseligende Frie-
de. Das Bächlein springt hurtig über die Felsen, aber der breite 
Strom fließt ruhig dahin. „In Freuden werdet ihr ausziehen.“ Das 
darf man zuerst erfahren. „... und in Frieden geleitet werden.“ 
Das folgt später (Jes 55,12). 
     Die Schrift kennt Frieden mit Gott oder Gott gegenüber, Frie-
den von Gott, Frieden Christi und Frieden Gottes. Das sind, wenn 
wir so sagen dürfen, verschiedene Stufen in der praktischen Er-
fahrung des Friedens.  
     Der Friede mit Gott oder Gott gegenüber zeigt die Stellung an, 
in die wir durch den Glauben gebracht sind. „Da wir nun gerecht-
fertigt sind aus Glauben, so haben wir Frieden mit Gott“, lehrt 
Paulus in Röm 5,1. Dieser Friede mit Gott ist ein für allemal 
durch das vollgültige Werk von Golgatha besiegelt und garan-
tiert. Er kann durch nichts erschüttert werden oder gar verloren 
gehen.  
     Anders verhält es sich mit dem „Frieden von Gott“. Nie 
wünscht der Apostel seinen Briefempfängern „Frieden mit Gott“. 
Den haben sie ja! Aber er wünscht ihnen „Frieden von Gott“. Mit 
der Segensbitte: „Gnade euch und Frieden von Gott“ beginnt er 
seine Schreiben an die Römer, die Korinther, die Kolosser und 
die Thessalonicher. Friede mit Gott bezeichnet unsre Stellung, 
Friede von Gott dagegen charakterisiert unsern Zustand. Durch 
Christi Kreuzestat ist zwischen Gott und uns Frieden. Aber je 
nach unsrer Treue und unserm Glaubensgehorsam stehen wir 
verschieden im praktischen Genuss dieses Friedens. 
     Der Friede Christi, d.h. der Friede, der in Christus Selbst ist, 
soll in den mancherlei Fragen und Zweifeln unsres täglichen Le-
bens regieren, die Entscheidung treffen oder Schiedsrichter sein 
(Kol 3,15). 
     Der Friede Gottes schließlich (Phil 4,7), der ja mehr ist als nur 
Friede von Gott, vermag unsre Herzen und unsre Gedanken in 



 57 

Christo Jesu zu bewahren. Diese herrliche Verheißung ist aber, 
wie wir das oft finden, an eine doppelte Bedingung geknüpft. 
Diese lautet: 

1. Seid um nichts besorgt, oder sorgt euch um nichts! 
2. Lasset in allem durch  Gebet und Flehen mit Danksagung 

eure Anliegen vor Gott kundwerden. 
     Wenn diese beiden Voraussetzungen erfüllt sind, wenn wir in 
heiliger Sorglosigkeit alle unsre Anliegen vor Gott bringen, da 
wird uns Sein Friede völlig bewahren. 
 
     4. Makrothymía = Geduld oder Langmut. Es ist dies das Hinrich-
ten unsrer Gesinnung, unsres Willens oder unsrer Entschlüsse 
auf ein zeitlich oder räumlich weit entferntes Ziel. Nicht das Ge-
genwärtige, das vor Augen ist und fortwährend durch die Pfor-
ten der Sinnenwelt in unsre Seele flutet, soll unser Leben be-
stimmen und gestalten, sondern etwas, was wir im Glauben er-
kennen, das aber in Wirklichkeit noch weit entfernt ist. 
     Das Wort Lang-Mut gibt treffend die Bedeutung des griechi-
schen Ausdrucks wieder. Denn das althochdeutsche Wort muot 
(Mut) heißt genau wie das Urtextwort thymos Geist, Verlangen, 
Gesinnung oder Erregung. Das erkennen wir noch an den Zu-
sammensetzungen Sanftmut, Demut, Freimut und dergleichen. 
     Ein geduldiger Mensch ist also im Sinne des Wortes nicht ein 
Dummkopf, der sich alles gefallen lässt, weil er sich nicht wehren 
kann. Nein, er ist einer, dessen innere und äußere Lebensfüh-
rung nicht von gegenwärtigen Ereignissen und Zuständen, son-
dern von in ihrer Verwirklichung noch weit entfernten, aber un-
trüglichen Gotteszielen bestimmt wird.  
     Die makrothymía oder Langmut blickt über das Sichtbare und 
Zufällige hinweg auf das Unsichtbare und Wesenhafte. Dem na-
türlichen Menschen liegt sie durchaus nicht. Ihm ist ja der Sper-
ling in der Hand viel lieber als die Taube auf dem Dach. Die ge-
genwärtigen realen Freuden und Genüsse zieht er einer ihm sehr 



 58 

ungewissen und zweifelhaften zukünftigen Herrlichkeit durchaus 
vor. Er bejaht nur die Erde und ihre Augenblicksseligkeiten. Den 
vermeintlichen Himmel der Frommen überlässt er lieber „den 
Engeln und den Spatzen“.  
     Geduld ist, wie schon ein weltliches Sprichwort sagt, ein gar 
köstliches Pflänzlein; Langmut wächst nicht auf dem natürlichen 
Boden unsres Herzensackers; sie ist eine Frucht des Geistes. 
Wohl dem, der sie hat! 
      
     5.  Chreestótees = Freundlichkeit, Güte oder Milde. Diesen 
Ausdruck finden wir nur in der Briefliteratur des Apostels Paulus. 
Er bedeutet soviel wie Rechtschaffenheit oder Biederkeit und 
wurde in der weltlichen Umgangssprache von ehrenwerten, va-
terlandsliebenden Männern gebraucht. Auch glückverkünden-
den Opfern legte man diese Bezeichnung bei. In dem bekannten 
Wort von Römer 2,4 weist Paulus darauf hin, dass der Reichtum 
oder die Fülle der chreestótees Gottes uns zur Buße leite, und in 
Römer 3,12 bezeugt er, dass kein natürlicher Mensch die 
chreestótees ausübt. 
     Unter den Beweisen seiner echten Gottesdienerschaft nennt 
er in 2Kor 6,6 neben der makrothymía, der Langmut, auch die 
chreestótees. Nach Kol 3,12 gehört die Freundlichkeit oder Güte zu 
den Stücken, die wir anziehen sollen, und Eph 2,7 nennt als 
Zweck unsres Auferwecktseins und Mitsitzens in Christo Jesu 
inmitten der Himmelswelten die wunderbare Tatsache, dass 
Gott in den künftigen Ewigkeiten „den überschwänglichen Reich-
tum Seiner Gnade in chreestótees“ gegen uns erweisen will. 
     Wir sehen, wie kennzeichnend diese Freundlichkeit oder Mil-
de für den Charakter Gottes ist. Darum sollte sie auch an uns, 
den Söhnen und Nachahmern Gottes, als Frucht des Geistes ge-
funden werden. 
 



 59 

     6.  Agathoosynee = Rechtschaffenheit oder Edelmut. Mit dem 
Ausdruck agathós, von dem unser Wort eine zusammenfassende 
Ableitung ist, bezeichnete man das, was trefflich, tüchtig, taug-
lich oder gut geeignet war. Es wurde mit der Nebenbedeutung 
der Tapferkeit oft von Kriegsleuten, insbesondere Führern, aber 
auch im Sinn von vornehm, sittlich wertvoll von Aristokraten 
gebraucht. Dieses Wort kommt nur viermal in den Heiligen 
Schriften vor und wird nur von Paulus benützt. Außer in unsrer 
Galaterstelle begegnen wir ihm noch in Röm 15,14; Eph 5,9 und 
2Thes 1,11. 
     Es ist doch eine köstliche Verheißung, dass in uns, den von 
Natur aus gänzlich Untauglichen und Ungeschickten, der Geist 
Gottes solche wohlgefällige Frucht auszuwirken vermag.  
 
     7.  Pístis = Glaube oder Treue. Über das Wesen und die Arten 
des Glaubens wurde schon so viel geredet und geschrieben, dass 
wir hier nur auf ein oder zwei kennzeichnende Merkmale des 
Glaubens hinweisen können. 
     Zunächst sei in unserm Zusammenhang betont, dass der 
Glaube keine Leistung des Geschöpfes, sondern eine Frucht des 
Geistes ist. Dass wir Gottes Zusagen glauben, ist einzig und allein 
ein Geschenk der Gnade. Allerdings können wir, von der rein 
menschlichen Seite gesehen, dieses Geschenk des Glaubens an-
nehmen oder ablehnen. 
     Pístis ist verwandt mit dem griechischen Wort péisma. Dieses 
bedeutet soviel wie Haltetau oder Kabel. Péisma wiederum ist 
abgeleitet von dem Sanskritwort badnáthi (vgl. das gotische bindan, 
das althochdeutsche bintan und das neuhochdeutsche binden!). 
     Glaube ist also Bindung. Vom Menschen aus gesehen ist pístis 
der Glaube an Gott und Sein Wort; von Gott aus betrachtet ist 
pístis die Treue zu Seinen eigenen Verheißungen, zu Sich Selbst, 
die sogar dann nicht aufhört, wenn der Mensch ungläubig oder 
untreu ist  (2Tim 2,13). 



 60 

 
     8. Praótees = Sanftmut, Gelassenheit, Ruhe. Praótees ist von 
praós abgeleitet. Dieses Wort bedeutet soviel wie sanftmütig, 
freundlich, willig, ohne Groll und ohne Bitterkeit. Es wird auch 
von Tieren gebraucht und hat dann den Sinn von zahm oder ru-
hig. 
     Das Eigenschaftswort praós lesen wir nur einmal in der Schrift. 
Und zwar gebraucht es der Herr von Sich, wenn Er sagt: „Neh-
met auf euch Mein Joch und lernet von Mir, denn Ich bin sanft-
mütig“ (Mt 11,29). Der Ausdruck Joch weist ja auch auf einen 
Vergleich aus dem Tierleben hin. 
     Neunmal begegnen wir im Neuen Testament dem Wort 
praótees, und zwar ebenfalls nur bei Paulus (1Kor 4,21;  2Kor 10,1; 
Gal 5,23; 6,1;  Eph 4,2;  Kol 3,12;  1Tim 6,11;  2Tim 2,25;  Tit 3,2). 
     9. Egkráteia = Enthaltsamkeit, Festigkeit, Selbstbeherrschung. 
Das dazu gehörige Eigenschaftswort egkratées bedeutet: stramm, 
fest, ein Herrscheramt führend, etwas in der Gewalt habend. Es 
wird im weltlichen Sprachgebrauch hinsichtlich der Beherr-
schung der Lüste benützt. Das Eigenschaftswort lesen wir nur in 
Tit 1,8; das Dingwort in Apg 24,25;  Gal 5,23 und 2Petr 1,6.  
 
     Wir haben gesehen, dass die neunfache Frucht des Geistes, 
die Gott jetzt in und an uns auswirken will, nicht aus großen, 
gewaltigen Dingen besteht, keine religiösen Machttaten und 
„Reichsgottesherrschaft“ über andere bedeutet, sondern ver-
borgene Umprägungen aus unsrer alten Natur in Christi Art und 
Wesen. Damit wir Ihm dereinst äußerlich ähnlich sein können, ist 
es nötig, dass wir Ihm jetzt innerlich gleichgestaltet werden. Mit 
Recht singt darum ein Zeuge der Gnade: 
 
       „Was Gott heute sucht, 
       Das ist Geistesfrucht. 
       Nicht die Tempel und Altäre, 



 61 

       Fromme Kulte, Priesterehre, 
       Nicht ein Schattenwerk 
       Liebt Sein Augenmerk. 
       Nur in Seinem Sohn, 
       Der schon auf dem Thron, 
       Kennet Gott, die Er erwählet 
       Und die Er Ihm zugezählet, 
       Die in Christi Ruhm 
       Sind Sein Eigentum.“ 
 

----------  
 

Acht Gaben Jesu nach Johannes 17 
 

1. Vollmacht über alles Fleisch: Vers 2a; 
2. Ewiges Leben  allem Fleisch: Vers 2b; 
3. Offenbarung des Namens Gottes: Verse 6. 26; 
4. Mitteilung der gottgegebenen Aussprüche  
    an die Seinen: Vers 8; 
5. Bewahrung und Behütung der Seinen: Vers 12; 
6. Mitteilung Seiner Freude: Vers 13; 
7. Mitteilung der von Gott gegebenen Herrlichkeit  
    an die Seinen: Vers 22; 
8. Mitteilung der Liebe Gottes und Seiner Selbst 
   an die Seinen: Vers 26. 
 
 

 

Wir sollen stets bereit sein 

 

1. zum Kampf: Jos 8,4; 
2. zu jedem guten Werke: Tit 3,1; 
3. zur Verantwortung gegen jeden: 1Petr 3,15; 
4. ins Gefängnis und in den Tod zu gehen: Lk 22,33; 



 62 

5. gebunden zu werden und für den Namen des Herrn 
Jesu zu sterben: Apg 21,13; 

6. dem Herrn zu begegnen: Mt 24,44. 
 

Wir sollen bleiben 

 

1. im Schatten des Allmächtigen: Ps 91,1; 
2. in Seiner Liebe: Joh 15,9; 
3. in allem was geschrieben steht: Gal 3,10; 
4. in der Lehre der Apostel: Apg 2,42; 
5. in der Gemeinschaft: Apg 2,42; 
6. im Brotbrechen: Apg 2,42; 
7. in den Gebeten: Apg 2,42; 
8. in der Gnade Gottes: Apg 13,43; 
9. an der Güte Gottes: Röm 11,22; 
10. im Glauben: Kol 1,23. 

 
 
 

 
Vom Kampf des Glaubens 

 

     „Kämpfe den guten Kampf des Glaubens!“ ruft Paulus in 1Tim 
6,12 seinem geistlichen Sohn ermunternd zu. Worin dieser 
Kampf besteht, ersehen wir aus dem Zusammenhang, in dem 
dieses Wort steht. Da wird uns gesagt, was wir fliehen sollen – 
die Flucht vor Ungöttlichem ist auch eine Heldentat (vgl. Jo-
seph!) – was es zu ergreifen gilt und was der Gläubige bewahren 
oder festhalten soll.  
     Da nun Paulus nicht an Wissenschaftler und Gelehrte, son-
dern an ganz einfache Menschen schreibt, so gebraucht er zur 
Verdeutlichung hoher geistlicher Wahrheiten schlichte, alltägli-
che Bilder des damaligen öffentlichen Lebens, wie sie jedem 
durchaus bekannt waren. Er spricht von der Rennbahn, vom 



 63 

Theater, vom Wettkampf nach vorgeschriebenen Regeln, vom 
erhöhten Sitz des Preisrichters und von dem Kranz des 
Kampfsiegers. Das alles waren Dinge, die dem damaligen Leser 
und Hörer seiner Briefe und Rundschreiben ebenso bekannt und 
vertraut waren wie Eisenbahn, Auto und Flugzeug dem heutigen 
Menschen. 
 
     Wir wollen nun, um die Art unseres Glaubenskampfes zu ver-
stehen, etliche dieser paulinischen Bilder etwas näher betrach-
ten.  
     In 1Kor 4,9 schreibt der Apostel: „Mich dünkt, dass Gott uns, 
die Apostel, wie die Letzten dargestellt hat, wie zum Tode be-
stimmt; denn wir sind der Welt ein Schauspiel geworden, sowohl 
Engeln als Menschen.“ – Die Gläubigen werden mit Schauspie-
lern und der Kosmos mit den Zuschauern verglichen. Dabei ist es 
von Wichtigkeit, wer dieser Kosmos, also die Zuschauerschaft, 
eigentlich ist. Es sind Engel und Menschen; die Engel aber nennt 
Paulus an erster Stelle.  
     Das sollte uns allezeit bewusst sein. Nicht der sichtbaren, 
sondern der unsichtbaren Welt sind wir in erster Linie ein Schau-
spiel. Wie der im hellen Rampenlicht stehende Schauspieler vom 
verdunkelten Zuschauerraum wenig sieht und kaum jemand er-
kennt, selber aber von allen deutlich gesehen und gehört wird, 
so ist es auch mit uns. Wir wissen wenig von der uns umlagern-
den Überwelt, sie aber beobachtet uns mit gespannter Erwar-
tung. 
     Unsere Schauspielerrolle besteht keineswegs in großen Wor-
ten und gewaltigen Taten. Jeder Versuch einer Effekthascherei 
wäre lächerlich und sinnlos. Denken wir etwa an die Christen in 
der Arena zu Rom, die dort den wilden Tieren vorgeworfen wur-
den! Was taten sie? Nichts! Sie waren ja völlig unbewaffnet. 
Man hatte sie doch nicht zum Kämpfen und Siegen, sondern zum 
Leiden und Sterben ausersehen!  



 64 

     Ähnlich verhält es sich mit der Gemeinde der gegenwärtigen 
Heilszeit. Unser Herr spielte, wenigstens nach außen gesehen, 
während Seines Erdenlebens durchaus keine gewaltige Helden-
rolle. Er hätte es nach Seinen eigenen Worten wohl gekonnt (Mt 
26,53). Aber Er verzichtete darauf. Denn Er wusste, dass Er jetzt 
den Pfad der Niedrigkeit und des Sterbens gehen sollte, Seine 
Erhöhung und Herrlichkeit aber später folgen würden. 
     Das Haupt führt Seine Glieder die gleichen Wege. Auch wir 
gehen durch Leiden zur Herrlichkeit. Sind nicht alle wahrhaften 
Diener Christi je und je durch Schmach und Schande, durch Ver-
leumdung und Lästerung gegangen? Sagt nicht Paulus von sich:  
     „Wir sind Narren um Christi willen ... Wir sind schwach ... Wir 
sind verachtet ... Wir leiden sowohl Hunger als Durst, wir sind 
nackt und werden mit Fäusten geschlagen und haben keine be-
stimmte Wohnung und mühen uns ab, mit unsern eignen Hän-
den arbeitend. Geschmäht ... verfolgt ... gelästert ... als Auskeh-
richt der Welt sind wir geworden, ein Auswurf aller bis jetzt?“  
(1Kor 4,10-13).  
     Und womit schließt er diese erschütternde Darstellung seines 
Lebens? Er schreibt nicht etwa: „Möchtet ihr, meine geliebten 
Korinther, vor solchen Sterbenswegen bewahrt bleiben!“ Nein, 
so sagt er nicht. Er beendet sein Selbstzeugnis mit der unzwei-
deutigen Aufforderung: „Ich bitte (ermahne o. ermuntere) euch, 
seid meine Nachahmer!“  (V. 16.) 
     Ein wichtiger Teil, ja vielleicht das Herzstück unseres Glau-
benskampfes besteht darin, dem Lehrer und Apostel der Natio-
nen, Paulus, in dieser Beziehung nachzufolgen, gleichwie er sei-
nem und unserm geliebten Herrn und Haupt nachgefolgt ist. 
Wenn wir das tun, dann sind wir ein gottgefälliges Schauspiel für 
Engel und Menschen und reifen aus für unsere herrlichen Ewig-
keitsdienste, die uns in den Himmeln aufbewahrt werden.  
     Im neunten Kapitel des ersten Korintherbriefes spricht Paulus 
von seinen gottgegebenen Rechten. Er beweist seinen Feinden 



 65 

und Neidern, dass er ein beglaubigter Apostel ist (V. 2), dass er 
genau wie andere das Recht hätte, ein Eheweib mit auf seine 
Reisen zu nehmen (V. 5) und seine geistlichen Dienste durch irdi-
schen Lebensunterhalt erstattet zu erhalten (V. 11). Doch dann 
beschämt er seine Gegner, wenn er in Vers 14 und 15 fortfährt: 
„Der Herr hat denen, die das Evangelium verkündigen, verord-
net, vom Evangelium zu leben. Ich aber habe von keinem dieser 
Dinge Gebrauch gemacht ... Es wäre mir besser zu sterben, als 
dass jemand meinen Ruhm zunichte machen sollte.“ 
 
     Am Schluss dieses Rechtfertigungskapitels fasst er noch ein-
mal das Gesagte zusammen, indem er sich mit einem Läufer in 
der Rennbahn vergleicht, der alles ablegt und sich jeglicher 
Rechte begibt, um ja dem Herrn zu gefallen und das herrliche 
Ziel nicht zu verfehlen. Er schreibt: 
     „Wisset ihr nicht, dass die, welche in der Rennbahn laufen, 
zwar alle laufen, aber nur einer den Preis empfängt? Laufet also, 
auf dass ihr ihn erlanget! Jeder aber, der kämpft, ist enthaltsam 
in allem; jene freilich, auf dass sie eine vergängliche Krone emp-
fangen, wir aber eine unvergängliche“ (V. 24.25). 
     Das Bild von dem Wettläufer, der alles lässt und nicht etwa 
Speisen und Getränke zum Genuss und Kissen und Polster zur 
Bequemlichkeit mitschleppt, ist selbst einem Kinde verständlich. 
Frei von jeder Bürde jagt er seinem Ziel entgegen, um den 
Kampfpreis zu erringen. Das ist das Bild des Apostels, des Man-
nes, der aus Liebe zu seinem Herrn alles daran gab. Und ihn sol-
len, können und dürfen wir nachahmen, da uns ja die gleiche 
Kraft Christi zur Verfügung steht und der nämliche Reichtum 
Seiner Liebe und Gnade für uns vorhanden ist.  
     Gilt uns aber nicht für viele Lebensgebiete der Vorwurf von 
Gal 5,7: „Ihr liefet gut, wer hat euch aufgehalten?“ Haben wir im 
Blick auf den Kosmos, jene „große Wolke von Zeugen“ (oder Zu-
schauern) wirklich „jede Bürde“ und „die leicht umstrickende 



 66 

Sünde“ gänzlich abgelegt, um den vor uns liegenden Wettlauf zu 
laufen? (Hebr 12,1.) Ist hier nicht jeder eifrige Sportler oft ein 
beschämendes Vorbild für uns? 
     Gleichwie ein Wettläufer alles ablegt, was nur irgend abgelegt 
werden kann – die griechischen Jünglinge kämpften meist völlig 
nackt! – und mit ganzer Hingabe und letzter Kraft dem Ziele zu-
eilt, so sollten auch wir den guten, gottverordneten Kampf des 
Glaubens kämpfen. Uns winkt ein herrlicher Preis! „Laufet also, 
auf dass ihr ihn erlanget!“ (1Kor 9,24b.) 
     In allen Kampfspielen gibt es bestimmte Regeln und Richtli-
nien, die nicht übertreten werden dürfen. Wenn der Wettkämp-
fer den Speer oder den Diskus noch so weit schleudert, aber da-
bei die Abwurfgrenze überschreitet, so zählt seine Leistung 
nicht. Das bezieht Paulus aufs Geistliche, wenn er in 2Tim 2,5 
schreibt: „Wenn aber auch jemand im Kampfspiel kämpft, so 
wird er nicht gekrönt (o. als Sieger bekränzt), wenn er nicht ge-
setzmäßig (d.h. nach den Kampfspielregeln) kämpft.“ 
     Ungezügeltes, seelisches Eifern hat keine Verheißung. Es ist 
wertlos. Fanatismus und Schwärmerei sind noch lange kein 
Glaubenskampf. Auch die gewaltigsten Leistungen und die größ-
ten Opfer, ja, die Selbsthingabe des eigenen Lebens ist „nichts 
nütze“, wenn sie nicht aus der Liebe geboren sind (1Kor 13,1-3). 
Liebe aber ist nicht ein übersteigertes Gefühl, sondern Gott ist 
Liebe.  
     Nur was von Gott gewirkt, aus Seinem Wort und Geist ge-
zeugt und geboren ist, hat Verheißung auf bleibende Frucht. 
Alles andre, so sehr es auch von „Erfolg“ gekrönt und von Men-
schen bewundert werden mag, ist Schall und Rauch. Nur wer 
nach den Gesetzen des Kampfspiels kämpft, wird gekrönt; nur 
wer in den heiligen Zucht gottverordneter Linien läuft, wird die 
unvergängliche Krone der Herrlichkeit empfangen. 
     Als brüllender Löwe will der Feind die Gläubigen in Furcht und 
Verzweiflung treiben. Aber als Engel des Lichtes versucht er sie 



 67 

auf ungöttliche Wege abzudrängen, auf denen ihr Leben un-
fruchtbar bleibt und Gott verunehrt wird. Daher warnt Paulus in 
unserm Timotheuswort vor nicht gesetzmäßigem, d.h. nicht den 
verordneten Regeln entsprechenden Kämpfen. Ja, in Galater 1 
flucht er sogar solchen Engeln vom Himmel, die sein reines, lau-
teres Evangelium der allgenugsamen Gnade zu verdrehen und zu 
verzerren suchen, indem sie die Gläubigen auf einen Irrweg der 
Gesetzeserfüllung und Selbsterlösung abzudrängen trachten. 
 
     Auch für diese ernste, so wenigen Gläubigen bekannte Wahr-
heit, dass es Geistesmächte gibt, die die Gläubigen von den kla-
ren Linien gottverordneter Normen auf falsche Wege und Gelei-
se locken wollen, gebraucht Paulus ein Bild aus dem Sportleben. 
In Kol 2,18 lesen wir: 
     „Lasst niemand euch um den Kampfpreis bringen (eigentlich: 
auf falsche Bahnen abdrängen), der seinen eignen Willen tut in 
Demut und Anbetung der Engel.“ 
     Der Apostel warnt die Gläubigen vor der Gefahr, um den 
Kampfpreis gebracht zu werden. Es handelt sich hier nicht um 
Errettung. Diese ist durch den Glauben sichergestellt und für alle 
gleich. In unserm Zusammenhang dreht es sich um den Kampf-
preis, den Grad der Herrlichkeit, der je nach dem Glaubenslauf 
und der Treue des Einzelnen verschieden ist.  
      
     Wie konnte denn damals in einem Wettkampf jemand um 
den Preis gebracht werden? Die Sache war so: Während heute 
die Bahnen der Wettläufer abgesteckt und längere Strecken ge-
nau bezeichnet sind, standen damals sogenannte Brabeuten 
oder Kampfordner an den Rennstrecken, um den Läufer den 
Weg zu weisen, der zu laufen war. Nun kam es vor, dass solch 
ein Kampfordner oder Linienrichter einen Läufer absichtlich auf 
eine falsche Bahn wies, so dass dieser trotz seines guten Laufes 
nicht oder erst auf großen, unnötigen Umwegen an das verord-



 68 

nete Ziel kam und so des Siegespreises verlustig ging. Solch ei-
nen aus Unwissenheit oder Bosheit irreführenden Kampfrichter 
nannte man nicht Brabeut, sondern Katabrabeut. Vor diesem 
Katabrabeutentum auf geistlichem Gebiete warnt der Apostel 
die Kolosser. Seine Mahnung von Kol 2,18 könnte man am Bes-
ten so verdeutschen:  
     „Lasst euch von niemand auf verkehrte Bahnen leiten (oder 
auf falsche Wege abdrängen)!“  --  
     Es ist sehr lehrreich, zu sehen, wie dieses für viele etwas 
dunkle Wort übersetzt wird. Elberfeld, Schlatter, Mülheim, Alb-
recht, Wiese und Weizäcker sagen ziemlich übereinstimmend: 
„Niemand soll euch um den Siegespreis bringen (ihn euch rau-
ben oder absprechen).“ Luther übersetzt sehr fein und treffend: 
„Lasset euch niemand das Ziel verrücken!“ Knoch verdeutscht: 
„Niemand entscheide als Schiedsrichter gegen euch!“ Menge: 
„Niemand soll euch den Siegespreis aberkennen.“ Van Eß: „Las-
set euch von niemand irreführen!“ Die bekanntesten englischen 
Übersetzungen sagen durchweg: „Lasst euch von niemand hin-
sichtlich eurer Belohnung täuschen (oder um euern Lohn berü-
gen).“ Französische lauten meist: „Dass kein Mensch euch nach 
seinem Willen beherrsche“, und italienische: „Keiner verurteile 
euch nach seiner Willkür!“ 
 
     Auf jeden Fall will der Apostel vor solchen Mächten warnen, 
die die Gläubigen dadurch um den Siegespreis zu bringen trach-
ten, dass sie sie auf verkehrte Bahnen locken. Diese „Wegwei-
ser“ stellen sich sehr fromm und demütig und geben sich den 
Anschein, als seien sie rechte Führer. In Wirklichkeit aber sind sie 
Verführer. Sie sind nicht Brabeuten, sondern Katabrabeuten. – 
Gal 1,8 und der bezeichnende Ausdruck „Engelsdienst“ oder 
„Anbetung der Engel“ in unserm Kolosserwort zeigen uns, wer 
diese Mächte sind, vor denen der Apostel so sehr warnt. Es sind 
all die Kräfte in, um und über uns, die uns vom Weg der Gnade in 



 69 

religiöse Gesetzlichkeit und pharisäische Selbsterlösung hinein-
treiben wollen. Dieser großen, in ihren Anfängen nicht leicht 
erkennbaren Gefahr sind alle Priesterkirchen verschiedener Fär-
bung immer wieder erlegen. Sie haben das Heil verdunkelt und, 
indem sie oft die Wolle und nicht das Wohl der anvertrauten 
Schäflein suchten, führten diese irre und drängten sie auf un-
fruchtbare Abwege toter Formen und Zeremonien.  
     Unser Kampf besteht nun darin, dass wir uns in unserm Glau-
benslauf durch diese Mächte der Gesetzlichkeit nicht vom kla-
ren, gottgeschenkten Weg der Gnade auf religiös übertünchte 
Bahnen der Selbsterlösung abdrängen lassen.  – 
 
     Das Bild vom beema, dem erhöhten Preisrichtersitz bei den 
korinthischen Spielen, wo am Schluss der Wettkämpfe den Sie-
gern der Kranz überreicht wurde, gebraucht Paulus in 2Kor 5,10. 
So wenig wie es vor jenem sportlichen Preisgericht Strafen, ge-
schweige denn Todesurteile gab, so wenig werden die Gläubi-
gen, die einst in dem himmlischen Offenbarungsgericht enthüllt 
werden, dort irgendeine Verdammnis zu erwarten haben. Denn 
wer glaubt, wird nicht verdammt!  
     Aber etwas anderes gibt es vor dem irdischen und himmli-
schen beema: verschiedenartigen Lohn! Nicht alle werden ge-
krönt. Das Lob ist verschieden. Die Zuteilung des Siegeskranzes 
richtet sich nach dem Kampfergebnis. 
     Vor dem Preisrichterstuhl Christi werden keine Ungläubigen 
erscheinen. Diese kommen erst nach dem messianischen König-
reich zur Auferstehung. Aber  a l l e  Gläubigen, und sei ihr Glau-
be noch so schwach und schwankend, werden dort stehen. 
 
     Schlagen wir darüber folgende Stellen nach: 
     2Kor 5,10: „Wir müssen alle vor dem Preisrichterstuhl (oder 
der Preisrichterbühne) des Christus offenbar gemacht (oder ent-



 70 

hüllt) werden, auf dass ein jeder empfange, was er in dem Leibe 
getan, es sei gut oder böse.“ 
     1Kor 3,8: „Ein jeder wird seinen eignen Lohn empfangen nach 
seiner eignen Mühe.“ 
     1Kor 3,14: „Wenn das Werk jemandes bleiben wird, das er 
darauf gebaut hat, so wird er Lohn empfangen.“ 
     1Kor 4,5: „Richtet nichts vor der Zeit, bis der Herr kommt, 
welcher auch das Verborgene der Finsternis ans Licht bringen 
und die Ratschläge der Herzen offenbaren wird; und dann wird 
einem jeden sein Lob werden von Gott.“ 
 
     Vor dem himmlischen beema wird nicht die Frage unsrer Sün-
de und Schuld geregelt. Diese ist ein- für allemal auf Golgatha 
abgetan. Hier handelt es sich um eine Entschleierung all dessen, 
was hier auf Erden verdeckt und ungeordnet blieb. Nur was wir 
nicht selbst richten und nicht vor Gott aufdecken, wird dort ent-
hüllt. Weil die einen Gläubigen ein Leben selbstloser Treue und 
Hingabe führen, im Selbstgericht bleiben und willig den Weg des 
Gehorsams und täglichen Sterbens gehen, während andere, ob-
wohl errettet, noch allerhand Ballast mitschleppen und nur sich 
selber lieben und suchen, darum werden gerechterweise auch 
Lob und Lohn verschieden sein.  
      
     Es ist von Wichtigkeit, dass im letzten Schreiben des Apostels 
Paulus, wo vom Zuteilen des Siegeskranzes die Rede ist, der Herr 
nicht der gnadenreiche Heiland, sondern „der gerechte Richter“ 
genannt wird (2Tim 4,8). - Möchten wir das doch nie vergessen! 
     Obwohl alles nur Gnade Gottes ist und wir auch nicht das Ge-
ringste aus uns selbst vermögen, so liegt es doch an uns, die dar-
gebotenen Möglichkeiten im Glauben zu ergreifen und in der 
Zucht des Geistes auszuleben. Das ist heilig-göttliche Logik, die 
wir mit unserm verfinsterten natürlichen Denken nicht restlos 
verstehen können.  



 71 

     Wenden wir uns zum Schluss noch einmal jenem so begeh-
renswerten Ziele zu, nach dem sich der Apostel verlangend aus-
streckt: der Krone oder dem Siegeskranz! Dass darunter wohl 
kaum ein Kopfschmuck aus Metall, Laubgewinden oder köstli-
chen Stoffen zu verstehen ist, wie ihn die Großen dieser Welt 
tragen, dürfte schon daraus hervorgehen, dass Paulus zweimal 
seine Brüder, denen er dienen durfte, seine Freude und Krone 
nennt. So fragt er in 1Thes 2,19: „Wer ist unsre Hoffnung oder 
Freude oder Krone des Ruhmes? Nicht gerade ihr vor unserm 
Herrn Jesu bei Seiner Ankunft?“  Und in Phil 4,1 ermahnt er: 
„Daher, meine geliebten und ersehnten Brüder, meine Freude 
und Krone, also stehet fest im Herrn, Geliebte!“ 
      
     Die Krone oder der Siegeskranz ist ein Bild der Herrlichkeit 
und Würde, die den Glaubens-Siegern vom Herrn zuteil werden. 
Was aber ist das Entscheidende zur Erlangung dieses begehrten 
Kampfpreises? Was muss man tun, um dieses Kleinod zu errin-
gen? Wenn wir diese Frage biblisch untersuchen, so werden wir 
wieder den grundlegenden Unterschied zwischen Gesetz und 
Evangelium sehen. Denn nicht, was wir tun und vollbringen, 
sondern unsre innerste Herzenseinstellung ist das Ausschlagge-
bende zur Erlangung der Krone. 
     Im 2Tim 4,8 frohlockt der greise Apostel: „Fortan liegt mir 
bereit die Krone der Gerechtigkeit, welche der Herr, der gerech-
te Richter, mir zur Vergeltung geben wird an jenem Tage; nicht 
allein aber mir, sondern auch allen, die Seine Erscheinung lie-
ben.“ -- Selbst Jakobus, der strenge Gesetzesmann der Tat, 
schreibt, dass die Krone des Lebens denen verheißen ist, die den 
Herrn lieben (1,12). 
     Nicht einige wenige hochgestellte Kirchenfürsten, sondern 
alle, die Seine Erscheinung lieben“, sollen den Siegeskranz emp-
fangen. Nicht Leistung, sondern Liebe ist das Entscheidende. 
Und in diesem Stück kann auch das ärmste und schwächste Kind 



 72 

Gottes ein hundertprozentiger Nachfolger Christi und Nachah-
mer des Apostels Paulus sein. 
     Wie glücklich und beseligt waren einstmals die stolzen Sieger 
der korinthischen Spiele! Sie wurden von allen hochgeehrt und 
im ganzen Lande als Nationalhelden gefeiert. 
     Wie wird es aber erst sein, wenn die Gemeinde des Leibes 
Christi vor dem himmlischen Preisrichterstuhl stehen wird, um 
Lob und Lohn, Ehre und Herrlichkeit zu empfangen! Möchten 
auch du und ich zu denen gehören, die die Erscheinung des 
Herrn lieben und denen die Krone bereit liegt!  
 
 
 

 

 

Die Himmlischen 

 
 

„Wenn Ich euch das Irdische gesagt habe, und ihr glaubet nicht, wie  
            werdet ihr glauben, wenn Ich euch das Himmlische sagte?“  Joh 3,12 

 

     Es gibt grundlegende Heilstatsachen und zielführende Vollen-
dungswahrheiten. Einem Kindlein in Christo gehört die Milch des 
Wortes Gottes. Erwachsene aber sollen feste, starke Speise ge-
nießen (Hebr 5,13.14). Die sechs grundlegenden Stücke im Glau-
bensleben sind Buße, Glaube, Taufe, Handauflegung, Auferste-
hung und äonisches Gericht. In den beiden ersten Punkten sind 
sich wohl alle Gläubigen einig; beim Dritten fangen bereits die 
Meinungsverschiedenheiten und Spaltungen an. Über die ver-
schiedenen Auferstehungen und Gerichte jedoch hört man nur 
sehr wenig.  
     Dabei lehnt es der Schreiber des Hebräerbriefes ab, dass im-
mer nur diese fundamentalen Wahrheiten verkündigt würden 
und man nicht zur Vollkommenheit weitergehen wolle  (6,1.2).  



 73 

     Schon während Seines Niedrigkeitswandels auf Erden musste 
der Herr Seinen Jüngern bezeugen: „Noch vieles habe Ich euch 
zu sagen, aber ihr könnt es jetzt nicht tragen“ (Joh 16,12), und 
der Auferstandene klagte über die Glaubensträgheit Seiner Schü-
ler: „O ihr Unverständigen und trägen Herzens, zu glauben an 
alles, was die Propheten geredet haben!“ (Lk 24,25). 
     Gilt nicht der Vorwurf von Hebr 5,11.12 auch vielen Gläubigen 
der Gegenwart? Wenn selbst einem Petrus etliche Gegenstände 
des paulinischen Zeugnisses schwerverständlich erschienen, wie 
viel mehr muss das dann bei uns der Fall sein! Das edle Beröer-
tum, das täglich in der Schrift forscht, scheint fast auszusterben. 
     Wir wissen kaum Bescheid über die Gedanken und Pläne Got-
tes mit der Erde und den Menschen, wie viel fremder müssen 
uns da die Wege und Ziele des Vaters der Geister mit den Him-
meln und ihren Bewohnern sein! Ihr glaubt ja nicht einmal das, 
was ich hinsichtlich des Irdischen sage, klagt der Herr in Joh 3, 
wie viel weniger werdet ihr das fassen, was ich bezüglich der 
himmlischen Welten lehren könnte! 
     Wenn die Schrift nichts über das Himmlische bezeugte, dann 
wäre es eitel Torheit und Vermessenheit, etwas darüber sagen 
zu wollen. Nun spricht aber Gottes Wort sehr oft und sehr klar 
über jene Wesen und Welten, die unsern Sinnesorganen jetzt 
noch fast völlig verschlossen sind, die aber genau so wesenhaft 
und wirklich sind wie die irdische Welt, die wir mit unsern Sinnen 
wahrnehmen können. Wer nicht in selbstsüchtigem Begehren 
bei seinen eigenen Bedürfnissen stehen bleibt, sondern in Gottes 
Gedanken und Pläne hineinlauschen möchte und in des Vaters 
Art und Wesen hineingestaltet zu werden trachtet, der wird 
auch mit heilig-göttlichem Verlangen Anteil nehmen an dem, 
was Gott über die unsichtbare Welt geoffenbart hat. 
     Darum sind uns die Zeugnisse der Schrift über die „Himmli-
schen“ durchaus nicht nebensächlich und bedeutungslos. Zum 
großen Universum Gottes gehören eben nicht nur die Erde und 



 74 

die Irdischen, sondern genau so gut die Himmel und die Himmli-
schen. Ja, jene Welten und Wesen sind äußerlich viel gewaltiger 
und mächtiger als die kleine Erde und ihre Bewohner. Die Schrift 
redet von einer Reihe von Ordnungen himmlischer Geschöpfe. 
Sie nennt: 

1. Seraphim oder Feurige. 
2. Cherubim oder Starke.  
3. Throne oder Gerichtsbänke. 
4. Herrschaften oder Majestäten. 
5. Gewalten oder Ausführende. 
6. Kräfte oder Dynamische. 
7. Fürstentümer oder Urmächte. 
8. Herrlichkeiten oder Glänzende. 
9. Älteste oder Ältere. 

                  10.  Heilige oder Abgesonderte. 
                  11.  Wächter oder Aufsichtführende. 
                  12.  Erzengel oder Oberboten. 
 
     Darauf wollen wir hier aber nicht näher eingehen. Wir möch-
ten nur von den Himmlischen (genauer: Überhimmlischen) spre-
chen. 
     Das irdische Priestertum war samt seinen kultischen Einrich-
tungen ein Abbild und Schatten der Himmlischen. Das sagt Hebr 
8,5. So, wie ich ein großes Gebäude an seinem kleinen Grundriss 
erkennen kann, ebenso verhält es sich auch mit den himmli-
schen Wesen und Welten und ihren irdischen Projektionen. Und 
der gleiche, ja, ein noch weit größerer Unterschied, wie er zwi-
schen einem Prachtbau und seinem schlichten Grundriss be-
steht, klafft zwischen den himmlischen Welten und ihren klei-
nen, schwachen irdischen Nachbildern. 
     Sehr klar lehrt Paulus: „Es gibt himmlische Leiber und irdische 
Leiber. Aber eine andere ist die Herrlichkeit der himmlischen und 
eine andere der irdischen“ (1Kor 15,40). Dann und wann werden 



 75 

uns himmlische Leiber beschrieben. Denken wir etwa an Dan 
10,5.6: „Siehe, da war ein Mann, in Linnen gekleidet, und seine 
Lenden waren umgürtet mit Gold von Uphas; und sein Leib war 
wie ein Chrysolith, und sein Angesicht wie das Aussehen eines 
Blitzes, und seine Augen wie Feuerfackeln, und seine Arme und 
seine Füße wie der Anblick von leuchtendem Erz, und die Stim-
me seiner Worte war wie die Stimme einer Menge.“ Das sind 
fürwahr keine Kindlein mit Flügelein und Grübchen in den Wan-
gen, wie sie eine der Gotteswelt entfremdete Kunst darstellt! 
     Am Deutlichsten können wir vielleicht den Unterschied zwi-
schen irdischen und himmlischen Leibern am Herrn Selbst er-
kennen. Bezüglich Seines irdischen Leibeslebens sagt der Apos-
tel: „Er hatte keine Gestalt und keine Pracht; und als wir Ihn sa-
hen, da hatte Er kein Ansehen, dass wir Seiner begehrt hätten. Er 
war verachtet und verlassen von den Menschen, ein Mann der 
Schmerzen und mit Leiden vertraut, und wie Einer, vor dem man 
das Angesicht verbirgt; Er war verachtet, und wir haben Ihn für 
nichts geachtet.“  (Jes 53,2b. 3.) 
     Wie aber sieht Ihn Johannes, Sein Lieblingsjünger, der so oft 
an Seiner Brust gelegen und vertrauten Umgang mit Ihm gepflo-
gen hatte, in Seiner himmlischen Leiblichkeit? Er erblickt Ihn 
„angetan mit einem bis zu den Füßen reichenden Gewande, und 
an den Brüsten umgürtet mit einem goldenen Gürtel; Sein Haupt 
aber und Seine Haare weiß wie weiße Wolle, wie Schnee, und 
Seine Augen wie eine Feuerflamme, und Seine Füße gleich glän-
zendem Kupfer, als glühten sie im Ofen, und Seine Stimme wie 
das Rauschen vieler Wasser; und Er hatte in Seiner rechten Hand 
sieben Sterne, und aus Seinem Munde ging hervor ein scharfes, 
zweischneidiges Schwert, und Sein Angesicht war, wie die Sonne 
leuchtet in ihrer Kraft.“ (Offb 1,13-16.) Die Folge dieses Anblicks 
war, dass Johannes wie tot zu den Füßen des Auferstandenen 
niederfiel.  



 76 

     Aus dieser Gegenüberstellung erkennen wir ganz klar den 
Unterschied zwischen irdischen und himmlischen Leibern. 
     Das Erlösungswerk des Kreuzes gilt nicht nur den Irdischen, 
sondern auch den Himmlischen. Lehrt doch Paulus ganz unzwei-
deutig, dass „das All“ ausgesöhnt ist (Kol 1,20), und bezeugt 
doch der Hebräerbrief, dass die irdischen Abbilder himmlischer 
Wesenheiten durch das Blut von Böcken und Stieren, die Himm-
lischen selbst aber durch bessere Schlachtopfer, nämlich durch 
das Blut Christi, gereinigt werden  (9,23). 
     Erst von dieser Warte aus vermögen wir zu glauben, dass 
einmal alles, was Odem hat, den Herrn preisen wird, dass „alle 
Seine Engel“ und „alle Seine Heerscharen“ Ihn loben werden. 
Der heilige Seher bezeugt, dass „jedes Geschöpf, das in den 
Himmeln ist“, in den Jubelruf von Offb 5,13 ausbrechen wird. 
     Das deckt sich ganz mit Phil 2,10, wo Paulus mit großer Be-
stimmtheit und unantastbarer Klarheit lehrt, dass sich dereinst 
auch jedes Knie der Himmlischen anbetend beugt und jede Zun-
ge – also auch die der Himmlischen! – frohlockend bekennt, dass 
Jesus Christus Herr ist. 
     Über das Verhältnis, das die Gemeinde des Leibes Christi zu 
diesen Himmlischen einnimmt, sagt Paulus ein Fünffaches. Dabei 
gebraucht er jedes Mal den Ausdruck „en tois epouraniois“ = in den 
Himmlischen oder inmitten der Überhimmlischen. In allen diesen 
Zeugnissen steht nichts von Gütern oder Segnungen, Örtern o-
der Regionen, sondern es heißt einfach Himmlische. Diese Be-
zeichnung kommt nur bei Paulus vor, und zwar nur im Epheser-
brief. 
     1.  Wir sind gesegnet mit jeder geistlichen Segnung inmitten 
          der Himmlischen  (1,3). 
     2.  Gott setzte den Christus zu Seiner Rechten inmitten der 
          Himmlischen  (1,20). 
     3.  Gott hat uns mitauferweckt und mitversetzt inmitten der 
          Himmlischen  (2,6). 



 77 

     4.  Durch die Gemeinde wird die mannigfaltige Weisheit 
          Gottes den Fürstentümern und Gewalten inmitten der 
          Himmlischen kundgetan  (3,10). 
     5.  Unser Kampf ist wider die geistlichen Mächte der 
          Bosheit inmitten der Himmlischen  (6,12). 
     Wenn wir diese fünf Punkte betend durchdenken, so sehen 
wir lebendige und wunderbare Wechselbeziehungen zwischen 
dem Herrn und den Himmlischen, dem Herrn und uns und den 
Himmlischen und uns. Ohne diese Durchblicke vermögen wir 
weder unsern Glaubenskampf in der Gegenwart noch unsre Stel-
lung in Christo und unsre Aufgaben in den kommenden Äonen zu 
begreifen. 
     Erst wenn wir die Gemeinde in ihrer Bezogenheit zu ihrem 
Herrn und Haupt und zu den unsichtbaren Welten schauen ler-
nen und etwas wissen hinsichtlich ihrer Stellung im Gesamtplan 
Gottes, dann sind uns auch jene Überhimmlischen nicht mehr 
wesenlos, fern und fremd, sondern wir lernen jetzt unter ihrem 
Druck glaubend und ausharrend unsern Weg zur Vollendung zu 
gehen, um dereinst ihre Richter und Retter zu sein. 
     Lasst uns Menschen werden, die dem Herrn nicht nur glau-
ben, wenn Er Irdisches sagt, sondern auch dann, wenn Er Himm-
lisches bezeugt! (Joh 3,12.) – Wohl uns, dass wir durch den Geist 
Gottes all das erkennen dürfen, was uns von Gott geschenkt ist 
(1Kor 2,12), und wir so in alle Wahrheit geleitet werden!  (Joh 
16,13.)  
 
 
 

 

Goliath aus Gath als Typ auf den Feind 
 

     Die Bibel ist ein wunderbares Buch voll göttlicher Gedanken, 
Wege und Ziele. Auf die verschiedenste Weise stellen uns die 



 78 

heiligen Schriften große Wahrheiten vor Augen. Dann und wann 
erklärt uns der Apostel der Fülle, Paulus, etliche solcher Typen 
oder Vorbilder. So schreibt er z.B. in Röm 5,4, dass Adam ein 
Vorbild (griech.: typos) des Zukünftigen, d.h. Christi ist. In 1Kor 10 
lehrt er, dass die Erfahrungen, die Israel dem Fleische nach 
machte, Vorbilder unseres geistlichen Lebens sind (beachte be-
sonders die Verse 6 und 11!). 
     Auf eine unserm Denken geradezu kühn erscheinende Weise 
erklärt der Apostel in Gal 4 den bildlichen Sinn der von der Magd 
und von der Freien geborenen Söhne Abrahams. Der inspirierte 
Schreiber lässt uns wissen, dass damit zwei Bündnisse vorge-
schattet sind; eines zur Knechtschaft und eines zur Freiheit. 
      
     Auch im Kolosserbrief erwähnt Paulus alttestamentliche Vor-
bilder. So spricht er in 2,11 von der Beschneidung des Christus, 
die durch die mit Händen geschehene Beschneidung vorgebildet 
ist, und belehrt uns im 16. und 17. Vers, dass die kultischen Ver-
ordnungen über Speise und Trank, Feste, Neumonde und Sabba-
te nur Schatten zukünftiger Dinge sind. 
     Der Hebräerbrief ist durchweg eine Gegenüberstellung alttes-
tamentlicher Vorbilder und ihrer in Christus geoffenbarten Erfül-
lung. Die wirkliche Vollerfüllung wird erst durch die paulinischen 
Briefe enthüllt, das Schreiben an die Hebräer zeigt hingegen nur 
die Vorerfüllung. Im Sohn Gottes ist all das Wahrheit und Wesen 
geworden, was vorher durch den israelitischen Kult nur ange-
deutet war. Dieses Schreiben ist so recht der Schlüssel für das 
Verständnis der Schrift und zeigt, dass Christus Gegenstand und 
Ziel des gesamten Wortes Gottes ist. 
 
     Eines der dunkelsten Kapitel ist das vom Ursprung und We-
sen, Dienst und Ende des Todes. Außer den direkten Aussagen 
über den Tod gibt es auch für ihn Vorbilder und Hinweise ver-
schiedener Art. Eines davon ist das Schwert Goliaths, des Fein-



 79 

des Davids. Goliath stammte aus Gath, einer der fünf Hauptstäd-
te der Philister (Jos 13,3), in der einst Enakiter gewohnt hatten  
(Jos 11,22). 
     Lesen wir, was in 1Sam 17,4-7 von ihm aufgezeichnet steht: 
„Der Zwischenkämpfer trat aus den Lagern der Philister hervor, 
sein Name war Goliath aus Gath; seine Höhe war sechs Ellen und 
eine Spanne. Und er hatte einen ehernen Helm auf seinem 
Haupte, und er war mit einem Schuppenpanzer bekleidet, und 
das Gewicht des Panzers war fünftausend Schekel Erz. Und er 
hatte eherne Schienen an seinen Beinen und einen ehernen 
Wurfspieß zwischen seinen Schultern; und der Schaft seines 
Speeres war wie ein Weberbaum, und die Spitze seines Speeres 
war sechshundert Schekel Eisen.“  
     Goliath heißt auf deutsch: Vertriebener, Angreifer oder Glän-
zender, und Gath bedeutet soviel wie Kelter oder Presse. -- Wer 
ist der ehemals Glänzende, der Vertriebene, der jetzt mit feuri-
gen Pfeilen die Geliebten Gottes angreift? Ist es nicht der Feind, 
dessen stärkste Waffe der Tod ist? Die Kelter oder Presse hat es 
mit Drangsal, Gericht und Angst zu tun. 
     Darum spricht Christus in Jes 63,3: „Ich habe die Kelter allein 
getreten, und von den Völkern war niemand bei Mir; und Ich 
zertrat sie (die Völker) in Meinem Zorn und zerstampfte sie in 
Meinem Grimm; und ihr Saft spritzte auf Meine Kleider, und Ich 
besudelte Mein ganzes Gewand.“  Vergleichen wir damit Offb 
14,19, wo von der „großen Kelter des Grimmes Gottes“ die Rede 
ist! 
     Achten wir auf zwei kennzeichnende Merkmale Goliaths: 
einmal spielt bei ihm die Sechszahl eine wichtige Rolle, und zum 
andern wird verschiedene Male auf das Erz hingewiesen, aus 
dem seine Waffen bestanden. Sechs Ellen1 und eine Spanne war 
Goliath groß. Sechs ist die Zahl der Gottesfeindschaft. Erinnern 
wir uns nur daran, dass Pharao mit sechshundert Wagen den 

 
1  ca. 3 Meter (1 gewöhnliche Elle = ca. 45 cm)  



 80 

ausziehenden Israeliten nachjagte (2Mo 14,7), dass das Ne-
bukadnezarsche Standbild sechzig Ellen hoch und sechs Ellen 
breit war (Dan 1), dass der Herr in der sechsten Stunde stark und 
dass die Zahl des Antichristen (d. Tieres) 666 sein wird. 
     Auch das Erz spielt eine bedeutsame Rolle bei dem Gathiter. 
Eisen und Erz sind oft Bilder für Widerspenstigkeit und Sünde. So 
lesen wir z.B. in Jer 6,28: „Allesamt sind sie die Widerspenstigs-
ten der Widerspenstigen; sie gehen als Verleumder umher, sie 
sind Erz und Eisen; sie handeln verderbt allesamt.“ -- Oder erin-
nern wir uns daran, dass Der zur Sünde gemachte Christus durch 
eine „eherne“ Schlange vorgeschattet wird (4Mo 21,9;  Joh 
3,14). - Wenn der Herr zum Gericht wiederkommt, so gleichen 
Seine Füße glühendem Erz oder Kupfer (Offb 1,15; 2,18). Dann 
gilt nicht mehr das Wort von den „lieblichen“ Füßen derer, die 
das Evangelium des Friedens verkündigen (Jes 52,7;  Röm 10,15) 
Denn dann ist Er ja Richter und Rächer! - Eine Botschaft, die nur 
droht und schreckt, aber nicht die Liebe als Mittelpunkt hat, wird 
in 1Kor 13,1 einem tönenden Erz verglichen. 
     Diese wenigen Hinweise mögen genügen, um zu zeigen, dass 
das Erz mit Gericht in Beziehung steht. Nun wird von Goliath 
ausdrücklich vermerkt, dass er einen „ehernen“ Helm, „eherne“ 
Schienen und einen „ehernen“ Wurfspieß hatte. 
 
     Diesem gewaltigen Feind tritt David (zu deutsch: der Gelieb-
te!) entgegen. Doch wie verschieden sind seine Waffen! David 
trägt nur seine Hirtengeräte. Er verlässt sich nicht auf den eher-
nen Helm, den ehernen Panzer und das Schwert, mit denen ihn 
Saul bewaffnen wollte (1Sam 17,38.39), sondern stützt sich auf 
den lebendigen Gott (V. 37). 
     Der Stab ist ein Symbol des Glaubens. Der Volksmund, der so 
viele göttliche Wahrheiten ahnt, singt von einem „goldnen Wan-
derstab“ und erklärt in der gleichen Strophe: „Dieser Stab, das 
ist mein Glaube.“ 



 81 

     Die Israeliten sollten mit gegürteten Lenden (Gurt = Wahr-
heit), beschuhten Füßen (Schuh = Recht oder Bereitschaft) und 
einem Stab in der Hand (Stab = Glaube) das Passah Gottes essen 
(2Mo 12,11), d.h. sie sollten in wahrhaftiger Glaubensbereit-
schaft stehen.  
     Der Stab Gottes bringt, wenn er schon erstorben scheint, Blü-
ten und Früchte (4Mo 17,5); - und wenn wir dereinst über den 
Todesjordan gehen, so werden wir nichts in Händen haben als 
den Stab des Glaubens (1Mo 32,10). - Wenn einmal die Verhei-
ßungen des messianischen Königreiches wahr werden, so erfüllt 
sich der Glaube Christi, der dann nicht mehr mit eisernem Stab, 
dem Gerichtswerkzeug, sondern mit einem andern Stab Sein 
Volk weidet (Micha 7,14). – 
     David tötete Goliath durch dessen eigne Waffen. Wir lesen 
darüber in 1Sam 17,51: „David lief und trat zu dem Philister hin, 
und er nahm dessen Schwert und zog es aus der Scheide und 
tötete ihn und hieb ihm den Kopf damit ab.“ – Hier haben wir ein 
prophetisches Vorbild des Christussieges von Golgatha. Durch 
den Tod, der ein Werkzeug und Untertan Satans war, machte der 
Herr den Gebieter des Todes, den Teufel, zunichte. Das lesen wir 
in Hebr 2,14:  
     „Weil nun die Kinder Blutes und Fleisches teilhaftig sind, hat 
auch Er (Christus) in gleicher Weise an denselben teilgenommen, 
auf dass Er durch den Tod den zunichte machte (ausschaltete 
oder außer Tätigkeit setzte), der die Macht des Todes hat, das ist 
der Teufel.“  
     Die Parallele ist unverkennbar: David, der Geliebte tötet Goli-
ath, den Vertriebenen oder Angreifer, durch dessen eignes 
Schwert; Christus, der Sohn der Liebe, macht den Teufel durch 
dessen eignen Diener und wichtigstes Werkzeug, durch den Tod 
zunichte! Das alttestamentliche Vorbild findet in Golgatha seine 
Erfüllung. Dem Glauben sind solche Dinge keine Zufälligkeiten 



 82 

oder Nebensachen, sondern wunderbare Enthüllungen des We-
sens und Herzens Gottes. 
     Diese Wahrheit, dass Gott des Feindes eigne Waffen, Werk-
zeuge und Wege benützt, um ihn zunichte zu machen, finden wir 
in vielen Zusammenhängen der heiligen Bücher. Auf etliche sei 
hier hingewiesen. 
     Ps 37,14.15: „Die Gesetzlosen haben das Schwert gezogen 
und ihren Bogen gespannt, um zu fällen den Elenden und den 
Armen, hinzuschlachten, die in Geradheit wandeln. Ihr Schwert 
wird in ihr eignes Herz dringen ...“ 
     2Sam 23,21: „Er (Benaja) war es, der einen ägyptischen Mann 
erschlug, einen stattlichen Mann. Und der Ägypter hatte einen 
Speer in der Hand; er ging zu ihm hinab mit einem Stabe und riss 
dem Ägypter den Speer aus der Hand und tötete ihn mit seinem 
eignen Speere.“ 
     Ps 141,10: „Lass die Gesetzlosen in ihre eignen Netze fallen, 
während ich vorübergehe.“ 
     Ps 57,6: „Ein Netz haben sie meinen Schritten bereitet, es 
beugte sich nieder meine Seele, eine Grube haben sie vor mir 
gegraben, sie sind mitten hineingefallen.“ 
     Jes 50,11: „Siehe, ihr alle, die ihr ein Feuer anzündet, mit 
Brandpfeilen euch rüstet: hinweg in die Glut eures Feuers und in 
die Brandpfeile, die ihr angesteckt habt! Solches geschieht euch 
von Meiner Hand; in Herzeleid sollt ihr daliegen.“ 
     Beim Vergleich von 1Sam 17,51 mit Hebr 2,14 ergibt sich also 
folgende Gegenüberstellung: 
   David       --     Christus 
   Goliath     --     Satan 
   Schwert    --     Tod 
     Der Gesetzlose oder der Feind wird auch Gottes Schwert ge-
nannt.  Das lesen wir z.B. in Ps 17,13b: „Errette meine Seele von 
dem Gesetzlosen, Deinem Schwerte!“ - In Sach 13,7 fordert Gott 
Sein „Schwert“, d.i. den Tod, auf, Seinen (nämlich Gottes) Hirten, 



 83 

den Mann, der Sein Genosse ist, zu schlagen. Dass es sich hier 
um den Kreuzestod Christi handelt, ersehen wir aus Mt 26,31, 
wo wir lesen: „Da spricht Jesus zu ihnen: Ihr werdet euch alle in 
dieser Nacht an Mir ärgern; denn es steht geschrieben: Ich wer-
de den Hirten schlagen, und die Schafe der Herde werden zer-
streut werden.“  
     Was ist aber der Tod seinem eigentlichen Wesen nach? Ist er 
nur ein Getrenntsein von Gott, ein Zustand der Bewusstlosig-
keit? Wenn wir die Zeugnisse der Schrift über den Tod nicht zu 
vergeistigen und umzudeuten suchen, sondern ganz wörtlich 
nehmen, so drängt sich uns der Eindruck auf, dass der Tod, zu-
tiefst gesehen, ein Geisteswehen, eine Persönlichkeit ist. Statt 
menschlicher Mutmaßungen und Erwägungen wollen wir eine 
Reihe von Gottesworten sprechen lassen. 
     Offb 6,8: „Ich sah: und siehe, ein fahles Pferd, und der darauf 
saß, sein Name war Tod; und der Hades folgte ihm. Und ihm 
wurde Gewalt gegeben über den vierten Teil der Erde, zu töten 
mit Schwert und mit Hunger und mit Tod und durch die wilden 
Tiere der Erde.“ - 
     Dass die Totenbehältnisse, bzw. deren Insassen Herrscher 
über sich haben, ersehen wir z.B. aus Offb 9,11: „Sie haben über 
sich einen König, den Engel des Abgrunds; sein Name ist auf heb-
räisch Abaddon, und im Griechischen hat er den Namen Apol-
lyon.“ Wäre dieser König des Abgrundes keine geschöpfliche 
Persönlichkeit, sondern nur eine Benennung für einen Zustand, 
so wären doch gewiss nicht zwei Namen in verschiedenen Spra-
chen genannt, die sein Wesen kennzeichnen sollen!  
     Hiob 28,22: „Der Abgrund und der Tod sagen: Mit unsern Oh-
ren haben wir ein Gerücht von ihr (d.i. der Weisheit, welche 
Christus ist) gehört.“ – Ein Zustand kann weder sprechen noch 
hören. Das vermag nur ein Geschöpf, eine Persönlichkeit.  
     Ps 49,14: „Man legt sie (d.i. die Menschen) in den Scheol wie 
Schafe, der Tod weidet sie.“ – Hier wird der Tod ein Hirte ge-



 84 

nannt, der Abgeschiedene weidet. Ob sich wohl der Herr im Ge-
gensatz zu diesem bösen Hirten der „gute“ Hirte nennt? 
     Jes 28,15: „Ihr sprechet: Wir haben einen Bund mit dem Tode 
geschlossen und einen Vertrag mit dem Scheol gemacht: wenn 
die überflutende Geißel hindurchfährt, wird sie an uns nicht 
kommen; denn wir haben die Lüge zu unsrer Zuflucht gemacht 
und in der Falschheit uns geborgen.“ – Kann man mit einer Sache 
oder einem Zustand einen Bund schließen? Das ist doch unmög-
lich! Wie sich der Gläubige seinem Herrn bewusst und willig hin-
gibt, so liefern sich manche Menschen dem Teufel und der Sün-
de aus. Sollte es da nicht möglich sein, dass man in irgendeiner 
Form auch mit dem Tode einen Bund schließen kann?  
     Jer 9,21: „Der Tod ist durch unsre Fenster gestiegen, er ist in 
unsre Paläste gekommen, um das Kind auszurotten von der Gas-
se, die Jünglinge von den Straßen.“ – Wenn wir ein solches Wort 
nicht verflüchtigen wollen, sondern wörtlich zu nehmen suchen, 
dann ist auch nach diesem Zeugnis der Tod mehr als ein bloßer 
Zustand des Schlafes und der Bewusstlosigkeit. 
     Röm 6,9: „Christus, aus den Toten auferweckt, stirbt nicht 
mehr; der Tod herrscht nicht mehr über Ihn.“ – Da der Herr für 
eine Zeit lang ein wenig unter die Engel erniedrigt war, so war Er 
auch dem Tode unterstellt, der bis zu der von Gott verordneten 
Frist über Ihn herrschen durfte wie ein Machthaber über seine 
Diener. 
     Offb 20,6: „Glückselig und heilig, wer teilhat an der ersten 
Auferstehung! Über diesen hat der zweite Tod keine Gewalt.“ – 
Aus diesem Wort ersehen wir, dass der Tod ein Gewalthaber ist, 
dessen Machteinfluss aber genaue Grenzen gezogen sind. So 
spricht auch 2Kor 3,7 von einem „Dienst des Todes“ im Gegen-
satz zu dem „Dienst des Geistes“ im nächsten Vers.  
 
     Der Anblick des Todes muss schrecklich und erschütternd 
sein. Darum lesen wir öfter in der Schrift Verheißungen, die un-



 85 

ter gewissen Voraussetzungen zusichern, dass man den Tod 
nicht zu sehen braucht. So heißt es in Ps 89,48: „Welcher Mann 
lebt und wird den Tod nicht sehen, wird seine Seele befreien von 
der Gewalt des Scheols?“ – In Joh 8,51 sagt der Herr: „Wahrlich, 
wahrlich, Ich sage euch: Wenn jemand Mein Wort bewahren 
wird, so wird er den Tod nicht sehen ewiglich“, und Hebr 11,5 
bezeugt: „Durch Glauben ward Henoch entrückt, damit er den 
Tod nicht sehen sollte, und er wurde nicht gefunden, weil Gott 
ihn entrückt hatte.“ Der Zweck der Entrückung des Gott wohlge-
fälligen Henoch wird in die wenigen Worte zusammengefasst: 
„damit er den Tod nicht sehen sollte.“ 
     Wenn wir diese und ähnliche Gottesworte vorurteilsfrei und 
ohne vorgefasste dogmatische Einstellung auf uns wirken lassen, 
so haben wir den starken Eindruck, dass der Tod im tiefsten 
Grunde nicht ein bloßer Zustand, sondern ein Geschöpf, nicht 
Bewusstseinslosigkeit und Schlaf, sondern ein Wesen und Ge-
walthaber ist. 
     Jesu Kampf im Garten Gethsemane wird durch Hebr 5,7 auf 
eine Weise erklärt, die helles Licht auf dieses Ereignis wirft. Dort 
lesen wir nämlich: „Der in den Tagen Seines Fleisches, da Er so-
wohl Bitten als Flehen Dem, Der Ihn aus dem Tode zu erretten 
vermochte, mit starkem Geschrei und Tränen dargebracht hat 
(und um Seiner Frömmigkeit willen erhört worden ist).“ –  
     Welche Bitte des Herrn ist erhört worden? Sicher denken 
hier viele an Lk 22,42, wo Jesus betete: „Vater, wenn Du diesen 
Kelch von mir wegnehmen willst, - doch nicht Mein Wille, son-
dern der Deine geschehe!“ Das Kreuz kann aber mit dem Kelch 
nicht gemeint sein. Denn wenn das Flehen um Hinwegnahme 
des Sterbens- und Leidenskelches erfüllt worden wäre, so wäre 
ja Sein Kreuzestod unmöglich geworden. Nicht das Sterben als 
solches fürchtete der Herr, denn dazu war Er ja schon vor Grund-
legung der Welt bereit. Was Ihn mit Furcht erfüllte, war die Mög-
lichkeit, dass Er vor Golgatha sterben könne. Darum flehte Er, 



 86 

dass dieser Todeskelch an Ihm vorübergehe. Und in diesem 
Punkt wurde Er auch erhört. Christus war in Gethsemane in ei-
ner starken Todesangst, wie das griechische Wort agoonia sagt. 
Aber der Ihn durchwühlende Tod fand nichts an Ihm, konnte 
wegen Seiner Sündlosigkeit den Vollwert des Opfers Seines heili-
gen Leibes nicht antasten.  
     Christus wurde „abgeschnitten aus dem Lande der Lebendi-
gen“ (Jes 53,8) und war im Rachen des Löwen (Ps 22,21). Aber 
der Tod konnte Ihn nicht behalten, und der Herr löste dessen 
Wehen auf (Apg 2,24). Gleichwie der große Fisch Jonas nicht 
verdauen konnte, sondern ihn wieder ausspie, so musste auch 
der Tod den Herrn wieder herausgeben. 
     Hier erfüllte sich, was der Herr in heiliger Gewissheit bezüg-
lich Seines Lebens und Sterbens in Joh 10,18 sagte: „Niemand 
nimmt es (d.i. Sein Leben) von Mir, sondern Ich lasse es von Mir 
Selbst. Ich habe Gewalt, es zu lassen, und habe Gewalt, es wie-
derzunehmen.“ – Entsprechend Seinem Wort von Mt 12,29 
drang Er in das Haus des Starken, des Feindes ein, band ihn und 
raubte seinen Hausrat. 
     Nun hat der Herr, der tot war, aber jetzt von Äon zu Äon le-
bendig ist, die Schlüssel des Todes in Seinen starken, heiligen 
Händen (Offb 1,18). Christus ist Herr und Gebieter über den Tod, 
und nicht mehr ist der Tod Herr über Ihn! – Hiob 9,13 wurde 
auch hinsichtlich des Todes wahr. Dort bezeugt nämlich der Dul-
der aus Uz: „Gott wendet Seinen Zorn nicht ab, unter Ihn beugen 
sich Rahabs Helfer.“ 
     Wer sind diese „Helfer Rahabs“? Rahab bedeutet „Ungestüm, 
Brausen oder Leben und ist der Name eines Seeungeheuers (vgl. 
Leviathan!). Manchmal bezeichnet es Ägypten, den Feind Israels. 
Dieser Rahab, dieser Leviathan oder Drache ist ein Symbol des 
Teufels, der ja in Offb 12,9 und 20,2 Drache und alte Schlange 
genannt wird. 



 87 

     Die Helfer des Feindes beugen sich unter Gott; die satani-
schen Gewalten wurden ja auf Golgatha entwaffnet, ausgezogen 
oder zur Schau gestellt (Kol 2,6). Nach und nach wird offenbar, 
dass dem Herrn wirklich das ganze All unterworfen ist, auch 
wenn man jetzt noch nichts davon sieht. 
     Ein prophetisches Vorbild dafür, dass der Tod ein Werkzeug 
Christi wird, haben wir in 1Sam 21,9: „Der Priester sprach: Das 
Schwert Goliaths, des Philisters, den du im Terebinthental er-
schlagen hast, siehe, es ist in ein Oberkleid gewickelt hinter dem 
Ephod; wenn du es dir nehmen willst, so nimm es, denn es ist 
kein anderes hier außer diesem. Und David sprach: Seinesglei-
chen gibt es nicht; gib es mir!“ 
     Das Schwert Goliaths ist in Priesterkleider eingehüllt. Ist das 
eine belanglose Nebensächlichkeit, oder sind auch in dieser 
durch den Geist Gottes niedergelegten Schrift Heilsgedanken 
enthalten? Uns dünkt, dass die Geschichte von Goliaths Schwert, 
das ein Werkzeug in der Hand des David-Christus wurde, wie 
jedes Wort der heiligen Buchrollen von tiefer Bedeutung ist. 
     Wir können unsre Gegenüberstellung um ein Glied weiterfüh-
ren:                   David      --    Christus 
           Golitath   --     Satan 
           Schwert   --     Tod 
       Schwert im Priesterkleid   --     Tod als Werkzeug Gottes 
      
Jetzt verstehen wir den Dichter, wenn er, befreit von jeder To-
desfurcht, frohlockt:  „Jesus lebt, nun ist der Tod 
   mir der Eingang in das Leben.“ 
     Durch Christi Sieg auf Golgatha ist der Tod nicht mehr der 
„König der Schrecken“ (Hi 8,14), der in ein grauenhaftes, dunkles 
Nichts führt, sondern nun ist Sterben Gewinn, so dass viele 
gleich einem Paulus Lust haben abzuscheiden, um bei Christo zu 
sein (Phil 1,21,23). 



 88 

     Das Schwert ist nicht mehr in der Hand des grausamen Goli-
ath-Satan, sondern es ist eingehüllt in das Gewand des wahrhaf-
tigen Priesters. Christus ist der Gebieter auch über den Tod und 
besitzt die Schlüssel des Totenreichs. Er ist Herr über Lebende 
und Tote (Röm 14,9), und bei Ihm, dem Gott der Rettungen, ste-
hen nicht nur die Eingänge, sondern auch „die Ausgänge vom 
Tode“ (Ps 68,20). Glückselig, wer denn kurzen, köstlichen Gna-
denausgang aus dem Tode zum Leben gehen darf und so vor 
dem langen, furchtbaren Gerichts- und Verdammnisausgang 
bewahrt bleibt!   


