Die
Sehnsucht
der Nationen

und andere biblische Aufsatze

von Adolf Heller 1895 -1973



291a



Inhalts-Verzeichnis

Die Sehnsucht der Nationen
Eingeschlossen

VerheiBung und Erfiillung

Gott der Goel

Gottes Herz

Menschliche und gottliche Logik
Frucht des Geistes

Vom Kampf des Glaubens

Die Himmlischen

Goliath aus Gath als Typ auf den Feind

12

74

22
29
40
50
59
69



Die Sehnsucht der Nationen

,Das Ersehnte aller Nationen wird kommen* (Haggai 2,7)

Vielleicht die starkste Spannung im Leben des Einzelnen wie
der Volker ist die Sehnsucht. Ihre verzehrende Kraft kann durch
kein irdisches Mittel ausgeloscht werden. Wer die Geschichte
unserer Vorvater wirklich kennt, der weil3, dass die Germanen
nicht nur im Krieg und in Augenblicken der Not gottliche Hilfe
erflehten, sondern sich allezeit von tUberweltlichen Kraften und
unsichtbaren Machten umgeben und bedroht fiihlten. Durch
Gottesdienst, Opfer und Gebet suchten sie zum Schutz gegen
jene Gewalten mit dem geheimnisvollen héchsten Wesen, mit
Gott, in Verbindung zu treten.

Dass gilt, mehr oder weniger stark verzerrt, fur alle Volker. Je
nach Land und Sitte pragt sich das Gottsuchen verschieden aus.
Der Germane suchte bei seinen Gottern in erster Linie Kraft, der
Romer Recht und der Grieche Weisheit.

Wie gewaltig und tief das Sehnen und Ahnen der Heiden war,
ersehen wir, um nur ein einziges Beispiel zu nennen, das der
Edda, einer Sammlung nordischer Sagen. Dort lesen wir:

»Wenn die Schlechtigkeit und Verderbnis der Welt
aufs Hochste gestiegen sein wird, dann werden die Erde
und der Goéttersitz Asgard in einem ungeheuren Wel-
tenbrand versinken .... Aus den Triimmern des Gerichtes
wird eine neue Welt mit neuen Goéttern und Menschen
erstehen, ohne Siinde, ohne Siechtum und Tod.“

Dieses duistere und zugleich herrliche Bild ist viel umfassen-
der, schoner und gerechter als das religiose Lehrgebaude vieler
Frommer, die nur einige wenige Heilige, moglichst nur eigner
»Richtung”, in den Himmel bringen wollen, aber die Ubrige



Menschheit, die Erde und die Engelwelt in endlose Qual und
Finsternis der Gottesferne verschwinden lassen mochten.

Das Heidentum ahnt in groRartiger Klarheit, dass aus den
Schrecken und Trimmern des Weltenbrandes eine herrliche
neue Schopfung hervorgeht, in der nicht nur einige wenige
Fromme, sondern alle, Engel und Menschen, errettet sein wer-
den, und aus der Siinde, Krankheit und Tod immer und vollig
beseitigt sind.

Wer Gottes Wort kennt, sieht so viele Parallelen zwischen
dem Ahnen der Heiden und der geoffenbarten Wahrheit des
Buches der Bilicher, dass sein Herz in beseligter Freude dartber
jauchzt.

Ricken wir die Hauptpunkte des obigen Auszugs aus der Edda
ins untrigliche Licht der heiligen Urkunden Gottes!

1. Die Schlechtigkeit und Verderbnis der Welt
steigt aufs Hochste

Es ist durchaus nicht der Fall, dass das Bewusstsein von Siinde
und Schuld nur eine Erfindung schlauer Priester sei, gegen das
der unverbildete Mensch und ein nicht entartetes Volk gefeit
waren. Samtliche Religionen der Erde beruhen darauf, dass der
Mensch seine Unzuldanglichkeit und den in ihm wurzelnden un-
ausrottbaren Hang zum Bdsen fihlt und darunter leidet. Die
Bosheit und Schlechtigkeit der Welt wird nicht allmahlich Gber-
wunden und beseitigt, sondern im Gegenteil immer grolier.

Das weild schon das germanische Heidentum und das lehrt
auch der inspirierte Apostel der Nationen, wenn er in 2Tim 3,1-
5a schreibt:

,Dieses aber wisse, dass in den letzten Tagen schwere
Zeiten sein werden; denn die Menschen werden eigen-
liebig sein, geldliebend, prahlerisch, hochmiitig, Lasterer,
den Eltern ungehorsam, undankbar, frech, ohne natiirli-
che Liebe, unverséhnlich, Verleumder, unenthaltsam,

5



grausam, das Gute nicht liebend, verwegen, aufgeblasen,
mehr das Vergniigen liebend als Gott, die eine Form der
Gottseligkeit haben, ihre Kraft aber verleugnen.”

Auch das Monarchienstandbild Nebukadnezars zeigt uns die
gleiche innere Linie durch die Reihenfolge Gold, Silber, Erz, Eisen
und Ton. Die moralische Entwicklung der Menschheit geht nicht
aufwarts, sondern abwarts. Das ahnen die Heiden — Nationen,
und das lehrt die Schrift.

2. Die Erde und der Gottersitz Asgard versinken
in einem ungeheuren Weltbrand

Im Gegensatz zu Midgard, dem Wohnsitz der Menschen auf
Erden, galt Asgard als der Wohnsitz der Asen oder Gotter, also
der Engel. Beide, Midgard und Asgard, also Himmel und Erde
werden vom Feuer der Vernichtung erfasst und verzehrt. Lehrt
nicht auch die Bibel, dass das Gericht Gottes Engel und Men-
schen umfasst? Statt vieler wollen wir iber diesen wichtigen
Punkt nur einige Stellen nachschlagen.

Jes 24,21.22: Es wird geschehen am Ende der Tage, da wird
der Herr heimsuchen die Heerschar der Hohe in der H6he und
die Konige der Erde auf der Erde. Und sie werden in die Grube
eingesperrt wie man Gefangene einsperrt und in die Grube ein-
geschlossen.”

Amos 5,8b: ,,Der den Tag zur Nacht verfinstert, der den Was-
sern des Meeres ruft und sie ausgieRt tber die Flache der Erde:
HERR ist Sein Name; der Verwiistung losbrechen lasst liber den
Starken (Starke sind im Sprachgebrauch der Schrift Engelfiirs-
ten!), und Verwiistung kommt liber die Feste.”

1Kor 6,2.3: , Wisset ihr nicht, dass die Heiligen die Welt rich-
ten werden? .... Wisset ihr nicht, dass wir Engel richten wer-
den?”

Jes 34,1: , Alles Heer der Himmel zerschmilzt; und die Himmel
werden zusammengerollt wie ein Buch; und all ihr Heer fallt her-

6



ab, wie das Blatt vom Weinstock herabfallt und wie das Verwelk-
te vom Feigenbaum.”

2Petr 3,7.12: ,Die jetzigen Himmel und die Erde sind durch
Sein Wort aufbewahrt, flr das Feuer behalten auf den Tag des
Gerichtes .... der Tag Gottes, dessentwegen die Himmel, in Feuer
geraten, werden aufgel6st, und die Elemente werden im Brande
zerschmelzen.”

3. Aus den Triimmern des Gerichtes erhebt sich
eine neue Welt ohne Siinde und Tod

Wie klar erfasst hier die Sehnsucht der Heiden, das Ahnen der
Nationen, gottliche Hochziele! Muss sich die moderne ,,Chris-
tenheit” mit ihrem Dogma von der Errettung einiger weniger
Menschen und der endlosen Héllenqual der weitaus meisten
Geschopfe nicht schamen vor der GréRe und Erhabenheit heid-
nischer Vorstellungen?

Die Edda sagt, dass aus dem allgemeinen, alle Wesen umfas-
senden Weltbrande eine gelduterte, siindenfreie Schépfung her-
vorgeht, in der es keinen Tod mehr gibt. Wie gewaltig, gottlich
und schon ist dieses Bild! Wie befriedigend und jede Sehnsucht
stillend ist dieses Ziel! Da ist kein Raum fiir pharisdischen Neid
auf die Unerretteten, die doch auf keinen Fall die gleiche Herr-
lichkeit erreichen diirfen wie die Frommen, welche durch den
Verzicht auf die Genlisse und Freuden der siindigen Welt so viele
Opfer gebracht zu haben wahnen.

In diesem Stlick ist die Sehnsucht der Heiden doch sicherlich
moralischer und gottgeziemender als die Wunschgebilde vieler
Frommer. ,Eine neue Welt mit neuen Gottern und Menschen,
ohne Siinde, ohne Siechtum und Tod!“ Das ist ein wirklich volli-
ger Ertrag des allgenugsamen Erlésungswerkes Jesu Christi! Das
ist eine Botschaft, die wert ist, einer sterbenden und verzweifel-
ten Welt verkiindet zu werden. Dieses Evangelium tragt fiir den
Zeugen selbst als unversiegliche Quelle eine ihn immer wieder

7



beschwingende Lichts- und Freudenkraft. Es ruft den Siinder aus
der Staubgebundenheit seiner irdischen Versklavung heraus und
befreit den mithsam Ringenden aus seinem Wahn, er misse sein
Heil sich selber schaffen.

Wir wollen auch diese Sehnsucht der Heiden (o. Nationen) ins
Licht der untriglichen Gottesoffenbarung riicken. Lassen wir
auch in diesem Stlick die Schrift fir sich selber reden! Ihr Zeugnis
ist auch hier so eindeutig und wuchtig, dass erklarende Men-
schenworte gar nicht noétig sind. Mochten wir uns in heiliger Ehr-
furcht hiten, etwas zu den Aussagen Gottes hinzuzufiigen oder
abzustreichen!

Jes 24,22b: ,Nach vielen Tagen werden sie (ndmlich die Heer-
schar der Hohe und die Konige der Erde auf der Erde!) in Gnaden
(so wortlich!) heimgesucht werden.”

Hiob 25,2.3: , Herrschaft und Schrecken sind bei Inm (d.i. bei
Gott). Er schafft Frieden in Seinen Hohen (und nicht nur auf Er-
den). Sind Seine Scharen (ndmlich Seine Heerscharen) zu zdhlen?
Und tiber wem erhebt sich nicht Sein Licht?*

Kol 1,19.20: ,Es war das Wohlgefallen der ganzen Fille, in
Ihm (d.i. in Christo) zu wohnen und durch lhn das All mit Sich
auszusohnen, indem Er Frieden gemacht hat durch das Blut Sei-
nes Kreuzes, durch lhn, es sei das, was auf der Erde, oder das,
was in den Himmeln ist.”

Offb 21,1.4.5: ,Ich sah einen neuen Himmel und eine neue
Erde; denn der erste Himmel und die erste Erde waren vergan-
gen, und das Meer ist nicht mehr. Und der Tod wird nicht mehr
sein, noch Trauer noch Geschrei noch Schmerz wird mehr sein,
denn das Erste ist vergangen. Und Der auf dem Throne sal3,
spricht: Siehe, Ich mache alles neu! Und Er spricht: Schreibe,
denn diese Worte sind gewiss und wahrhaftig!”

Offb 5,13: ,,Und jedes Geschopf, das in dem Himmel ist und
auf der Erde und unter der Erde und auf dem Meere ist, und
alles, was in ihnen ist, horte ich sagen: Dem, Der auf dem Throne

8



sitzt, und dem Lamme, die Segnung und die Ehre und die Herr-
schaft und die Herrlichkeit und die Macht von Ewigkeit zu Ewig-
keit!”

Phil 2,10.11: ,,... dass in dem Namen Jesu sich jedes Knie an-
betend beuge, der Himmlischen und Irdischen und Unterirdi-
schen, und jede Zunge riihme, dass Jesus Christus Herr ist zur
Verherrlichung Gottes des Vaters.”

Neh 9,6: ,Du bist, Der da ist, Herr, Du allein, Du hast die
Himmel gemacht, der Himmel Himmel und all ihr Heer, die Erde
und alles, was darauf ist, die Meere und alles, was in ihnen ist.
Und Du zeugst dieses alles ins Leben (so wortlich!), und das Heer
des Himmels betet Dich an.”

Ps 103,19-22: ,Der Herr hat in den Himmeln festgestellt Sei-
nen Thron, und Sein Reich herrscht liber alles. Preiset den Herrn,
ihr Seine Engel, ihr Gewaltigen an Kraft, Tater Seines Wortes,
gehorsam der Stimme Seines Wortes. Preiset den Herrn, alle
Seine Heerscharen, ihr Seine Diener, Tater Seines Wohlgefallens!
Preiset den Herrn, alle Seine Werke an allen Orten Seiner Herr-
schaft! Preise den Herrn, meine Seele!“

Wir ersehen aus diesen Schriftzeugnissen, dass sich die Sehn-
sucht der Heiden (o. Nationen) in grofRen Umrissen mit dem ge-
offenbarten Heils- und Retterplan Gottes deckt. Was die Natio-
nen verschwommen ahnen, was ihr Sehnen in heillem Begehren
schaut und erstrebt, namlich Beseitigung von Siinde und Tod
und Erneuerung der ganzen Schopfung, das hat Gott klar ent-
hillt, in Seinem Wort niedergelegt und mit heiligem Eidschwur
bestatigt.

Wie dankerfillt und siegesgewiss sollten wir diese Botschaft
erfassen und bezeugen! Welch eine frohe, gesegnete Kunde, die
Gott als Ahnung und Sehnsucht schon in die Herzen der Heiden
(o. Nationen) legte und deren beseligender und umfassender
Vollumfang uns, der Leibesgemeinde des Christus, anvertraut ist!

9



Eingeschlossen

Wer den vergangenen Weltkrieg als Frontsoldat miterlebte,
weil3, dass es kaum ein schrecklicheres Wort flir uns gab als das
Wort ,eingeschlossen!” Sei es, dass eine Sappe? oder ein vorge-
schobenes Grabenstiick vom Feind abgeschnitten worden war,
dass eine Vorhut oder Nachhut vom Gegner umzingelt wurde
oder dass der Eingang des schiitzenden Unterstandes vom feind-
lichen Granatfeuer derart zusammengeschossen war, dass man
ihn nicht mehr verlassen konnte und, wenn keine Hilfe kam, man
dem Erstickungstode preisgegeben war.

Eingeschlossen! Wie viel Angst und Qual barg dieses eine
Wort fiir den Frontsoldaten! --

Es gibt aber ein noch schlimmeres Eingeschlossensein, nam-
lich das, von dem Romer 12,32 redet: ,Gott hat alle zusammen
in den Unglauben (oder Ungehorsam) eingeschlossen.”

Der Unglaube der Gottesferne und der Christuslosigkeit ist ein
gar furchtbarer, finsterer Kerker. Selbstsucht und Siinde, Neid
und Streit, Verzweiflung und Todesfurcht sind das Teil derer, die
sich in diesem Gefangnis befinden. Ohne wahre Freude, ohne
bleibenden Frieden, voll ungestilltem Durst nach Licht und Leben
schmachtet die Schépfung in den Kerkertiefen des Unglaubens.

Wer ist der Urheber dieses qualvollen Zustandes?

,Die Slinde!” sagen die Einen und haben recht. ,Der Teufel
entgegnen andere und haben auch recht.

Unsere Schriftstelle aber nennt den letzten und eigentlichen
Urheber allen Weltgeschehens: es ist niemand anders als unser
Gott und Vater. Freilich muss das unserer althergebrachten
Frommigkeit als ungereimt erscheinen, dass Gott Selber Seine

Ill

' (franz.) (Milit. friither Lauf-, Anndherungsgraben).

10



Geschopfe in den Unglauben eingeschlossen haben soll. Und
doch ist es so!

Wir kénnen aber nur dann den Ursprung aller Dinge ein-
schlielllich des Bosen, Traurigen und Schmerzlichen begreifen,
wenn wir einen Blick haben fiir das Ziel und Ende, in das alles
auslaufen und miinden wird.

Alles Leid und jede Not der Geschopfe haben eine heilige
Zweckbestimmung. Slinde, Tod und Verdammnis walten nicht
plan- und ziellos, sondern missen, ohne dass die Gerichtswerk-
zeuge sich dessen bewusst sind, die Rettungs- und Vollendungs-
gedanken Gottes ausfiihren helfen.

So ist es auch mit dem Eingeschlossensein aller in die Gefang-
nisse des Unglaubens. In der ersten Halfte von Romer 11,32 le-
sen wir davon, dass Gott

alle zusammen in den Unglauben oder Ungehorsam eingeschlossen

hat. Die zweite Halfte dieses wichtigen Gotteswortes wird durch
das zweckbestimmende ,auf dass" eingeleitet. Nach der Meinung
der meisten Menschen misste es heien: ,,... auf dass die, die
sich von Herzen bekehren, begnadigt werden.”

Anders redet die Schrift! Sie sagt: ,,... auf dass Er alle begnadi-
ge.” Die Begnadigung aller ist das Ziel des Eingeschlossenwer-
dens in den Unglauben.

Nach Gal 3,23 verhilt es sich ganz dhnlich mit denen, die un-
ter Gesetz verschlossen oder versperrt werden. Es geschieht dies
,auf den Glauben hin“ oder ,in den Glauben hinein”.

Das ist eine kostliche Botschaft fur alle, die sich abmihen und
abqualen unter Gesetzeswerken und die groRe Not ob ihres
fortwahrenden Zukurzkommens empfinden. Ziel und Frucht des
Eingeschlossenseins unter das Gesetz ist der Glaube! Alle Ziichti-
gungen und alle Zuchtmeister sind, zeitlich gesehen, voriiberge-

11



hend und hinsichtlich ihres Zieles Vorstufe der Vaterdienste und
des Glaubens (Gal 3,24-26; 1Kor 4,15).

Mochten wir die reichen und herrlichen Gotteszusagen ver-
stehen und ergreifen lernen; dann wirden wir nicht nur die
heilsnotwendige Zeit des Eingeschlossenseins in den Unglauben
oder unter das Gesetz mit fleischlichen Mitteln abkirzen, son-
dern von Herzen dafiir danken kénnen, weil Gottes Geschopfe
erst durch die Erkenntnis ihrer Knechtschaft einen AnstoR zum
Eingehen in die Freiheit bekommen.

Dann wiissten wir auch, dass Gottes gute Hand immer und
Uberall um uns ist, selbst dann, wenn wir vor ihr fliehen. Anbe-
tend kdnnten wir dann mit dem Psalmisten bezeugen:

,Von hinten und von vorn hast Du mich eingeengt,

und auf mich gelegt Deine Hand.

Kenntnis, zu wunderbar fir mich, zu hoch:

Ich vermag sie nicht zu erfassen!

Wohin sollte ich gehen vor Deinem Geiste, und

wohin fliehen vor Deinem Angesicht?

Fihre ich auf zum Himmel, - DU bist da;

und bettete ich mich in dem Scheol, - siehe, DU bist da!
Nahme ich Fliigel der Morgenroéte, -

lieBe mich nieder am dufRersten Ende des Meeres, -
auch daselbst wiirde Deine Hand mich leiten

und Deine Rechte mich fassen” (Ps 139,5-10).

Gelobt sei Gott, dass wir in jeder Beziehung von IHM einge-
schlossen sind!

Wir diirfen und sollen tédglich

1. die Schriften erforschen: Apg 17,11;
2. im Flehen und in den Gebeten verharren: 1Tim 5,5;
3. mit Christus sterben: 1Kor 15,31;

12



4. uns selbst verleugnen u. unser Kreuz auf uns nehmen: Lk 9,23
5. Seinen Namen preisen u. Seine Rettung verkiinden: Ps 96,2;
6. zum Herrn rufen: Ps 88,9;
7. im Namen Gottes frohlocken: Ps 89,16.

Gott errettet

. den Elenden durch sein Elend: Hiob 36,15;

. unsre Seele vom Tode und unsre FiiRe vom Sturz: Ps 56,13;
. aus der Hand aller unsrer Feinde: 2K6 17,39;

.von den Lippen der Liige, von der Zunge d. Truges: Ps 120,2;
. aus groRen Wassern: Ps 144,7;

. aus der Gewalt der Finsternis: Kol 1,13;

. aus allen unsern Beadngstigungen: Ps 34,4;

. aus allen unsern Bedrangnissen: Ps 34,17;

. nach Seiner Zusage: Ps 119,170;

10. nach Seinen Erbarmungen: Neh 9,28.

O o0 NOULL S WN B

VerheiBBung und Erfiillung

Wie oft wurden wohl schon von Menschen Versprechen und
Zusagen gegeben, die nie in Erfiillung gingen! Selbst bei redlichs-
ter Absicht und scheinbar glinstigsten Umstanden wurden un-
zahlige Menschenworte niemals wahr.

Ganz anders verhalt es sich mit Gottes Wort! Was Er zusagt,
das fiihrt Er auch aus. Und das nicht nur in einer Hinsicht, wie
das sonst im Leben der Fall ist, sondern in vielfacher Beziehung.
Was Gott in Seinem Wort verheiRt, hat eine mehrfache Erfiil-
lung. In immer héheren Spharen und in immer groRerem Um-
fang werden Gottes VerheiBungen wahr.

Man unterscheidet:

1. die prateristische oder vergangene Erfiillung;

13



2. die prasentistische oder gegenwartige Erfiillung;

3. die futuristische oder zukinftige Erflllung.
Diese drei Arten der Erflllung gottlicher Ausspriiche wollen wir
an einigen wenigen Beispielen zeigen.

,Gott sprach es werde Licht! Und es ward Licht”. Das ist ein
ganz kurzer, knapper Bericht, den wir in 1Mo 1,3 aufgezeichnet
finden. Das Schopferwort ,Es werde Licht!“ hat damals, als aus
dem Tohuwabohu eine Neuordnung entstand, seine erste Erfil-
lung erfahren.

Aber mit der prateristischen oder vergangenen Erflillung ist
die Lebenskraft dieses Wortes noch lange nicht erschopft. Denn
es findet auch fortlaufend eine Gegenwartserfillung. Wo immer
ein Mensch wesenhaften Einblick in gottliche Wahrheiten ge-
winnt, findet ein solcher Lichtschopfungsakt Gottes statt.

So ruft z.B. der Dichter des 118. Psalmes aus: ,Der Herr ist
Gott, und Er hat uns Licht gegeben!”; Ps 97,11 bezeugt: , Licht ist
gesat dem Gerechten”, und Ps 112,4 sagt: ,Den Aufrichtigen
geht Licht auf in der Finsternis.”

Paulus verkniipft die vergangene Lichtschopfung Gottes mit
der gegenwartigen, personlich erlebbaren, wenn er in 2Kor 4,6
schreibt: ,,Der Gott, Der aus der Finsternis Licht leuchten lieR, ist
es, Der in unsre Herzen geleuchtet hat zum Lichtglanz der Er-
kenntnis der Herrlichkeit Gottes im Angesicht Christi“. Wir sehen
also, dass das Wort ,Es werde Licht!“ auch eine fortlaufende
Gegenwartserflillung hat. Nur ist sie jetzt geistig-geistlicher Art.

Darliber hinaus gibt es aber auch zukiinftige Verwirklichungen
dieses gewaltigen Befehls, der einst an das Finsternischaos einer
zerstorten Schopfung erging. Denn im Vollumfang ist dieses
Wort doch erst dann erfillt, wenn keinerlei Nacht und Grauen
mehr sein werden, wenn alles Licht geworden ist. So lange es
noch irgendwelche Schatten in Gottes weltenweiter Schopfung
gibt, ist der heilige Lichtsbefehl noch nicht im Vollsinn ausgefiihrt
und wahr geworden.

14



Gott ist Licht, und wenn Er wirklich alles in allen und in allem
geworden sein wird, dann kann es keinerlei Finsternis mehr ge-
ben. Das deckt sich ganz mit der heiligen Zusage von Offb 22,5:
»Nacht wird nicht mehr sein.” Wenn erst einmal alles neu ge-
worden ist, dann hat sich auch Gottes wunderbares Lebenswort
»Es werde Licht!“ restlos und véllig erfiillt.

Freilich darf man solche Vollendungswahrheiten andern nicht
aufdrangen. Wie viel Not und Kampf haben wir, bis wir glauben
und erfahren kénnen, dass auf unsern persénlichen Lebensge-
bieten alles licht werden wird und licht geworden ist! Da aber
unsre Erkenntnis stlickweise und schrittweise wachst, so wollen
wir nichts erzwingen, sondern fein stille warten, bis der Geist
Gottes uns von einer Klarheit zur andern fihrt. Wer den Licht-
schopfungsakt Gottes an seinem eigenen Herzen und Leben fort-
schreitend erfahren darf, dem fallt es gewiss nicht schwer, an-
hand der Schrift zu glauben und zu fassen, dass der Vater des
Lichts und der Liebe zuletzt mit Seiner gesamten Kreatur zu Sei-
nem herrlichen, langst zuvorgeplanten Vollendungsziele kommt
und alles in Sein eignes Lichts- und Liebeswesen zuriickgestaltet.
Aber auch diese Erkenntnis ist wiederum eine Gottestat, die Er
durch Seinen Geist in den Glaubenden vollzieht.

Darum bittet Paulus fiir die Empfanger des sogenannten
Epheserbriefes, also Menschen, die doch nach seinem eignen
Zeugnis im Glauben an Christus und in der Liebe zu allen Heiligen
standen, dass sie an den Augen ihres Herzens erleuchtet werden
mochten, um weitere und tiefere Wahrheiten zu erfassen (Eph
1,15-18).

Gott lieB aus dem Chaos der Urschopfung Licht werden; Er
erleuchtet fortwahrend Menschen, die Er der Gewalt der Fins-
ternis durch den Glauben entreiRt, und Er wird am Ende Seiner
Wege alles in Sein Licht umgestaltet haben. So erfiillt sich Sein

15



umfassendes Lebenswort: Es werde Licht! in immer herrlicherem
Umfang und wesenhafterer Bedeutung.

Greifen wir aus der Vielzahl kostlicher Prophetenworte eines
heraus, das schon manchen Menschen zum Heil geworden ist:
Jes 43,1. Dort lesen wir: ,So spricht der Herr, Der dich geschaf-
fen, Jakob, und Der dich gebildet hat, Israel: Flirchte dich nicht,
denn Ich habe dich erl6st; Ich habe dich bei deinem Namen geru-
fen, du bist Mein.”

Zunachst hat diese Aussage rein geschichtlichen Charakter.
Gott redet einfach von dem, was Er in der Vergangenheit getan
hat. ,Ich habe dich erlost .... Ich habe dich gerufen.” Das sind
doch nach dem klaren Wortlaut Dinge, die zeitlich zuriickliegen,
also abgeschlossen sind. In erster Linie sind wohl der Auszug aus
Agypten und die sich daran anschlieBenden Heilsereignisse ge-
meint. Die vergangene Erfillung dieses Wortes liegt klar und
zweifelsfrei fest. Von ihr ist zundchst nur die Rede.

Aber damit ist die Bedeutung dieses Wortes noch lange nicht
erschopft. Denn fort und fort haben im Laufe der Jahrhunderte
Menschen, die in Furcht und Not waren, diese Aussage Gottes
ganz personlich fir sich erfasst und ihre beseligende Wahrheit
erfahren. Ich kenne einige Manner und Frauen, die durch das
Erfassen gerade dieses Gotteswortes zum lebendigen Glauben
kamen. Es ware doch gewiss nicht richtig gewesen, solchen Er-
weckten und Heilsverlangenden zu sagen: , Dieses Wort von Jes
43,1 geht euch gar nichts an. Es ist doch ganz klar an Jakob, an
Israel gerichtet. Von deren Berufung und Erl6sung, aber nicht
von der euren ist hier die Rede. Es ist deshalb falsch, wenn ihr
euch auf dieses Wort verlasst; ihr gebt euch einer Tauschung hin,
denn dieser gottliche Ausspruch gilt euch nicht.”

So konnte nur der reden, der Gottes Wort , wissenschaftlich”
betrachtet und mit dem Seziermesser der menschlichem Ver-
nunft zerschneidet. Wer aber etwas von der unerschopflichen

16



Lebensfiille der heiligen Schriften weil}, dem ist jede gottliche
Aussage nitze zur Belehrung und Zurechtbringung.

Obwohl der Prophet nicht zu uns, den Nationen, redet und
eine andersartige Heilsbotschaft verkiindigt als die von dem Lei-
be oder Kérper des Christus, so dirfen wir doch das durch ihn
gewirkte Wort flir uns ganz persénlich nehmen. Auch wir wissen
uns als Geschopfe Gottes, auch wir brauchen uns nicht zu fiirch-
ten, weil eine Erlésung flir uns geschaffen wurde, auch wir dir-
fen wissen, dass Gott unsern Namen kennt und wir Sein eigen
sind.

So gibt es auch fir dieses Wort fortlaufend eine gegenwartige
Erflillung. Wo immer ein zagendes Menschenherz diese heilige
Zusage ergreift, da wird sie aufs Neue wirksame Gegenwart. Was
dem Buchstaben nach Vergangenheit ist, das Zeugnis von dem,
was Gott einst tat, ist dem Glauben Anreiz zu gegenwartigem
Erfassen und persénlichem Augenblickserleben.

Aber das Letzte und GroRBte steht auch hier noch aus. Denn
das Volk, zu dem diese Schrift sprach, ist ja noch gar nicht wirk-
lich erlost; es irrt noch voll Furcht und Fluch durch die Welt, und
es ist keineswegs ein wesenhaftes, tatbeglaubigtes Eigentum
Gottes. Die zukinftige Erfiillung kommt noch. Sie wird unter vie-
len Schmerzen und Wehen heraufgefiihrt, aber sie kommt. Be-
statigt doch auch Paulus in Rém 11,26 die Errettung des ganzen
Volkes. Erst dann, wenn das Wahrheit geworden ist, ist auch Jes
43,1 im Vollumfang erfillt. —

Betrachten wir noch ein Wort aus den Evangelien! In Lk 12,49
sagt der Herr: , Ich bin gekommen, Feuer auf die Erde zu werfen;
und was will Ich, wenn es schon angezlindet ist?“

Die Zweckbestimmungen des Kommens des Herrn sind nach
Seinen eigenen Worten gar verschiedenartig. ,Ich bin gekom-
men, das Gesetz zu erfiullen”, sagt Er in Mt 5,17. ,Ich bin ge-
kommen, Sinder zur BulRe zu rufen®, erklart Er in Lk 5,32. ,Ich

17



bin gekommen, den Menschen zu entzweien”, lesen wir in Mt
10,35. ,,Zum Gericht bin Ich in diese Welt gekommen*, heillt es
in Joh 9,39. ,Ich bin als Licht in die Welt gekommen*, steht in Joh
12,46 geschrieben, und ,Ich bin gekommen, auf dass Ich die
Welt errette”, bezeugt der Herr in Joh 12,47.

Diese aufschlussreichen und feinen Selbstzeugnisse lassen
sich, besonders wenn man die prophetischen Schriften des Alten
Testamentes noch dazu nimmt, bedeutend vermehren. So un-
terschiedlich sie aber auch auf den ersten Blick erscheinen mo-
gen, so dienen sie doch alle dem Hauptzweck, den Vater zu ver-
herrlichen und alles Verlorene zu Ihm zurlickzufiihren.

Hier nun, in Lk 12,49 spricht der Herr von einem Gerichts-
zweck Seines Kommens. Aus dem ganzen Zusammenhang erse-
hen wir, dass es sich nicht um einen oberflachlichen, faulen Frie-
den, sondern im Gegenteil um ein gerichtsmaRiges Klarstellen
und Offenbaren nicht gottgemafer Zustande handelt.

Dieses Gerichtsfeuer war nach den Worten des Herrn schon
wahrend Seines Erdenlebens angeziindet. Sein Wandel in Nied-
rigkeit war vom Anfang bis zum Ende ein Gerichtsgang. Jesus
kam auf die Erde um zu sterben. Die Taufe, vor der Ihm (nach
Seinem Zeugnis im 50. Vers) bangte, war die Taufe in den Tod,
Sein Sterben auf Golgatha. Bewusst ging Er in das Gerichtsfeuer
hinein, das Sein Vater lhm zuvorverordnet hatte. So wurde Sein
Wort vom Feuer auf Erden durch Sein eignes Leiden und Sterben
zuerst erfillt.

Sein Sterben bringt Frucht. ,Er fihret jeden, der da glaubt,
mit Ihm die gleiche Bahn.” Denn der wahre, geistgewirkte Glau-
be ist nicht ein bequemes Schutzmittel gegen das Gericht, son-
dern im Gegenteil ein freiwilliges Vorwegnehmen und Hineinge-
hen in das heilsnotwendige Gericht. Erkenntnis Christi fihrt fri-
her oder spater ins Schmerzensfeuer des Selbstgerichtes, ja, oh-
ne Selbstverwerfung und Selbsthingabe kann man Christus gar

18



nicht wesenhaft erkennen und wirklich lieben. Wo diese Seite
personlicher Heilserfahrung nicht ist, muss sie nachgeholt wer-
den, wenn nicht eine Verzerrung und Verkimmerung des Geis-
teslebens eintreten soll.

In so vielen christlichen Kreisen fehlt dieses heilige Feuer,
weill man nichts und will man nichts wissen von diesem grund-
legenden Zweck des Kommens Jesu, ein Feuer in unsre Herzen
zu werfen. Wer nicht durch die Waberlohe des Selbstgerichtes
hindurchdringen will, der kann auch nie den herrlichen Vollum-
fang der Erlésung und Befreiung in Christo erleben und genie-
Ren. Das lehrt die Schrift, das bezeugt unser Gewissen, das be-
statigt unsre Erfahrung, und das ahnen sogar die Sagen und
Marchen der Volker.

Am Kreuz war der Herr in einem Gerichtsfeuer ohnegleichen.
Wer die Tiersymbolik des 22. Psalmes versteht, der vermag sich
einen Begriff davon zu machen, wie die unsichtbare Welt lhn
drauend umlagerte.

Das war die Vergangenheitserfiillung des Wortes vom Feuer
auf Erden. Sie ist Grundlage allen und jeglichen Heiles. Ohne sie
gdabe es keine Errettung; ohne dieses Feuersalz miusste die
Schoépfung in unentrinnbare Zersetzung und Faulnis libergehen.

Wer aber nun irgend das Heil erfasst, der erkennt, dass das
Kreuz zwei Seiten hat. Die Eine lautet: Christus starb fir mich.
Das ist das Gerichtsfeuer auf Golgatha, das vor zweitausend Jah-
ren brannte, die Leidenstaufe, vor der der Herr so bangte.

Die zweite Seite des Kreuzes aber heiRt: Ich sterbe mit Ihm.
Das umschlieRt all das Zunichtewerden, alle die schmerzlichen
und demitigenden EntdufRerungen, die dazu gehoéren, wenn
man im Kreuze eins mit dem Herrn wird. Es ist das Gerichtsfeuer,
das in unsern Herzen brennt, wenn wir in die Passion Christi ein-
treten.

Freilich ist dieses Feuer des Leidens um Christi willen zugleich
ein Feuer der Liebe zum Herrn. Wo aber ist die Grenze? Lieben

19



und Leiden flieRen hienieden ineinander Gber. , Wer lieben will,
muss leiden”, sagt schon ein weltliches Wort. Aber auch die Um-
kehrung stimmt: wer mit und fir Christus leidet, der darf schon
auf Erden in besonderem Male seine Liebe schmecken und ge-
nielen. Von diesen inneren Freuden und Seligkeiten des Glau-
bens weil} freilich der nichts, der Gottes Wort nur verstandes-
maRkig handhabt, sondern wer in hingebender Liebe mit dem
Herrn eins wird.

Feuer auf Erden! Das dirfen wir heute erfahren und erleben,
dass inmitten einer sterbenden, verwesenden Welt das Lichts-
und Gerichtsfeuer der Leiden und der Liebe Christi hell auflodert
in den Herzen derer, die Sein eigen sind. Das ist Gegenwartser-
fillung dessen, was der Herr damals tat und verhieR3: ein Feuer
auf die Erde zu werfen. Noch einmal wird das, was sich jetzt in
der kleinen Zelle unsrer Herzen vollzieht, im GroRen fiir Himmel
und Erde gewaltige Wirklichkeit. Horen wir, was die Schrift dar-
Uber sagt und schlagen wir zwei Stellen aus dem Alten und ein
Wort aus dem Neuen Testament nach!

In Hab 2,13 fragt der Prophet: ,Ist es nicht vom Herrn der
Heerscharen, dass Volker firs Feuer sich abmihen und Volker-
schaften vergebens sich plagen?”“ — Nach Gottes Plan und Willen
wird alle menschliche Kunst und Kultur, alle Ergebnisse jahrtau-
sendelangen muhseligen, anstrengenden Ringens und Schaffens,
im Feuer der Vernichtung enden. Die gewaltigen Bauten, die
Menschenhidnde auffiihrten, die technischen und kinstlerischen
Schopfungen, die von der GrolRe des Menschengeistes zeugten
und zeugen, die ,,Weltwunder”, deren es wahrlich weit mehr als
sieben gibt, - alles muss zuletzt in Flammen aufgehen. Ja, nicht
nur die Erde und ihre Werke, ,auch die Himmel zergehen wie
Rauch”, sagt Jes 51,6.

Wer diese Wahrheit wirklich ins Herz fasst, der hangt sich
nicht mehr mit heiler Liebesgier an Dinge dieser Welt. Er lernt

20



ihren wahren Wert einschatzen und weilR um ihr Ziel und Ende.
Dankbar dirfen wir alles Irdische genieRBen, treu werden wir
jedwedes anvertraute Gut verwalten, aber letzter und héchster
Schatz ist uns nichts mehr hienieden. Das Feuer der Vernichtung
wird alles verzehren.

Furwahr, Jesus kam, um Feuer auf die Erde zu werfen! Aber
das Feuer ist nicht Zweck und Ziel, ist nicht Abschluss und Ende,
sondern Mittel zur Errettung und Zurechtbringung. Das ersehen
wir aus dem folgenden Vers unserer Habakukstelle, der mit dem
wichtigen begriindenden Wortlein ,denn” beginnt. ,Denn die
Erde wird voll werden von der Erkenntnis der Herrlichkeit des
Herrn, gleichwie die Wasser den Meeresgrund bedecken.” Das
Feuer ist der Wegbereiter der Herrlichkeit Gottes! -- In Zeph 3,8
lesen wir:

»Mein Rechtsspruch ist, die Nationen zu versammeln, die Ko-
nigreiche zusammenzubringen, um Meinen Grimm Uber sie aus-
zugiellen, die ganze Glut Meines Zornes; denn durch das Feuer
Meines Eifers wird die ganze Erde verzehrt werden.” — Von Got-
tes Zornglut und Feuereifer wird die ganze Erde verzehrt. Was ist
dann von der Erde und ihren Kunst- und Kulturwerken noch (b-
rig? Schlechterdings nichts mehr! Hier sehen wir, was es bedeu-
tet, wenn der Herr verheiBen hat, Feuer auf die Erde zu werfen.

Auch in diesem Zusammenhang wird uns die Zweckbestim-
mung dieses furchtbaren Vernichtungswerkes klar und unzwei-
deutig gesagt. Der anschlieBende Vers lautet namlich:

,Denn alsdann werde Ich die Lippen der Vélker in reine Lip-
pen umwandeln, damit sie alle den Namen des Herrn anrufen
und Ihm einmiitig dienen.”

Durch dieses Gerichts- und Reinigungsfeuer werden, genau
wie einst bei dem Propheten Jesaja durch die gliihende Kohle
vom Altar, die Lippen der Volker umgewandelt, sodass sie den
Namen des Herrn anrufen. Wer aber den Namen des Herrn an-

21



ruft, der wird errettet werden. Die heilS ersehnte Zurechtbrin-
gung aller Nationen wird eingeleitet durch das Zornes- und Ge-
richtsfeuer Gottes. Welche groflen und gewaltigen Plane und
Ziele! Wie umfassend und herrlich sind doch des Herrn Wege!
Was unsern torichten Gedanken sinnlos und grauenvoll er-
scheint, erweist sich als harmonisch und heilsnotwendig. So ist
auch das Feuer, das Christus auf die Erde warf, wirft und werfen
wird, ein Offenbarungsmittel Seiner rettenden Liebe und Treue.

Noch ein letztes Zeugnis sei genannt, das uns zeigt, dass nicht
nur die Erde, sondern auch die Himmel dem gewaltigen Um-
schmelzungs- und Erneuerungsprozess durch das Feuer des Ge-
richts unterworfen sind. In 2Petr 3,7a.10.12 lesen wir:

,Die jetzigen Himmel und die Erde sind durch Sein Wort auf-
bewahrt, fiir das Feuer behalten auf den Tag des Gerichts .... Es
wird aber der Tag des Herrn kommen wie ein Dieb, an welchem
die Himmel vergehen werden mit gewaltigem Gerdusch, die
Elemente aber im Brande werden aufgelost .... Beschleuniget die
Ankunft des Tages Gottes, dessentwegen die Himmel, in Feuer
geraten, werden aufgelost und die Elemente im Brande zer-
schmelzen werden.”

Hier ist das, was die Heiden (o. Nationen) furchtvoll und za-
gend ahnen, klar ausgesprochen: der Weltbrand, in dem alles
zugrunde geht. Nicht mehr im Wasser wie einst in der groRRen
Flut, sondern im Feuer einer ungeheuren Weltkatastrophe wird
alles vernichtet werden. Das letzte Ergebnis ist aber nicht Tod
und Verderben, sondern vielmehr ,neue Himmel und eine neue
Erde, in welchen Gerechtigkeit wohnt” (2Petr 1,13).

Feuer auf Erden! Riickschauend sehen wir unsern Herrn im
Feuer der Leiden; gegenwartig erleben wir die Bewahrung uns-
res Glaubens, durch Feuer erprobt (1Petr 1,7); in der Zukunft
aber schauen wir den grofRen Tag Gottes, an dem Himmel und
Erde in Feuer aufgelost werden.

22



Wie reich und herrlich ist Gottes Wort; wie umfassend und
vielgestaltig ist die Art und Weise, wie Er Seine Verheifungen
erfillt! Wohl uns, wenn wir Seinen Zusagen trauen! Dann wer-
den wir dereinst erfahren, dass Er weit (iber unser Bitten und

Verstehen all das wahr macht, was je Sein heil’'ger Mund ver-
sprach.

23



Gott der Goel

Unter den mancherlei Titeln und Wirden, die die Schrift dem
Herrn beilegt, finden wir auch den des Losers oder Goels. Ein
Goel ist der nachste Blutsverwandte, der die Hilfs- und Lose-
pflicht gegeniliber seinen Angehérigen hat. In 3Mo 25,25-28 le-
sen wir darliber:

,Wenn dein Bruder verarmt und von seinem Eigentum ver-
kauft, so soll sein Loser, sein nachster Verwandter, kommen und
das Verkaufte seines Bruders l6sen. Und wenn jemand keinen
Loser hat und seine Hand erwirbt und findet, was zu seiner Lo6-
sung hinreicht, so soll er die Jahre seines Verkaufs berechnen
und das Ubrige dem Manne zuriickzahlen, an den er verkauft
hat, und so wieder zu seinem Eigentum kommen. Und wenn
seine Hand nicht gefunden hat, was hinreicht, um ihm zuriickzu-
zahlen, so soll das von ihm Verkaufte in der Hand des Kaufers
bleiben bis zum Jubeljahr; und im Jubeljahr soll es frei ausgehen,
und er soll wieder zu seinem Eigentum kommen.*

Im tiefsten und letzten Grunde ist Gott Selbst der Eigentiimer
jeglichen Besitzes. Der Mensch hat als Haushalter sein Gut nur
als Lehen. Im Hall- oder Jubeljahr fiel aller Besitz an einen ganz-
lich Verarmten, der weder Mittel noch einen Loser hatte, wieder
zurlick. - Das bezeugt auch 3Mo 25,10.13, wo Gott gebietet:

,lhr sollt das Jahr des flinfzigsten Jahres heiligen und sollt im
Lande Freiheit ausrufen fiir alle seine Bewohner. Ein Jubeljahr
(,Heimholerjahr’ lbersetzen manche Sprachgelehrte!) soll es
euch sein, und ihr werdet ein jeder wieder zu seinem Eigentum
kommen und ein jeder zuriickkehren zu seinem Geschlecht. In
diesem Jahre des Jubels sollt ihr ein jeder wieder zu seinem Ei-
gentum kommen.”

Der nachste Blutsverwandte oder Goel fiihlte sich eins mit
dem verarmten Nachsten. Er 16ste ihn frei, da alle Glieder des
Volkes gleich waren und gleich sein sollten.

24



Diese Pflicht des Losers ist ein wunderbares Vorbild auf das,
was Gott in Christo, dem wahren, wesenhaften Loser, an Schuld-
versklavten tut. Was der Goel fiir einen verschuldeten Verwand-
ten empfindet, ist nur ein schwaches Abbild dessen, was Gott
Selbst fiir Seine dem Tod und Gericht verfallene Schépfung fihlt.
Das irdische Abbild enthillt dem Glauben das himmlische Urbild.

Auch die sogenannte Leviratsehe zdhlt zu den gesetzlichen
Typen der Erlésung. 5Mo 25,5-10 sagt dartber:

,Wenn Brider beisammen wohnen und einer von ihnen stirbt
und hat keinen Sohn, so soll das Weib des Verstorbenen nicht
auswarts eines fremden Mannes werden; ihr Schwager soll zu ihr
eingehen und sie sich zum Weibe nehmen und ihr die Schwager-
pflicht leisten. Und es soll geschehen: der Erstgeborene, den sie
gebiert, soll nach dem Namen seines verstorbenen Bruders auf-
stehen, damit dessen Name nicht ausgeldscht werde aus Israel.

Wenn aber der Mann keine Lust hat, seine Schwagerin zu
nehmen, so soll seine Schwagerin ins Tor hinaufgehen zu den
Altesten und sprechen: Mein Schwager weigert sich, seinem
Bruder einen Namen in Israel zu erwecken; er will mir die
Schwagerpflicht nicht leisten. Und die Altesten seiner Stadt sol-
len ihn rufen und mit ihm reden; und besteht er darauf und
spricht: Ich habe keine Lust, sie zu nehmen, so soll seine Schwa-
gerin vor den Augen der Altesten vor ihn hintreten und ihm den
Schuh von seinem Ful} ausziehen und ihm ins Angesicht speien;
und sie soll antworten und sprechen: Also soll dem Manne getan
werden, der das Haus seines Bruders nicht bauen will. Und sein
Name soll in Israel das ,Haus des BarfiiRers’ heillen.”

Dem lIsraeliten war die heilige Pflicht auferlegt, fiir den Auf-
bau der Familie seines Bruders zu sorgen. Er musste die hinter-
lassene Witwe des verstorbenen Bruders heiraten. Der aus die-
ser Schwagerehe hervorgehende erste Sohn musste den Namen

des verstorbenen Bruders erhalten, damit dessen Name erhalten
bliebe.

25



Erlosung oder Losung ist also Befreiung aus einem Zustand
oder Verhaltnis der Armut oder Schuld, der Knechtschaft oder
Unfruchtbarkeit. Der Loser oder Goel handelte aus Liebe und
Mitgefiihl freiwillig und selbstlos. Diese wenigen Hinweise mo-
gen geniligen, um uns zu zeigen, welche wichtigen Wahrheiten
damit bezeugt werden sollen, wenn Gott ein Goel genannt wird.

Betrachten wir nun kurz einige Schriftzusammenhange, in
denen Gott als Goel bezeichnet wird. Da lesen wir z.B. in Psalm
78,35: ,Sie gedachten daran, dass Gott ihr Fels sei und Gott der
Hochste ihr Loser.” Asaph spricht von den Erfahrungen Israels
wahrend seiner Wiistenwanderung. In Seinem Zorn lieR Gott das
Volk dahinsinken und gab es seinen Bedrangern und dem Tode
preis (V. 31-34). Durch ernste und schmerzliche Gerichtsfihrun-
gen kam es dahin, wieder Gottes zu gedenken, und zwar in Sei-
ner Eigenschaft als Loser. Wenn schon der irdische Loser die
Pflicht hatte, Bedrangte und Verschuldete zu befreien, wie viel
mehr musste das bei Gott Selber zutreffen, Der doch alle diese
Gebote als Vorbild auf Sich Selbst, als Weissagung und Schrif-
tenthillung gegeben hatte!

Gott , der Hochste” ist Loser! Er, Der (iber alle ,Hohen” weit
erhoht ist (vgl. die Anrede der Damonen: ,Jesus, Sohn Gottes,
des Hochsten” in Mk 5,7 + Lk 8,28!) ist zutiefst nicht Richter und
Verdammer, sondern Loser! Alles Gericht ist nur Heilsweg, ist
nur Mittel zum Endzweck. Und wo immer Geschopfe in tiefe
Zichtigungen und Gerichte geraten, da lernen sie sich auf die
Heilstatsache besinnen, dass Gott allein ihr Loser, ihr wirklicher
Goel ist.

Ein weiteres Zeugnis Uber den Loser finden wir in Spr 23,
10.11: ,Verriicke nicht die alte Grenze; und dringe nicht ein in
die Felder der Waisen. Denn ihr Loser ist stark, Er wird ihren
Rechtsstreit wider dich fiihren.” — Gewissenlose Gewaltmen-

26



schen suchen den Besitz der Waisen zu schmalern, indem sie
Grenzen verriicken und fremde Felder an sich reillen. Sie werden
warnend darauf hingewiesen, dass die Waisen einen Goel haben,
der ihren Rechtsstreit flihrt: Gott Selbst!

Gottes Herz hat kein Wohlgefallen an den in sich Starken und
Stolzen, sondern fuhlt mit den Armen und Unterdriickten, den
Geringen und Entrechteten. Solange wir uns selber noch fir rei-
ne, edle und tlichtige Menschen halten, ist uns diese Wahrheit
zuwider. Der natirliche Mensch verachtet und schmaht einen
Gott, der an Unedlen und Zerbrochenen Seine Wonne hat. Erst
wenn uns der Heilige Geist die Augen des Herzens o6ffnet und
uns zeigt, wie bloR und blind, wie siindenbefleckt und schuld-
verhaftet wir sind, beginnen wir die gllickselige Botschaft der
allgenugsamen Gnade zu wirdigen und zu ergreifen. Das wird
uns in vielen Zusammenhangen der heiligen Urkunden bezeugt.

Gott ist der Gott der Witwen und Waisen. Schon in 2Mo 22,22
gebietet der Herr: , Keine Witwe und Waise sollt ihr bedriicken!”
In 5Mo 10,17.18 lesen wir:

,Der Herr, euer Gott, ist der Gott der Gotter und der Herr der
Herren; der groRe, machtige und furchtbare Gott, der keine Per-
son ansieht und kein Geschenk annimmt; der Recht schafft der
Waise und der Witwe und den Fremdling liebt, so dass Er ihm
Brot und Kleider gibt.”

Der ,groBBe, machtige und furchtbare Gott“ offenbart Sich
nicht darin, dass Er Seine Feinde vernichtet und Welten zer-
schmettert, - obwohl Er das zu Seiner Zeit und Stunde und auf
Seine Art und Weise auch tun wird! -, sondern darin, dass Er der
Waise und Witwe ihr Recht verschafft und den Fremdling liebt.
Welch eine tiefe Enthillung des Vaterherzens Gottes schon auf
dem Boden des Alten Testamentes!

Im Psalter und in den Propheten kénnen wir immer wieder
dhnliche Zeugnisse lesen, wie Gott die Rechtssachen der Waisen

27



vertritt. Hat nicht auch der Herr kurz vor Seinem Weggang Sei-
nen bestiirzten Jingern gesagt: ,Ich werde euch nicht Waisen
lassen” (Joh 14,18)? Jakobus nennt als Merkmal eines reinen
und unbefleckten Gottesdienstes das Besuchen von Witwen und
Waisen in ihrer Drangsal (1,27). Auch in diesem Stiick sollen und
dirfen wir uns als rechte Nachahmer Gottes erweisen.

In Jes 41,14 sagt der Herr zu dem gedngsteten, zerschlagenen
Siinden- und Jammervolk Israel: ,Fiirchte dich nicht, du Wurm
Jakob, du Hauflein Israel; Ich helfe dir, spricht der Herr, und dein
Loser ist der Heilige Israels.” Sollte man nicht meinen, dass in der
Anrede ,Wurm Jakob” eine tiefe Verachtung liegt? Gott be-
zeichnet Sein untreues Volk als das, was es wirklich ist. Jakob,
der Hinterlistige, der Fersenhalter ist sein Stammuvater, und seine
Nachkommen sind wie er geartet. Diese Jakobskinder werden
,2Wurm* genannt. Ein ekles Getier, vor dem man Abscheu emp-
findet, ist das Sinnbild fiir das Wesen Israels!

Ferner bezeichnet Gott es als ,Hauflein®, armer ,Haufe”,
»winziges Volk”, oder wie die franzosische Osterwald-
Ubersetzung sagt, ,die ihr Tote seid“. Das sind keinesfalls
schmeichelhafte Benennungen. Sie sind ganz das Gegenteil von
dem, wie man , Auserwahlte” anreden sollte. Sie bedeuten ein
geradezu vernichtendes Urteil Gottes (iber das ehebrecherische,
auf der ganzen Linie versagende Volk.

Was aber sagt der Herr diesem Wurm Jakob, diesem armseli-
gen Hauflein, das Toten verglichen wird? ,Flrchtet euch nicht!“
ruft Er ihm zweimal hintereinander zu (V. 13b, 14a). Er verspricht
ihm Hilfe und bezeichnet Sich als Goel.

Es ist von Bedeutung, dass ,Der Heilige Israels” der Goel des
Wurmes Jakob genannt wird. Der Heilige, Der Unnahbare, der in
einem unzuganglichen Licht wohnt, vor dem die Engelfiirsten
ehrfurchtsvoll das Haupt verhiillen und die Welten erzittern, - Er
ist der mitfiihlende Loser des ungehorsamen Schmach- und

28



Fluchvolkes. Wie viel Trost und VerheiBung, welch reiche Erqui-
ckung und Seligkeit enthalt dieser Zusammenhang! Wohl uns,
dass der herrliche, heilige Gott, vor dem alle Wesen und Welten
erbeben, ein Goel, ein Loser und Befreier ist!

Wie wuchtig ist das Selbstzeugnis Gottes in Jes 44,6: ,So
spricht der Herr, der Konig Israels und Sein Goel, der Herr der
Heerscharen: Ich bin der Erste und bin der Letzte, und auRer Mir
ist kein Gott!”“ Hier nennt Sich der ,Herr der Heerscharen” der
Goel Israels.

Es gibt eine ganze Reihe von Namen Gottes. Jeder Name of-
fenbart eine besondere Seite Seines Wesens und Charakters. Die
eine Bezeichnung betont mehr Seine Heiligkeit, die andere Seine
Liebe, eine dritte Sein Verbunden- und Einssein mit dem Men-
schengeschlecht usw. -- Der Name Herr der Heerscharen wurde
erst dann enthillt ein eingefiihrt, als Israel am Boden lag und
keinerlei Hoffnung auf seine Wiederherstellung und die Hinaus-
fiihrung der Gotteszusagen mehr vorhanden schien. Diese Be-
zeichnung will sagen, dass Gott zur Durchfiihrung Seiner Gedan-
ken und zur Erreichung Seiner Ziele nicht nur irdische Verhaltnis-
se zur Verfligung stehen, sondern auch die gesamte Heerschar
der H6he. Darum wird Er Herr der Heerscharen genannt. Er ist
weit mehr als nur der Herr der Erde und der Gott alles Fleisches.
Ihm dient das All! Selbst Seine Feinde und Widersacher miissen
ohne ihr Wissen und Wollen Ihm behilflich sein. Er ist im Vollum-
fang Herr aller Heere im Himmel und auf Erden.

Und dieser Herr der Heerscharen, dieser Pantokrator, wie Er
im Neuen Testament sinnentsprechend genannt wird, ist Israels
Goel. Unser Gott mochte nicht nur gerne retten und erl6sen,
sondern Er i st tatsdchlich ein Retter und Befreier, dem alle
Welten und Gewalten, ob sie es wollen oder nicht, zum bewuss-
ten und unbewussten Gehorsam dienstbereit zur Verfligung ste-

29



hen. In jeder Beziehung ist Gott der Erste und der Letzte, und
auBer lhm ist kein wahrer, wesenhafter Gott.

Die gleiche innere Verkniipfung der beiden Tatsachen, dass
Gott der Herr der Herrlichkeit und der Goel oder Loser ist, offen-
bart sich aus Jer 50,34a, wo Gott im Blick auf die Kinder Israel
von Sich Selber sagt: ,Ihr Loser ist stark; Herr der Herrlichkeit ist
Sein Name.”

Wie sollte uns diese Heilstatsache zu dankbarer Hingabe, zu
frohlichem Vertrauen und zu anbetendem Ausharren in all un-
sern Angsten und Noéten fiihren! Unser Léser ist kein weicher,
unfahiger Gott, dessen Retterwille am Widerstand eines armen
Geschopfes zerschellt — Er ist der Herr der Heerscharen und der
Goel aller Versklavten.

Josua als Vorbild auf Christus

Josua oder Jehoschua heiRt soviel wie Jehova ist Retter oder
Jehova ist Heiland und ist die hebrdische Form des griechischen
Wortes Jesus.

1. Josua und Jesus sind ,, Anflhrer der Errettung”: Hebr 2,10.11

2. Josua und Jesus kommen nach Mose: Joh 1,17; Rém 8,3.4;
10,4.5; Hebr 7,18.19.

3. Josua und Jesus flihren zum Siege: Rém 8,37; 2Kor 1,10; 2,14.

4. Josua und Jesus sind Sachverwalter nach einer Niederlage:

Jos 7,5-9; 1Jo 2,1.
5. Josua und Jesus verlosen (oder weisen an) unser Erbteil:
Eph 1,11.14.

Wir diirfen den Herrn anrufen
1. In der Bedrangnis: 2Sam 22,7; Ps 50,15.
2. Jeden Tag: Ps 88,9.
3. Zu aller Zeit: Hiob 27,10.

30



4. Wihrend Er nahe ist: Jes 55,6.
Aus reinem Herzen: 2Tim 2,22.
6. Als unsern Vater: 1Petr 1,17.

U

Wir sollen anziehen
Die Gerechtigkeit Gottes: Hiob 29,14.
Die Kleider des Heils: Jes 61,10.
Den Brustharnisch der Gerechtigkeit: Eph 6,14.
Die ganze Waffenriistung Gottes: Eph 6,11.
Den neuen Menschen: Eph 4,24.
Herzliches Erbarmen, Glite, Niedriggesinntheit,
Milde, Langmut: Kol 3,12
Christum: Gal 3,27.
Uber alles die Liebe: Kol 3,14.

ok wnNE

© N

Gottes Herz

Das Herz ist das Zentrum der Personlichkeit. Nach der Lehre
der Schrift ist nicht der Verstand oder die Vernunft, sondern das
Herz der Lenker und Leiter unseres Tuns und Lassens. Was Got-
tes Wort Uber unser Herz sagt, wissen wir und haben es sowohl
in der Zeit, da wir noch in der Welt und Siinde lebten, als auch
seit dem Augenblick, da wir das Heil in Christo erfasst haben, oft
und schmerzlich bestatigt gefunden.

Viel wichtiger aber als das, was in unserm Herzen vorgeht, ist
das, was im Herzen Gottes ist. Die Schrift spricht gar oft vom
Herzen Gottes. Und was das Wort der Wahrheit enthllt, das
dirfen wir kiihn glauben und reden.

Greifen wir aus den Heilszeugnissen, die vom Herzen Gottes
handeln, ihrer etliche heraus! Sie geben uns nicht nur Licht, son-
dern vermitteln uns auch etwas von dem Leben und der Liebe

31



des Vaterherzens. Dann dirfen auch wir etwas davon erfahren,
was es heildt, sich gleich Paulus ,mit dem Herzen Christi Jesu”
nach der Vereinigung mit der Gottgemeinde zu sehnen (Phil 1,8).

Als Gott sah, dass der Mensch in groRe Bosheit geraten war
und dadurch dem Fluch und Gericht verfiel, da ,,schmerzte es lhn
in Sein Herz hinein” (1Mo 6,6). Hatte denn Gott nicht vorher
gewusst, wie alles kommen werde? War Er Sich denn nicht (iber
alle Dinge, Uber jegliches Weltgeschehen von Anbeginn an klar?
Bestanden denn Seine Plane und Gedanken nicht bereits vor
Grundsturz des Weltsystems? Lenkt Er denn nicht das ganze All
nach dem Rate Seines Willens?

Ganz gewiss! Fiir Gott gibt es weder Fehlschlige noch Uberra-
schungen. Alles verlduft nach Seinen Gedanken und Absichten.
Und dennoch leidet Er mit dem Jammer Seiner Geschopfe;
trotzdem empfindet Er all ihr Weh und all ihren Schmerz.

Machen wir uns das an einem uns allen wohlbekannten Zu-
sammenhang klar! Unser Herr wurde bereits vor Grundlegung
der Welt als Lamm erfunden oder bereitgestellt, wie der Petrus-
brief berichtet. Er kam auf diese Erde, um zu sterben. Bewusst
ging Er dem Kreuz entgegen, dessen Heilsnotwendigkeit lhm
vollig klar war.

Und dennoch begann Er zu zittern und zu zagen, als die Stun-
de von Gethsemane kam. Obgleich Er grundsatzlich zu allem be-
reit war und Petrus, der lhn aus falscher seelischer Liebe vom
Kreuzweg abhalten wollte, einen Satan nannte, Uberfielen lhn
doch Angst und Weh, als Er das praktisch durchlebte und durch-
litt, was Er aus Liebe zu Seinem Vater und zur Schopfung von
Herzen gerne zu tun bereit war.

So wusste auch Gott, dass das Gericht der Sintflut kommen
musste. Und dennoch schmerzte es lhn in Sein Herz hinein, als Er
nun das sah, mitlebte und mitlitt, was lhm langst bewusst war.
Unser Gott ist eben ganz anders als die Gotzen der Nationen, die
nicht sehen und hoéren, nicht fiihlen und empfinden. Er ist ein

32



Vater voll Liebe und Erbarmen, dessen Herz tiber dem Leid und
der Lust, dem Weh und der Wonne Seiner Geschopfe bewegt
und ergriffen ist. — Als Israel kurz vor dem Abschluss seiner 40-
jahrigen Wistenwanderung, dem Ende seines Weges voll Trotz
und Ungehorsam, voll Stindenliebe und Goétzendienst stand, da
lieB ihm Gott das wunderbare Wort zurufen: ,Der Herr, dein
Gott hat dich gesegnet in allem Werk deiner Hand; Er hat zu Her-
zen genommen (so wortlich!) dein Ziehen durch diese groRe
Woiiste: diese vierzig Jahre ist der Herr, dein Gott, mit dir gewe-
sen; es hat dir an nichts gemangelt” (5Mo 2,7).

Gott hat Israels Wistenzug ,,zu Herzen genommen*“! All das,
was an Weh und Leid, an Jammer und Not an das halsstarrige,
ungehorsame Volk herantrat, durchzog zuerst Sein Vaterherz. All
das, was das verstockte Fluchvolk duRerlich erduldete, durchlitt
Gott Selber zuerst innerlich. Trotz aller Untreue hat Er gesegnet;
obwohl Israel Ihn immer wieder verschmahte und verliel3, ist Er
standig mit ihm gewesen und hat es ihm an nichts mangeln las-
sen. Welch ein wunderbarer Gott!

Wenn wir ein solches Zeugnis nun gar im Lichte von 1Kor 10
betrachten und erwagen lernen, wie viel Danksagung und Hin-
gabe an einen solchen Gott der Treue und Gnade muss dann
unser Leben erfiillen! Dann wird aus Seinem Herzen unser Herz
betaut, gesattigt, Uberstromt.

2Sam 7,21: ,Um Deines Wortes willen und nach Deinem Her-
zen hast Du all dieses GrolRe getan ...“ David ist Gberwaltigt von
den unverdienten Guttaten des Herrn und spricht das in seinem
ergreifenden Gebet aus. Nicht nur Gottes Wort, sondern Sein
Herz veranlasst lhn, GroRes und Herrliches an Seinen Menschen-
kindern zu tun. Gewiss ist Gott an Seine Eidschwiire, an Sein fes-
tes, unwandelbares Wort gebunden. Da Er nicht liigen kann,
flhrt Er auch all das aus und durch, was Er irgend zugesagt und
verheilRen hat.

33



Aber nicht nur Sein Wort, sondern Sein eigenes Herz voll
Gnade und Barmherzigkeit driangt und treibt lhn dazu, Seine Lie-
besabsichten und Herrlichkeitsziele zu erreichen und Sich Selbst
Seiner Schopfung ungeschmalert und vollig mitzuteilen, auf dass
Er alles in allen werde.

Als Salomo den Bau des Hauses des Herrn, dieses wunderbare
prophetische und symbolische Vorbild kommender Heilserweise,
vollendet hatte, erschien ihm Gott und sprach zu ihm: ,Ich habe
dein Gebet und dein Flehen gehort, das du vor Mir gefleht hast;
Ich habe dieses Haus, das du gebaut hast, geheiligt, um Meinen
Namen dahin zu setzen auf ewig; und Meine Augen und Mein
Herz sollen daselbst sein allezeit” (1Ko 9,3).

Nicht als strenger, strafender Racher und Richter wollte Gott
im Tempel gegenwartig sein — nein, nicht nur Seine Augen, son-
dern auch Sein Herz sollte daselbst sein allezeit. Als mitflihlen-
der, in allen Stlicken mitleidender Schopfer und Retter wollte Er
Sich Seinem Volke erweisen.

Wie viel mehr dirfen wir, die wir als der Leib oder Kérper des
Christus in die engste und innigste Einheit und Gemeinschaft mit
unserm Vater gebracht sind, uns Seinem Herzen nahe wissen!
Wenn lhn schon das Wohl und Wehe Seiner untreuen Knechte
bewegte, wie viel stadrker ist die Anteilnahme, die Er denen ent-
gegenbringt, die Er in Christo Jesu zur Sohnschaft berufen und zu
Miterben und Mitteilhabern Seiner VerheilRung gesetzt hat!

,Meine Augen und Mein Herz!“ — Welch ein liberaus kostli-
ches Selbstzeugnis Gottes ist das! Wie sollte es uns allezeit tief
begliicken! Nicht nur ist das Auge deines Vaters auf dich gerich-
tet, - Sein Herz liebt dich innig und schlagt fur dich. Lasst uns das
doch in allen Lagen unseres Lebens glaubend fassen und anbe-
tend festhalten!

Hiob 34,14.15 sagt von Gott: ,Wenn Er Sein Herz nur auf Sich
Selbst richtete, Seinen Geist und Seinen Odem an Sich zurtickzo-
ge, so wiirde alles Fleisch insgesamt verscheiden und der

34



Mensch zum Staube zuriickkehren.” — Dieses Wort gibt uns ei-
nen Einblick, wie Gott das All tragt (Hebr 1,3) und in Betrieb er-
halt (Eph 1,11): ndamlich dadurch, dass Er Sein Herz darauf richtet
und Seinen Geist und Seinen Lebensodem darauf ausstromen
lasst.

Wir Menschen sind Egoisten, wir richten unser Herz nur auf
uns selbst, und das Wohl und Wehe der andern ficht uns wenig
an. Ganz anders ist Gott. Er hat das tiefe Liebesbediirfnis, Sich
selbst in Seinem ganzen Fillereichtum von Gnade, Liebe und
Barmherzigkeit an Seiner Schopfung auszuwirken und Sich ihr
vollig mitzuteilen. Er richtet Sein Herz nicht nur auf Sich Selbst.
Tate Er es, so ginge die Welt in ihrem Liebeshunger zugrunde.
Alles Fleisch wiirde verscheiden, und der Mensch kehrte zu sei-
nem Staube zuriick. —

Ein dhnliches Zeugnis enthalt Hiob 7,17: ,,Was ist der Mensch,
dass Du ihn hochhéltst, dass Du Dein Herz auf ihn richtest?” Gott
halt den Menschen hoch. Er achtet und ehrt ihn. Wohl sind wir
einerseits weniger als Staub, werden mit einem Wurm und einer
Made verglichen, und doch richtet Gott Sein Herz auf uns. Der
kleine, schwache Mensch gilt Seinem Herzen mehr, als alle
Wunderwerke Seiner stofflichen Schopfung. Sind wir doch nach
Seinem Bilde geschaffen und stellen die ureigentlichen Lebens-
und Liebesprinzipien Seines Seins und Wesens dar!

Wohl scheint aus dem Zusammenhang unserer Hiobstelle
hervorzugehen, dass Gott Sein Herz deshalb auf uns richtet, um
uns zu prifen und gleich einem Angriffspunkt immer wieder an-
zugehen. Wir wissen aber, dass das Alte Testament oft nur die
Aullenseite der Geschehnisse schildert und die Begebenheiten
so darstellt, wie sie vom Menschen aus gesehen werden. Erst
wenn wir die paulinische Innenschau der Fillebriefe dazuneh-
men, ergibt sich uns ein Einblick in das wesenhafte, ureigentliche
Sein unseres Vaters der Barmherzigkeit.

35



Dann erfahren wir, dass die Gedanken Gottes nur Gedanken
des Friedens und der Liebe sind, wenn auch der Weg bis zu ihrer
Vollausfiihrung noch durch manche Gerichtstiefen und vielerlei
Angste und Néte fiihrt. Uns ist die Tatsache, dass Gott Sein Herz
auf uns richtet, nicht etwas Erschreckendes und Quéalendes, son-
dern etwas liberaus Trostliches und Beseligendes.

In Ps 33,11 lesen wir: ,,Der Ratschluss des Herrn besteht ewig-
lich, die Gedanken Seines Herzens von Geschlecht zu Ge-
schlecht.” Unsere Gefiihle und Empfindungen, Entschliisse und
Vorsatze sind wandelbar und erschitternd. Wie oft wird das
schmerzliche Wort von 2Sam 13,15 unter Freunden, Briidern
oder gar Ehegatten wahr, wo von Amnon und Tamar geschrie-
ben steht: ,Der Hass, womit er sie hasste, war groRRer als die Lie-
be, womit er sie geliebt hatte.”

Ganz anders sind die Ratschliisse und Herzensgedanken Got-
tes. Sie sind nicht irgendeinem unvorhergesehenen Wechsel
unterworfen, sondern bestehen fiir die Aonen. Sein Wort steht
fest in den Himmeln, und was Er zusagt, das fuhr Er auch aus.
Selbst wenn wir untreu werden, bleibt Er treu, denn Er kann Sich
Selbst, Sein eigenes Herz nicht verleugnen.

Dieser Einblick in Gottes Herz ldsst uns Sein Wort ganz anders
wirdigen und erfassen. Denn damit ist uns die Schrift nicht mehr
ein totes Buch voll uns wenig beriihrender Gesetze und ver-
staubter religioser Lehrsatze, sondern eine aus des Vaters liebe-
glihendem Herzen geborene Selbstoffenbarung und Selbstmit-
teilung.

Der 78. Psalm schildert Israels Irrwege und seinen Ungehor-
sam in der Wste. Er zeigt, wie das trotzige, widerspenstige Volk
den Herrn versuchte und beleidigte und dadurch Seinen Grimm
und Zorn auf sich zog. Hat Gott sie aber deshalb verstol3en? Der
letzte Vers unseres Asaphliedes sagt im Gegenteil: , Er weidete

36



sie nach der Lauterkeit Seines Herzens, und mit der Geschick-
lichkeit Seiner Hande leitete Er sie.”

Hier werden gewissermalien eine innere und eine dulRere
Seite der Fuhrung Israels durch die Wiiste gezeigt: die Geschick-
lichkeit der Hande Gottes und die Lauterkeit, Echtheit oder
Treue Seines Herzens.

Dirfen nicht auch wir uns allezeit verlassen auf unseres Va-
ters starke Hand und auf Sein treues Herz? Zutiefst wurzeln wir
mit unserm ganzen Sein und Wesen nicht in Gottes Macht und
Gewalt, sondern in Seiner allgenugsamen, Uberstromenden Lie-
be und Gnade, die Sein Herz erfiillt und beseligt.

Ein kurzes, aber feines Wort lesen wir in Jer 3,15. Dort ver-
heiRt der Herr dem treulosen, abtriinnigen Israel: ,Ich werde
euch Hirten geben nach Meinem Herzen, und sie werden euch
weiden mit Erkenntnis und Einsicht.”

Gabe Gott Hirten nach Verdienst und Lohn, so missten die
Menschen immerdar mit dem eisernen Zepter des Gerichts ge-
weidet werden. Dann ware Ps 49,14a ein unabanderlicher End-
zustand: ,,Man legt sie in den Scheol wie Schafe, der Tod weidet
sie.”

Womit sollen die Hirten nach dem Herzen Gottes das unge-
horsame Volk weiden? Mit Erkenntnis und Einsicht! Nur vertrau-
enswiirdigen und ehrbaren Menschen gibt man fir gewohnlich
Einblick in seine personlichen Angelegenheiten, Gefiihle und
Gedanken.

Gott aber lasst die Sonne Seiner Gite aufgehen liber Gute
und Bose, lasst den Tau Seiner Gaben und Segnungen auch Uber
die kommen, die Ihm trotzig und feindlich gegenliberstehen. Er
entzieht Sich ihnen nicht, was doch durchaus begreiflich ware,
sondern gibt ihnen Erkenntnis und Einsicht in Seine Liebe und
Gnade. Dadurch allein wird ihr hartes Herz zuletzt dennoch ge-
schmolzen und Uberwaltigt.

37



War das nicht ebenso bei dem Herrn und der Samariterin?
Mit einer vielfachen Ehebrecherin, deren Gemeinschaft die Pha-
risder weit von sich gewiesen hatten, sprach der Herr iber letzte
und tiefste Dinge, liber die Er selbst nicht mit einem Nikodemus
geredet hatte. Uber Anbetung Gottes. Und was war die Folge?
Das Weib lieR alles liegen und stehen und legte Zeugnis ab von
Dem, Der ihr Herz durchforscht und gewonnen hatte.

Wer ist nun aber im Vollsinn der Hirt nach dem Herzen Got-
tes, der Abtrinnigen und Verirrten rettende Erkenntnis und zu-
rechtbringende Einsicht vermittelt? Ist es nicht Der Christus, Der
nach der Vereinigung des verklarten Hauptes mit Seiner bis zur
Stunde noch unvollendeten Gemeinde Seine Heilsgedanken im
ganzen weiten Weltenall ausfiihren wird? Dieser Hirte nach dem
Herzen Gottes wird allem Verlorenen solange nachgehen, bis Er
es findet!

,Nicht von Herzen plagt (oder demiitigt) und betriibt Er die
Menschenkinder®, bezeugt Klagelieder 3,33 von Gott. Dass alle
Menschen mancherlei Plagen, Demiitigungen und Betriibnissen
ausgesetzt sind, wird niemand leugnen. Und eine weitere Tatsa-
che ist die, dass viele wegen solcher Fiihrungen an Gott zweifeln
und schlief8lich verzweifeln.

Wohl gehoren Demiitigungen, Plagen und Betriibnisse aller
Art zu den heilsnotwendigen Erziehungswegen Gottes, damit
unser Leben zurechtgebracht, gereinigt und vollendet werde.
Aber sie entsprechen durchaus nicht den eigentlichen Herzens-
gedanken Gottes. Sie sind gewissermafien durch das Fleisch be-
dingt, sind eine innere Notwendigkeit wegen unserer Herzens-
hartigkeit, unserm Trotz und unserm Leichtsinn. Freude und
Wohlgefallen hat Gott an solchen Dingen keineswegs. Wohl
plagt und betribt Er die Menschen. Aber Er tut es nicht ,von
Herzen”! Er leidet Selber unter dem, was Er uns auferlegt; lhn

38



schmerzen die Irrwege und Ziichtigungen, die wir durch unsern
Trotz und unsere Siindenliebe selbst verschulden.

Geht es uns mit unsern eigenen Kindern nicht ebenso? Wie ist
doch unser Herz beseligt und begliickt, wenn wir als Vater oder
Mutter unsere Kinder loben und belohnen kénnen! Und wie weh
tut es uns, wenn wir gezwungen sind, zu schelten und zu strafen!
Der geziichtigte Knabe und das gescholtene Madchen wissen nur
wenig von dem, was im Herzen des Vaters vorgeht. Sie sind viel-
leicht von Furcht und Misstrauen erfiillt und sehen im liebenden,
mit seinen ungezogenen Kindern leidenden Vater nur den harten
und strengen Mann.

Ganz ahnlich ist das Verhaltnis zwischen Gott und dem Men-
schen. Der irrende Siinder fiirchtet die Strafe und Rache des hei-
ligen Gottes und weill nicht, dass dessen Herz von tiefem Mitge-
fihl bewegt und erregt ist und viel mehr Freude daran hat, zu
segnen und wohl zutun als zu ziichtigen und zu betriben.

Dass wir es doch lernen mochten, Dem ins Herz zu schauen,
Der uns so geliebt hat und liebt und immer lieben wird!

Noch ein letztes Zeugnis Uber das Herz Gottes sei hier ge-
nannt: Jer 23,20. Dort ist die Rede von dem wirbelnden Sturm-
wind des Herrn, der auch Grimm und Zorn Gottes genannt wird
(vgl. V. 19+20!).

Wer ist dieser Zorn Gottes? Wenn wir die beiden Berichte
Uber die davidische Volkszdahlung vergleichen, wie wir sie in
2Sam 24,1 und 1Chr 21,1 aufgezeichnet finden, so sehen wir,
dass das gleiche Ereignis von verschiedenen Gesichtspunkten
geschildert ist. Dem begegnen wir ja oft in der Schrift, und aus
solch verschiedenen Darstellungen irdischer Ereignisse, Zustan-
de, Geschlechterfolgen usw. ergeben sich viele sogenannte , Wi-
derspriiche der Bibel”.

39



So schildern die Biicher Chronika und Konige manche Ereig-
nisse gemeinsam. Nur werden sie einmal vom Altar, d.h. von
Gottes Seite, und ein andermal vom Thron, d.h. von der mensch-
lichen Seite aus gesehen. Eine Briicke oder ein Turm bietet ja
auch von unten einen ganz andern Anblick als von oben! Oder
wenn ich in den engen StralRen einer groRen Stadt stehe, so
vermag ich mir bei Weitem kein so klares Bild von ihr zu machen,
wie wenn ich sie vom Flugzeug aus betrachte.

In 2Sam 24,1 lesen wir: ,Der Zorn des Herrn entbrannte
abermals wider Israel, und Er reizte David wider sie, indem Er
sprach: Gehe hin, zdhle Israel und Juda.”

1Chr 21,1 berichtet: ,Satan stand auf wider Israel und reizte
David an, Israel zu zahlen.”

Wer veranlasste David, die Gott nicht wohlgefallige Volkszah-
lung vorzunehmen? Das eine Mal der entbrennende Zorn des
Herrn und das andere Mal Satan. Daraus ersehen wir doch ohne
jeden Zwang und ohne kiinstliche Analogieschlisse, dass Satan
im tiefsten Grund der personifizierte Zorn Gottes ist. — So wie
Christus, der Sohn der Liebe, die Liebesgedanken des Vaters der
Barmherzigkeit durchfihrt, so vollzieht Satan, der Sohn des Ver-
derbens, die auf gewisse Zeitrdume beschrankten Zornesentfal-
tungen des heiligen Richters.

Nun sagt unser Jeremiaswort vom Zorn Gottes, dass er Sich
einmal wenden, dass er einmal umkehren werde. Wann aber
geschieht das? Erst dann, wenn er getan und wenn er ausgefiihrt
hat die Gedanken des Herzens Gottes. Auch der Zorn des Herrn,
im letzten Grunde also der Feind, hilft, obgleich er es weder
weill noch will, die Herzensgedanken Gottes ausfliihren. Auch
»jene Kraft, die stets das Bose will und doch das Gute schafft”,
steht, wie alles und jedes Geschopf und Ding in der Welt, im
Dienst des allmachtigen Rettergottes.

40



War doch sogar die Kreuzigung Christi, das grofite Verbre-
chen, das je begangen wurde, zutiefst nichts anderes als ein
Vollzug goéttlicher Heilsplane und Gnadenabsichten.

Die Herzensgedanken Gottes muss der Zorn des Herrn, der
Feind und Widersacher, ausfiihren helfen. Was fir Gedanken
sind das aber? Das erklart Gott Selbst in Jer 29,11, wo geschrie-
ben steht: ,Ich weil} ja die Gedanken, die Ich tGber euch denke,
spricht der Herr, Gedanken des Friedens und nicht zum Ungliick,
um euch Zukunft und Hoffnung zu gewahren.”

Nicht Unglicksabsichten, sondern Friedensgedanken hegt
Gott Uber Seine Geschopfe. Zukunft und Hoffnung will Er gewah-
ren und selbst Seine verstocktesten Feinde nicht in endlose Qual
und Vernichtung stiirzen. Wer das wahnt, kennt weder Gottes
Wort noch Sein liebevolles Vaterherz, weiR weder um Seine All-
macht, der nichts unmoglich ist, noch um Seine Gnade und
Barmherzigkeit, die nicht eher ruhen noch rasten kann, bis sie
alles und alle zu Sich zuriickgebracht hat.

Wohl uns, dass wir in Gottes Herz hineinschauen und aus Sei-
ner Liebesfiille leben dirfen! Es gibt kein Wissen in der ganzen
weiten Welt, das beseligender ware als diese Einsicht ins Vater-
herz unseres grofRen, herrlichen Rettergottes.

Gottes Namen enthillen Seinen Charakter, offenbaren Sein
ureigentliches Wesen in immer grofRerer Fille und Klarheit. Im
Alten Testament finden wir folgende Namen unseres herrlichen
Vaters:

1. Elohim = Schwurgott oder Bundesgott;

2. Jehova = der Seiende oder Absolute;

3. El Schaddai = der Vollbristige oder Allmachtige;
4. El Elyon = der Allerh6chste oder Erhabenste;

41



5. Adonai = der Rechtsprecher oder Herr und Meister;

6. El Olam = der donische Gott oder Gott der Zeitalter;

7. Jehova Zebaoth = der Herr der Heerscharen oder
Kriegsscharen.

Gottes wunderbares, lebendiges Wort wird in Seinem Wesen
und in seiner Wirkung durch verschiedene Bilder symbolisiert. Es
ist:

Spiegel: Jak 1,23;

Licht: Ps 119,105;

Hammer: Jer 23,29;

Feuer: Jer 23,29;

Same: Lk 8,11;

Schwert: Eph 6,17;

Nahrung: Jer 15,16;
Verséhnungstrager: 2Kor 5,19.

N UEWN R

Die 12 Wunder in der Wiiste

1. Bitteres Wasser wird siif$: 2Mo 15,23-25.

2. Die Speisung mit Manna: 2Mo 16,14-35.

3. Der Felsen am Horeb gibt Wasser: 2Mo 17,5-7.

4. Nadab und Abihu werden vom Feuer verzehrt: 3Mo 10,1.2.
5. Der Brand des Lagers Israels: 4Mo 11,1-3.

6. Mirjam wird aussatzig und wieder gesund: 4Mo 12,10-15.
7. Untergang der Rotte Korahs: 4Mo 16,31-35.

8. Aarons griinender Stab: 4Mo 17,8.

9. Der Fels zu Meriba gibt Wasser: 4Mo 20,7-11.

10. Die eherne Schlange: 4Mo 21,8.9.

11. Die sprechende Eselin Bileams: 4Mo 22,28-30.

12. Der Jordan (der Todesstrom!) steht still: Jos 3,14-17.

42



Menschliche und gottliche Logik

Wie der Himmel hoher ist als die Erde, so sind Gottes Wege
hoher als unsre Wege und Seine Gedanken hoher als die unsren.
So steht auch lber der menschlichen die gottliche Logik. Unter
Logik — diesem Ausdruck begegnen wir in der Schrift in verschie-
denen Zusammensetzungen und Ableitungen — versteht man die
Lehre von den Gesetzen richtigen Denkens und Erkennens. Die
Einen grinden die Logik auf psychologische, d.h. menschlich-
seelische Vorgange, wiahrend andere die Logik streng mathema-
tisch, d.h. genau berechenbar aufgefasst haben wollen. Unser
natirliches Denken ist ohne Zweifel eine Funktion der Seele. Je
nach dem Zustand der Seele ist auch unser Denken klar und
gradlinig oder verworren und umwegig, gelést und durchsichtig
oder verkrampft und dunkel. Im Gegensatz zur menschlichen
Logik kennt Gottes Wort auch eine gottliche Logik, ein Denken
des Glaubens, ein vom Heiligen Geist regiertes Urteilen und Er-
kennen.

Menschliche Logik

Die menschliche Logik ist an und fir sich weder gut noch bo-
se. Auch Sehen, Horen, Riechen, Schmecken und Fiihlen sind an
sich nichts Gottwidriges noch Gottwohlgefilliges. Es kommt da-
rauf an, in wessen Dienst ich den Leib und die Seele samt ihren
Funktionen stelle. Alles, was sich wider die Erkenntnis Gottes
erhebt und uns vom Gehorsam Christi abziehen will, legen wir
bewusst weg, selbst wenn es sich um ,Logismen” (Gedanken,
Folgerungen, Erkenntnisse unsrer natiirlichen Vernunft) handelt.
So schreibt Paulus in 2Kor 10,5: ,Wir zerstoren Vernunftschliisse
und jede Hohe, die sich erhebt wider die Erkenntnis Gottes, und
nehmen jeden Gedanken unter den Gehorsam Christi gefangen.”

43



Ein kennzeichnendes Beispiel fiir die Art und Weise, wie
menschliche Logik denkt und rechnet, finden wir in Mk 11,27-33.
Im 31. Vers steht im griechischen Text das Wort elogizonto = sie
Uberlegten oder zogen ihre Schlisse. In diesem Ausdruck ist un-
ser Fremdwort Logik enthalten.

Menschliche Logik zdhlt Christus zu den Gesetzlosen oder
Gottlosen, wie Mk 15,28 geschrieben steht: ,Die Schrift wurde
erflllt, welche sagt: Und Er ist unter die Gesetzlosen gerechnet
worden.” Das hier vorkommende Wort elogisthee ist eine Form
von logizoo = bedenken, lberlegen, berechnen, urteilen.

Der Silberschmied Demetrius von Ephesus sagte in seiner An-
klagerede gegen Paulus und das Evangelium von Christo, dass
durch die Ausbreitung dieses Glaubens der Tempel der grol3en
Gottin Artemis und ihre herrliche GréRe, die in dem damaligen
Kulturkreis der bekannten Welt verehrt wurden, ,fiir nichts ge-
achtet” oder fiir nichts beurteilt oder geschlussfolgert werden
(Apg 19,27).

Die ,Logismen” solcher Menschen, die weder Gesetz noch
Evangelium kennen, sind in fortwahrender Tatigkeit. Sie verkla-
gen oder entschuldigen sich untereinander (R6m 2,15), und je
nachdem, wie weit ein Mensch der Wahrheit die Ehre gibt, Un-
vergadnglichkeit und Herrlichkeit sucht und sich innerlich ins Ge-
richt fihren lasst, wird ihm dereinst vergolten werden, wie aus
dem wichtigen Kapitel 2 des Roémerbriefes hervorgeht.

Nicht unsre natirliche Logik befahigt uns zu irgend etwas, was
vor Gott gilt, sondern Er Selbst muss das in uns niederlegen und
auswirken, was vor [hm Bestand haben soll. Schreibt doch Paulus
in 2Kor 3,5:

»Wir sind von uns aus nicht tiichtig, etwas zu denken (zu
schlussfolgern oder zu urteilen) als aus uns selbst, sondern uns-
re Tiichtigkeit ist von Gott.”

44



In 1Kor 4,1 lesen wir ein Wort Gber menschliche Logik, das
uns tief beschamen muss. Dort sagt namlich der Apostel nichts
Geringeres, als dass die Logik der Menschen zu dem Schluss fiih-
ren sollte, dass wir Glaubigen Diener Christi und Verwalter der
Gottgeheimnisse seien! - Ist das wirklich der Fall? Halt man uns
fir solche, wie Paulus hier schreibt? Oder urteilt man von den
Frommen nicht vielerorts, sie seien hochmiitige Menschen, die
sich besser diinken als die andern? Unser Handeln und Wandeln,
unser Tun und Reden, unser Lieben und Leiden soll unsre Mit-
menschen zu dem logischen Schluss fiihren, dass wir Christus-
diener und Gottgeheimnisverwalter sind. Haben wir im Lichte
dieser Schriftaussage nicht viel Ursache zur Beugung und
Scham? Wird uns dieses herrliche Pauluswort nicht zur demiti-
genden Anklage?

Hier erkennen wir wieder etwas vom Gleichgewicht gottlicher
Wahrheit: auf der einen Seite lehrt der Apostel klar und unzwei-
deutig, dass wir Verachtete sind, Narren und Toren, die die Welt
weder verstehen kann noch will; andererseits aber sollen die uns
umgebenden Menschen bezliglich unsres Wesens und Seins zu
solch erstaunlichen Schlussfolgerungen kommen, wie uns unser
Wort sagt.

Menschliche Logik ist seelisch gebunden, ist irdisch verhaftet
und kann Letztes und Tiefstes nicht begreifen. Trotzdem hat sie
far alle irdischen Angelegenheiten nicht nur ihre Berechtigung,
sondern sogar ihre Notwendigkeit. Sie ist an und fir sich, wie wir
sahen, weder gut noch bése, kann aber, wie unser ganzer Leib
mit allen seinen Organen, als Werkzeug der Gerechtigkeit oder
der Ungerechtigkeit zur Verfligung gestellt werden. Deshalb er-
mahnt uns Paulus in Rom 6,19: ,,Gleichwie ihr eure Glieder dar-
gestellt habt zur Sklaverei der Unreinigkeit und der Gesetzlosig-
keit zur Gesetzlosigkeit, also stellt jetzt eure Glieder dar zur Skla-
verei der Gerechtigkeit zur Heiligkeit.”

45



Gottliche Logik

Von einem logischen oder verniinftigen Gottesdienst sagt
Rém 12,1: ,Ich ermahne euch nun, Briider, durch die Erbarmun-
gen Gottes, eure Leiber darzustellen als lebendiges, heiliges,
Gott wohlgefalliges Schlachtopfer, welches euer verniinftiger
(logischer!) Gottesdienst ist.“ Das deckt sich ganz mit dem, was
wir oben sahen. Der Glaube zieht die Schlussfolgerung: Wenn
Christus mich erkauft hat, dann gehoére ich Ihm auch véllig. Nicht
Furcht vor Strafe, nicht Hoéllendrohungen, sondern die Erbar-
mungen Gottes fliihren zur volligen Hingabe, zum logischen Got-
tesdienst.

Unsre irdisch-menschliche Logik, die meist bewusst oder un-
bewusst im Dienst der Weltlust und der Siinde steht, mochte
dieses oder jenes Gebiet unsres Lebens der volligen Hingabe an
Gott entziehen. Aber die gottliche Logik des Glaubensgehorsams
stellt Geist, Seele und Leib als lebendiges, heiliges und wohlge-
falliges Schlachtopfer — zum Unterschied von den toten, unheili-
gen und nicht wohlgefalligen Schattenopfern des Gesetzeshaus-
haltes — Gott zur uneingeschrankten Verfligung. Leben wir im-
mer und unbedingt in dieser Logik des Glaubensgehorsams?

In Rbm 2,26 lesen wir ein eigenartiges Wort vom logischen
Beurteilen. Dort heil3t es: ,,Wenn nun die Vorhaut die Rechte des
Gesetzes beobachtet, wird nicht seine Vorhaut fiir Beschneidung
gerechnet (oder logisch beurteilt!) werden?“ — Einige Verse vor-
her wird uns gesagt, dass es solche aus den Nationen gab und
gibt, die ,kein Gesetz haben und doch von Natur die Dinge des
Gesetzes austiben und sich selbst ein Gesetz sind, da das Werk
des Gesetzes in ihre Herzen geschrieben ist” (2,14).

Wenn nun die Vorhaut, d.h. die Nationen, von Natur aus das
tun bzw. ernstlich zu tun trachten, was im Gesetz vorgeschrieben
ist, so sind sie doch keineswegs den Juden gegeniliber im Nach-
teil! Und wenn gar die Nationen das Gesetz erfiillen bzw. auf-
richtig zu erfillen suchen, die Juden es dagegen Ubertreten, so

46



ist doch offenbar, dass dann die Heiden die Juden anklagen und
richten werden. — Dieser inneren gottlichen Logik gegeniiber
verstockte sich Israel und pochte auf seine duReren Vorziige vor
den Nationen, die ihm aber durch seinen Ungehorsam zum Fluch
und Fallstrick wurden, wie die Kapitel 9-11 des Rémerbriefes und
viele andere Schriftzusammenhange eingehend dartun.

Vom Zurechnen oder Anrechnen der Gerechtigkeit Gottes
lesen wir ausfiihrlich in RoOmer 4. In den Versen 3-6, 8-11 und 22-
24 begegnet uns fortwahrend das Wort logizomai. Und zwar wird
von der Tatigkeit der Logik Gottes gesprochen, die dem Men-
schen das zuerkennt und anrechnet, was nicht im Geschopf,
sondern allein in Ihm den wunderbaren Schopfer und Begnadi-
ger ist: namlich Seine eigene Gerechtigkeit, Sein ureigenes Rich-
tigsein.

Dem Abraham wurden nicht seine Leistungen oder seine Mo-
ral, sondern sein Glaube zur Gerechtigkeit gerechnet. Wer Wer-
ke tut, dem wird sein Lohn nach Leistungen und nicht nach dem
Grundsatz der Gnade zuerkannt. Wer jedoch nicht Werke voll-
bringt, sondern an Den glaubt, der den Gottlosen rechtfertigt,
dem wird sein Glaube als Gerechtigkeit angerechnet oder zuer-
kannt. Von dieser Gliickseligkeit, ohne Leistungen der Gerechtig-
keit Gottes teilhaftig zu werden, sang schon David (Psalm
32,1.2).

Diese Zurechnung der Gerechtigkeit Gottes erfuhr Abraham
nicht nach oder auf Grund seiner Beschneidung, sondern viel-
mehr vorher! Das ist von grundlegender Wichtigkeit. Denn die
Beschneidung ist nicht eine Leistung, auf Grund derer man Ge-
rechtigkeit empfangt, sondern sie ist Zeichen und Siegel dafiir,
dass eine Zurechnung der Gerechtigkeit Gottes stattfand. Darum
ist Abraham auch unser, der Glaubigen aus den Nationen, Vater.

Der Glaube Abrahams war nicht kindisches Fiirwahrhalten,
nicht Schwache oder Torheit, sondern lebendige Hoffnung gegen

47



allen natirlichen Anschein, war Starke des Vertrauens trotz ei-
gener Schwachheit und Unfahigkeit. Lies aufmerksam Rom 4, V.
18-21! ,Darum®”, so beginnt V.22, ,ist ihm auch Gottes Gerech-
tigkeit zuerteilt oder zugerechnet worden.

Gleichwie Abraham durch den Glauben diese gliickselige Zu-
erkennung erfuhr, also auch wir. Uns soll (Gottes Gerechtigkeit)
zugerechnet werden, die wir an DEN glauben, der Jesum, unsern
Herrn aus den Toten auferweckt hat, welcher unsrer Ubertre-
tungen wegen dahingegeben und unsrer Rechtfertigung wegen
auferweckt worden ist.”

Die logische Schlussfolgerung, die der Glaube aus Christi Tod
und Auferstehung zieht, lesen wir in Rom 6,10.11. — Dort
schreibt der inspirierte Apostel: ,,Was Er gestorben ist, ist Er ein
fir allemal der Siinde gestorben; was Er aber lebt, lebt Er Gott.
Also auch ihr; haltet euch (zieht den logischen Schluss oder
rechnet damit!) der Siinde fiir tot, Gott aber lebend in Christo
Jesu.”

Wer einen Blick dafiir bekommen hat, dass wir als Erben Got-
tes und Miterben Christi in der Verherrlichung Seines Sohnes als
dessen Glieder mitverherrlicht werden (Rom 8,17), der zieht da-
raus den logischen Schluss des Glaubens, dass die Spannungen
und Triibsale der Gegenwart gar keinen Vergleich mit der bald in
Erscheinung tretenden Herrlichkeit aushalten. Das bezeugt der
Apostel des Christusleibes, wenn er schreibt:

»lch halte dafiir (logizomai = ich ziehe den logischen Schluss, ich
rechne damit), dass die Leiden der Jetztzeit nicht wert sind, ver-
glichen zu werden mit der zukinftigen Herrlichkeit, die an uns
geoffenbart zu werden im Begriff steht” (V. 18).

Die Welt zieht hinsichtlich unsrer Person meist einen anderen
Schluss. Sie beurteilt uns als Schlachtschafe, als solche, die nicht
wert sind, am Leben zu bleiben. Paulus bezieht das Zeugnis der
S6hne Korahs von Ps 44,22 auf sich, wenn er sagt:

48



,Um Deinetwillen werden wir getotet den ganzen Tag; wie
Schlachtschafe sind wir gerechnet (logisch beurteilt) worden.
Aber in diesem allem sind wir mehr als Uberwinder!” (Rém
8,36.37a)

Ein wunderbares Wort, das uns etwas von der Weite des Va-
terherzens Gottes offenbart, lesen wir in Rom 14,14:

»lch weild und bin tGberzeugt in dem Herrn Jesu, dass nichts an
sich selbst unrein ist; nur dem, der etwas fiir unrein achtet (be-
urteilt oder rechnet), dem ist es unrein.”

Alles, was ich im freien Aufblick zu meinem Herrn in herzlicher
Danksagung tun oder lassen kann, ist richtig und rein. Sei es nun,
dass ich Fleisch esse oder Wein trinke, mich an Natur und Kunst
erfreue oder in volliger Zurlickgezogenheit lebe, ruhe oder reise,
schweige und dulde oder rede und zeuge, - alles, was ich vor
Gottes heiligem Angesicht mit Danksagung tun kann, ist rein und
recht.

Die Liebe, d.h. im tiefsten und letzten Grunde Gott Selbst —
denn Gott ist die Liebe! — rechnet Boses nicht zu (1Kor 13,5). Wir
sahen, dass Gott dem Glaubenden Seine (d.i. Gottes) Gerechtig-
keit zurechnet; Boses dagegen rechnet Er nicht an. Sagt nicht
2Kor 5,19, dass Gott die Welt mit Sich Selbst verséhnte und
ihnen ihre Ubertretungen nicht zurechnet? Welche wunderba-
ren Einblicke gewdhren diese schlichten Vergleiche in Gottes
Herz und Wesen! Méchten wir doch davon lernen und auch in
diesem Stiick Seine Nachahmer werden, wie gliickselig und ent-
spannt kdnnten wir da durch die mancherlei Enttdauschungen
und Note unsres taglichen Lebens hindurchgehen!

Es gibt eine Glaubenslogik des Kindleins in Christo. Wenn aber
das Kind zum Jingling und Mann heranreift, so ist auch die
Glaubenslogik der Unmiindigkeit GUberwunden und macht dem
Reifegrad der Vollendung Raum. Das bezeugt uns der Apostel in
den Worten: ,Als ich ein Kind war, redete ich wie ein Kind, dach-

49



te wie ein Kind, urteilte (schlussfolgerte logisch) wie ein Kind; als
ich ein Mann wurde, tat ich weg, was kindisch war” (1Kor
13,11).

Eine wertvolle, wichtige Anweisung, woraus wir in unserm
Urteilen und Denken, Zurechnen und Schlussfolgern schopfen
sollen, lesen wir in Phil 4,8: , Alles was wahr, alles was wiirdig,
alles was gerecht, alles was rein, alles was lieblich ist, alles was
wohl lautet, wenn es irgendeine Tugend, wenn es irgendein Lob
ist, dieses erwaget (dem denket nach, aus dem zieht die Folge-
rungen eures Glaubenslebens).”

Acht Stlicke nennt uns der Apostel, denen wir nachsinnen
sollen, die die heilige Logik unsres Glaubens befruchten und um-
gestalten sollen: Wahres, Wiirdiges, Gerechtes, Reines, Liebli-
ches, Wohllautendes, Tugendhaftes und Lobliches. Wie oft aber
beschaftigt uns das Gegenteil davon, wird unser Sinnen und
Trachten, unser Denken und Urteilen von ganz andersartigen
Dingen gefesselt und geformt! Als sich Paulus in Rom wegen der
gegen ihn erfolgten Anklage als Staatsfeind und Volksaufwiegler
zum erstenmal verantworten musste, stand ihm niemand bei
(2Tim 4,16). Die Bruder, die ihm einst voll Freude in herzlicher
Liebe und Anteilnahme von Rom aus bis Forum Appii und Tres
Taberna entgegengekommen waren (Apg 28,15), verlieBen ihn
alle. Der Apostel hatte wahrlich Grund gehabt, sie der Feigheit
und des Verrats zu zeihen. Er tut es nicht, sondern wiinscht und
bittet von Gott, dass ihnen ihre Untreue und Menschenfurcht
nicht angerechnet oder zuerkannt werde. Das ist eine praktische
Auswirkung der Gesinnung Christi.

Wir kommen noch einmal auf Abraham, den Vater des Glau-
bens, zurlick. Hebr 11,17-19 zeigt uns seine heilige, gottwohlge-
fallige Logik des Glaubens. Die Stelle lautet:

,Durch Glauben hat Abraham, als er versucht wurde, den
Isaak geopfert, und der, welcher die VerheiBungen empfangen

50



hatte, brachte den Eingeborenen! dar, Uber welchen gesagt
worden war: ,In Isaak soll dein Same genannt werden’, indem er
urteilte (schlussfolgerte oder damit rechnete), dass Gott aus den
Toten zu erwecken vermoge.”

Diese Opferung Isaaks war ein Schritt unerhort kiihner Glau-
benslogik! Denn alle VerheiRungen, die ja letztlich auf den
Christus Gottes zielen, waren an die Person des Isaak gebunden.
Er war der verordnete Trager gottlicher Zusagen. Und nun sollte
gerade dieser Heilskanal zerstort, dieser Mittler geopfert wer-
den.

Die menschliche Logik musste entscheiden: Isaak muss unbe-
dingt am Leben bleiben. Ohne ihn kénnen die VerheiBungen
Gottes nicht erflillt werden. Die gottliche Anweisung aber laute-
te: ,Nimm deinen Sohn, deinen Einzigen, den du lieb hast, den
Isaak, und ziehe hin in das Land Morija und opfere ihn daselbst
als Brandopfer” (1Mo 22,2). -- Die irdischen Denkgesetze stellen
vor die Entscheidung: entweder bleibt Isaak am Leben, dann
konnen Gottes Zusagen Wahrheit werden; oder aber wird Isaak
geschlachtet, dann kann der verheilene Same unmaoglich durch
ihn kommen.

Es handelte sich bei Abraham um weit mehr als um die see-
lisch-natirliche Bindung eines Vaters an sein Kind. Hier stand,
menschlich gesprochen, die Hinausfiihrung der Plane Gottes auf
dem Spiel! Die Verwirklichung Seiner VerheilRung schien in Frage
gestellt. Die Zusagen Gottes einerseits und Seine Aufforderung,
Isaak zu schlachten, andererseits waren fiir die Vernunft, fiir die
auf Erfahrungen beruhenden Denkgesetze ein uniberbriickbarer
Widerspruch in sich selbst!

Was tat Abraham? Er sagte sich: Wenn durch Isaak die heilige
Segenstragerlinie fortgefiihrt werden soll, mein Sohn aber jetzt
als Knabe geopfert werden wird, so bleibt nichts anderes Ubrig,
als dass

I Konkord. Ubers.: ... den Einziggezeugten dar ...

51



Gott ihn aus den Toten wieder auferweckt.

,Er urteilte (folgerte oder zog den Schluss), dass Gott auch
aus den Toten zu erwecken vermdoge.”

Dieser Glaube war etwas GroRes und Gewaltiges. Denn bis
dahin war noch kein Mensch aus den Toten erweckt worden! —
Abraham traute durch die Logik des Glaubens Gott etwas zu, was
ihm durch kein Wort gesagt worden war. Auch hatte er nie ein
Beispiel aus der Erfahrung dafiir. Er betrat Neuland des Glau-
bensvertrauens hinsichtlich des Vermdgens Gottes, der doch
Sein gegebenes Wort unmoéglich riickgangig machen konnte.

Wie unendlich viel leichter haben wir es, unserm Vater in
Christo das GroRte, Herrlichste und unserm natirlichen Verste-
hen Unwahrscheinlichste zuzutrauen! Welch eine gewaltige Tat
des Glaubens war die Bereitschaft Abrahams, den einzigen, ge-
liebten Sohn zu opfern! Welch wunderbares Vertrauen auf Gott
wurde durch den scheinbaren Widersinn gottlicher VerheiBung
einerseits und der Anordnung des Opfers andererseits geweckt,
ganz abgesehen von der tiefen prophetischen Bedeutung im
Blick auf die Erlésungstat von Golgatha!

Lasst uns diese heilige Logik des Glaubens beweisen, auch
wenn uns Gott auf Neuland flhrt und uns weitere Durchbriiche
in der Erkenntnis Seiner unerschopflichen Heilsfille gewahrt!

Frucht des Geistes

Ein Kennzeichen wahren Lebens besteht darin, dass es sich
fortpflanzt, dass es Frucht bringt. Das gilt fir das Irdische wie fir
das Geistliche. Die Heiligen Schriften enthalten eine Fiille von
VerheiBungen und Warnungen lber Fruchtbarkeit und Fruchtlo-

52



sigkeit. Es ist Gottes Art, Sein eigenes Leben liebend und meh-
rend weiterzugeben. Und das ist auch ein Kennzeichen all derer,
die Leben aus Ihm empfangen haben.

Gottes Wort nennt verschiedene Arten von Frucht. So lesen
wir in Mt 3,8 von der Frucht der BuRe oder Umsinnung; Jes 27,9
redet von der Frucht der Hinwegnahme der Siinde; ein lebendi-
ges Zeugnis, das Gottes Namen bekennend preist, wird Frucht
der Lippen genannt (Jes 57,19; Hos 14,2; Hebr 13,15); - Phil
1,11, Hebr 12,11 und Jak 3,18 sprechen von der Frucht der Ge-
rechtigkeit, und Paulus schreibt in Rom 6,22 und Eph 5,9 von der
Frucht zur Heiligkeit bzw. der Frucht des Lichtes.

Das sind nur einige Hinweise, die den verlangenden Schrift-
forscher sicherlich anreizen, diesen Zusammenhangen nachzu-
gehen und aus dem in Gottes Wort niedergelegten Reichtum zu
schopfen.

Der Zweck unseres Lebens besteht nicht darin, moglichst viel
zu genieRen und alle Lasten und Leiden tunlichst von uns abzu-
walzen, sondern darin, Frucht zu bringen. Schon Seinen israeliti-
schen Jingern sagte der Herr: ,,Ich habe euch ausgewahlt, .... auf
dass ihr hingehet und Frucht bringet, und eure Frucht bleibe”
(Joh 15,16). Auch Paulus schreibt, dass wir deshalb des Herrn
Eigentum geworden sind, ,auf dass wir Gott Frucht brachten”
(Rom 7,4). Durch Fruchtbringen wird Gott verherrlicht (Joh 15,8).
Darum sehnt sich auch Paulus darnach, unter den Rémern Frucht
zu bringen gleich wie unter den Gbrigen Nationen (R6m 1,13).

Das Fruchtbringen, auf welchem Gebiet es auch sei, ist keine
oberflachliche Spielerei, keine sich ganz von selbst vollziehende
Handlung, sondern erfordert Arbeit und Mihe (2Tim 2,6).

Obwohl unsre ganze Hingabe notwendige Voraussetzung je-
der Fruchtbarkeit ist, so ist doch die Frucht, die wir bringen diir-
fen, keineswegs unser Werk. Der Herr wirkt sie selber. Schon
durch den Propheten ruft Er Israel zu: ,Aus Mir wird deine
Frucht gefunden!” (Hos 14,8). ,Wer in Mir bleibt und Ich in ihm,

53



dieser bringt viel Frucht”, bezeugt der Herr in Joh 15,5. Christus
ist der wahre Lebensbaum, gepflanzt an den Wasserbachen, Der
Seine Frucht bringt zu Seiner Zeit (Ps 1,3); Er ist das wesenhafte
Weizenkorn, das in die Erde fallt, stirbt und viel Frucht bringt; Er
ist das gottverordnete wirkliche Schuldopfer, das Samen tragt
und von der Miihsal Seiner Seele bleibende Frucht sieht (Jes
53,11).

Die Frucht, die wir jetzt in unsrer Niedrigkeit zu bringen ver-
pflichtet und befdhigt sind, besteht nicht in gewaltigen Worten
und groBen Werken, sondern in der inneren Umgestaltung in
Christi Bild und Wesen. Diese Arbeit ist ein verborgenes Walten
des in uns wohnenden Geistes. Das Fleisch hat , Werke“, und
diese sind ,offenbar” (Gal 5,19 ff.). ,Die Frucht des Geistes aber
ist: Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Gutigkeit,
Treue, Sanftmut, Enthaltsamkeit” (V. 22). Diese neun Sticke
sind nicht das Ergebnis unsrer frommen Bemihungen, sondern
eine meist verborgene Frucht des uns von Gott gegebenen Geis-
tes. Zahlen wir sie im Einzelnen auf!

1. Die agapee. Diese Ubersetzung Liebe ist nicht sehr genau.
Denn fiir unser deutsches Wort Liebe hat die griechische Spra-
che drei verschiedene Ausdriicke, je nachdem es sich um geistli-
che, seelische oder fleischliche Liebe handelt. Die Letztere, éros,
kommt in der Schrift nicht vor. Die philadelphia ist die mehr auf
seelischer Linie laufende Menschen- und Bruderliebe. Die agapee
aber ist die Geistes- und Gottesliebe.

Es ist schade, dass aus unsern deutschen Bibeln der feine Un-
terschied nicht hervorgeht, der in den drei Fragen des Herrn an
Petrus liegt. Zweimal fragte der Herr Seinen Jinger, ob er |hn
liebe (agapee). Jedes Mal antwortete Petrus, dass er lhn liebhabe
(philadelphia). Da stieg der Herr bei Seiner dritten Frage von der
dem Jinger unverstandlichen Hohe der agapee herab und fragte,

54



ob er Ihn liebhabe (philadelphia). Was kann man alles aus diesen
schlichten Fragen und Antworten lernen!

Die reine, heilige, gottliche agapee ist die erste Frucht des
Geistes.

2. chara heiBt soviel wie Freude, Wonne oder Seligkeit. Wer
die Liebe Gottes in Wahrheit erkannt hat, in dessen Herzen und
Leben wird eine tiefe, heilige Freude geboren, eine Freude, die
die Welt weder geben noch nehmen kann. Paulus erinnert die
Galater an ihre tiefe Glickseligkeit, die sie erfiillte, als sie das
Heil empfingen, die sie aber verloren, als sie sich auf Gesetzes-
wege verlocken lielen.

Der Philipperbrief ist ein ausgesprochener Freudenbrief. Elf-
mal gebraucht Paulus das Wort sich freuen, und flinfmal spricht
er von der chara, der Freude. Viele Spannungen und Noéte im Le-
ben der Glaubigen kommen daher, dass sie wohl einerseits nicht
mehr die groben Sinnesfreuden der Welt genieRen, aber ande-
rerseits noch nicht des VollmaRes der Geistesfreuden des Evan-
geliums teilhaftig geworden sind. Sie gleichen Issaschar, dem
knochigen Esel, der sich zwischen den Hirden lagert (1Mo
49,14). Auf der einen Seite lockt die Lust der Welt; auf der an-
dern Seite weil man etwas von den Geistesfreuden eines gott-
geweihten Lebens. Man kann sich aber nicht recht entscheiden,
lagert dazwischen und kommt hier und dort zu kurz. Das ist fiir-
wahr ein trauriges Leben! Da fehlt die heilige Gottesfreude. Wir
sollten viel mehr das Wort aus Prediger 9,7.8 in seiner geistli-
chen Bedeutung beachten, wo es heil3t: ,Geh, iss dein Brot mit
Freude, und trinke deinen Wein mit frohem Herzen; denn langst
hat Gott Wohlgefallen an deinem Tun. Deine Kleider seien weil
zu aller Zeit, und das Ol mangle nicht auf deinem Haupte.”

Gleichwie Christus mit Freudendl gesalbt war, mehr als Seine
Genossen, so sollten auch wir inmitten einer hoffnungslosen,
freudearmen Welt die Freude Gottes allezeit im Herzen tragen.

55



3. Eiréenee heildt soviel wie Friede, Ruhe, Heil und Segen. Der
jubelnden Freude der Errettung folgt der tiefe, beseligende Frie-
de. Das Bachlein springt hurtig liber die Felsen, aber der breite
Strom flieBt ruhig dahin. ,In Freuden werdet ihr ausziehen.” Das
darf man zuerst erfahren. ,,.... und in Frieden geleitet werden.”
Das folgt spater (Jes 55,12).

Die Schrift kennt Frieden mit Gott oder Gott gegenliber, Frie-
den von Gott, Frieden Christi und Frieden Gottes. Das sind, wenn
wir so sagen dirfen, verschiedene Stufen in der praktischen Er-
fahrung des Friedens.

Der Friede mit Gott oder Gott gegentiber zeigt die Stellung an,
in die wir durch den Glauben gebracht sind. ,Da wir nun gerecht-
fertigt sind aus Glauben, so haben wir Frieden mit Gott”, lehrt
Paulus in Rom 5,1. Dieser Friede mit Gott ist ein fur allemal
durch das vollgiiltige Werk von Golgatha besiegelt und garan-
tiert. Er kann durch nichts erschittert werden oder gar verloren
gehen.

Anders verhdlt es sich mit dem ,Frieden von Gott”. Nie
wiinscht der Apostel seinen Briefempfangern , Frieden mit Gott"“.
Den haben sie ja! Aber er wiinscht ihnen ,,Frieden von Gott“. Mit
der Segensbitte: ,Gnade euch und Frieden von Gott” beginnt er
seine Schreiben an die Romer, die Korinther, die Kolosser und
die Thessalonicher. Friede mit Gott bezeichnet unsre Stellung,
Friede von Gott dagegen charakterisiert unsern Zustand. Durch
Christi Kreuzestat ist zwischen Gott und uns Frieden. Aber je
nach unsrer Treue und unserm Glaubensgehorsam stehen wir
verschieden im praktischen Genuss dieses Friedens.

Der Friede Christi, d.h. der Friede, der in Christus Selbst ist,
soll in den mancherlei Fragen und Zweifeln unsres taglichen Le-
bens regieren, die Entscheidung treffen oder Schiedsrichter sein
(Kol 3,15).

Der Friede Gottes schlieBlich (Phil 4,7), der ja mehr ist als nur
Friede von Gott, vermag unsre Herzen und unsre Gedanken in

56



Christo Jesu zu bewahren. Diese herrliche VerheiBung ist aber,
wie wir das oft finden, an eine doppelte Bedingung geknlipft.
Diese lautet:

1. Seid um nichts besorgt, oder sorgt euch um nichts!

2. Lassetin allem durch Gebet und Flehen mit Danksagung

eure Anliegen vor Gott kundwerden.
Wenn diese beiden Voraussetzungen erfillt sind, wenn wir in

heiliger Sorglosigkeit alle unsre Anliegen vor Gott bringen, da
wird uns Sein Friede vollig bewahren.

4. Makrothymia = Geduld oder Langmut. Es ist dies das Hinrich-
ten unsrer Gesinnung, unsres Willens oder unsrer Entschliisse
auf ein zeitlich oder raumlich weit entferntes Ziel. Nicht das Ge-
genwartige, das vor Augen ist und fortwahrend durch die Pfor-
ten der Sinnenwelt in unsre Seele flutet, soll unser Leben be-
stimmen und gestalten, sondern etwas, was wir im Glauben er-
kennen, das aber in Wirklichkeit noch weit entfernt ist.

Das Wort Lang-Mut gibt treffend die Bedeutung des griechi-
schen Ausdrucks wieder. Denn das althochdeutsche Wort muot
(Mut) heillt genau wie das Urtextwort thymos Geist, Verlangen,
Gesinnung oder Erregung. Das erkennen wir noch an den Zu-
sammensetzungen Sanftmut, Demut, Freimut und dergleichen.

Ein geduldiger Mensch ist also im Sinne des Wortes nicht ein
Dummkopf, der sich alles gefallen lasst, weil er sich nicht wehren
kann. Nein, er ist einer, dessen innere und duflere Lebensfiih-
rung nicht von gegenwartigen Ereignissen und Zustanden, son-
dern von in ihrer Verwirklichung noch weit entfernten, aber un-
triglichen Gotteszielen bestimmt wird.

Die makrothymia oder Langmut blickt (iber das Sichtbare und
Zufallige hinweg auf das Unsichtbare und Wesenhafte. Dem na-
tirlichen Menschen liegt sie durchaus nicht. Ihm ist ja der Sper-
ling in der Hand viel lieber als die Taube auf dem Dach. Die ge-
genwartigen realen Freuden und Genisse zieht er einer ihm sehr

57



ungewissen und zweifelhaften zukiinftigen Herrlichkeit durchaus
vor. Er bejaht nur die Erde und ihre Augenblicksseligkeiten. Den
vermeintlichen Himmel der Frommen Uberlasst er lieber ,den
Engeln und den Spatzen®”.

Geduld ist, wie schon ein weltliches Sprichwort sagt, ein gar
kostliches Pflanzlein; Langmut wachst nicht auf dem natiirlichen
Boden unsres Herzensackers; sie ist eine Frucht des Geistes.
Wohl dem, der sie hat!

5. chreestétees = Freundlichkeit, Glite oder Milde. Diesen
Ausdruck finden wir nur in der Briefliteratur des Apostels Paulus.
Er bedeutet soviel wie Rechtschaffenheit oder Biederkeit und
wurde in der weltlichen Umgangssprache von ehrenwerten, va-
terlandsliebenden Mannern gebraucht. Auch gliickverkiinden-
den Opfern legte man diese Bezeichnung bei. In dem bekannten
Wort von Romer 2,4 weist Paulus darauf hin, dass der Reichtum
oder die Fille der chreestétees Gottes uns zur BuRe leite, und in
Romer 3,12 bezeugt er, dass kein natlirlicher Mensch die
chreestétees auslibt.

Unter den Beweisen seiner echten Gottesdienerschaft nennt
er in 2Kor 6,6 neben der makrothymia, der Langmut, auch die
chreestétees. Nach Kol 3,12 gehort die Freundlichkeit oder Giite zu
den Stlicken, die wir anziehen sollen, und Eph 2,7 nennt als
Zweck unsres Auferwecktseins und Mitsitzens in Christo Jesu
inmitten der Himmelswelten die wunderbare Tatsache, dass
Gott in den kiinftigen Ewigkeiten , den lGberschwanglichen Reich-
tum Seiner Gnade in chreestétees” gegen uns erweisen will.

Wir sehen, wie kennzeichnend diese Freundlichkeit oder Mil-
de fir den Charakter Gottes ist. Darum sollte sie auch an uns,
den S6hnen und Nachahmern Gottes, als Frucht des Geistes ge-
funden werden.

58



6. Agathoosynee = Rechtschaffenheit oder Edelmut. Mit dem
Ausdruck agathés, von dem unser Wort eine zusammenfassende
Ableitung ist, bezeichnete man das, was trefflich, tlichtig, taug-
lich oder gut geeignet war. Es wurde mit der Nebenbedeutung
der Tapferkeit oft von Kriegsleuten, insbesondere Fiihrern, aber
auch im Sinn von vornehm, sittlich wertvoll von Aristokraten
gebraucht. Dieses Wort kommt nur viermal in den Heiligen
Schriften vor und wird nur von Paulus ben(itzt. AuBer in unsrer
Galaterstelle begegnen wir ihm noch in Rém 15,14; Eph 5,9 und
2Thes 1,11.

Es ist doch eine kostliche VerheiBung, dass in uns, den von
Natur aus ganzlich Untauglichen und Ungeschickten, der Geist
Gottes solche wohlgefallige Frucht auszuwirken vermag.

7. pistis = Glaube oder Treue. Uber das Wesen und die Arten
des Glaubens wurde schon so viel geredet und geschrieben, dass
wir hier nur auf ein oder zwei kennzeichnende Merkmale des
Glaubens hinweisen kdnnen.

Zundchst sei in unserm Zusammenhang betont, dass der
Glaube keine Leistung des Geschopfes, sondern eine Frucht des
Geistes ist. Dass wir Gottes Zusagen glauben, ist einzig und allein
ein Geschenk der Gnade. Allerdings kdnnen wir, von der rein
menschlichen Seite gesehen, dieses Geschenk des Glaubens an-
nehmen oder ablehnen.

pistis ist verwandt mit dem griechischen Wort péisma. Dieses
bedeutet soviel wie Haltetau oder Kabel. péisma wiederum ist
abgeleitet von dem Sanskritwort badnathi (vgl. das gotische bindan,
das althochdeutsche bintan und das neuhochdeutsche binden!).

Glaube ist also Bindung. Vom Menschen aus gesehen ist pistis
der Glaube an Gott und Sein Wort; von Gott aus betrachtet ist
pistis die Treue zu Seinen eigenen VerheiBungen, zu Sich Selbst,
die sogar dann nicht aufhort, wenn der Mensch ungldubig oder
untreu ist (2Tim 2,13).

59



8. Praétees = Sanftmut, Gelassenheit, Ruhe. Pradtees ist von
praés abgeleitet. Dieses Wort bedeutet soviel wie sanftmiitig,
freundlich, willig, ohne Groll und ohne Bitterkeit. Es wird auch
von Tieren gebraucht und hat dann den Sinn von zahm oder ru-
hig.

Das Eigenschaftswort prass lesen wir nur einmal in der Schrift.
Und zwar gebraucht es der Herr von Sich, wenn Er sagt: ,Neh-
met auf euch Mein Joch und lernet von Mir, denn Ich bin sanft-
mitig” (Mt 11,29). Der Ausdruck Joch weist ja auch auf einen
Vergleich aus dem Tierleben hin.

Neunmal begegnen wir im Neuen Testament dem Wort
pradtees, und zwar ebenfalls nur bei Paulus (1Kor 4,21; 2Kor 10,1;
Gal 5,23; 6,1; Eph 4,2; Kol 3,12; 1Tim 6,11; 2Tim 2,25; Tit 3,2).

9. Egkrateia = Enthaltsamkeit, Festigkeit, Selbstbeherrschung.
Das dazu gehorige Eigenschaftswort egkratées bedeutet: stramm,
fest, ein Herrscheramt fiihrend, etwas in der Gewalt habend. Es
wird im weltlichen Sprachgebrauch hinsichtlich der Beherr-
schung der Liste beniitzt. Das Eigenschaftswort lesen wir nur in
Tit 1,8; das Dingwort in Apg 24,25; Gal 5,23 und 2Petr 1,6.

Wir haben gesehen, dass die neunfache Frucht des Geistes,
die Gott jetzt in und an uns auswirken will, nicht aus grof3en,
gewaltigen Dingen besteht, keine religiosen Machttaten und
»Reichsgottesherrschaft” (iber andere bedeutet, sondern ver-
borgene Umpragungen aus unsrer alten Natur in Christi Art und
Wesen. Damit wir Ihm dereinst duRerlich dhnlich sein kénnen, ist
es notig, dass wir Ihm jetzt innerlich gleichgestaltet werden. Mit
Recht singt darum ein Zeuge der Gnade:

,Was Gott heute sucht,
Das ist Geistesfrucht.
Nicht die Tempel und Altéare,

60



Fromme Kulte, Priesterehre,
Nicht ein Schattenwerk
Liebt Sein Augenmerk.

Nur in Seinem Sohn,

Der schon auf dem Thron,
Kennet Gott, die Er erwahlet
Und die Er Thm zugezdhlet,
Die in Christi Ruhm

Sind Sein Eigentum.”

Acht Gaben Jesu nach Johannes 17

. Vollmacht tiber alles Fleisch: Vers 2a;

. Ewiges Leben allem Fleisch: Vers 2b;

. Offenbarung des Namens Gottes: Verse 6. 26;

. Mitteilung der gottgegebenen Ausspriiche

an die Seinen: Vers 8;

. Bewahrung und Behiitung der Seinen: Vers 12;

. Mitteilung Seiner Freude: Vers 13;

7. Mitteilung der von Gott gegebenen Herrlichkeit
an die Seinen: Vers 22;

8. Mitteilung der Liebe Gottes und Seiner Selbst

an die Seinen: Vers 26.

A WN P

a U

Wir sollen stets bereit sein

zum Kampf: Jos 8,4;

zu jedem guten Werke: Tit 3,1;

zur Verantwortung gegen jeden: 1Petr 3,15;

ins Gefangnis und in den Tod zu gehen: Lk 22,33;

PwnNE

61



5. gebunden zu werden und fiir den Namen des Herrn
Jesu zu sterben: Apg 21,13;
6. dem Herrn zu begegnen: Mt 24,44.

Wir sollen bleiben

im Schatten des Allmachtigen: Ps 91,1;
in Seiner Liebe: Joh 15,9;

in allem was geschrieben steht: Gal 3,10;
in der Lehre der Apostel: Apg 2,42;

in der Gemeinschaft: Apg 2,42;

im Brotbrechen: Apg 2,42;

in den Gebeten: Apg 2,42;

in der Gnade Gottes: Apg 13,43;

an der Gite Gottes: Rom 11,22;

10 im Glauben: Kol 1,23.

©oNOUAWN R

Vom Kampf des Glaubens

,Kampfe den guten Kampf des Glaubens!” ruft Paulus in 1Tim
6,12 seinem geistlichen Sohn ermunternd zu. Worin dieser
Kampf besteht, ersehen wir aus dem Zusammenhang, in dem
dieses Wort steht. Da wird uns gesagt, was wir fliehen sollen —
die Flucht vor Ungottlichem ist auch eine Heldentat (vgl. Jo-
seph!) — was es zu ergreifen gilt und was der Glaubige bewahren
oder festhalten soll.

Da nun Paulus nicht an Wissenschaftler und Gelehrte, son-
dern an ganz einfache Menschen schreibt, so gebraucht er zur
Verdeutlichung hoher geistlicher Wahrheiten schlichte, alltagli-
che Bilder des damaligen offentlichen Lebens, wie sie jedem
durchaus bekannt waren. Er spricht von der Rennbahn, vom

62



Theater, vom Wettkampf nach vorgeschriebenen Regeln, vom
erhohten Sitz des Preisrichters und von dem Kranz des
Kampfsiegers. Das alles waren Dinge, die dem damaligen Leser
und Horer seiner Briefe und Rundschreiben ebenso bekannt und
vertraut waren wie Eisenbahn, Auto und Flugzeug dem heutigen
Menschen.

Wir wollen nun, um die Art unseres Glaubenskampfes zu ver-
stehen, etliche dieser paulinischen Bilder etwas naher betrach-
ten.

In 1Kor 4,9 schreibt der Apostel: ,,Mich dinkt, dass Gott uns,
die Apostel, wie die Letzten dargestellt hat, wie zum Tode be-
stimmt; denn wir sind der Welt ein Schauspiel geworden, sowohl
Engeln als Menschen.” — Die Glaubigen werden mit Schauspie-
lern und der Kosmos mit den Zuschauern verglichen. Dabei ist es
von Wichtigkeit, wer dieser Kosmos, also die Zuschauerschaft,
eigentlich ist. Es sind Engel und Menschen; die Engel aber nennt
Paulus an erster Stelle.

Das sollte uns allezeit bewusst sein. Nicht der sichtbaren,
sondern der unsichtbaren Welt sind wir in erster Linie ein Schau-
spiel. Wie der im hellen Rampenlicht stehende Schauspieler vom
verdunkelten Zuschauerraum wenig sieht und kaum jemand er-
kennt, selber aber von allen deutlich gesehen und gehort wird,
so ist es auch mit uns. Wir wissen wenig von der uns umlagern-
den Uberwelt, sie aber beobachtet uns mit gespannter Erwar-
tung.

Unsere Schauspielerrolle besteht keineswegs in grolen Wor-
ten und gewaltigen Taten. Jeder Versuch einer Effekthascherei
ware lacherlich und sinnlos. Denken wir etwa an die Christen in
der Arena zu Rom, die dort den wilden Tieren vorgeworfen wur-
den! Was taten sie? Nichts! Sie waren ja vollig unbewaffnet.
Man hatte sie doch nicht zum Kampfen und Siegen, sondern zum
Leiden und Sterben ausersehen!

63



Ahnlich verhilt es sich mit der Gemeinde der gegenwirtigen
Heilszeit. Unser Herr spielte, wenigstens nach auRen gesehen,
wahrend Seines Erdenlebens durchaus keine gewaltige Helden-
rolle. Er hatte es nach Seinen eigenen Worten wohl gekonnt (Mt
26,53). Aber Er verzichtete darauf. Denn Er wusste, dass Er jetzt
den Pfad der Niedrigkeit und des Sterbens gehen sollte, Seine
Erh6hung und Herrlichkeit aber spater folgen wiirden.

Das Haupt fihrt Seine Glieder die gleichen Wege. Auch wir
gehen durch Leiden zur Herrlichkeit. Sind nicht alle wahrhaften
Diener Christi je und je durch Schmach und Schande, durch Ver-
leumdung und Lasterung gegangen? Sagt nicht Paulus von sich:

,Wir sind Narren um Christi willen ... Wir sind schwach ... Wir
sind verachtet ... Wir leiden sowohl Hunger als Durst, wir sind
nackt und werden mit Fausten geschlagen und haben keine be-
stimmte Wohnung und mihen uns ab, mit unsern eignen Han-
den arbeitend. Geschmaht ... verfolgt ... gelastert ... als Auskeh-
richt der Welt sind wir geworden, ein Auswurf aller bis jetzt?“
(1Kor 4,10-13).

Und womit schlieRt er diese erschiitternde Darstellung seines
Lebens? Er schreibt nicht etwa: ,Mo&chtet ihr, meine geliebten
Korinther, vor solchen Sterbenswegen bewahrt bleiben!” Nein,
so sagt er nicht. Er beendet sein Selbstzeugnis mit der unzwei-
deutigen Aufforderung: ,Ich bitte (ermahne o. ermuntere) euch,
seid meine Nachahmer!“ (V. 16.)

Ein wichtiger Teil, ja vielleicht das Herzstlick unseres Glau-
benskampfes besteht darin, dem Lehrer und Apostel der Natio-
nen, Paulus, in dieser Beziehung nachzufolgen, gleichwie er sei-
nem und unserm geliebten Herrn und Haupt nachgefolgt ist.
Wenn wir das tun, dann sind wir ein gottgefalliges Schauspiel fir
Engel und Menschen und reifen aus fiir unsere herrlichen Ewig-
keitsdienste, die uns in den Himmeln aufbewahrt werden.

Im neunten Kapitel des ersten Korintherbriefes spricht Paulus
von seinen gottgegebenen Rechten. Er beweist seinen Feinden

64



und Neidern, dass er ein beglaubigter Apostel ist (V. 2), dass er
genau wie andere das Recht hatte, ein Eheweib mit auf seine
Reisen zu nehmen (V. 5) und seine geistlichen Dienste durch irdi-
schen Lebensunterhalt erstattet zu erhalten (V. 11). Doch dann
beschamt er seine Gegner, wenn er in Vers 14 und 15 fortfahrt:
,Der Herr hat denen, die das Evangelium verkiindigen, verord-
net, vom Evangelium zu leben. Ich aber habe von keinem dieser
Dinge Gebrauch gemacht ... Es wdre mir besser zu sterben, als
dass jemand meinen Ruhm zunichte machen sollte.”

Am Schluss dieses Rechtfertigungskapitels fasst er noch ein-
mal das Gesagte zusammen, indem er sich mit einem Laufer in
der Rennbahn vergleicht, der alles ablegt und sich jeglicher
Rechte begibt, um ja dem Herrn zu gefallen und das herrliche
Ziel nicht zu verfehlen. Er schreibt:

,Wisset ihr nicht, dass die, welche in der Rennbahn laufen,
zwar alle laufen, aber nur einer den Preis empfangt? Laufet also,
auf dass ihr ihn erlanget! Jeder aber, der kampft, ist enthaltsam
in allem; jene freilich, auf dass sie eine vergangliche Krone emp-
fangen, wir aber eine unvergangliche” (V. 24.25).

Das Bild von dem Wettlaufer, der alles lasst und nicht etwa
Speisen und Getrdanke zum Genuss und Kissen und Polster zur
Bequemlichkeit mitschleppt, ist selbst einem Kinde verstandlich.
Frei von jeder Birde jagt er seinem Ziel entgegen, um den
Kampfpreis zu erringen. Das ist das Bild des Apostels, des Man-
nes, der aus Liebe zu seinem Herrn alles daran gab. Und ihn sol-
len, konnen und dirfen wir nachahmen, da uns ja die gleiche
Kraft Christi zur Verfligung steht und der namliche Reichtum
Seiner Liebe und Gnade fiir uns vorhanden ist.

Gilt uns aber nicht fir viele Lebensgebiete der Vorwurf von
Gal 5,7: ,lhr liefet gut, wer hat euch aufgehalten?” Haben wir im
Blick auf den Kosmos, jene ,,grolRe Wolke von Zeugen” (oder Zu-
schauern) wirklich ,jede Birde” und ,die leicht umstrickende

65



Sinde” ganzlich abgelegt, um den vor uns liegenden Wettlauf zu
laufen? (Hebr 12,1.) Ist hier nicht jeder eifrige Sportler oft ein
beschamendes Vorbild fir uns?

Gleichwie ein Wettlaufer alles ablegt, was nur irgend abgelegt
werden kann — die griechischen Jiinglinge kampften meist vollig
nackt! — und mit ganzer Hingabe und letzter Kraft dem Ziele zu-
eilt, so sollten auch wir den guten, gottverordneten Kampf des
Glaubens kdampfen. Uns winkt ein herrlicher Preis! , Laufet also,
auf dass ihr ihn erlanget!” (1Kor 9,24b.)

In allen Kampfspielen gibt es bestimmte Regeln und Richtli-
nien, die nicht ibertreten werden dirfen. Wenn der Wettkdamp-
fer den Speer oder den Diskus noch so weit schleudert, aber da-
bei die Abwurfgrenze Uberschreitet, so zahlt seine Leistung
nicht. Das bezieht Paulus aufs Geistliche, wenn er in 2Tim 2,5
schreibt: ,,Wenn aber auch jemand im Kampfspiel kampft, so
wird er nicht gekront (o. als Sieger bekranzt), wenn er nicht ge-
setzmaRig (d.h. nach den Kampfspielregeln) kampft.”

Ungeziigeltes, seelisches Eifern hat keine VerheiBung. Es ist
wertlos. Fanatismus und Schwarmerei sind noch lange kein
Glaubenskampf. Auch die gewaltigsten Leistungen und die groR-
ten Opfer, ja, die Selbsthingabe des eigenen Lebens ist ,nichts
niitze”, wenn sie nicht aus der Liebe geboren sind (1Kor 13,1-3).
Liebe aber ist nicht ein Ubersteigertes Gefiihl, sondern Gott ist
Liebe.

Nur was von Gott gewirkt, aus Seinem Wort und Geist ge-
zeugt und geboren ist, hat Verheifung auf bleibende Frucht.
Alles andre, so sehr es auch von ,Erfolg” gekront und von Men-
schen bewundert werden mag, ist Schall und Rauch. Nur wer
nach den Gesetzen des Kampfspiels kampft, wird gekront; nur
wer in den heiligen Zucht gottverordneter Linien lduft, wird die
unvergangliche Krone der Herrlichkeit empfangen.

Als briullender Lowe will der Feind die Glaubigen in Furcht und
Verzweiflung treiben. Aber als Engel des Lichtes versucht er sie

66



auf ungottliche Wege abzudrangen, auf denen ihr Leben un-
fruchtbar bleibt und Gott verunehrt wird. Daher warnt Paulus in
unserm Timotheuswort vor nicht gesetzmaRigem, d.h. nicht den
verordneten Regeln entsprechenden Kampfen. Ja, in Galater 1
flucht er sogar solchen Engeln vom Himmel, die sein reines, lau-
teres Evangelium der allgenugsamen Gnade zu verdrehen und zu
verzerren suchen, indem sie die Gldubigen auf einen Irrweg der
Gesetzeserfillung und Selbsterldsung abzudrangen trachten.

Auch fir diese ernste, so wenigen Glaubigen bekannte Wahr-
heit, dass es Geistesmachte gibt, die die Glaubigen von den kla-
ren Linien gottverordneter Normen auf falsche Wege und Gelei-
se locken wollen, gebraucht Paulus ein Bild aus dem Sportleben.
In Kol 2,18 lesen wir:

,Lasst niemand euch um den Kampfpreis bringen (eigentlich:
auf falsche Bahnen abdrangen), der seinen eignen Willen tut in
Demut und Anbetung der Engel.”

Der Apostel warnt die Glaubigen vor der Gefahr, um den
Kampfpreis gebracht zu werden. Es handelt sich hier nicht um
Errettung. Diese ist durch den Glauben sichergestellt und fir alle
gleich. In unserm Zusammenhang dreht es sich um den Kampf-
preis, den Grad der Herrlichkeit, der je nach dem Glaubenslauf
und der Treue des Einzelnen verschieden ist.

Wie konnte denn damals in einem Wettkampf jemand um
den Preis gebracht werden? Die Sache war so: Wahrend heute
die Bahnen der Wettlaufer abgesteckt und langere Strecken ge-
nau bezeichnet sind, standen damals sogenannte Brabeuten
oder Kampfordner an den Rennstrecken, um den Laufer den
Weg zu weisen, der zu laufen war. Nun kam es vor, dass solch
ein Kampfordner oder Linienrichter einen Laufer absichtlich auf
eine falsche Bahn wies, so dass dieser trotz seines guten Laufes
nicht oder erst auf groBen, unndtigen Umwegen an das verord-

67



nete Ziel kam und so des Siegespreises verlustig ging. Solch ei-
nen aus Unwissenheit oder Bosheit irrefihrenden Kampfrichter
nannte man nicht Brabeut, sondern Katabrabeut. Vor diesem
Katabrabeutentum auf geistlichem Gebiete warnt der Apostel
die Kolosser. Seine Mahnung von Kol 2,18 kénnte man am Bes-
ten so verdeutschen:

,Lasst euch von niemand auf verkehrte Bahnen leiten (oder
auf falsche Wege abdriangen)!“ --

Es ist sehr lehrreich, zu sehen, wie dieses flir viele etwas
dunkle Wort lGbersetzt wird. Elberfeld, Schlatter, Milheim, Alb-
recht, Wiese und Weizacker sagen ziemlich Ubereinstimmend:
»,Niemand soll euch um den Siegespreis bringen (ihn euch rau-
ben oder absprechen).” Luther ibersetzt sehr fein und treffend:
,Lasset euch niemand das Ziel verriicken!” Knoch verdeutscht:
»Niemand entscheide als Schiedsrichter gegen euch!“ Menge:
»Niemand soll euch den Siegespreis aberkennen.” Van ER: ,Las-
set euch von niemand irrefiihren!” Die bekanntesten englischen
Ubersetzungen sagen durchweg: ,Lasst euch von niemand hin-
sichtlich eurer Belohnung tduschen (oder um euern Lohn beri-
gen).” Franzosische lauten meist: ,,Dass kein Mensch euch nach
seinem Willen beherrsche”, und italienische: , Keiner verurteile
euch nach seiner Willktr!“

Auf jeden Fall will der Apostel vor solchen Machten warnen,
die die Glaubigen dadurch um den Siegespreis zu bringen trach-
ten, dass sie sie auf verkehrte Bahnen locken. Diese , Wegwei-
ser” stellen sich sehr fromm und demiitig und geben sich den
Anschein, als seien sie rechte Fihrer. In Wirklichkeit aber sind sie
Verfiihrer. Sie sind nicht Brabeuten, sondern Katabrabeuten. —
Gal 1,8 und der bezeichnende Ausdruck ,Engelsdienst” oder
»Anbetung der Engel” in unserm Kolosserwort zeigen uns, wer
diese Machte sind, vor denen der Apostel so sehr warnt. Es sind
all die Krafte in, um und lber uns, die uns vom Weg der Gnade in

68



religiose Gesetzlichkeit und pharisdische Selbsterlésung hinein-
treiben wollen. Dieser grofRen, in ihren Anfingen nicht leicht
erkennbaren Gefahr sind alle Priesterkirchen verschiedener Far-
bung immer wieder erlegen. Sie haben das Heil verdunkelt und,
indem sie oft die Wolle und nicht das Wohl der anvertrauten
Schéflein suchten, fuhrten diese irre und drangten sie auf un-
fruchtbare Abwege toter Formen und Zeremonien.

Unser Kampf besteht nun darin, dass wir uns in unserm Glau-
benslauf durch diese Machte der Gesetzlichkeit nicht vom kla-
ren, gottgeschenkten Weg der Gnade auf religios Ubertiinchte
Bahnen der Selbsterlosung abdrangen lassen. —

Das Bild vom beema, dem erhohten Preisrichtersitz bei den
korinthischen Spielen, wo am Schluss der Wettkdmpfe den Sie-
gern der Kranz Uiberreicht wurde, gebraucht Paulus in 2Kor 5,10.
So wenig wie es vor jenem sportlichen Preisgericht Strafen, ge-
schweige denn Todesurteile gab, so wenig werden die Glaubi-
gen, die einst in dem himmlischen Offenbarungsgericht enthiillt
werden, dort irgendeine Verdammnis zu erwarten haben. Denn
wer glaubt, wird nicht verdammt!

Aber etwas anderes gibt es vor dem irdischen und himmli-
schen beema: verschiedenartigen Lohn! Nicht alle werden ge-
kront. Das Lob ist verschieden. Die Zuteilung des Siegeskranzes
richtet sich nach dem Kampfergebnis.

Vor dem Preisrichterstuhl Christi werden keine Unglaubigen
erscheinen. Diese kommen erst nach dem messianischen Kénig-
reich zur Auferstehung. Aber alle Gldubigen, und sei ihr Glau-
be noch so schwach und schwankend, werden dort stehen.

Schlagen wir dariiber folgende Stellen nach:

2Kor 5,10: ,Wir missen alle vor dem Preisrichterstuhl (oder
der Preisrichterbiihne) des Christus offenbar gemacht (oder ent-

69



hillt) werden, auf dass ein jeder empfange, was er in dem Leibe
getan, es sei gut oder bose.”

1Kor 3,8: ,Ein jeder wird seinen eignen Lohn empfangen nach
seiner eignen Miihe.”

1Kor 3,14: ,Wenn das Werk jemandes bleiben wird, das er
darauf gebaut hat, so wird er Lohn empfangen.”

1Kor 4,5: ,Richtet nichts vor der Zeit, bis der Herr kommt,
welcher auch das Verborgene der Finsternis ans Licht bringen
und die Ratschldage der Herzen offenbaren wird; und dann wird
einem jeden sein Lob werden von Gott.”

Vor dem himmlischen beema wird nicht die Frage unsrer Siin-
de und Schuld geregelt. Diese ist ein- fir allemal auf Golgatha
abgetan. Hier handelt es sich um eine Entschleierung all dessen,
was hier auf Erden verdeckt und ungeordnet blieb. Nur was wir
nicht selbst richten und nicht vor Gott aufdecken, wird dort ent-
hillt. Weil die einen Glaubigen ein Leben selbstloser Treue und
Hingabe flhren, im Selbstgericht bleiben und willig den Weg des
Gehorsams und taglichen Sterbens gehen, wahrend andere, ob-
wohl errettet, noch allerhand Ballast mitschleppen und nur sich
selber lieben und suchen, darum werden gerechterweise auch
Lob und Lohn verschieden sein.

Es ist von Wichtigkeit, dass im letzten Schreiben des Apostels
Paulus, wo vom Zuteilen des Siegeskranzes die Rede ist, der Herr
nicht der gnadenreiche Heiland, sondern , der gerechte Richter”
genannt wird (2Tim 4,8). - Mochten wir das doch nie vergessen!

Obwohl alles nur Gnade Gottes ist und wir auch nicht das Ge-
ringste aus uns selbst vermogen, so liegt es doch an uns, die dar-
gebotenen Moglichkeiten im Glauben zu ergreifen und in der
Zucht des Geistes auszuleben. Das ist heilig-gottliche Logik, die
wir mit unserm verfinsterten natirlichen Denken nicht restlos
verstehen koénnen.

70



Wenden wir uns zum Schluss noch einmal jenem so begeh-
renswerten Ziele zu, nach dem sich der Apostel verlangend aus-
streckt: der Krone oder dem Siegeskranz! Dass darunter wohl
kaum ein Kopfschmuck aus Metall, Laubgewinden oder kostli-
chen Stoffen zu verstehen ist, wie ihn die GroRRen dieser Welt
tragen, dirfte schon daraus hervorgehen, dass Paulus zweimal
seine Brider, denen er dienen durfte, seine Freude und Krone
nennt. So fragt er in 1Thes 2,19: ,Wer ist unsre Hoffnung oder
Freude oder Krone des Ruhmes? Nicht gerade ihr vor unserm
Herrn Jesu bei Seiner Ankunft?“ Und in Phil 4,1 ermahnt er:
»,Daher, meine geliebten und ersehnten Briider, meine Freude
und Krone, also stehet fest im Herrn, Geliebte!”

Die Krone oder der Siegeskranz ist ein Bild der Herrlichkeit
und Wiirde, die den Glaubens-Siegern vom Herrn zuteil werden.
Was aber ist das Entscheidende zur Erlangung dieses begehrten
Kampfpreises? Was muss man tun, um dieses Kleinod zu errin-
gen? Wenn wir diese Frage biblisch untersuchen, so werden wir
wieder den grundlegenden Unterschied zwischen Gesetz und
Evangelium sehen. Denn nicht, was wir tun und vollbringen,
sondern unsre innerste Herzenseinstellung ist das Ausschlagge-
bende zur Erlangung der Krone.

Im 2Tim 4,8 frohlockt der greise Apostel: ,Fortan liegt mir
bereit die Krone der Gerechtigkeit, welche der Herr, der gerech-
te Richter, mir zur Vergeltung geben wird an jenem Tage; nicht
allein aber mir, sondern auch allen, die Seine Erscheinung lie-
ben.” -- Selbst Jakobus, der strenge Gesetzesmann der Tat,
schreibt, dass die Krone des Lebens denen verheiRen ist, die den
Herrn lieben (1,12).

Nicht einige wenige hochgestellte Kirchenfiirsten, sondern
alle, die Seine Erscheinung lieben”, sollen den Siegeskranz emp-
fangen. Nicht Leistung, sondern Liebe ist das Entscheidende.
Und in diesem Stiick kann auch das armste und schwachste Kind

71



Gottes ein hundertprozentiger Nachfolger Christi und Nachah-
mer des Apostels Paulus sein.

Wie gliicklich und beseligt waren einstmals die stolzen Sieger
der korinthischen Spiele! Sie wurden von allen hochgeehrt und
im ganzen Lande als Nationalhelden gefeiert.

Wie wird es aber erst sein, wenn die Gemeinde des Leibes
Christi vor dem himmlischen Preisrichterstuhl stehen wird, um
Lob und Lohn, Ehre und Herrlichkeit zu empfangen! Mdchten
auch du und ich zu denen gehoren, die die Erscheinung des
Herrn lieben und denen die Krone bereit liegt!

Die Himmlischen

»Wenn Ich euch das Irdische gesagt habe, und ihr glaubet nicht, wie
werdet ihr glauben, wenn Ich euch das Himmlische sagte?“ Joh 3,12

Es gibt grundlegende Heilstatsachen und zielfiihrende Vollen-
dungswahrheiten. Einem Kindlein in Christo gehort die Milch des
Wortes Gottes. Erwachsene aber sollen feste, starke Speise ge-
nieen (Hebr 5,13.14). Die sechs grundlegenden Stiicke im Glau-
bensleben sind Bulle, Glaube, Taufe, Handauflegung, Auferste-
hung und donisches Gericht. In den beiden ersten Punkten sind
sich wohl alle Glaubigen einig; beim Dritten fangen bereits die
Meinungsverschiedenheiten und Spaltungen an. Uber die ver-
schiedenen Auferstehungen und Gerichte jedoch hért man nur
sehr wenig.

Dabei lehnt es der Schreiber des Hebraerbriefes ab, dass im-
mer nur diese fundamentalen Wahrheiten verkiindigt wirden
und man nicht zur Vollkommenheit weitergehen wolle (6,1.2).

72



Schon wahrend Seines Niedrigkeitswandels auf Erden musste
der Herr Seinen Jingern bezeugen: ,Noch vieles habe Ich euch
zu sagen, aber ihr kdnnt es jetzt nicht tragen” (Joh 16,12), und
der Auferstandene klagte liber die Glaubenstragheit Seiner Schii-
ler: ,,0 ihr Unverstandigen und tragen Herzens, zu glauben an
alles, was die Propheten geredet haben!” (Lk 24,25).

Gilt nicht der Vorwurf von Hebr 5,11.12 auch vielen Gldubigen
der Gegenwart? Wenn selbst einem Petrus etliche Gegenstande
des paulinischen Zeugnisses schwerverstandlich erschienen, wie
viel mehr muss das dann bei uns der Fall sein! Das edle Berder-
tum, das taglich in der Schrift forscht, scheint fast auszusterben.

Wir wissen kaum Bescheid Uiber die Gedanken und Pldane Got-
tes mit der Erde und den Menschen, wie viel fremder miissen
uns da die Wege und Ziele des Vaters der Geister mit den Him-
meln und ihren Bewohnern sein! Ihr glaubt ja nicht einmal das,
was ich hinsichtlich des Irdischen sage, klagt der Herr in Joh 3,
wie viel weniger werdet ihr das fassen, was ich bezliglich der
himmlischen Welten lehren kdnnte!

Wenn die Schrift nichts iber das Himmlische bezeugte, dann
ware es eitel Torheit und Vermessenheit, etwas dartiber sagen
zu wollen. Nun spricht aber Gottes Wort sehr oft und sehr klar
Uber jene Wesen und Welten, die unsern Sinnesorganen jetzt
noch fast vollig verschlossen sind, die aber genau so wesenhaft
und wirklich sind wie die irdische Welt, die wir mit unsern Sinnen
wahrnehmen konnen. Wer nicht in selbstsiichtigem Begehren
bei seinen eigenen Bedirfnissen stehen bleibt, sondern in Gottes
Gedanken und Plane hineinlauschen mochte und in des Vaters
Art und Wesen hineingestaltet zu werden trachtet, der wird
auch mit heilig-gottlichem Verlangen Anteil nehmen an dem,
was Gott Uber die unsichtbare Welt geoffenbart hat.

Darum sind uns die Zeugnisse der Schrift Gber die ,Himmli-
schen” durchaus nicht nebensachlich und bedeutungslos. Zum
groflen Universum Gottes gehoren eben nicht nur die Erde und

73



die Irdischen, sondern genau so gut die Himmel und die Himmli-
schen. Ja, jene Welten und Wesen sind duRerlich viel gewaltiger
und madchtiger als die kleine Erde und ihre Bewohner. Die Schrift
redet von einer Reihe von Ordnungen himmlischer Geschopfe.
Sie nennt:
Seraphim oder Feurige.
Cherubim oder Starke.
Throne oder Gerichtsbanke.
Herrschaften oder Majestaten.
Gewalten oder Ausfiihrende.
Krafte oder Dynamische.
Flirstentiimer oder Urmachte.
Herrlichkeiten oder Glanzende.
9. Alteste oder Altere.
10. Heilige oder Abgesonderte.
11. Wachter oder Aufsichtflihrende.
12. Erzengel oder Oberboten.

NV RWNE

Darauf wollen wir hier aber nicht ndaher eingehen. Wir méch-
ten nur von den Himmlischen (genauer: Uberhimmlischen) spre-
chen.

Das irdische Priestertum war samt seinen kultischen Einrich-
tungen ein Abbild und Schatten der Himmlischen. Das sagt Hebr
8,5. So, wie ich ein grolRes Gebdude an seinem kleinen Grundriss
erkennen kann, ebenso verhialt es sich auch mit den himmli-
schen Wesen und Welten und ihren irdischen Projektionen. Und
der gleiche, ja, ein noch weit groRerer Unterschied, wie er zwi-
schen einem Prachtbau und seinem schlichten Grundriss be-
steht, klafft zwischen den himmlischen Welten und ihren klei-
nen, schwachen irdischen Nachbildern.

Sehr klar lehrt Paulus: ,,Es gibt himmlische Leiber und irdische
Leiber. Aber eine andere ist die Herrlichkeit der himmlischen und
eine andere der irdischen” (1Kor 15,40). Dann und wann werden

74



uns himmlische Leiber beschrieben. Denken wir etwa an Dan
10,5.6: ,Siehe, da war ein Mann, in Linnen gekleidet, und seine
Lenden waren umglirtet mit Gold von Uphas; und sein Leib war
wie ein Chrysolith, und sein Angesicht wie das Aussehen eines
Blitzes, und seine Augen wie Feuerfackeln, und seine Arme und
seine FiRe wie der Anblick von leuchtendem Erz, und die Stim-
me seiner Worte war wie die Stimme einer Menge.” Das sind
firwahr keine Kindlein mit Fligelein und Gribchen in den Wan-
gen, wie sie eine der Gotteswelt entfremdete Kunst darstellt!

Am Deutlichsten kdnnen wir vielleicht den Unterschied zwi-
schen irdischen und himmlischen Leibern am Herrn Selbst er-
kennen. Bezliglich Seines irdischen Leibeslebens sagt der Apos-
tel: ,,Er hatte keine Gestalt und keine Pracht; und als wir lhn sa-
hen, da hatte Er kein Ansehen, dass wir Seiner begehrt hatten. Er
war verachtet und verlassen von den Menschen, ein Mann der
Schmerzen und mit Leiden vertraut, und wie Einer, vor dem man
das Angesicht verbirgt; Er war verachtet, und wir haben Ihn fiir
nichts geachtet.” (Jes 53,2b. 3.)

Wie aber sieht Ihn Johannes, Sein Lieblingsjlinger, der so oft
an Seiner Brust gelegen und vertrauten Umgang mit Ihm gepflo-
gen hatte, in Seiner himmlischen Leiblichkeit? Er erblickt lhn
»,angetan mit einem bis zu den FiRen reichenden Gewande, und
an den Briisten umglirtet mit einem goldenen Giirtel; Sein Haupt
aber und Seine Haare weill wie weilRe Wolle, wie Schnee, und
Seine Augen wie eine Feuerflamme, und Seine FilRe gleich glan-
zendem Kupfer, als gliihten sie im Ofen, und Seine Stimme wie
das Rauschen vieler Wasser; und Er hatte in Seiner rechten Hand
sieben Sterne, und aus Seinem Munde ging hervor ein scharfes,
zweischneidiges Schwert, und Sein Angesicht war, wie die Sonne
leuchtet in ihrer Kraft.” (Offb 1,13-16.) Die Folge dieses Anblicks
war, dass Johannes wie tot zu den FiiBen des Auferstandenen
niederfiel.

75



Aus dieser Gegeniberstellung erkennen wir ganz klar den
Unterschied zwischen irdischen und himmlischen Leibern.
Das Erlésungswerk des Kreuzes gilt nicht nur den Irdischen,
sondern auch den Himmlischen. Lehrt doch Paulus ganz unzwei-
deutig, dass ,das All“ ausgesohnt ist (Kol 1,20), und bezeugt
doch der Hebraerbrief, dass die irdischen Abbilder himmlischer
Wesenheiten durch das Blut von Bocken und Stieren, die Himm-
lischen selbst aber durch bessere Schlachtopfer, ndmlich durch
das Blut Christi, gereinigt werden (9,23).
Erst von dieser Warte aus vermoégen wir zu glauben, dass
einmal alles, was Odem hat, den Herrn preisen wird, dass , alle
Seine Engel” und ,alle Seine Heerscharen” |hn loben werden.
Der heilige Seher bezeugt, dass ,jedes Geschopf, das in den
Himmeln ist“, in den Jubelruf von Offb 5,13 ausbrechen wird.
Das deckt sich ganz mit Phil 2,10, wo Paulus mit grofSer Be-
stimmtheit und unantastbarer Klarheit lehrt, dass sich dereinst
auch jedes Knie der Himmlischen anbetend beugt und jede Zun-
ge — also auch die der Himmlischen! — frohlockend bekennt, dass
Jesus Christus Herr ist.
Uber das Verhiltnis, das die Gemeinde des Leibes Christi zu
diesen Himmlischen einnimmt, sagt Paulus ein Fiinffaches. Dabei
gebraucht er jedes Mal den Ausdruck ,en tois epouraniois® = in den
Himmlischen oder inmitten der Uberhimmlischen. In allen diesen
Zeugnissen steht nichts von Giitern oder Segnungen, Ortern o-
der Regionen, sondern es heilt einfach Himmlische. Diese Be-
zeichnung kommt nur bei Paulus vor, und zwar nur im Epheser-
brief.
1. Wir sind gesegnet mit jeder geistlichen Segnung inmitten
der Himmlischen (1,3).

2. Gott setzte den Christus zu Seiner Rechten inmitten der
Himmlischen (1,20).

3. Gott hat uns mitauferweckt und mitversetzt inmitten der
Himmlischen (2,6).

76



4. Durch die Gemeinde wird die mannigfaltige Weisheit
Gottes den Flrstentimern und Gewalten inmitten der
Himmlischen kundgetan (3,10).

5. Unser Kampf ist wider die geistlichen Machte der
Bosheit inmitten der Himmlischen (6,12).

Wenn wir diese fiinf Punkte betend durchdenken, so sehen
wir lebendige und wunderbare Wechselbeziehungen zwischen
dem Herrn und den Himmlischen, dem Herrn und uns und den
Himmlischen und uns. Ohne diese Durchblicke vermoégen wir
weder unsern Glaubenskampf in der Gegenwart noch unsre Stel-
lung in Christo und unsre Aufgaben in den kommenden Aonen zu
begreifen.

Erst wenn wir die Gemeinde in ihrer Bezogenheit zu ihrem
Herrn und Haupt und zu den unsichtbaren Welten schauen ler-
nen und etwas wissen hinsichtlich ihrer Stellung im Gesamtplan
Gottes, dann sind uns auch jene Uberhimmlischen nicht mehr
wesenlos, fern und fremd, sondern wir lernen jetzt unter ihrem
Druck glaubend und ausharrend unsern Weg zur Vollendung zu
gehen, um dereinst ihre Richter und Retter zu sein.

Lasst uns Menschen werden, die dem Herrn nicht nur glau-
ben, wenn Er Irdisches sagt, sondern auch dann, wenn Er Himm-
lisches bezeugt! (Joh 3,12.) — Wohl uns, dass wir durch den Geist
Gottes all das erkennen dirfen, was uns von Gott geschenkt ist
(1Kor 2,12), und wir so in alle Wahrheit geleitet werden! (Joh
16,13.)

Goliath aus Gath als Typ auf den Feind

Die Bibel ist ein wunderbares Buch voll gottlicher Gedanken,
Wege und Ziele. Auf die verschiedenste Weise stellen uns die

77



heiligen Schriften groRe Wahrheiten vor Augen. Dann und wann
erklart uns der Apostel der Fiille, Paulus, etliche solcher Typen
oder Vorbilder. So schreibt er z.B. in Rom 5,4, dass Adam ein
Vorbild (griech.: typos) des Zukinftigen, d.h. Christi ist. In 1Kor 10
lehrt er, dass die Erfahrungen, die Israel dem Fleische nach
machte, Vorbilder unseres geistlichen Lebens sind (beachte be-
sonders die Verse 6 und 111!).

Auf eine unserm Denken geradezu kihn erscheinende Weise
erklart der Apostel in Gal 4 den bildlichen Sinn der von der Magd
und von der Freien geborenen Sohne Abrahams. Der inspirierte
Schreiber lasst uns wissen, dass damit zwei Blindnisse vorge-
schattet sind; eines zur Knechtschaft und eines zur Freiheit.

Auch im Kolosserbrief erwahnt Paulus alttestamentliche Vor-
bilder. So spricht er in 2,11 von der Beschneidung des Christus,
die durch die mit Handen geschehene Beschneidung vorgebildet
ist, und belehrt uns im 16. und 17. Vers, dass die kultischen Ver-
ordnungen Uber Speise und Trank, Feste, Neumonde und Sabba-
te nur Schatten zukiinftiger Dinge sind.

Der Hebraerbrief ist durchweg eine Gegenliberstellung alttes-
tamentlicher Vorbilder und ihrer in Christus geoffenbarten Erfiil-
lung. Die wirkliche Vollerfiillung wird erst durch die paulinischen
Briefe enthiillt, das Schreiben an die Hebraer zeigt hingegen nur
die Vorerfillung. Im Sohn Gottes ist all das Wahrheit und Wesen
geworden, was vorher durch den israelitischen Kult nur ange-
deutet war. Dieses Schreiben ist so recht der Schlissel fir das
Verstandnis der Schrift und zeigt, dass Christus Gegenstand und
Ziel des gesamten Wortes Gottes ist.

Eines der dunkelsten Kapitel ist das vom Ursprung und We-
sen, Dienst und Ende des Todes. AuRer den direkten Aussagen
Uber den Tod gibt es auch fiir ihn Vorbilder und Hinweise ver-
schiedener Art. Eines davon ist das Schwert Goliaths, des Fein-

78



des Davids. Goliath stammte aus Gath, einer der fliinf Hauptstad-
te der Philister (Jos 13,3), in der einst Enakiter gewohnt hatten
(Jos 11,22).

Lesen wir, was in 1Sam 17,4-7 von ihm aufgezeichnet steht:
,Der Zwischenkampfer trat aus den Lagern der Philister hervor,
sein Name war Goliath aus Gath; seine H6he war sechs Ellen und
eine Spanne. Und er hatte einen ehernen Helm auf seinem
Haupte, und er war mit einem Schuppenpanzer bekleidet, und
das Gewicht des Panzers war finftausend Schekel Erz. Und er
hatte eherne Schienen an seinen Beinen und einen ehernen
Wourfspiell zwischen seinen Schultern; und der Schaft seines
Speeres war wie ein Weberbaum, und die Spitze seines Speeres
war sechshundert Schekel Eisen.”

Goliath heildt auf deutsch: Vertriebener, Angreifer oder Glan-
zender, und Gath bedeutet soviel wie Kelter oder Presse. -- Wer
ist der ehemals Glanzende, der Vertriebene, der jetzt mit feuri-
gen Pfeilen die Geliebten Gottes angreift? Ist es nicht der Feind,
dessen starkste Waffe der Tod ist? Die Kelter oder Presse hat es
mit Drangsal, Gericht und Angst zu tun.

Darum spricht Christus in Jes 63,3: ,Ich habe die Kelter allein
getreten, und von den Vélkern war niemand bei Mir; und Ich
zertrat sie (die Volker) in Meinem Zorn und zerstampfte sie in
Meinem Grimm; und ihr Saft spritzte auf Meine Kleider, und Ich
besudelte Mein ganzes Gewand.” Vergleichen wir damit Offb
14,19, wo von der ,grolBen Kelter des Grimmes Gottes” die Rede
ist!

Achten wir auf zwei kennzeichnende Merkmale Goliaths:
einmal spielt bei ihm die Sechszahl eine wichtige Rolle, und zum
andern wird verschiedene Male auf das Erz hingewiesen, aus
dem seine Waffen bestanden. Sechs Ellen? und eine Spanne war
Goliath groR. Sechs ist die Zahl der Gottesfeindschaft. Erinnern
wir uns nur daran, dass Pharao mit sechshundert Wagen den

! ca. 3 Meter (1 gewdhnliche Elle = ca. 45 cm)

79



ausziehenden Israeliten nachjagte (2Mo 14,7), dass das Ne-
bukadnezarsche Standbild sechzig Ellen hoch und sechs Ellen
breit war (Dan 1), dass der Herr in der sechsten Stunde stark und
dass die Zahl des Antichristen (d. Tieres) 666 sein wird.

Auch das Erz spielt eine bedeutsame Rolle bei dem Gathiter.
Eisen und Erz sind oft Bilder fir Widerspenstigkeit und Siinde. So
lesen wir z.B. in Jer 6,28: ,Allesamt sind sie die Widerspenstigs-
ten der Widerspenstigen; sie gehen als Verleumder umher, sie
sind Erz und Eisen; sie handeln verderbt allesamt.” -- Oder erin-
nern wir uns daran, dass Der zur Stinde gemachte Christus durch
eine ,eherne” Schlange vorgeschattet wird (4Mo 21,9; Joh
3,14). - Wenn der Herr zum Gericht wiederkommt, so gleichen
Seine FiiRe gliihendem Erz oder Kupfer (Offb 1,15; 2,18). Dann
gilt nicht mehr das Wort von den ,lieblichen” FiiBen derer, die
das Evangelium des Friedens verkiindigen (Jes 52,7; Rém 10,15)
Denn dann ist Er ja Richter und Racher! - Eine Botschaft, die nur
droht und schreckt, aber nicht die Liebe als Mittelpunkt hat, wird
in 1Kor 13,1 einem toénenden Erz verglichen.

Diese wenigen Hinweise mogen genligen, um zu zeigen, dass
das Erz mit Gericht in Beziehung steht. Nun wird von Goliath
ausdricklich vermerkt, dass er einen ,ehernen” Helm, ,,eherne”
Schienen und einen ,,ehernen” Wurfspiel’ hatte.

Diesem gewaltigen Feind tritt David (zu deutsch: der Gelieb-
tel) entgegen. Doch wie verschieden sind seine Waffen! David
tragt nur seine Hirtengerate. Er verlasst sich nicht auf den eher-
nen Helm, den ehernen Panzer und das Schwert, mit denen ihn
Saul bewaffnen wollte (1Sam 17,38.39), sondern stiitzt sich auf
den lebendigen Gott (V. 37).

Der Stab ist ein Symbol des Glaubens. Der Volksmund, der so
viele gbttliche Wahrheiten ahnt, singt von einem ,,goldnen Wan-
derstab” und erklart in der gleichen Strophe: ,Dieser Stab, das
ist mein Glaube.”

80



Die Israeliten sollten mit geglirteten Lenden (Gurt = Wahr-
heit), beschuhten FiiRen (Schuh = Recht oder Bereitschaft) und
einem Stab in der Hand (Stab = Glaube) das Passah Gottes essen
(2Mo 12,11), d.h. sie sollten in wahrhaftiger Glaubensbereit-
schaft stehen.

Der Stab Gottes bringt, wenn er schon erstorben scheint, Blu-
ten und Friichte (4Mo 17,5); - und wenn wir dereinst Gber den
Todesjordan gehen, so werden wir nichts in Handen haben als
den Stab des Glaubens (1Mo 32,10). - Wenn einmal die Verhei-
Rungen des messianischen Konigreiches wahr werden, so erfillt
sich der Glaube Christi, der dann nicht mehr mit eisernem Stab,
dem Gerichtswerkzeug, sondern mit einem andern Stab Sein
Volk weidet (Micha 7,14). -

David totete Goliath durch dessen eigne Waffen. Wir lesen
dariiber in 1Sam 17,51: ,,David lief und trat zu dem Philister hin,
und er nahm dessen Schwert und zog es aus der Scheide und
totete ihn und hieb ihm den Kopf damit ab.” — Hier haben wir ein
prophetisches Vorbild des Christussieges von Golgatha. Durch
den Tod, der ein Werkzeug und Untertan Satans war, machte der
Herr den Gebieter des Todes, den Teufel, zunichte. Das lesen wir
in Hebr 2,14:

,Weil nun die Kinder Blutes und Fleisches teilhaftig sind, hat
auch Er (Christus) in gleicher Weise an denselben teilgenommen,
auf dass Er durch den Tod den zunichte machte (ausschaltete
oder auller Tatigkeit setzte), der die Macht des Todes hat, das ist
der Teufel.”

Die Parallele ist unverkennbar: David, der Geliebte totet Goli-
ath, den Vertriebenen oder Angreifer, durch dessen eignes
Schwert; Christus, der Sohn der Liebe, macht den Teufel durch
dessen eignen Diener und wichtigstes Werkzeug, durch den Tod
zunichte! Das alttestamentliche Vorbild findet in Golgatha seine
Erfillung. Dem Glauben sind solche Dinge keine Zufalligkeiten

81



oder Nebensachen, sondern wunderbare Enthiillungen des We-
sens und Herzens Gottes.

Diese Wahrheit, dass Gott des Feindes eigne Waffen, Werk-
zeuge und Wege benitzt, um ihn zunichte zu machen, finden wir
in vielen Zusammenhangen der heiligen Blicher. Auf etliche sei
hier hingewiesen.

Ps 37,14.15: ,Die Gesetzlosen haben das Schwert gezogen
und ihren Bogen gespannt, um zu fallen den Elenden und den
Armen, hinzuschlachten, die in Geradheit wandeln. lhr Schwert
wird in ihr eignes Herz dringen ...“

2Sam 23,21: ,Er (Benaja) war es, der einen agyptischen Mann
erschlug, einen stattlichen Mann. Und der Agypter hatte einen
Speer in der Hand; er ging zu ihm hinab mit einem Stabe und riss
dem Agypter den Speer aus der Hand und tétete ihn mit seinem
eignen Speere.”

Ps 141,10: ,Lass die Gesetzlosen in ihre eignen Netze fallen,
wahrend ich voribergehe.”

Ps 57,6: ,Ein Netz haben sie meinen Schritten bereitet, es
beugte sich nieder meine Seele, eine Grube haben sie vor mir
gegraben, sie sind mitten hineingefallen.”

Jes 50,11: ,Siehe, ihr alle, die ihr ein Feuer anziindet, mit
Brandpfeilen euch ristet: hinweg in die Glut eures Feuers und in
die Brandpfeile, die ihr angesteckt habt! Solches geschieht euch
von Meiner Hand; in Herzeleid sollt ihr daliegen.”

Beim Vergleich von 1Sam 17,51 mit Hebr 2,14 ergibt sich also
folgende Gegeniberstellung:

David --  Christus
Goliath -- Satan
Schwert -- Tod

Der Gesetzlose oder der Feind wird auch Gottes Schwert ge-
nannt. Das lesen wir z.B. in Ps 17,13b: ,Errette meine Seele von
dem Gesetzlosen, Deinem Schwerte!” - In Sach 13,7 fordert Gott
Sein ,,Schwert”, d.i. den Tod, auf, Seinen (ndmlich Gottes) Hirten,

82



den Mann, der Sein Genosse ist, zu schlagen. Dass es sich hier
um den Kreuzestod Christi handelt, ersehen wir aus Mt 26,31,
wo wir lesen: ,Da spricht Jesus zu ihnen: Ihr werdet euch alle in
dieser Nacht an Mir argern; denn es steht geschrieben: Ich wer-
de den Hirten schlagen, und die Schafe der Herde werden zer-
streut werden.”

Was ist aber der Tod seinem eigentlichen Wesen nach? Ist er
nur ein Getrenntsein von Gott, ein Zustand der Bewusstlosig-
keit? Wenn wir die Zeugnisse der Schrift Giber den Tod nicht zu
vergeistigen und umzudeuten suchen, sondern ganz wortlich
nehmen, so drangt sich uns der Eindruck auf, dass der Tod, zu-
tiefst gesehen, ein Geisteswehen, eine Personlichkeit ist. Statt
menschlicher MutmalRungen und Erwdgungen wollen wir eine
Reihe von Gottesworten sprechen lassen.

Offb 6,8: ,Ich sah: und siehe, ein fahles Pferd, und der darauf
sal}, sein Name war Tod; und der Hades folgte ihm. Und ihm
wurde Gewalt gegeben (iber den vierten Teil der Erde, zu toten
mit Schwert und mit Hunger und mit Tod und durch die wilden
Tiere der Erde.” -

Dass die Totenbehaltnisse, bzw. deren Insassen Herrscher
Uber sich haben, ersehen wir z.B. aus Offb 9,11: ,,Sie haben tber
sich einen Konig, den Engel des Abgrunds; sein Name ist auf heb-
raisch Abaddon, und im Griechischen hat er den Namen Apol-
lyon.” Ware dieser Konig des Abgrundes keine geschopfliche
Personlichkeit, sondern nur eine Benennung fiir einen Zustand,
so waren doch gewiss nicht zwei Namen in verschiedenen Spra-
chen genannt, die sein Wesen kennzeichnen sollen!

Hiob 28,22: ,Der Abgrund und der Tod sagen: Mit unsern Oh-
ren haben wir ein Gerilicht von ihr (d.i. der Weisheit, welche
Christus ist) gehort.” — Ein Zustand kann weder sprechen noch
horen. Das vermag nur ein Geschopf, eine Personlichkeit.

Ps 49,14: ,Man legt sie (d.i. die Menschen) in den Scheol wie
Schafe, der Tod weidet sie.” — Hier wird der Tod ein Hirte ge-

83



nannt, der Abgeschiedene weidet. Ob sich wohl der Herr im Ge-
gensatz zu diesem bosen Hirten der ,,gute” Hirte nennt?

Jes 28,15: , lhr sprechet: Wir haben einen Bund mit dem Tode
geschlossen und einen Vertrag mit dem Scheol gemacht: wenn
die Uberflutende GeiRRel hindurchfdhrt, wird sie an uns nicht
kommen; denn wir haben die Liige zu unsrer Zuflucht gemacht
und in der Falschheit uns geborgen.” — Kann man mit einer Sache
oder einem Zustand einen Bund schlieBen? Das ist doch unmdg-
lich! Wie sich der Glaubige seinem Herrn bewusst und willig hin-
gibt, so liefern sich manche Menschen dem Teufel und der Siin-
de aus. Sollte es da nicht moglich sein, dass man in irgendeiner
Form auch mit dem Tode einen Bund schliefen kann?

Jer 9,21: ,Der Tod ist durch unsre Fenster gestiegen, er ist in
unsre Paldaste gekommen, um das Kind auszurotten von der Gas-
se, die Jiinglinge von den StralRen.” — Wenn wir ein solches Wort
nicht verflichtigen wollen, sondern wortlich zu nehmen suchen,
dann ist auch nach diesem Zeugnis der Tod mehr als ein bloRer
Zustand des Schlafes und der Bewusstlosigkeit.

Rom 6,9: ,Christus, aus den Toten auferweckt, stirbt nicht
mehr; der Tod herrscht nicht mehr Gber Ihn.” — Da der Herr fir
eine Zeit lang ein wenig unter die Engel erniedrigt war, so war Er
auch dem Tode unterstellt, der bis zu der von Gott verordneten
Frist Uber lhn herrschen durfte wie ein Machthaber Uber seine
Diener.

Offb 20,6: ,Gllickselig und heilig, wer teilhat an der ersten
Auferstehung! Uber diesen hat der zweite Tod keine Gewalt.” —
Aus diesem Wort ersehen wir, dass der Tod ein Gewalthaber ist,
dessen Machteinfluss aber genaue Grenzen gezogen sind. So
spricht auch 2Kor 3,7 von einem ,Dienst des Todes” im Gegen-
satz zu dem ,Dienst des Geistes” im nachsten Vers.

Der Anblick des Todes muss schrecklich und erschitternd
sein. Darum lesen wir 6fter in der Schrift VerheiBungen, die un-

84



ter gewissen Voraussetzungen zusichern, dass man den Tod
nicht zu sehen braucht. So heildt es in Ps 89,48: ,Welcher Mann
lebt und wird den Tod nicht sehen, wird seine Seele befreien von
der Gewalt des Scheols?” — In Joh 8,51 sagt der Herr: ,Wahrlich,
wahrlich, Ich sage euch: Wenn jemand Mein Wort bewahren
wird, so wird er den Tod nicht sehen ewiglich®, und Hebr 11,5
bezeugt: ,Durch Glauben ward Henoch entriickt, damit er den
Tod nicht sehen sollte, und er wurde nicht gefunden, weil Gott
ihn entriickt hatte.” Der Zweck der Entriickung des Gott wohlge-
falligen Henoch wird in die wenigen Worte zusammengefasst:
,damit er den Tod nicht sehen sollte.”

Wenn wir diese und dhnliche Gottesworte vorurteilsfrei und
ohne vorgefasste dogmatische Einstellung auf uns wirken lassen,
so haben wir den starken Eindruck, dass der Tod im tiefsten
Grunde nicht ein bloRer Zustand, sondern ein Geschopf, nicht
Bewusstseinslosigkeit und Schlaf, sondern ein Wesen und Ge-
walthaber ist.

Jesu Kampf im Garten Gethsemane wird durch Hebr 5,7 auf
eine Weise erklart, die helles Licht auf dieses Ereignis wirft. Dort
lesen wir namlich: ,Der in den Tagen Seines Fleisches, da Er so-
wohl Bitten als Flehen Dem, Der |hn aus dem Tode zu erretten
vermochte, mit starkem Geschrei und Trdanen dargebracht hat
(und um Seiner Frommigkeit willen erhort worden ist).” —

Welche Bitte des Herrn ist erhort worden? Sicher denken
hier viele an Lk 22,42, wo Jesus betete: , Vater, wenn Du diesen
Kelch von mir wegnehmen willst, - doch nicht Mein Wille, son-
dern der Deine geschehe!” Das Kreuz kann aber mit dem Kelch
nicht gemeint sein. Denn wenn das Flehen um Hinwegnahme
des Sterbens- und Leidenskelches erfiillt worden ware, so ware
ja Sein Kreuzestod unmoglich geworden. Nicht das Sterben als
solches flurchtete der Herr, denn dazu war Er ja schon vor Grund-
legung der Welt bereit. Was Ihn mit Furcht erfiillte, war die Mog-
lichkeit, dass Er vor Golgatha sterben kdnne. Darum flehte Er,

85



dass dieser Todeskelch an lhm vorilibergehe. Und in diesem
Punkt wurde Er auch erhort. Christus war in Gethsemane in ei-
ner starken Todesangst, wie das griechische Wort agoonia sagt.
Aber der lhn durchwihlende Tod fand nichts an |hm, konnte
wegen Seiner Stindlosigkeit den Vollwert des Opfers Seines heili-
gen Leibes nicht antasten.

Christus wurde ,,abgeschnitten aus dem Lande der Lebendi-
gen” (Jes 53,8) und war im Rachen des Lowen (Ps 22,21). Aber
der Tod konnte lhn nicht behalten, und der Herr l16ste dessen
Wehen auf (Apg 2,24). Gleichwie der groBe Fisch Jonas nicht
verdauen konnte, sondern ihn wieder ausspie, so musste auch
der Tod den Herrn wieder herausgeben.

Hier erfiillte sich, was der Herr in heiliger Gewissheit bezlig-
lich Seines Lebens und Sterbens in Joh 10,18 sagte: ,Niemand
nimmt es (d.i. Sein Leben) von Mir, sondern Ich lasse es von Mir
Selbst. Ich habe Gewalt, es zu lassen, und habe Gewalt, es wie-
derzunehmen.” — Entsprechend Seinem Wort von Mt 12,29
drang Er in das Haus des Starken, des Feindes ein, band ihn und
raubte seinen Hausrat.

Nun hat der Herr, der tot war, aber jetzt von Aon zu Aon le-
bendig ist, die Schliissel des Todes in Seinen starken, heiligen
Handen (Offb 1,18). Christus ist Herr und Gebieter Gber den Tod,
und nicht mehr ist der Tod Herr Gber Ihn! — Hiob 9,13 wurde
auch hinsichtlich des Todes wahr. Dort bezeugt namlich der Dul-
der aus Uz: ,,Gott wendet Seinen Zorn nicht ab, unter hn beugen
sich Rahabs Helfer.”

Wer sind diese , Helfer Rahabs“? Rahab bedeutet ,Ungestiim,
Brausen oder Leben und ist der Name eines Seeungeheuers (vgl.
Leviathan!). Manchmal bezeichnet es Agypten, den Feind Israels.
Dieser Rahab, dieser Leviathan oder Drache ist ein Symbol des
Teufels, der ja in Offb 12,9 und 20,2 Drache und alte Schlange
genannt wird.

86



Die Helfer des Feindes beugen sich unter Gott; die satani-
schen Gewalten wurden ja auf Golgatha entwaffnet, ausgezogen
oder zur Schau gestellt (Kol 2,6). Nach und nach wird offenbar,
dass dem Herrn wirklich das ganze All unterworfen ist, auch
wenn man jetzt noch nichts davon sieht.

Ein prophetisches Vorbild dafiir, dass der Tod ein Werkzeug
Christi wird, haben wir in 1Sam 21,9: ,Der Priester sprach: Das
Schwert Goliaths, des Philisters, den du im Terebinthental er-
schlagen hast, siehe, es ist in ein Oberkleid gewickelt hinter dem
Ephod; wenn du es dir nehmen willst, so nimm es, denn es ist
kein anderes hier auller diesem. Und David sprach: Seinesglei-
chen gibt es nicht; gib es mir!“

Das Schwert Goliaths ist in Priesterkleider eingehdillt. Ist das
eine belanglose Nebensachlichkeit, oder sind auch in dieser
durch den Geist Gottes niedergelegten Schrift Heilsgedanken
enthalten? Uns diinkt, dass die Geschichte von Goliaths Schwert,
das ein Werkzeug in der Hand des David-Christus wurde, wie
jedes Wort der heiligen Buchrollen von tiefer Bedeutung ist.

Wir kdnnen unsre Gegenliberstellung um ein Glied weiterfiih-

ren: David -- Christus
Golitath -- Satan
Schwert -- Tod
Schwert im Priesterkleid -- Tod als Werkzeug Gottes

Jetzt verstehen wir den Dichter, wenn er, befreit von jeder To-
desfurcht, frohlockt: ,Jesus lebt, nun ist der Tod
mir der Eingang in das Leben.”

Durch Christi Sieg auf Golgatha ist der Tod nicht mehr der
,Konig der Schrecken” (Hi 8,14), der in ein grauenhaftes, dunkles
Nichts fiihrt, sondern nun ist Sterben Gewinn, so dass viele
gleich einem Paulus Lust haben abzuscheiden, um bei Christo zu
sein (Phil 1,21,23).

87



Das Schwert ist nicht mehr in der Hand des grausamen Goli-
ath-Satan, sondern es ist eingehiillt in das Gewand des wahrhaf-
tigen Priesters. Christus ist der Gebieter auch Gber den Tod und
besitzt die Schlissel des Totenreichs. Er ist Herr iber Lebende
und Tote (R6m 14,9), und bei Ihm, dem Gott der Rettungen, ste-
hen nicht nur die Eingdange, sondern auch ,die Ausgange vom
Tode” (Ps 68,20). Glickselig, wer denn kurzen, kostlichen Gna-
denausgang aus dem Tode zum Leben gehen darf und so vor
dem langen, furchtbaren Gerichts- und Verdammnisausgang
bewahrt bleibt!

88



