
 1 

 

 
 

Religion oder 

Gottesoffenbarung 

 
Ratschluss oder  

Vorsatz 

 

 

Kenntnis und  

Erkenntnis 

 
 

 

 

Von Karl Geyer  1895 - 1955 

 
243a 

 



 2 

 
Religion ist das, was der Mensch über Gott denkt und was der 
Mensch tut, um mit Gott in Verbindung zu kommen 

Da jeder Mensch irgend etwas über Gott denkt, so gibt es 
letzten Endes so viele Religionen, als es Menschen gibt; denn 
selbst in den einzelnen Religionssystemen bzw. den Konfessio-
nen unterscheidet  sich ein Anhänger von dem anderen. Der eine 
stellt sich die Sache so vor, der andere eben anders. Demgegen-
über sagt uns die Bibel, was  G o t t  über den Menschen denkt 
und was er  getan hat, um den Menschen mit sich in Verbindung 
zu bringen. 

Dies ist das völlige Gegenteil von jeder Religion. Kein Mensch 
hätte je von sich aus den Gedanken zu der Höhe erheben kön-
nen, das Wesen des unsichtbaren Gottes wahrheitsgemäß dar-
zustellen, noch könnte jemals ein erschaffener Geist etwas aus-
sagen über die Pläne, die Gott bei sich selbst fasste, ehe der 
Welt Grund gelegt war. Niemand ist sein Mitberater gewesen 
Rö. 11,34. Er entwirft und er führt es auch aus Jes. 46,9-11. Gott 
war in Christo und versöhnte die Welt mit sich selber 2. Kor. 
5,18.19; Kol.1,19.20. 

Der religiöse Mensch sucht seine Bedürfnisse auf eine seiner 
Art gemäße menschliche Weise zu befriedigen. Seine Machtlo-
sigkeit gegenüber allem Todeswesen und die Ungewissheit dem 
Grabe gegenüber erfüllen sein Herz  mit Grausen. Könnte da 
etwas anderes als Furcht die Folge sein? Muss er da nicht versu-
chen, sich die Gewalthaber über alle diese Dinge günstig zu 
stimmen? So sucht er durch eigene Leistung das „Schicksal“ 
günstig zu beeinflussen und zu wenden. Hierin stimmen alle 
menschlichen Regionen überein. Es sei hier nur ein Satz aus der 
wissenschaftlichen Abhandlung eines Konversationslexikons an-
geführt, der genügt, um zu zeigen, dass alles religiöse Bestreben 
seine Begründung im Menschen hat. Der Satz lautet: „Die religi-
öse Vorstellungstätigkeit zeigt stets das Bestreben, mit der Got-



 3 

tesvorstellung zugleich auch in irgend welchem Umfang eine 
Weltanschauung zu entwerfen, folgt aber hierbei zunächst ledig-
lich den Eingebungen der subjektiven Stimmung und Auffas-
sungsweise und pflegt diese mit besonderer Energie geltend zu 
machen, denkt z.B.  Gott nicht, wie er an sich ist, sondern wie er 
um der Wünsche des Menschen willen sein müsste.“ Brockhaus 
1908. 

Gott aber geht seinen Weg, wie er ihn sich vorgesetzt hat. Er 
übersieht die Zeiten der Unwissenheit. Einzelne Menschen lässt 
er etwas schauen von seiner unsichtbaren Größe und Herrlich-
keit. Als die Zeit erfüllt ist, sendet er seinen Sohn und stellt in 
ihm sich selbst seiner staunenden Engel- und Menschenwelt vor 
Augen. „Wer mich sieht, der sieht den Vater.“ 

Da kam es zum Vorschein, dass Gott Liebe ist. All das, was die 
Nationen aus der Furcht ihres Herzens heraus geleistet hatten,  
um die unsichtbaren Machthaber günstig zu stimmen, hatten sie 
den Dämonen dargebracht 1. Kor. 10,20. Gott brauchte nicht 
günstig gestimmt zu werden. Sondern er liebte die Welt also, 
dass er seinen einziggezeugten Sohn für sie gab. Er forderte 
nicht, sondern er gab. Was zu tun war, tat er selbst, und als sein 
geliebter Sohn den Willen des Vaters ausgeführt hatte, konnte er 
sagen: „Es ist vollbracht.“ Damit ist aller Leistung des Menschen 
Gott gegenüber ein für allemal der Boden völlig entzogen. Wer 
es dennoch versucht, stellt das Werk Gottes als nicht ausrei-
chend hin. Er schmäht das Werk Christi und fällt aus der Gnade. 
Angesichts eines so vernichtenden Urteils, wie es Gott selbst in 
Rö. 3 , 9-20 u. a. über den Menschen fällt, erscheint jeder Ver-
such, das Fleisch verbessern zu wollen, als Lästerung.  

Gott lässt seine Ehre keinem anderen. So absolut sein Ver-
nichtungsurteil über das Fleisch ist, so absolut ist auch das Werk 
der Gnade, das er an dem Gerichteten vollbringt. Er macht die 
Toten (in Sünden und Vergehungen) lebendig Eph. 2,4-10. An 
dem so  gewordenen neuen Menschen findet selbst der Satan 



 4 

nichts mehr zu verklagen Rö. 8,1 u. 29-39. Der neue Mensch ist 
geschaffen in rechtschaffener Gerechtigkeit und Heiligkeit Eph. 
4,25. Das alte ist vergangen, alles ist neu geworden.   2. Kor. 
5,17. Was bleibt noch hinzuzufügen? 

Der Mensch sieht das, was vor Augen ist. Darum ist auch al-
les religiöse Wesen auf sinnliche Wahrnehmbarkeit abgestellt. 
Deshalb ist auch die Masse immer da zu finden, wo „was los ist“ 
oder „was geboten wird“. 

Offenbarungen aber gibt es weder auf diesem noch auf je-
nem Berge, sondern im Geist, wenn der Mensch von seinem 
Gott abgesondert wird, wie wir es bei Johannes auf Patmos se-
hen oder bei Paulus im Gefängnis zu Rom. Dieses Alleinsein mit 
Gott, das uns als völlig erkannte und durchschaute Leute vor sein 
Angesicht stellt, ist dem Herdenmenschen so schrecklich, dass er 
ihm möglichst aus dem Weg geht. Statt dessen macht er Betrieb, 
um „religiös praktisch tätig“ zu sein. 

Das Urteil Gottes über alles religiöse Tun und Gebaren finden 
wir am besten zusammengefasst im Galaterbrief.. 

Kann es uns wundern, dass bei einer Sache, die auf den Men-
schen gegründet ist, die Verwirrung immer mehr zunimmt? Das 
Ende aller Gedanken auch auf diesem Gebiet  wird dasselbe sein 
wie das der ersten Vereinigung der Menschheit, als sie als Gip-
felpunkt ihrer Leistungen den Turm zu Babel bauten. Gott 
braucht keinen Haufen Steine. Er hat nur einen einzigen kostba-
ren Eckstein erwählt. Der wird eines Tages alle Standbilder der 
Nationen zerschmettern. 

Beschämend aber ist es, dass Gläubige von der christlichen 
Religion reden und damit die Offenbarung Gottes selbst herab-
ziehen auf den Boden der Menschen. Gottes Tun ist absolut. 
Was hat das zu tun mit den Meinungen der Menschen, mögen 
sie auch noch so gut gemeint sein? Die Bibel hat gar nichts zu 
tun mit der vergleichenden Religionswissenschaft. Sie ist das 
einzige Buch der Welt, das den verborgenen Gott enthüllt. Nicht 



 5 

aber ist sie eine Sammlung von Moralvorschriften. Unter diesen 
Sammlungen mag es bessere und schlechtere geben. Offenba-
rungen Gottes aber gibt es nur eine, die Schrift. 

Möchten wir dem geschriebenen Wort dieselbe Ehrfurcht 
entgegenbringen wie dem fleischgewordenen. Dann kann der 
Geber dieses Wortes, Gott, der alleinige Machthaber der Welt, 
der in einem unzugänglichen Licht wohnt, da niemand hinkom-
men kann, sich auch an unseren Herzen so offenbaren, dass wir 
auf menschliche Hilfe und Beweismittel völlig verzichten können, 
weil wir das Zeugnis des Geistes in uns tragen und aus seliger 
Erfahrung heraus wissen, was es ist um die Gemeinschaft mit 
dem lebendigen Gott. 
 

Ratschluss und Vorsatz 

 
Gott ist ein Gott der Ordnung. In seinem ganzen weiten 

Weltall hat er alle seine Werke weislich geordnet. Die Regierung 
liegt in seiner Hand. Die Ausführung seiner Gedanken und Pläne 
hat er in dem gegenwärtigen Zeitlauf den Engeln übertragen. 
Ihnen ist die ordnungsgemäße Verwaltung  des jetzigen Zeitlaufs 
anvertraut, während die zukünftige Welt dem Menschen unter-
stellt ist, dem neuen Menschen, dem Gottmenschen, dem Chris-
tus, Haupt samt Leib Hebr. 2,5-7. 

In einer sehr großen Zahl von Stellen redet die Schrift nun 
von den Engeln in ihrer Tätigkeit als himmlische Reichsbeamte, 
die allezeit bereit sind, göttliche Befehle auszuführen. Einem 
jeglichen von ihnen sind besondere Aufgaben zugeteilt. Sie die-
nen Gott in seinem oberen Heiligtum Off. 8,1-5, führen seine 
Gerichte aus 1. Mo. 19; 2. Kön. 19,35; Ps. 78, 49; Apg. 12,23; Off. 
9,13-15, haben Gewalt über das Feuer Off. 14, 18, bewegen das 
Wasser Off. 16,5; Joh. 5,4, sind Bewahrer der Winde Off. 7,1, 
haben Macht über den Hagel Jes. 28,2, werden zu Feuerflammen 
Ps. 104,4, Hebr. 1,7, sind dienstbare Geister Hebr. 1,14, bilden 



 6 

das himmlische Heer des Herrn der Heerscharen 1. Mo. 32,1-2; 
Lk. 2,13; Mt. 26,53; Off. 5,11; Ps. 68,17(18); Jos. 5,14; Hiob 15,3; 
2. Kön. 6,14-17; Ps. 91,11; 103, 20.21; 148,2; Dan. 7,10; Juda 9; 
Dan. 12,1.10.21. (Siehe überhaupt Dan. 10, 1-21). 

Hinter den sogenannten Naturkräften stehen also gewaltige 
Geistermächte, die in dem ganzen Schöpfungsbereich alles in 
Betrieb setzen und in Ordnung halten. Sie sind in ihrer Stellung 
nicht einander gleich, sondern unterscheiden sich nach Rang und 
Würde und sind in verschiedene Ordnungen eingeteilt. Die 
Schrift nennt deren sieben: Throne, Fürstentümer, Herrschaften, 
Obrigkeiten, Gewalten, Kräfte und Mächte. Beachten wir dabei, 
dass die Organisationen irdischer Staatengebilde genauso 
durchgeführt ist, einerlei, ob es sich um Monarchien oder De-
mokratien handelt. Nur die Namen sind bisweilen anders. Um 
den Kaiserthron stehen die Bundesfürsten, unter ihnen die Stan-
desherrschaften, darunter Obrigkeiten, Gewalten, Kräfte und 
Mächte. Man sieht, wie bei der Bildung irdischer Staaten die 
Engel als Inspiratoren  im Hintergrund stehen, so dass die sicht-
baren Reiche ein getreues Nachbild der Reiche in den himmli-
schen Örtern sind. Die Sternenwelten und Himmelssphären sind 
eben nicht dazu da, dass wir Menschen nachts etwas Interessan-
tes zu sehen haben, vielmehr spielen sich dort in der Geisterwelt 
alle großen Kämpfe ab, deren Projektionen oder Schattenbilder 
wir hier auf Erden erleben. 

Der Glaube im Sinne der Schrift nimmt an dem Sichtbaren 
das Unsichtbare wahr. Er bleibt nicht am Schatten oder der Er-
scheinung hängen, sondern  sucht hinter all der Erscheinungen 
Flucht die Dinge in ihrer Wirklichkeit zu erfassen. Dadurch erst 
wird das Herz des Gläubigen hingelenkt auf die Dinge, die dro-
ben sind. Er sucht, was droben ist, und er fängt an, das verbor-
gene Leben mit Christo in Gott zu leben. Die Himmel sind dann 
kein leerer Raum mehr für ihn, sondern es gibt nichts Irdisches 
mehr, was sein Interesse in höherem Maß fesseln könnte als die 



 7 

unsichtbare Welt des wahren Seins. Er ist gekommen zu den 
Dingen, die nicht mehr erschüttert werden können Hebr. 
12,22.23. Alles andere sind für ihn Schatten und Nach- oder Ab-
bilder der himmlischen Dinge. Hebr. 8,2.5: 9,23; 10,1; Kol. 2,17; 
3,1-3. (Siehe auch die Anmerkung zu Hebr. 11,3 in der Elberfel-
der  Übersetzung). 

Da unser Kampf nicht mit Fleisch und Blut ist, sondern mit 
Fürsten und Gewaltigen, die in der Luft herrschen Eph. 6,12, mit 
den Weltbeherrschern und Systemhaltern in den himmlischen 
Örtern, so ist es notwendig, diese Geistesmächte in ihrer Tätig-
keit kennen zu lernen, um ihnen richtig entgegentreten zu kön-
nen, nicht aber sinnlos zu kämpfen, wie einer, der Streiche in die 
Luft führt und zuletzt verächtlich wird Apg. 19, 13-17. 

In dem jetzigen Zeitlauf steht alles unter Engelsherrschaft; in 
dem zukünftigen nicht mehr, sondern unter der Herrschaft des 
Gottmenschen, des Christus, Haupt  und  Gliedern  Hebr. 2,5-7;  
1. Kor. 6,2.3. Alle Gottesverheißungen sind im Sohn Ja und Amen 
und werden ausgeführt zum Lobe und zur Herrlichkeit Gottes 
durch uns, die Glieder, die Organe seines Leibes 2. Kor.1,20, Rö. 
8,18-21. Seit das Haupt als der erste Mensch der neuen Ordnung 
frei wurde von der alten Ordnung durch Tod und Auferstehung, 
sind auch die Glieder frei von der alten Ordnung Eph. 2,2; Gal. 
1,4. 

Die Engel, deren Dienst und Geschäft  es ist, in dem jetzigen 
Zeitlauf die Ordnung des Kosmos  aufrecht zu erhalten, sind dem 
dafür verantwortlich, der ihnen ihr Fürstentum anvertraut hat. 
An bestimmten Tagen versammeln sie sich um den Thron des 
Herrn. (Es sei an dieser Stelle nur soviel über den Herrn, den 
Jahwe des Alten Testaments gesagt, dass es immer der Herr Je-
sus ist, nie aber der Vater. Der Vater wohnt in einem unzugängli-
chen Licht, da niemand zukommen kann. Niemand hat ihn je 
gesehen außer dem einziggezeugten Sohn, der ihn uns kundge-
macht hat Hebr. 1,1-3; 1.Kor. 10,4 u.a. Der Herr aber erscheint 



 8 

im Alten Bund immer in der Gestalt des Bundesengels. In 1. Mo. 
18 wird von den drei Männern nur der als der Herr angeredet V. 
3, der sich in Vers 13 und 14 selbst als Jahwe bezeichnet, wäh-
rend die beiden Begleiter Engel sind Vers 22 und Kap. 19,1. 
Vergl. weiter 2. Mo. 3, Apg 7,30-38; 2. Mo. 24,9-18 u. a.  

Von solchen vorgenannten himmlischen Ratsversammlungen 
berichtet uns die Schrift mehrfach.  Man lese nur einmal Hiob 
1,6-12 und 2,1-7. Die Schlachter-Bibel sagt an dieser Stelle so 
schön: „Es geschah aber des Tages, da die Söhne Gottes vor den 
Herrn zu treten pflegten, dass auch der Satan unter ihnen kam.“ 
Dadurch wird uns diese Art der Versammlungen als eine Gepflo-
genheit in der Engelwelt dargestellt, der sich alle unterzuordnen 
haben, selbst der Satan. Von einer weiteren Ratsversammlung 
berichtet uns 1. Kön. 22, 19-22. Man beobachte dabei, dass die 
heiligen Engel nicht auf derselben Seite stehen wie die gefalle-
nen, sondern so, wie der Herr einmal die Menschen scheiden 
wird, wie die Schafe von den Böcken geschieden werden, die 
einen zu seiner Rechten, die andern zu seiner Linken, so ist auch 
das Heer des Himmels geschieden. Und wie es in einer irdischen 
Ratsversammlung verschiedene Meinungen gibt, so auch hier, 
wo der eine  s o  spricht und der andere  s o (V. 20). 

Inmitten solcher Mächte offenbart er sich stets als der All-
mächtige, inmitten der Gewaltigen als der Allgewaltige. Wie 
könnte er auch anders seine Autorität aufrecht erhalten denen 
gegenüber, die, wie Satan selbst, gerne den Platz des Sohnes zur 
Rechten der Majestät in der Höhe einnehmen möchten. Dem 
schwachen Menschen aber erscheint er in einer ganz anderen 
Gestalt, frei von Furcht und Schrecken. „Fürchtet euch nicht“, 
oder „Das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns, und wir 
sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit als eines Eingebore-
nen vom Vater, voller Gnade und Herrlichkeit.“     

Psalm 89,6.7 (8) sagt: „Wer ist Jahwe zu vergleichen in den 
Wolken? Wer ist Jahwe gleich unter den Söhnen der Starken 



 9 

(den Göttersöhnen)? – Er ist ein Gott, gar erschrecklich in dem 
vertrauten Ratkreis seiner Heiligen und furchtbar für alle, die um 
ihn her sind.“ In diesem vertrauten Ratkreis seiner Heiligen hält 
er, der Herr, Beratungen ab, die sich auf die Regierung der jetzi-
gen Welt beziehen. Dabei kommen nicht nur die heiligen Engel 
zu Wort, sondern auch Satan und seine Engel, wie dies aus Hiob 
1 u. 2 sowie 1. Könige 22 ersichtlich ist. Ja, an diesen beiden Or-
ten sehen wir, dass bisweilen auch ihr Rat von dem Herrn zum 
Beschluss erhoben wird, wenn es sich darum handelt, zu sichten, 
zu prüfen und zu verderben. Denn der Satan ist ein Lügner und 
Menschenmörder. Darum geht er bei Ahab darauf aus, durch die 
Lüge dessen Tod herbeizuführen. Diesen Auftrag gibt Gott nicht 
einem seiner heiligen Engel. Jeder wird seiner Natur gemäß be-
schäftigt. Vgl. auch Lukas 22,31 mit Amos 9,9 (Luther) und Off. 
12,17 und Ps. 78,49 usw. 

Während in Hiob 1 und 2 sowie in 1. Kön.22 der Antrag der 
Linken angenommen wird, finden wir an anderen Stellen, wie 
der Rat der heiligen Engel  zum Beschluss erhoben wird. Man 
lese hierzu Dan.4,10-14 (Elberfelder Übersetzung Vers 13--17). 

Eine der einschneidendsten Beratungen des Ratkreises seiner 
Heiligen aber fand auf dem Sinai statt, als deren Endergebnis das 
Gesetz gegeben wurde. Zunächst lese man sorgfältig Stellen, z.B. 
Apg. 7,53; Gal.3,19; Hebr. 2.2; 5. Mo. 33,2; Ps: 68,17(18); Jes. 
63,9; Aüg. 7,30.35.38 u.a. 

Als er auf dem Sinai erschien, um den Kindern Israel das Ge-
setz zu geben, das aus seiner Rechten für sie hervorging, kam er 
her von dem Berge der Schönheit (Paran = Schönheit) und von 
Myriaden von Heiligen, die mit ihm herabkamen auf den Sinai zu 
dem feierlichen Akt der Übergabe des in ihrem Ratkreise be-
schlossenen Gesetzes 5. Mo. 33,2. Es war durch ihr Geschäft, 
durch ihre Tätigkeit, durch ihren Rat zustande gekommen, auf 
ihre Anordnung hin erlassen worden. Selbstverständlich hätte ihr 
Rat nie Gesetzeskraft erlangt, wenn er ihn nicht zum Beschluss 



 10 

erhoben und durch seine Schrift mit seinem eigenen Finger ihn 
sanktioniert hätte 2. Mo. 31,18; 32,16. Das Gesetz richtete sich 
zunächst an die Adresse der Kinder Israel. Aber sie sind nicht der 
eigentliche Adressat, sondern der, den der Herr in Joh. 8,44 als 
ihren Vater bezeichnet. Es muss beachtet werden, dass das Ge-
setz gar nicht der „ihr“-Linie läuft, sondern auf der „du“- Linie. Es 
heißt nicht: „ihr sollt nicht lügen, stehlen ehebrechen, töten 
usw“, sondern „du sollst nicht töten, stehlen, ehebrechen“ usw. 

Wenn einmal der „Du“, der Satan, nicht mehr lügt, stiehlt, 
mordet, dann stehlen, lügen und morden auch seine Untertanen 
nicht mehr. 

Ihn sollte das Gesetz treffen, das auf den Rat der heiligen En-
gel hin von Gott gegeben wurde. Gottes tiefster Liebeswille war 
es nicht, das Volk 40 Jahre in der Wüste umherzuführen. Auch 
das lag nicht in seiner Liebesabsicht, ihnen das harte Joch der 
ungezählten blutigen Tieropfer aufzuerlegen. Klar und deutlich 
bezeugt es die Schrift: „Brandopfer und Schlachtopfer hast du 
nicht gewollt . .“ Ps. 40, 6-8 (7-9), Hebr. 10, 1-11. Ebenso bezeu-
gen die Worte Hos. 6,6 und die in Mk.12, 28-34, besonders V. 33, 
dass es einen besseren Weg gibt, um bei Gott angenehm zu sein 
als den Weg des Tieropfers. Beachte auch den vom Herrn selbst 
bestätigten Ausdruck: „. . mehr als a l l e  Brandopfer und 
Schlachtopfer.“ Weil Gott (um dies einmal menschlich töricht 
darzustellen),  sein Volk auf einem besseren Weg zu sich selbst 
hinführen wollte, redete er zunächst gar nichts  mit ihm von Op-
fern und dergleichen Jer. 7,22.23 und 2. Mo. 15,26. 

Opfer sind immer ein Zeichen dafür, dass eine Katastrophe 
stattgefunden hat. Sie sollen Auseinandergebrachtes wieder 
zusammenführen, aus der Liebesverbindung Herausgetretenes 
wieder versöhnen. Deshalb weist auch Gott in 2. Mo. 20 bei der 
Gesetzgebung sowohl auf die erste Sünde überhaupt hin, wie 
auch auf das Opfer unmittelbar im Zusammenhang mit dem ers-



 11 

ten Gebot. Vergleiche die Verse 3,23,24  mit Jes.  14,12-14 und 
Hes. 28, 14-16. 

Der Glaube nimmt an dem Sichtbaren das Unsichtbare wahr. 
Irdische Dinge sind Abbilder der Dinge in den Himmeln- So wer-
den auch irdische Machthaber als Abbilder der Mächte und Ge-
walten im Lufthimmel benutzt, um uns an den Schatten auf Er-
den das Wesen im Himmel zu zeigen. So wird in Hes. 31 der Kö-
nig von Ägypten als Vorbild auf den Satan benutzt. Ägypten heißt 
zu deutsch Finsternis. Pharao von Ägypten heißt also: König der 
Finsternis. Deshalb wird auch in Hes. 31, 2 und 18 gefragt: „Wem 
bist du zu vergleichen unter den Bäumen Edens?“ Lies das ganze 
Kapitel, besonders Vers 8 und 9. Ähnlich ist es auch in Jes. 1, 12-
14 und Hes. 28,14-16. 

Die erste Sünde, die überhaupt getan wurde, war die, dass 
ein Geschöpf sprach: „Ich will meinen Thron stellen hoch über 
die Sterne Gottes und mich gleich machen dem Höchsten.“ Ein 
als Lichtswesen erschaffener Engelfürst verließ seine Behausung, 
um seinen Thron neben den Thron Gottes zu stellen. Er wurde 
von Gott hinabgestürzt in den tiefsten Abgrund. Denn wer sich 
selbst erhöht, soll erniedrigt werden. 

Als der Satan in der Wüste versuchte, das kaum aus Ägypten 
gerettete Volk zu verderben, indem er den Weibessamen (vgl. 
Off. 12,17), der kurz zuvor noch Siegeslieder sang, gegen Gott 
aufwiegelte und zum Murren brachte, da beschlossen die heili-
gen Myriaden, um das Volk einen Zaun zu machen, damit der 
Böse es nicht verderbe. Sie ordneten das Gesetz an. Gott griff 
nicht in diese Handlung der Engel ein, denen er ja die Verwal-
tung des jetzigen Zeitlaufs übertragen hat, sondern fand diese 
Anordnung heilig und gut, den Umständen entsprechend. Er 
sanktionierte das Gesetz, indem er diesen einschneidendsten 
aller Ratschlüsse  mit heiligem Finger auf besondere Tafeln 
schrieb, die ebenfalls als sein Werk bezeichnet werden. 



 12 

Während die erste Sünde darin bestand, dass ein Geschöpf 
sich neben den Schöpfer setzen wollte, besteht das erste Gebot 
darin, dem Geschöpf diesen Platz zu verweigern. Kein Geschöpf  
kann neben ihm sitzen. Der Platz zur Rechten der Majestät ge-
hört dem Sohn, der nicht erschaffen, sondern gezeugt ist. Als der 
Gezeugte ist er der einzige, der Gottes eigenes Leben besitzt. 
Deshalb kann auch nie ein Geschöpf auf andere Art und Weise 
göttliches Leben empfangen als durch Zeugung. Und durch keine 
andere Person ist dieses Leben zu empfangen als durch den 
Sohn.  

Es ist erschütternd zu sehen, wie der Satan auf dieses Gesetz 
reagierte, das sich doch gegen ihn richtete. Als Gott, der mit sei-
nen heiligen Myriaden vom himmlischen Sinai herabkam auf den 
irdischen Sinai, sich mit Mose über das Gesetz besprach, da 
machte sich der Satan hinab unter das Volk. Ehe noch Mose vom 
Berg herabkam, um das erste Gebot dem Volk vorzulesen: „Du 
sollst keine anderen Götter haben neben mir“, war der Satan 
schon unten und überrumpelte das Volk. Ja, der Bruder Moses, 
Aaron, der in Ägypten sein Mund gewesen war, machte ein gol-
denes Kalb und rief aus: „Das sind deine Götter, Israel, die dich 
aus Ägypten geführt haben.“  

Hatte der Gott und Fürst dieser Welt, der Satan, nicht offen 
bewiesen, dass „groß Macht und viel List sein grausam Rüstung 
ist“? Es wird für uns später einmal der Gegenstand einer er-
schütternden Offenbarung sein zu sehen, welchen Eindruck es 
auf die heiligen Myriaden machte, als das noch nicht veröffentli-
che Gesetz, das ihrem gefallenen ehemaligen Mitengel den Zu-
tritt zum Volk erschweren sollte, schon übertreten war, ehe es in 
die Hände des Volkes gekommen war. 

Dieses Gesetz, das zum Leben gegeben war, erweist sich an 
uns zum Tode. Ja, der Sohn Gottes musste dies selber in der 
schlimmsten Weise erfahren, als sein Volk gegen ihn schrie: „Wir 
haben ein Gesetz, und nach diesem muss er sterben.“  



 13 

Waren die Beweggründe der Engel bei der Anordnung des 
Gesetzes auch heilig und gut, so hatten sie sich doch insofern 
geirrt, als der erhoffte Erfolg ausblieb. Gott aber hat sich nicht 
getäuscht. Er weiß, was in jedem seiner Geschöpfe ist. Er will 
aber, dass dies dem Geschöpf offenbar werde, damit das Ge-
schöpf seine Unfähigkeit erkennt, aus sich selbst etwas hervor-
bringen zu können, was vor Gott bestehen könnte. Denn er lässt 
seine Ehre keinem anderen, und er will, dass einmal  j e d e r  
Mund verstopft werde. In seinen Augen sind selbst die Himmel 
nicht rein. Seinen Heiligen vertraut er nicht, und seinen Engeln 
legt er Irrtum zur Last Hiob 4,18;  15,15. Nicht Sünde legt er die-
sen Engeln zur Last, nicht persönliche Entscheidung gegen ihn, 
sondern Irrtum. Sie waren ja  f ü r  ihn. Aber letzten Endes muss 
das Geschöpf doch einsehen, dass es dem Herrn der Heerscha-
ren nichts hinzuzufügen vermag.  

An allen jenen Ratschlägen waren Engel Mitberater gewesen. 
Überall aber, wo das Geschöpf beteiligt ist, muss dessen Unfä-
higkeit offenbar werden. Damit hat Gott nicht nur gerechnet, 
sondern dies liegt so in seinem Plan. Längst vorher aber, ehe 
irgendein Geschöpf vorhanden war, ehe also irgendeine Ratsver-
sammlung stattfinden konnte, ehe irgendein Gesetz der Gebote 
in Satzungen gegeben werden konnte, da ging er mit sich selbst 
zu Rate, da fasste er v o r Satzungen einen V o r s a t z. Von die-
sem Vorsatz wusste kein Geschöpf etwas. Als daher Gott dem 
Paulus das erste Geheimnis offenbarte, nämlich die Beiseiteset-
zung Israels, da betont er ausdrücklich, dass hierbei keine Ge-
schöpf sein Mitarbeiter  gewesen sei Rö. 11,25-36. Vergleiche 
hierzu Eph. 1,9-11; 3,1-11; Kol. 1,24-27; 2. Tim 1,9; 1. Kor.2,7; Rö. 
16, 25-27. 

Der Ratschluss Gottes, an dem Geschöpfe beteiligt waren, 
nämlich Engel, kann von anderen Geschöpfen vorübergehend 
wirkungslos gemacht werden. Das hat sich im Leben Israels je und 
je gezeigt. So sagt Lukas 7,30, dass die Pharisäer in Bezug auf sich 



 14 

selbst den Ratschluss Gottes wirkungslos machten. Auch sonst 
sehen wir es im Leben Israels öfter, dass die von den Himmeln her 
gemachten Pläne, das Reich der Himmel aufzurichten, an der Wi-
derspenstigkeit oder Unfähigkeit der Menschen scheiterten, Die 
Verwerfung des Sohnes Gottes von dem Volk der Wahl war der 
Schlussstein dieser Etappe. Er kam in das Seinige, und die Seini-
gen nahmen ihn nicht auf. Sein Tod bedeutet das Ende alles ge-
schöpflichen Wesens. Durch seine Auferstehung hat er den An-
fang zu einem ganz neuen Leben und Wesen gemacht. An dem, 
was jetzt kommt,  ist kein Geschöpf mehr von sich aus beteiligt. 
Kein Berater hat teilgenommen, als Gott seinen Vorsatz in sich 
selbst fasste, bzw. in seinem geliebten Sohn, auf dessen Ehre und 
Verherrlichung alles abgestellt ist. Deshalb vermag auch kein Ge-
schöpf die Ausführung des Vorsatzes zu verhindern. Da endet 
alles herrlich. Zu keinem einzigen Wort wird die Erfüllung ver-
misst. So hat er bei sich selbst geschworen. 

Die Mitberater konnten selbstverständlich zu allen Zeiten nur 
das verkündigen, was in den betreffenden Ratsversammlungen 
beschlossen worden war. Deshalb hat Israel, das auf der Linie des 
Ratschlusses läuft, immer Bedienung von Engeln gehabt. Die Ge-
meine aber, die da ist sein Leib, läuft nicht auf der Linie des Rat-
schlusses, sondern des Vorsatzes. Deshalb kann auch kein Ge-
schöpf ihr irgend etwas mitteilen über ihre Berufung, ihre Erwäh-
lung, ihren Dienst, ihre Stellung, ihre Zukunftsaufgabe und alles 
sonst sie Betreffende als nur der Vater selbst, bzw. sein herrlicher 
Sohn. Um seinen Leib ist er selbst besorgt und vertraut seine Pfle-
ge und Wartung keinem Geschöpf an, auch keinem Engefürsten. 
Während es bei Israel heißt: „Er wird seine Engel senden, und sie 
werden seine Auserwählten (nämlich das auserwählte Volk) 
sammeln von einem Ende der Erde bis zum andern“, steht von 
der Gemeinde seines Leibes geschrieben: „Der Herr selbst wird 
kommen. . . .“ 



 15 

Gerade die Erkenntnis dieser kostbaren Stellung, die sein 
Leib auf Grund seines Vorsatzes einnimmt,  sollte uns davor be-
wahren, uns nach Engeldienst und Offenbarungen durch Engel 
zu sehnen. Ja, jede durch Engel übermittelte Weisheit oder an-
gebliche Neuoffenbarungen durch Engel oder Geist oder irgend-
ein anderes Geschöpf sollte uns von vornherein verdächtig sein. 
Was Gott vor Grundlegung der Welt beschloss, kann kein Ge-
schöpf offenbaren. Man vergleiche in diesem Zusammenhang 
einmal Galater 1,12 mit Vers 8, dazu Kolosser 2,18.19. Das könn-
te der Wundersucht des  seelisch angelegten Menschen, der sich 
ja immer danach sehnt, dass ihm einmal ein Engel erscheinen 
möchte, gründlich den Garaus machen. 

Die Erkenntnis des Unterschiedes zwischen Ratschluss und 
Vorsatz bringt auch die Lösung der anderen Frage, inwieweit das 
Geschöpf Verantwortung trägt für sein Tun. Auf der Linie des 
Ratschlusses heißt es: „Wie oft habe ich . . . wollen, aber ihr habt 
nicht gewollt.“ Auf der Linie des Vorsatzes aber Eph. 1,9-11: „zu-
vor bestimmt nach dem Vorsatz dessen, der alles wirkt nach dem 
Rat seines Willens“. Oder in Rö. 11,32-36: „Denn Gott hat alle 
unter der Unglauben eingeschlossen, damit er alle begnadige. O 
Tiefe des Reichtums, sowohl der Weisheit als auch der Erkennt-
nis Gottes! Wie unerforschlich sind seine Gerichte und unaus-
spürbar seine Wege! Denn wer hat des Herrn Sinn erkannt oder 
wer ist sein Mitberater gewesen? Oder wer hat ihm zuvor gege-
ben, und es wird ihm vergolten werden? Denn von ihm und 
durch ihn und für ihn ist das All; ihm sei die Herrlichkeit in Ewig-
keit! Amen. 

Mögen diese wenigen Linien genügen um anzuregen, weiter 
zu forschen über das, was droben ist. Dann wird Kolosser 3,1-4 
für uns zur Wirklichkeit werden. Wir werden unser Herz da hin-
ein schicken, wo wir ewig zu sein wünschen. Dadurch aber wer-
den wir vertraut werden mit den Dingen des Vaterhauses, unser 
Ausblick wird nach ihm sein, den unser Herz erwartet, und wir 



 16 

werden uns immer mehr sehnen, abzuscheiden und bei Christo 
zu sein.  
 

Kenntnis und Erkenntnis 

 
In meiner Jugend war eines meiner geliebtesten Geschäfte 

das, der Mutter beim Einsammeln der Eier aus den Nestern den 
Korb tragen zu dürfen. Bald durfte ich diese Arbeit allein ausfüh-
ren. Stolz brachte ich der Mutter das Körbchen mit den Eiern. 
Allein, - -  wie war ich erstaunt und beschämt, als sie mir den 
Auftrag gab, einige wieder zurückzubringen. Ich hatte die Porzel-
lan-Eier (oder Gips – Eier) mit eingesammelt, ohne dies zu be-
merken. Diese Erfahrung schärfte meine Aufmerksamkeit. In 
kurzer Zeit hatte ich durch die Gewohnheit so geübte Sinne  be-
kommen, dass ich auf den ersten Blick zu unterscheiden ver-
mochte, ob ich ein echtes Hühnerei vor mit hatte, oder nur ein 
nachgemachtes Gips - Ei.  

Es gibt in der Welt viele Dinge, die einander gleichen wie ein 
Ei dem andern. Aber während das eine echt ist und gezeugtes 
Leben in sich trägt, ist das andere nachgemacht, falsch, tot, irre-
führend. Die Unterscheidung ist nicht in allen Fällen leicht. Wenn 
dies schon für das Gebiet der sichtbaren Dinge gilt, wie viel mehr 
erst für das Gebiet des Unsichtbaren, des Geistigen. Da braucht 
es wirklich durch die Gewohnheit geübte Sinne zur Unterschei-
dung des Guten als auch des Bösen. Solche aber sind im Kindes-
alter noch nicht vorhanden, sondern erst das Ergebnis eines 
normalen Wachstums bei den Erwachsenen Hebr. 5,14. 

Wer nicht unterscheiden lernt, muss es sich gefallen lassen, 
dass man ihm gefärbtes Glas statt Edelsteinen verkauft oder 
Talmi statt Gold, Falschgeld statt echtem. Die größte Falschmün-
zerei  aber treibt der Lügner von Anfang, der Satan, der sich vor 
allem den Gläubigen darstellt als ein Engel des Lichts und ihnen 
fortwährend Imitationen anbietet, um ihre Blicke von dem Ech-



 17 

ten abzulenken. Wo die Schrift von Weissagen redet, sucht er 
das Wahrsagen an dessen Stelle zu setzen. Für Leben bietet er 
Lehre an. Weisheitsliebe ersetzt er durch Redeweisheit. Anstelle 
der Weisheit schiebt er das Wissen unter und für Erkenntnis 
setzt er Kenntnis. Lassen wir uns betrügen, so haben wir bald 
Form statt Kraft, Schein statt Sein, Organisation statt Organis-
mus, Werke statt Frucht, Philosophie statt Wahrheit, Dämonen-
geist statt Gottesgeist.  

Die Gefahr des Irrtums besteht für jeden Gläubigen ohne Un-
terschied. Besonders groß aber ist sie gerade für die, die stark 
gefühlsmäßig eingestellt sind und zu seelischem Rausch neigen. 
Da bedarf es tiefeinschneidender, schmerzlicher Trennung zwi-
schen Seele und Geist, bis solche Naturen einigermaßen nüch-
tern werden Hebr. 4,12. Selten kommen sie über die Elemente 
des Anfangs hinaus Hebr.5,12-14 und 6,1.2. Meist müssen sie 
von den andern Geschwistern lange Jahre in Geduld getragen 
werden. Allerdings sind gerade die unter ihnen, die zu einer 
wirklichen Befreiung hindurchdringen, nachher umso geeigneter, 
anderen zu dienen, da wir ja immer nur mit dem Trost andere 
trösten können, mit dem wir getröstet sind 2. Kor. 1,4. 

Auf dem Gebiet des natürlichen Lebens  kann man sich nur 
dann vor dem Falschen hüten, wenn man das Echte kennt. Im 
geistlichen Leben aber gilt es zu erkennen. Zwischen kennen und 
erkennen oder Kenntnis und Erkenntnis besteht ein mindestens 
ebenso großer Unterschied wie zwischen einem Porzellan – Ei 
und einem echten Ei. 

Kenntnis ist Wissen, Erkenntnis ist Leben. Kenntnis gibt es für 
den forschenden Verstand des natürlichen Menschen, Erkennt-
nis  nur für den hingegebenen Geist des Menschen, an dem der 
Geist Gottes zeugend wirken kann. 

Um einen schriftgemäßen Begriff hiervon zu bekommen, ist 
es notwendig, die Worte Kenntnis (oder Wissen) und Erkenntnis, 
bzw. kennen und erkennen hinsichtlich ihrer Anwendung im 



 18 

Wort Gottes nachzuprüfen. Da fällt sofort auf, dass schon die 
Anwendung im 1. Buch Mose eine ganz andere ist als wir sie  
gemeinhin gebrauchen. In 1. Mo. 4,1 lesen wir: „Und Adam er-
kannte sein Weib Eva, und sie ward schwanger und gebar Kain.“ 
Geradeso ist die Anwendung des Wortes in den Versen 17 und 
25 desselben Kapitels. Vergleiche weiter 1. Mo. 19,5.8; 24, 16; 
Richter 19,22.25. 

Erkenntnis im Sinne der Schrift ist das Einswerden zweier Le-
bewesen zu dem Zweck, neues Leben zu zeugen. Kenntnis aber 
ist nur ein Wissen um diese Dinge. Und wie es sich auf dem Ge-
biet des Natürlichen verhält, so auch auf dem Gebiet des geistli-
chen Lebens. Da, wo der Geist Gottes mit dem Geist des Men-
schen eins wird, zeugt er durch das Wort der Wahrheit neues 
Leben. Jedem Leben, sowohl dem natürlichen wie auch dem 
geistlichen, geht ein Akt der Erkenntnis voraus. Darum kann es 
ohne Erkenntnis kein Leben geben. 

Es ist gewiss ein großes, herrliches Ding um den Glauben. 
Aber während von ihm bezeugt wird: „Wer glaubt,  h a t  das 
ewige Leben“, wird von der Erkenntnis gesagt: „Sie  i s t  das 
ewige Leben“ Joh.17,3. 

Der Glaube ist immer die Voraussetzung für das Erkennen, 
denn Gott offenbart sich nur da, wo man ihm traut (vertraut). 
Gott verkehrt grundsätzlich nur auf dem Grunde des Glaubens 
mit dem Menschen. Jede Erkenntnis aber vermehrt das Vertrau-
en zu Gott, so dass nun auch der Glaube wächst durch die Er-
kenntnis Gottes. Deshalb sagt die Schrift einmal: „Wir haben 
geglaubt und erkannt“, und das nächste Mal: „Auf dass ihr er-
kennt und glaubt“ Joh. 6,69; 10,38. 

Wenn von der Erkenntnis gesagt wird, dass sie das Leben ist, 
so ist es durchaus töricht, gering davon zu denken. Es war die 
Taktik des Feindes, den Menschen an den Baum der Erkenntnis 
zu führen, als dies für den Menschen verboten war. Heute nun, 
da in dem Sohn Gottes das Leben gekommen ist und von ihm 



 19 

gesagt wird, dass die Erkenntnis des Vaters und des Sohnes d a s 
Leben ist, sucht der Feind auf alle mögliche Art und Weise seine 
Taktik zu ändern und die Kinder Gottes um jeden Preis von der 
Erkenntnis fernzuhalten. Jedes Mittel ist ihm dazu recht. Kann er 
aber von der Suche nach Erkenntnis nicht mehr zurückhalten, so 
sucht er wenigstens unvermerkt die Kenntnis, das bloße Wissen 
an ihre Stelle zu schieben. Das Wissen aber ist eine Angelegen-
heit des natürlichen Menschen. Obwohl es an und für sich nicht 
unrein oder gemein ist, wird es von dem alten Menschen gar zu 
gerne dazu benutzt, sich damit zu schmücken und aufzublähen, 
sofern es nicht im Glaubensgehorsam unter die Zucht und Lei-
tung des Geistes Gottes gestellt wird. Alle natürlichen Gaben 
und Kräfte können ja ebensowohl zu geheiligtem Gebrauch die-
nen, wie sie auch zu eigennützigen Zwecken verwandt werden 
können. Dann aber sind sie nur zum Schaden ihres Besitzers. Sie 
blähen auf und machen hochmütig. Darum übersetzt Luther sehr 
schön und treffend: „Das Wissen bläht auf“ und „Jesum lieb ha-
ben ist besser als alles Wissen.“ 

Haben wir aber erst einmal den Unterschied erkannt zwi-
schen der Kenntnis, dem bloßen Wissen, und der Erkenntnis, der 
innigen Lebenshingabe an den Herrn, so sehen wir, dass ohne 
Erkennen ein Leben schlechthin nicht möglich ist. Ohne Erken-
nen ist das Leben nur ein Vegetieren, ein langsames Dahinsie-
chen, ein stumpfes Sterben aus Liebesmangel. Darum gibt der 
Herr selbst in seinem Wort folgendes als Grund für das Siechtum  
seines Volkes Israel an: „Mein Volk geht aus Mangel an Erkennt-
nis zugrunde.“ Hos. 4,6; Jes. 1,3-9; 5,13; Hiob 36,12; Spr. 19,2; 
Jer. 8,7; Hos. 6,6. Durch die Erkenntnis Gottes wird das Leben 
gemehrt, und Gnade und Friede wird in vermehrter Weise unser 
Teil. (2. Petr.1,2.) 

Erkenntnis ist ein Zeichen geistlicher Reife. Wo sie mangelt, 
kann wohl Leben aus Gott vorhanden sein, aber es ist dann  
eben ein Leben auf der Stufe kindlichen Fassungsvermögens. 



 20 

Eine ablehnende Stellung  zur Erkenntnis bestätigt die Tatsache, 
dass der Betreffende mitschwimmt im Strom der gesamten in-
fantilen Einstellung unserer Zeit. 

Johannes rechnet zu den Kindlein in Christo alle die, die 
nichts weiter erfahren haben als Sündenvergebung. So groß und 
gewaltig diese Tat Gottes an einem Menschen ist, so anomal 
wäre es, immer ein Kind bleiben zu wollen. Das Christentum ist 
in seinen Endergebnissen etwas ganz anderes als süßlich-
seelischer Rauschzustand. Es geht durch praktische Heiligung auf 
der Stufe der Jünglingsschaft hindurch zu dem vollen Mannesal-
ter, das dadurch gekennzeichnet ist, dass die Väter den erken-
nen, der von Anfang ist. Alles wird auf den zurückgeführt, aus 
dem alle Dinge sind 1. Joh.2, 12-14. 

Paulus, der Alte, der Gefangene Christi Jesu, schreibt in den 
Gefangenschaftsbriefen, dass es seines mühevollen Ringens ho-
hes Ziel sei, jeden einzelnen zu geistlicher Reife zu führen. Kol. 
1,28. (Siehe auch Albrecht.) Tief ergreifend und belehrend ist es, 
in diesem Zusammenhang einmal die Gebete zu lesen, die er uns 
in seinen Gefangenschaftsbriefen überliefert. In Eph. 1,15-22 
bittet er für sie, nachdem er gehört hat von ihrem Glauben an 
den Herrn Jesus und von der Liebe zu allen Heiligen, die sie hat-
ten, dass ihnen der Geist der Weisheit und Offenbarung gegeben 
werden möchte, zur Erkenntnis seiner (Gottes) selbst. In Kapitel 
3,17-19 bittet er für sie, dass es ihnen geschenkt werden möch-
te, zu erkennen die die Erkenntnis übersteigende Liebe des 
Christus, damit sie erfüllt werden möchten zu der ganzen Fülle 
Gottes. Weiter lese man Phil. 1, 9-11, wo er bittet, dass ihre Lie-
be überströmen möchte in Erkenntnis und aller Einsicht, damit 
sie prüfen möchten, was das Vorzüglichere sei, um lauter und 
unanstößig zu wandeln. Ja, in Kol. 1,9.10 sagt er in seinem Ge-
bet, dass die Erkenntnis seines Willens  die Voraussetzung zu 
einem würdigen Wandel ist, ja, dass wir überhaupt erst frucht-



 21 

bringend werden in jedem guten Werk und wachsend durch die 
Erkenntnis Gottes. 

Gottes Plan mit den Gliedern des Leibes Christi ist kein gerin-
gerer, als dass die ganze Fülle der Gottheit, die in dem herrlichen 
Haupt wohnte (Kol. 2,9), auch in dem Leib wohne, damit er in 
allem ihm gleich sei, dessen Fülle oder Vollmacht er ist Eph.3,19. 
Wer diesen klaren Äußerungen des Willens Gottes ausweicht 
und sich mit weniger begnügen will, ist nicht demütig, sondern 
ungehorsam  und ungläubig oder kleingläubig. 

Tun auch wir ab, was kindisch ist 1. Kor. 13,11, und lassen wir 
uns von ihm zubereiten, dass wir dem Bilde seines Sohnes gleich 
seien. Denn er hat uns bestimmt zur Sohnschaft  f ü r  sich s e l 
b s t. damit er etwas an uns habe. Wenn diese gewaltige Gottes-
kraft in uns wirksam ist, vermögen auch wir dem hohen Ziel 
nachzujagen, das sich der alte Apostel durch den Geist vorsetzen 
ließ, nämlich, jeden einzelnen zur vollen geistlichen Reife zu füh-
ren. 


