
1 | 12  

Kahal.De 

Autor: Adolf Heller 

Thema: Von der Innenschau des Kreuzes 

 

Dem natürlichen Menschen ist das Kreuz Christi eine Torheit (1. Kor. 1,18.23). Er sieht darin nur 

Schwachheit und Bankrott. Sein heldisches Empfinden wird durch das wehrlose Leiden und Sterben 

Jesu tief beleidigt. Darum verachtet er das Kreuz oder weiß, bestenfalls, nichts damit anzufangen. 

Das ist durchaus verständlich. Denn nicht dem hohen Intellekt, dem reinen Gefühl oder dem starken 

Willen, sondern dem sich an und in Gott verlierenden Glauben, der von den Sündenbindungen und 

Satansverhaftungen des Fleisches und der Erde los und frei werden möchte, enthüllt sich die Kraft 

des Kreuzes. Wenn nun irgendwo in göttlichen Dingen die Harmonie der Gesamtwahrheit vonnöten 

ist, dann hier, im Kernstück unsres Glaubens. Jede einseitige Darstellung von Golgatha führt zu 

einem Zerrbild des Herrn und seines Heils. Golgatha ist nicht nur Sünd- und Schuldopfer, es ist auch 

Brandopfer. Und letzteres, von Gott ausgesehen, sogar in erster Linie. Was soll das heißen? 

Vor dem zur Sünde gemachten Menschensohn Jesus verhüllt Gott das Haupt und verlässt ihn. Denn 

Sünde ist ihm ein Greuel. Aber an Christus, dem Brandopfer, hat Gott Wohlgefallen. „Darum liebt 

mich mein Vater", sagt der HErr in Joh. 10,17.18, „weil ich mein Leben lasse, auf das ich es 

wiedernehme. Niemand nimmt es von mir, sondern ich lasse es von mir selbst. Ich habe Vollmacht, 

es zu lassen, und habe Vollmacht, es wieder zu nehmen. Dieses Innenziel habe ich von meinem Vater 

empfangen." Das ist ein wahrhaft großes und königliches Wort. Es enthüllt die andre, die 

wesenhafte Seite von Golgatha. In dieser Innenschau sehen wir nicht mehr einen wehrlosen 

Verurteilten, sondern einen freien Herrn aller Dinge. Während nun die nichtpaulinischen Schreiber, 

anfangend von den Psalmisten über Jesaja und die Verfasser der Evangelien bis zu Petrus, den HErrn 

meist nur als den Leidenden darstellen, nur die Lammes-seite betonen, schildert Paulus die 

Kreuzestat von der Warte der unsichtbaren Welt aus. Er zeigt nicht nur die niedrige, armselige 

Außenseite, sondern auch die herrliche, erhabene Innenseite. Er sieht im Kreuz nicht nur 

Schwachheit und Verzicht, sondern erkennt auch die Kraft und Segensfülle des vollgültigen Er-

lösungswerkes. Wir dürfen keines von beidem vernachlässigen. Die leidensmäßige und die heldische 

Seite der Kreuzestat sind gleich wichtig für unsre Erkenntnis und unsern Wandel, für unser 

verborgenes Vertrauen und unser äußeres Zeugnis. Haben wir immer eine vollkommene Harmonie 

des Christusbildes in der Verkündigung? Sind wir nicht stets geneigt, eine Seite überzubetonen und 

eine Wahrheit auf Kosten einer ändern zu übertreiben oder zu unterschlagen? Lesen wir, um einen 

Blick für die Innenseite des Kreuzes zu gewinnen, Kol. 2,14.15: „Er (d. i. Christus) hat ausgetilgt die 

uns entgegenstehende Handschrift in Satzungen, die wider uns war; er hat sie auch aus der Mitte 

hinweggenommen, indem er sie an das Kreuz nagelte; als er die Fürstentümer und Gewalten 

ausgezogen hatte, stellte er sie öffentlich zur Schau, indem er in sich über sie einen Triumph hielt." 

Hier sehen wir nicht Christus, den Leidenden und Unterliegenden, sondern Christus, bzw. Gott in 

Christo, als Handelnden und Siegenden. Es wird uns nicht gesagt, was er erduldet, sondern was er 

bewirkt und vollbringt. Es werden Dinge gezeigt, die mit unsern natürlichen Sinnen nicht 

wahrgenommen werden können, deren Wahrheit und Wesenhaftigkeit wir aber durch den Glauben 

Augenblick um Augenblick erproben und erfahren können. 

  



2 | 12  

 

Ein Sechsfaches hat der HErr nach Kol. 2,14, 15 am Kreuz getan: 

1. Er hat ausgetilgt den Schuldbrief in Satzungen. 

2. Er hat ihn aus der Mitte hinweggenommen. 

3. Er hat ihn an das Kreuz genagelt. 

4. Er hat die Fürstentümer u. Gewalten ausgezogen. 

5. Er hat sie öffentlich zur Schau gestellt. 

6. Er hat über sie einen Triumph gehalten. 

Es heißt nicht: „Er wurde ausgetilgt, hinweggetan, ans Kreuz genagelt, entwaffnet oder ausgezogen, 

öffentlich zur Schau gestellt, besiegt und beseitigt", obwohl das durchaus, von außen gesehen, 

richtig gewesen wäre. Wie heiliges, frohlockendes Siegesgeläut klingt es immer wieder an das Ohr 

des Glaubens: Er hat ausgetilgt, er hat hinweggenommen, er hat an das Kreuz genagelt, er hat 

entwaffnet, er hat zur Schau gestellt, er h a t einen Triumph gehalten! 

Das ist die Innenschau des Kreuzes, wie sie der verherrlichte Christus dem Sonderbotschafter an die 

Auswahl aus den Nationen, dem Apostel Paulus, anvertraute. Gebe Gott, dass sie unser zitterndes, 

zagendes Herz erfasst und erfüllt und wir in dieser zur Vollendung führenden Innenschau leben und 

leiden, lieben und sterben dürften! 

Die Zeugnisse von Kol. 2,14.15 sind Wahrheit. Das beweisen die Hunderttausende strahlender 

Märtyrer, Männer und Frauen, Kinder und Greise, die trotz aller Peinigung bis aufs Blut voll heiliger 

Freude in den Tod gegangen sind. Wer auch nur einen Hauch dieser alles überwindenden 

Christusherrlichkeit verspürt, der kann unmöglich von einem „winselnden Gehenkten" sprechen, 

sondern fällt vor diesem HErrn aller Herrn und König aller Könige anbetend in den Staub. Möchte es 

uns auch so ergehen, wenn wir im Lichte paulinischer Fülleoffenbarung jetzt eine Innenschau der 

Kreuzestat gewinnen wollen. 

 

 

        1. Christus hat den entgegenstehenden  

                  Schuldbrief ausgetilgt 

 

Von einer Handschrift, einem Schuldbrief oder Schuldschein ist hier die Rede. Prof. Ethelbert 

Stauffer zitiert in seiner „Theologie des Neuen Testamentes" aus einem apokalyptischen Gebet die 

Worte: „Mögest Du auswischen meine Schriftrolle!" und weist darauf hin, dass es im 

Vorbereitungsgebet zum Jom Kippur, dem Großen Versöhnungstag, heißt: „Unser Vater, unser 

König, zerreiße unser Verdammungsurteil ... tilge aus ... alle Dokumente unsrer Verschuldungen!" 

 In einer ändern Apokalypse wird berichtet, dass am Tag der Machtergreifung Gottes die Seraphim 

die Anklageschrift wider Israel verbrennen. Entspricht das nicht Sach. 3, 4 und Jes. 6, 6.7? 

 

Die Machthaber der Welt handeln oft bewusst oder unbewusst nach göttlichen Gedanken, indem 

sie sie nachahmen oder Vorschatten. So pflegten die römischen Kaiser bei ihrem Regierungsantritt 



3 | 12  

einen Steuererlass zu verkünden, wobei sie als symbolische Handlung die Steuerverzeichnisse 

verbrennen ließen. Wie aber unter normalen Verhältnissen und Umständen staatliche 

Steuerforderungen bestehen und für die meisten eine große Last und Sorge bedeuten, so ist es auch 

im göttlichen Sinne. Für jeden Menschen, auch für dich und mich, besteht (oder bestand!) in 

Himmelsregionen ein Schuldschein oder eine Handschrift. 

 

Dieser Schuldbrief war „uns entgegen" oder „wider uns", wie unser Wort sagt. Das bedeutet, dass 

wir von Natur aus ein Schuldkonto haben, das fordernd vor uns steht und uns verklagt. Alle Sünden 

in Gedanken, Worten und Werken, alle geheimen und offenbaren Übertretungen sind fein 

säuberlich registriert. Das passt dem natürlichen Menschen gar nicht. Gegen diese Erkenntnis setzt 

er sich, da er sie ahnt und sein Gewissen sie ihm immer wieder bezeugt, mit allen ihm zur Verfügung 

stehenden Mitteln zur Wehr. Meist sucht er sich in einen Rausch hineinzusteigern, um sich über 

diesen ihn belastenden Tatbestand hinwegzutäuschen. Dabei ist es ganz Nebensache, ob es sich um 

einen Macht- und Besitzrausch, um einen künstlerischen oder sexuellen, einen wissenschaftlichen 

oder religiösen Rausch handelt. Aus dieser Rauschabwehr gegen Gott und das Gewissen entstehen 

dann die Süchte: die Lesesucht, die Redesucht, die Alkohol-, Nikotin-, Morphiumsucht usw., denen 

so viele Menschen verfallen sind. 

 

Gottes Wort und unser Gewissen bezeugen, dass eine Handschrift vorhanden ist, die wider uns 

zeugt. Verdammt uns nicht, wenn wir einmal wirklich stille werden, den Mut zur Demütigung haben 

und uns dem Lichte öffnen, unser eignes Herz? Wer aus der Wahrheit ist, der höret diese Stimme. 

Und das ist der Anfang zur wirklichen inneren Genesung, die den ganzen Menschen, Geist, Seele 

und Leib ergreift und zurechtbringt nach Gottes heiligen Liebesnormen. 

Aber, so könnte jemand einwenden, dieses Wort betrifft uns ja gar nicht, es bezieht sich auf Israel, 

da von einer „Handschrift in Satzungen" die Rede ist! Die Gemeinde aus den Nationen hat doch 

nichts mit Satzungen zu tun! 

Die „Dogmen", von denen hier die Rede ist, sind nicht nur die mosaischen Gesetze, sondern auch 

Erlasse oder Richtlinien hinsichtlich unsrer praktischen Lebensführung. Das ersehen wir z. B. aus 

Apg. 16,4, wo von Paulus und Barnabas gesagt ist: „Als sie die Städte durchzogen, teilten sie ihnen 

(nämlich den Gläubigen aus Derbe, Lystra und Ikonium) zur Beobachtung die Beschlüsse (Dogmen, 

Richtlinien) mit, welche von den Aposteln und Ältesten in Jerusalem festgesetzt waren." Dogmen 

sind also nicht nur den Juden gegebene Gesetze, sondern auch sittliche Richtlinien allgemeiner Art. 

 

Diese Handschrift in Satzungen, die wider jeden Menschen ist, da alle unter dem Ungehorsam 

eingeschlossen und dem Gesetz der Sünde unterworfen sind, hat Christus am Kreuz ausgetilgt, 

vernichtet oder weggestrichen. Das ist ein Wort zum Leben! Wohl dem, der es fassen und festhalten 

darf! Um uns zu versichern, dass das hier gebrauchte Wort exaleiphoo wirklich ein völliges Abtun 

bedeutet, wollen wir die vier ändern Stellen anführen, an denen es in der Schrift noch vorkommt. 

 Apg. 3,19: „Bekehret euch, dass eure Sünden ausgetilgt werden!" 

Offbg. 3,5: „Ich werde seinen Namen   nicht   auslöschen aus dem Buch des Lebens."  

Offbg. 7,17; 21,4: Gott wird jede Träne von ihren Augen abwischen." 



4 | 12  

Das Austilgen oder Wegwischen des uns verklagenden Schuldbriefes ist nicht eine religiöse Leistung 

unsrerseits, sondern eine am Kreuz bewirkte Christustat. Erst diese Erkenntnis sichert uns die völlige 

Gewissheit unsres Heils. Käme es bei der Beseitigung unsrer Anklageschrift irgendwie auf uns an, so 

müssten wir immer in Furcht und Zweifel leben, ob wir denn auch wirklich alles getan hätten und 

uns nicht irgend ein Fehler unterlaufen sei, der die Vollgültigkeit unsrer Errettung in Frage stellt. 

Was wir zu tun haben, besteht einzig und allein darin, das vollbrachte Heil im Glaubensgehorsam zu 

ergreifen. Wohl uns, dass Christus den uns entgegenstehenden Schuldbrief ausgetilgt hat! 

 

 

       2. Christus hat den Schuldbrief aus der Mitte 

                             hinweggenommen 

 

Auf den ersten Blick scheint dieses Zeugnis eine Wiederholung, ja, sogar eine Abschwächung des 

vorhergehenden zu sein. Denn austilgen ist doch mehr als nur wegnehmen. Wenn wir uns aber 

fragen, was der Ausdruck „aus der Mitte" nach dem damaligen Sprachgebrauch bedeutet, so wird 

uns dieses Wort sehr wichtig. Die Bezeichnung „ek tou mesou" wurde in der Zeit, da das Neue 

Testament entstand, in der Gerichtssprache benützt. Sie bedeutet soviel wie: „aus der Mitte der 

Akten" oder „aus den Prozessakten heraus". 

Wenn gegen einen Menschen keine Anklageschrift oder Anzeige vorliegt, so kann kein Gericht ihn 

belangen. „Wo kein Kläger ist, da ist auch kein Richter", sagt schon ein weltliches Wort. Wie viel mal 

mehr gilt das für die Gerichte Gottes! Die Kreuzestat auf Golgatha bedeutet ein Hinwegnehmen, ein 

Herausziehen der himmlischen Anklageschrift aus den heiligen Gerichtsakten. 

Dadurch ist nicht nur keine Verdammnis möglich, sondern nicht einmal eine Gerichtsverhandlung. 

Es ist ja keinerlei Anklage mehr vorhanden. Wer könnte uns da vor Gericht laden? Christus selbst 

hat unsern Schuldbrief herausgenommen und beseitigt. Wer wollte da wagen, uns zu verdammen? 

„Wenn Gott für uns ist, wer könnte wider uns sein? Er, der doch seines eignen Sohnes nicht 

geschont, sondern ihn für uns alle hingegeben hat, wie sollte er uns mit ihm nicht auch alles 

schenken? Wer wird wider Gottes Auserwählte Anklage erheben? Gott rechtfertigt, wer könnte da 

verdammen? Christus ist es, der gestorben, ja, noch mehr, der auch auf erweckt, der auch zur 

Rechten Gottes ist, der sich auch für uns verwendet. Wer wird uns da scheiden von der Liebe 

Christi?" (Römer 8,31.35 a). Gegen uns liegt keinerlei Anklageschrift mehr vor. Und für uns ist Gott! 

Satan ist der große Wideracher, er hat höchstens Sachen und Dinge gegen uns vorzubringen. Diese 

sind aber ungültig gemacht durch das Werk am Kreuz. Gott dagegen hat für uns keine Sachen und 

Dinge, sondern weit mehr: er gab seinen Sohn, opferte sich selbst in Christo Jesu! Wenn die Liebe 

„allen Reichtum ihres Hauses" statt sich selber gäbe, so wäre sie nur verächtlich (Hohelied 8, 7 b). 

Christi Opfertat und Hohepriestertum binden uns so stark an ihn selbst, dass dieses Liebesband 

durch nichts und niemand zerrissen werden kann. Lasst uns darum nicht den Widersacher fürchten, 

da Gott selber für uns ist! Einst werden wir erleben, was der Seher auf Patmos geschaut hat und in 

die Worte von Offbg. 20,11—13 fasst. Dort ist die Rede von dem großen weißen Thron, der ein 

andrer ist als die Preisrichterbühne Christi Jesu, vor der nur die Gläubigen aus Israel und den 

Nationen erscheinen, oder als die Richterstühle, von denen aus das Gericht über die Völker der Erde 

gehalten wird. Vor dem großen weißen Thron werden die erweckten Toten gerichtet je nach dem, 

was in dem Buch der Werke über sie aufgezeichnet ist. 



5 | 12  

Aber die dann bereits vollendeten Glieder des Leibes Christi werden nicht als Angeklagte vor diesem 

Richtersitz stehen; wir brauchen nicht darüber zu erzittern, was das Buch der Werke über unser 

verflossenes Leben enthüllen könnte. Denn nicht als Verurteilte, sondern als Richter werden wir in 

jenem großen, ernsten Augenblick vor Gottes Thron erscheinen.  

 

Bezeugt doch der Nationenapostel in 1. Kor. 6, 2 a. 3 a: „Wisset ihr nicht, dass die Heiligen die Welt 

richten werden? . . . Wisset ihr nicht, dass wir Engel richten werden?" 

 

Wer sich selbst richtet, wird nicht gerichtet. Aber auch die Umkehrung ist richtig: wer weiß, dass er 

auf Grund der Kreuzestat Christi nicht mehr unter dem Zorn Gottes steht, verurteilt in seinem Leben 

alles, was Gott nicht geziemt. Der Gläubige wird deshalb nicht gerichtet, weil er sich fortwährend 

selber verurteilt. Die Aussichten auf die kommenden Heilsenthüllungen und 

Herrlichkeitsentfaltungen Gottes treiben uns in die tägliche praktische Reinigung und Heiligung. Wer 

sich nicht selber richtet und unter allen Umständen zurechtgebracht werden will, hat das Er-

lösungswerk am Kreuz höchstens verstandesmäßig erfasst, nicht aber wesenhaft und gottgemäß 

ergriffen. In diesem Selbstbetrug stecken viele. Man kann die Armut Christi verkündigen und dabei 

habgierig und gewinnsüchtig sein; viele reden von der Demut des HErrn und sind, ob sie es auch 

nicht zugeben können oder wollen, kleine, herrschsüchtige Tyrannen, die ihre Mitbrüder in tiefe 

Nöte bringen. Finden wir nicht immer wieder Menschen, die sich ihrer Sterbenswege rühmen und 

dabei sich immer durchsetzen müssen und für ihre Mitbrüder nur Geringschätzung und Verachtung 

übrig haben, ja, selbst vor ausgesprochenen Verleumdungen nicht zurückscheuen? Wie tief 

demütigend ist das! Wenn das schon uns schmerzt, wie viel tiefer muss da das Herz unsres Gottes 

und Vaters bewegt sein über solche Dinge, die durchaus nicht auf den Machtkampf großer 

Weltkirchen beschränkt sind! Sind wir nicht alle dazu fähig? Wer fände bei schonungsloser Prüfung 

seines eignen Lebens nicht die Anlagen und Anfänge dazu in sich selber? — 

Durch Christi Kreuzestat sind wir gerechtfertigt. Wer aber gerechtfertigt ist, für den bleibt keinerlei 

Verdächtigung mehr übrig. Eine Anklage gegen ihn gibt es nicht mehr. Er braucht sein Recht nicht 

mühsam zu erkämpfen noch mit allen Mitteln zu beweisen; sein Recht ist in Christo fertig, — er ist 

gerechtfertigt. Im Licht des Evangeliums will das aber nicht nur sagen, dass man gegen ihn keinerlei 

Anklage mehr vorbringen kann und darf, sondern viel mehr. Darüber lesen wir in Römer 8, 30: 

„Welche er zuvorbestimmt hat, diese hat er auch berufen; welche er berufen hat, diese hat er auch 

gerechtfertigt; welche er gerechtfertigt hat, diese hat er auch verherrlicht." Von vier Stücken ist hier 

die Rede: von Zuvorbestimmung, Berufung, Rechtfertigung und Verherrlichung. Nach unserer 

menschlichen Erfahrung müsste es eigentlich so heißen: „Welche er gerechtfertigt hat, diese wird 

er auch verherrlichen." Aber Gott sieht in Christo unser Heil als vollendet an, auch das, was noch in 

der Zukunft unsres persönlichen Erfahrungsbereiches liegt. So weittragend und allgenugsam ist das 

Erlösungswerk Christi, dass wir nicht nur nicht gerichtet und verdammt werden, sondern dass wir in 

den Augen Gottes schon verherrlicht sind, dass wir als gleichförmig dem Ebenbild seines Sohnes 

angesehen werden. All das hat seine Ursache darin, dass Christus unsern Schuldbrief aus den 

göttlichen Prozessakten herausgenommen hat. Unablässig sollten wir ihm dafür danken. — 

 

  



6 | 12  

 

   3. Christus nagelte den Schuldbrief an das Kreuz 

 

Eine Schilderung des Kreuzes müsste, von außen gesehen, lauten: Jesus wurde gefangen und 

gefesselt, geschlagen und verhöhnt, ans Kreuz geschlagen und getötet. In jeder Beziehung müsste 

er als der Passive, als der Leidende erscheinen. 

Wie ganz anders jedoch klingt unser paulinisches Zeugnis, das die Innenschau des Kreuzes enthüllt. 

Nicht wurde er ausgetilgt, sondern er hat ausgetilgt; nicht wurde er hinweggenommen, sondern er 

hat hinweggenommen; nicht wurde er ans Fluchholz geschlagen, sondern er hat ans Kreuz genagelt. 

Wer im Kreuz nur Sterben und Verzicht, nur Ohnmacht und Zerbruch sieht, der täuscht sich gewaltig. 

Er schaut nicht ins innere Wesen dieses gewaltigen Geschehens, sondern bleibt am äußeren Ablauf 

der Ereignisse hängen und sieht nur die menschlich-irdische Seite. Nach unserm paulinischen 

Füllezeugnis sind Tod und Auferstehung Christi Kraftwirkungen Gottes und seines Sohnes, 

Heilshandlungen, Lichtsdurchbrüche und Lebensentfaltungen größten Ausmaßes. Doch nur der 

Glaube vermag das zu erfassen und zu erfahren. Das römische Recht verlangte, dass an den Stamm 

gekreuzigter Verbrecher eine Schrift mit dem Grund zu ihrem Tode angeschlagen wurde. Das war 

auch bei Jesus der Fall. Darum lesen wir in Mark. 15, 26: „Die Überschrift (oder: „Angabe seines 

Verbrechens" nach Daechsel) war oben drüber geschrieben: Der König der Juden." 

 

In diesem Licht verstehen wir auch die Frage des Pilatus: „Was wollt ihr denn, dass ich mit dem tue, 

den ihr König der Juden nennt?" (Mark. 15,12), den Spott der Kriegsknechte: „Sei gegrüßt, König der 

Juden!" (Mark. 15,18) und die Verhöhnung der Hohepriester und Schriftgelehrten: „Andere hat er 

gerettet, sich selbst kann er nicht retten. Der Christus, der König Israels, steige jetzt herab vom 

Kreuze, auf das wir sehen und glauben." (Mark. 15, 31 b. 32 a.)  

Jesu Tod war, nach außen gesehen, die gerechte Strafe für ein politisches Verbrechen. Selbst Pilatus 

musste der Anklage Recht geben. Hätte der HErr die Frage des Landpflegers: „Bist du der Juden 

König?" (Joh. 18, 33) klar verneint, so wäre er frei gelassen worden. So aber bestätigt er die zweite 

Frage des Pilatus: „Also bist du ein König?" mit den gewaltigen Worten: „Du sagst es, dass ich ein 

König bin. Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen, auf dass ich der Wahrheit Zeugnis gebe. 

Jeder, der aus der Wahrheit ist, hört meine Stimme." (Joh. 18, 37). Dennoch wollte er Jesus losgeben 

(Joh. 19,12 a). Aber das leidenschaftliche Geschrei der Juden: „Wenn du diesen losgibst, so bist du 

des Kaisers Freund nicht mehr; jeder, der sich selbst zum König macht, lehnt sich wider den Kaiser 

auf." (Joh. 19,12 b) drohte der Verhandlung eine hochpolitische, peinliche Wendung zu geben. Da 

versuchte der Prokurator ein letztes Mittel: „Er spricht zu den Juden: Siehe, euer König! Sie aber 

schrien: Hinweg! Hinweg! Kreuzige ihn! 

 Pilatus spricht zu ihnen: Euern König soll ich kreuzigen? Die Hohepriester antworteten: Wir haben 

keinen König als nur den Kaiser." (Joh. 19, 14 b. 15). Das Ergebnis war, dass der Landpfleger Jesus 

zum Kreuzestode auslieferte. Daher die Inschrift: Jesus von Nazareth, König der Juden. 

Ganz anders als diese aus menschlichem Rechtsempfinden und irdischer Machtpolitik geborene 

Schau ist die Gottverordnete Bestimmung des Kreuzes, wie sie Paulus in die lapidaren Worte von 1. 

Kor. 15, 3 b zusammengefasst: „Christus ist für unsre Sünden gestorben nach den Schriften." Die 

erste Hälfte dieses Verses lehrt, dass Christi Kreuz das erste oder nach der Mülheimer Übersetzung 

„die Grundlage" dessen war, was Paulus an Heilsaufträgen empfing und weitergab. Hier haben wir 



7 | 12  

die göttliche Innenschau des Kreuzes: in den Schriften zuvorverheißen, Grundlage allen und jeden 

Heils, Machttat Gottes in seinem Sohn, um die Sünde ein- für allemal zu beseitigen (Römer 6,10; 

Hebr. 7, 27; 10,10). Das ist die wesenhafte Schau des Kreuzes, das der Welt ein Ärgernis und eine 

Torheit ist, das von einem Goethe mit Tabak, Wanzen und Knoblauch auf eine Stufe gestellt und in 

einem Atem genannt wurde, das aber für Gott und sein Heil Fundament und Ursache endloser 

Freude und Herrlichkeit ist. 

 

Christus hat unsern Schuldbrief ans Kreuz genagelt. Die Hammerschläge von Golgatha sind nicht ein 

Erweis der Ohnmacht Jesu, sondern der Vollmacht und Kraft Christi. Der HErr war der Bestimmende 

und Handelnde, auch da, ja, gerade da, wo er der Unterliegende zu sein schien. Fürwahr, Gottes 

Kraft wird in Schwachheit vollbracht! (2. Kor. 12, 9). 

Diese Wahrheit hat uns für unser praktisches Leben viel zu sagen, ja, sie ist eigentlich so recht das 

Herzstück unsres Glaubens. Denn da, wo wir bewusst bereit sind, einen Sterbensweg zu gehen, kann 

Gott wunderbare Segenswirkungen schenken. Gleich unserm erhöhten, verklärten Haupt siegen wir 

dadurch, dass wir uns gemäß dem Willen Gottes für gekreuzigt halten. Der Verzicht auf jedes 

gewaltmäßige Sichdurchsetzen lässt, unsern irdischen Augen unsichtbar, Lichts- und 

Lebenswirkungen von uns ausgehen und bewirkt Eindrücke und Erschütterungen in der uns 

umlagernden Überwelt, von deren Umfang und Wert wir kaum etwas ahnen. 

Indem wir leiden und schweigen, sind wir durchaus nicht passiv, sondern sammeln feurige Kohlen 

auf das Haupt unsrer Feinde und machen sie dadurch gerichts- und Rettungsreif. Jedes Unrecht, das 

wir aus Liebe zum HErrn und zur Ehre Gottes dulden, ist ein brennender Stachel, der sich in das Herz 

derer hineinbohrt, die uns hassen und verfolgen. Nennt uns doch der inspirierte Apostel ein 

„Theater des Kosmos", einen Anschauungsgegenstand der unsichtbaren Welt. 

„... indem er sie an das Kreuz nagelte". Wollen wir nicht lernen, auch diese Seite von Golgatha gebüh-

rend zu beachten? Wie zahlreich sind die Bilder und Lieder, die Christus als das leidende Gotteslamm 

darstellen. Wir wollen nichts dagegen sagen, wenngleich viele davon das Dorngekrönte 

Schmerzenshaupt zu seelisch fassen und keineswegs der geistlichen Höhenlage des paulinischen 

Fülleevangeliums entsprechen. 

 

Wenn wir, was durchaus richtig und notwendig ist, die Niedrigkeit und Armut Jesu bezeugen, wie 

viel mehr sollen und dürfen wir da auch die Größe und Kraft seiner Auferstehung und der sich daran 

anschließenden Heils- und Gnadenauswirkungen betonen! Erst ein biblisch-harmonisches 

Christusbild vermag unsre Herzen völlig zu befriedigen. Jede Einseitigkeit und Übertreibung stört die 

Gottgesetzte Harmonie. 

Darum sehen wir in Christus am Kreuz nicht nur den, der durch Verbrecherhände, inspiriert durch 

irdische und überirdische, bzw. unterirdische Machthaber, angenagelt wurde, sondern auch den 

herrlichen Gottessohn, der unsern Schuldbrief auslöschte, aus den Anklageakten herausnahm und 

ans Kreuz nagelte. Welche heilige Freude und Dankbarkeit erfüllt uns, wenn wir diesem 

Gotteszeugnis im Glaubensgehorsam Herz und Sinne erschließen und so einen Blick gewinnen für 

die überragende Größe seiner Kraft und die Tragweite und Vollgültigkeit seines Erlösungswerkes! — 

   

 



8 | 12  

 

  4. Christus hat die Fürstentümer und Gewalten 

                            ausgezogen 

 

Von Urmächten und Ausführungsgewalten ist hier die Rede. Sie zählen zu jenen Lichtsprühenden, 

himmlischen Intelligenzen, von deren Macht und Größe wir Menschen, die wir „in Lehmhäusern 

wohnen und deren Grund im Staube ist" (Hiob 4,19), uns nur schwerlich eine Vorstellung zu machen 

vermögen. Diese glänzende Wesen der Überwelt — selbst Satan ist nach Judas 8.9 eine doxa, eine 

Herrlichkeit! — die die Lufthimmel beherrschen, wurden auf Golgatha „ausgezogen". 

 

Was soll das heißen? Apekdyomai bedeutet soviel wie entkleiden, ablegen, entwaffnen oder 

überwinden. Der HErr hat demnach die Urmächte und Ausführungsgewalten ihrer Waffen beraubt 

und sie so zu einem kampfunfähigen Gegner gemacht. Diese gewaltigen Feinde sind wohl noch da, 

aber sie können und dürfen dem, der mit dem Siege Christi rechnet, nicht mehr gefährlich werden. 

Sie sind besiegt. Ein treffendes Bild dieser Wahrheit bringt Bunyan in seiner berühmten Pilgerreise. 

Die Löwen, die an dem Wege zur himmlischen Stadt lagern, sind angekettet. Sie sind wohl da, und 

ihr Anblick erschreckt die Wanderer, aber sie sind derart festgebunden, dass sie nicht an die Pilgrime 

herankönnen. 

So sind auch die Fürsten und Gewalten der Himmelswelt, die Bosheitsgeister der oberen Regionen, 

wohl da, aber durch Golgatha ist ihre Macht gebrochen, so dass sie keinem Sterblichen, der im 

Glauben seinen Pfad pilgert, etwas anhaben dürfen. Ist das nicht überaus tröstlich in dieser Welt der 

Angst und Not und Sorge? Vermittelt uns diese Erkenntnis nicht einen Furchtüberwindenden 

Siegesmut? Mag der Feind sich uns als brüllender Löwe nahen, — „der Fürst dieser Welt, so sauer 

er sich stellt, tut er uns doch nicht, das macht, er ist gericht'." 

Wenn Angst und Verzweiflung wie gewappnete Riesen über uns herzufallen scheinen und uns 

seelisch schier zu erdrücken drohen, — halten wir doch fest, dass Christus am Kreuz die 

Fürstentümer und Gewalten ausgezogen und entwaffnet hat! Möchten wir es lernen, uns 

Augenblick um Augenblick in dem vollbrachten Sieg auf Golgatha zu bergen, damit wir Wirklich 

erfahren dürften, dass wir in Wahrheit unantastbar für den Feind sind. 

 

Wenn wir unsern Text genau ansehen, so finden wir, dass Gott in Christo die Fürstentümer und 

Gewalten „sich ausgezogen" oder „für sich ausgezogen" hat. Das lässt uns in den Heilsinhalt der 

Kreuzestat noch tiefer hineinschauen. Denn damit ist gesagt, dass sich Gott in Christo 

gewissermaßen entkleidet oder enthüllt hat. Die Engelmächte bilden sozusagen „der Gottheit 

lebendiges Kleid". In erwartungsvollem Gehorsam stehen sie alle zur Rechten und zur Linken des 

heiligen Gottes, der „furchtbar ist über alle, die rings um ihn her sind" (Ps. 80, 7 b). In den Himmeln 

weiß man bis jetzt noch nichts von der überströmenden Gnade und der uferlosen Liebe unsres 

Rettergottes. Diese Wesen und Gewalten kennen ihn nur als den schrecklichen Gott (Ps. 89,7 a), vor 

dem sie in heiligem Schauer das Haupt verhüllen. 

 

Am Kreuz hat Gott in Christo diese ihn verhüllenden Gewänder abgelegt, ausgezogen oder weggetan 

und sein eigentliches Sein, sein innerstes Herz und Wesen, entschleiert. Auf Golgatha sieht der 



9 | 12  

Glaube in Abgrundtiefen von Gnade und Barmherzigkeit hinein und darf „Gott ins Herze schauen, 

der uns so geliebet hat". 

Wenn es schon einem Menschen Freude bereitet, verstanden zu werden und sich offenbaren zu 

können, wenn er solche findet, die seine Gefühle begreifen und teilen, — wie viel größer ist da die 

Seligkeit Gottes in Christo Jesu, wenn er sein wahres Wesen, seine Treue und Gnade, seine Liebe 

und Barmherzigkeit, kundtun und fließen lassen kann! Es bereitet Gott Wonne und Wohlgefallen, 

wenn er seinen Sohn zu offenbaren vermag. Das lesen wir in Gal. l, 15.16, wo Paulus von sich 

bezeugt: „Als es Gott, der mich von meiner Mutter Leibe an abgesondert und durch seine Gnade 

berufen hat, wohlgefiel, einen Sohn in mir zu offenbaren, auf daß ich ihn unter den Nationen 

verkündigte, ging ich alsbald nicht mit Fleisch und Blut zu Rate." 

 

Wie war Joseph innerlich bewegt und ergriffen, als er sich seinen Brüdern gegenüber, die ihn nicht 

erkannten, hart stellte, da doch ein von Liebe erfülltes Herz in seiner Brust schlug! Das ist ein 

schwaches Abbild von dem, was Gottes und Christi Herz bewegt und erregt. Wie der Augenblick, da 

sich Joseph zu erkennen gab, in ihm und in seinen Brüdern die Spannung löste, so war auch Golgatha 

ein Liebesent-hüllungsakt Gottes in Christo Jesu. Er hat die Fürstentümer und Gewalten sich 

ausgezogen und sein Herz enthüllt. Nun darf ihn der Glaube schauen, anbeten und lieben, entzückt 

und beglückt ob der unfassbaren Fülle von Seligkeit, die in Gottes wahrem Wesen vor allem 

Urbeginn der Schöpfung in ihm war und nun am Kreuz entschleiert ist. 

 

 

    5. Christus hat die Fürstentümer und Gewalten  

                öffentlich zur Schau gestellt 

 

In Piräus, dem Hafen von Athen, befand sich zurzeit, als Paulus seine Briefe schrieb, eine Art 

Warenstand. Dort wurden von allen einlaufenden Schiffen, die Lebensmittel, Bekleidungsstücke 

oder sonstige Waren brachten, Proben ausgelegt. Jeder konnte sie da sehen und prüfen, und die 

Kaufleute richteten nach ihrem Befund ihre Bestellungen ein. 

Diese Mustermesse, wenn wir so sagen wollen, hieß deigma. Das davon abgeleitete, von Paulus hier 

gebrauchte Wort deigmatizoo bedeutet also soviel wie öffentlich zur Schau stellen, eine Probe 

geben oder einen Beweis liefern. 

Golgatha ist also eine heilige, göttliche Schaustellung, eine Probe oder ein Muster der Macht und 

Kraft Gottes in Christo Jesu. Am Kreuz erwies der HErr seine Stärke, indem er seine Überlegenheit 

über die Fürstentümer und Gewalten erzeigte, die er „in den Schaukasten stellte". 

Man hat sinngemäß diesen Ausdruck mit „anprangern" oder „an den Pranger stellen" verdeutscht.  

Im Mittelalter wurden gewisse Verbrechen dadurch bestraft, dass man die Übeltäter an einen 

steinernen oder hölzernen Pfahl in schimpflicher Weise anband oder festkettete. Jeder 

Vorübergehende musste sie sehen, konnte auf einem Schild ihre Vergehen lesen und durfte sie 

verspotten. 

 



10 | 12  

Ebenso hilflos und preisgegeben sind die Fürstentümer und Gewalten durch die Kreuzestat von Gol-

gatha. Sie sind erkannt und durchschaut, sind an den Schandpfahl gebunden. Das Fluchholz ist nicht 

ein Erweis der Schmach und Schande Jesu Christi, sondern des Bankrottes der Fürstentümer und 

Gewalten! Das ist die Innenschau des Kreuzes. Golgatha ist eine Probe, ein Muster des zukünftigen 

völligen Sieges über jede Gewalt und Macht im Himmel und auf Erden. 

 

Damit kommen wir zu der wichtigen Wahrheit, die in dem Wörtlein deigmatizoo enthalten ist. 

Grundsätzlich wurde am Kreuz die Herrschaft über das ganze All in die Hände Jesu Christi 

zurückgelegt. Denn der Schöpfer des All ist auch sein Erlöser und Vollender. Im Prinzip sind alle 

Finsternisgewalten abgetan und zur Unwirksamkeit verurteilt. Das heißt aber nicht, dass sie jetzt 

nicht mehr existieren oder nicht mehr ihr Werk und Wesen treiben dürfen. Das ist durchaus noch 

der Fall. Dafür ist der Ablauf des gegenwärtigen Äons ein nur zu handgreiflicher Beweis. Aber für 

den Glauben sind sie an den Pranger gekettet, in den Schaukasten gestellt. 

Das Freisein vom Gesetz der Sünde, das der Gläubige jetzt erfahren darf, ist nur Probe und Anbruch. 

Das Ziel der Liebe Gottes besteht ja nicht darin, dass nur ein kleiner Teil seiner Schöpfung errettet 

werde und ihn verherrliche, sondern dass er alles in allen sei. Das Ergebnis des Waltens Christi wird 

sein, dass sich auch die Knie der Himmlischen und Unterirdischen anbetend vor ihm, als dem HErrn, 

beugen und den Namen Gottes des Vaters lobpreisen. Alles das ist noch längst nicht in die 

Erscheinung getreten, wenngleich es grundsätzlich garantiert ist durch die Heilstat am Kreuz. 

 

Das Zerreißen des Vorhangs im Tempel, das Beben der Erde, das Brechen der Felsen, das Öffnen der 

Gräber und die Auferstehung Toter (Matth. 27, 51.52), — alle diese Dinge sind nur kleine Proben 

und Muster dessen, was der HErr dereinst, wenn er mit seinen verherrlichten Leibesgliedern 

vereinigt sein wird, im Vollumfang und in wunderbarer Weise tun wird. Wie der Vorhang im Tempel 

zerriss, so wird Gott dereinst „den Schleier (oder Vorhang) vernichten, der alle Völker verschleiert, 

und die Decke, die über alle Nationen gedeckt ist" (Jes. 25, 7). Dann erst ist der Zugang zum 

Allerheiligsten der Gegenwart Gottes wirklich und völlig frei. Jetzt aber liegt noch die Decke des 

Unglaubens, der Vorhang der Feindschaft auf den Augen der Menschheit. 

Als Christus starb, da erbebte die Erde und zerrissen die Felsen. In viel größerem Umfang wird 

dereinst ein Erd- und Himmelsbeben die Schöpfung erschüttern. Denken wir nur an die Worte des 

Herrn in Luk. 21, 26: „Die Kräfte der Himmel werden erschüttert werden." Oder erinnern wir uns an 

2. Petri 3,10, wo wir lesen: „Der Tag des Herrn wird kommen wie ein Dieb, und die Himmel werden 

vergehen mit gewaltigem Geräusch, die Elemente aber werden im Brande aufgelöst und die Erde 

und Werke auf ihr werden verbrennen." 

Dass etliche Tote auferstanden, war auch nur Anbruch und Verheißung. Denn der Herr sagt in Joh. 

5, 28.29a: „Wundert euch darüber nicht, denn es kommt die Stunde, in welcher alle, die in den 

Gräbern sind, seine Stimme hören und hervorkommen werden." Aus diesen wenigen Vergleichen 

ersehen wir, dass Golgatha einerseits grundsätzlich Heilsbedeutung hat, andrerseits jedoch auch ein 

kleines Schaustück, eine vorläufige Probe dessen war, was der verklärte und durch seine vollendeten 

Leibesglieder vollendete Christus dereinst in großem Umfang ausführen wird. Mögen jetzt noch so 

viele Menschen und Engel Abtrünnige und Rebellen, Gottesleugner und Christusfeinde sein, — zur 

festgesetzten Zeit und Stunde wird dennoch wahr, was in Hebr. l, 6 in die Verheißungsworte 

zusammengefasst ist: „Alle Engel Gottes sollen ihn anbeten." — 



11 | 12  

         6. Christus hielt einen Triumph über die 

                Fürstentümer und Gewalten 

 

Ein thriambos ist ein Festzug mit freudigen Liedern, eine Art fröhliche Prozession. Das in unserm 

Text gebrauchte Zeitwort thriambeuoo (triumphieren oder einen fröhlichen Festzug veranstalten) 

ist davon abgeleitet. Am Kreuz hielt Christus einen fröhlichen Siegeszug im Blick auf die 

Überwindung aller Fürstentümer und Gewalten. Diese waren gewissermaßen, wie es damals bei 

besiegten Feinden oft der Fall war, an den Siegeswagen des Triumphators gekettet. 

 

Was nach außen wie Niederlage und Schmach aussah, war also in Wahrheit ein herrlicher Sieg, ein 

überwältigender Triumph. So kurzsichtig sind unsere Augen! So wenig vermögen wir göttliche 

Realitäten in ihrem inneren Wesen zu erfassen und zu beurteilen. Wie sollten wir uns hüten, ein 

rasches Wort zu reden über göttliche Dinge, die uns durch sein Wort und seinen Geist noch nicht 

enthüllt sind. Warum erstreben christliche Organisationen immer wieder völlige Uniformität 

biblischer Erkenntnisfragen, da es doch so viele Stufen und Grade der Einsicht in Christi volles Heil 

gibt? Der eine sieht diese Seite der Erlösung, und dem ändern ist jene Bedeutung durch Gottes Geist 

enthüllt. Es kann nicht einer alles haben und sich zum Richter über die geistliche Einsicht seiner 

Brüder aufwerfen. In einer Familie haben ja auch Vater und Mutter, volljährige Söhne und Töchter, 

minderjährige Kinder und Säuglinge, Knechte und Mägde usw. verschiedenartige Interessen und 

unterschiedliches Verständnis und bilden dennoch eine Einheit. 

 

Genau so verhält es sich mit der Familie Gottes. Wollten wir das doch endlich einmal begreifen! 

Einem siebenjährigen Knaben kommt die Logarithmentafel seines großen Bruders als ein dummes, 

langweiliges Buch mit Zahlen vor, und ein Knecht, der Feld und Stall zu besorgen hat, braucht keinen 

Einblick in die Bücher und Familienpapiere des Hausvaters zu haben. Wie viel gesegneter und 

harmonischer wäre das Zusammenleben der Gläubigen, wenn man das in Demut einmal bedenken 

wollte. Wie viel Verdächtigung und Schmähung würden aufhören, wie würde man sich nicht mehr 

gegenseitig als Schwärmer und Irrlehrer beschimpfen, sondern den ändern zu verstehen suchen, mit 

Gottes Liebe lieben und höher achten als sich selbst, wie es die heiligen Schriften uns lehren. — 

 

Unser Nationenapostel spricht noch ein zweitesmal von einem Umherführen im Triumphzug. Lesen 

wir 2. Kor. 2, 14: „Gott sei Dank, der uns allezeit im Triumphzuge umherführt in Christo und den 

Geruch seiner Erkenntnis an jedem Orte durch uns offenbart!" Hier ist nicht von Fürstentümern und 

Gewalten die Rede, die seine Siegesbeute sind, sondern von uns, der Gemeinde seines Leibes. Auch 

wir befinden uns als Gefangene, als freiwillige Sklaven seiner erlösenden Liebe, an seinen 

Siegeswagen gekettet und sind den staunenden Zuschauern ein Erweis seiner alles überwindenden 

Gnadenmacht. Die Gemeinde des Christus — ein Schaustück der Gnade! Welch ein Adel liegt doch 

darin, dass wir Gottes innerstes Wesen erkennen, durch den Glauben in uns tragen und nach außen 

und oben darstellen dürfen! Ginge es nach unsrer Erfahrung und Empfindung, so müsste 2. Kor. 2, 

14 lauten: Gott sei Dank, der uns dann und wann im Triumph in Christo umherführt und den Geruch 

seiner Erkenntnis an einigen Orten durch uns offenbart! 

 



12 | 12  

Nein, nicht dann und wann und an einigen Orten, sondern allezeit und an jedem Orte sind wir vor 

den Augen der unsichtbaren Welt ein göttliches Meisterstück der alles überwindenden Liebe und 

alles vollendenden Gnade unseres Vaters in Christi Jesu. 

Was der Herr mit uns, der Auswahl aus den Nationen, den Törichten, Schwachen, Unedlen, 

Verachteten und Nichtsen (1. Kor. l, 27, 28), fertig gebracht hat und dem Körper nach auch bald 

vollenden wird, wird er zur festgesetzten Zeit und Stunde auch mit allen ändern Wesen und Welten 

tun. Erst dann, wenn alle seine Geschöpfe in liebender Anbetung ihm huldigen, wenn nicht seine 

Macht und Gewalt, sondern seine Gnade und Barmherzigkeit alle überwunden und gewonnen hat, 

wird sein Herz völlig befriedigt sein.  

 

Erst wenn keinerlei Fluch und Nacht mehr sein werden (Offbg. 22, 3—5) und wirklich und wesenhaft 

alles neu geworden ist (Offbg. 21, 5), sind seine Liebesziele und Rettungsgedanken in 

zuvorgeplantem Vollumfang in Erfüllung gegangen (Ps. 135, 6). Einen Anbruch aber 

erfuhr dieses Fülleheil, als Gott in Christo „ausgetilgt hat die uns entgegenstehende Handschrift in 

Satzungen, die wider uns war, und hat sie aus der Mitte hinweggenommen, indem er sie an das 

Kreuz nagelte. Als er die Fürstentümer und Gewalten ausgezogen hatte, stellte er sie öffentlich zur 

Schau, indem er in sich selbst über sie einen Triumph hielt." 

 


