Kahal.De

Autor: Karl Geyer
Thema: Vom seelischen Menschen zum Geistesmenschen — Seelsorgerliche Aufsatze

Vom
seelischen Menschen
Zum
Geistesmenschen

Seelsorgerliche Aufsatze

Inhalt

Echte und trugerische Lebenssehnsucht ... 2
Von den Grundlagen des Charakiers..............uuuuiiiiiiii e 4
A) Das GeSetz iM HEIZEN ...ttt e e 5
B) DAs GEWISSEN ... ..ottt et e et e e e e e e e e et e e e e e e e e e e e e aaaa 6
Die Lust als Ursache des Verderbens inder Welt.............oooiiiiiiii e, 9
VoM VerstandenNWEITEN .......coouiii et e et e e ettt e e e e eeaa e e aaeees 14
Gesetzesvorschriften oder geistliches Prufungsvermogen?..........ooooviiiiiiiiiiiiiieeiiiieeeeiiees 15
Die Krisis im Leben der GIAUDIQEeN............oouuiiiiiiie e 16
Vom Hirtendienst in der GemMEINAE .........cooiiiiiiiiii e 21
A) Unsere Bestimmung: KOnigsprieStertum ......... ..o 22
B) Drei Stufen der SeelenfUhrung .............e e 22
C) Keine PsSeudo-SeelSorge! ....... .. e 23
D) Das Ziel der SeelenfUhrung ..........oouuiuieiii e 24
E) Die zwei Naturen des Glaubigen als Ursache seelischer NOte ............cccccvviiiiiin. 24
F) Nur Geldste kdnnen andere 10SeN! ..... ... 25
G) Keine Vermischung von natlrlicher mit géttlich-geistlicher Seelsorge.......................... 26
H) Erneuerung des Menschen von innen nach auRen ..............cccceeeeeiiiiiiiiiceeciiee e, 27
[) Hirtendienst vom Wesenszentrum des MensChen aus .............cccueeieeiiiiiiiieeeeeiiiee e, 28
J) Hirtendienst nach paulinischem Vorbild ... 30

1131



Bei dem zweiten und dem letzten Artikel handelt es sich um bisher unveréffentlichte Aufsatze, die
der im Juli 1955 verstorbene Verfasser hinterlassen hat, und die urspriinglich noch fortgesetzt
werden sollten. Doch sind sie auch in der vorliegenden unvollendeten Fassung von grundlegender
Bedeutung und nicht zu Uberschatzender Wichtigkeit.

Mogen die hier gesammelten seelsorgerlichen Aufsdtze sowohl den einzelnen Glaubigen Hilfe und
Wegweisung in den Fragen ihres Lebens geben, als auch solchen dienen, die selbst zu Hirten und
Seelsorgern berufen sind! -

Der Verlag

Echte und trigerische Lebenssehnsucht

,Die Gesinnung des Fleisches ist der Tod." (R6m. 8, 6.)

Leben, wahres Leben, Unsterblichkeit hat nur einer: Gott. Er hat Leben in Sich Selbst,
unerschaffenes, unauflésliches Leben, Leben ohne Anfang und ohne Ende. Die Fiille dieses Lebens
ist so unendlich, dass es jedes personliche Wesen, das daran teilhaben darf, mit unendlicher
Gluckseligkeit erfllt, die alles ibersteigt, was je ein Mensch gesehen oder gehdrt hat, oder was je
als Ahnung und Sehnsucht in eines Menschen Herz gekommen ist.

Erschaffene Wesen besitzen kein unerschaffenes Leben in sich selbst. Ihr Dasein ist darum kein
wahres Sein, sondern ein schnell voribergehender Schein. Ohne Teilhaberschaft am
unverganglichen Leben und Wesen Gottes ist darum das ganze Dasein des Geschopfes eine trostlose
Leere, ein wildes, trotziges Sich-Aufbdumen gegen die Sinnlosigkeit dieses Daseins mit all seiner
Qual und Not, ein verbittertes, verzweifeltes, hoffnungsloses Dahin-fahren in Nacht und Tod.

Im Herzen jedes Geschopfes, das zum Bewusstsein seiner selbst erwachte und das Licht dieser Welt
schaute, bricht die Sehnsucht auf nach Flille des Lebens und Erfiillung des tiefsten Verlangens, das
in ihm schlummert. Ohne diese Erfiillung gibt es keinen wahren Frieden! Wie konnte auch Frieden
im Herzen des Geschopfes einkehren und wohnen, solange es nicht die Gewissheit besitzt, dass sein
tiefstes Verlangen restlos gestillt wird? — Und wie kénnte Frieden im Herzen Gottes wohnen, wenn
Er nicht einen Weg gebahnt hatte, um dem Geschopf alle Seine Fiille mitzuteilen und in ihm wohnen
zu lassen? — Als das Wort Fleisch ward, da war es das Wohlgefallen der ganzen Fille, in Thm, dem
Gottmenschen Jesus Christus, zu wohnen. Und an diesem Menschen hat Gott Sein Wohlgefallen.
Darum sollen alle nachgeborenen Briider dem Erstgeborenen gleich sein, damit die Sehnsucht
Gottes ganz gestillt wird und zugleich jeder Mangel des Geschopfes beseitigt und all sein Verlangen
restlos erfiullt wird. Dann, wenn Gott und die Menschheit in einem vereinet, tritt alle vollkommene
Fille in Erscheinung. Dann wohnt wahrer Friede, der jetzt in Gott ist, auch im vollendeten Geschopf.
Wir sind aus Gott. Das ganze All ist aus Gott. Alles ist auch zu Ihm hin geschaffen. Durch den Sohn
der Liebe rief der Vater das All ins Dasein. Der Sohn erhalt und trdgt es auch durch das gewaltige
Wort Seiner Kraft. Er allein tragt das Leben des Vaters unerschaffen in Sich, weil es Ihm durch
Zeugung wesensmallig vermittelt wurde. Dazu -nahm Er auch unser Fleisch und Blut an und ist so
Trager zweier Naturen und damit der einzige Mittler zwischen zwei Welten. Was der Vater dem

2| 31



Geschopf geben will, ist im Sohn der Liebe vorhanden, und was das Geschopf ersehnt, steht im Sohn
der Liebe bereit.

Gott und Mensch begegnen sich in diesem Gottmenschen, dem wahren Menschen, dem Menschen
Christus Jesus. Wo die Liebe zur Wahrheit in einem Herzen wohnt, erkennt der Mensch die Grenzen,
die ihm durch sein geschopfliches Dasein gezogen sind. Er beugt sich unter diese Tatsache und geht
den gottgewiesenen Weg zur Freiheit und Vollkommenheit, indem er den Mittler Christus Jesus
ergreift und mit Ihm zugleich das wahre Leben. Er ist der Weg, die Wahrheit, das Leben.

Es gibt auch einen falschen Weg, den der Mensch in seiner Sehnsucht nach Leben und vollem
Genlige einschlagen kann. Diesen Weg gingen andere Geschopfe vor ihm, die auch das Leben in sich
selbst suchten. Sie suchten den Urgrund des wahren Seins in dem vergdnglichen Wesen des
Geschopfes. Da wurde ihre Weisheit zur Torheit, und sie versanken in die Nacht und Finsternis der
Gottlosigkeit.

Der Mensch ging zunachst den Irrweg. In der Versuchung trat ein falscher Mittler zwischen Gott und
Mensch. Er verhieR dem Menschen die Erhebung in das Sein Gottes. Der Mensch glaubte dem
Geschopf, dem Satan, der alten Schlange. Der Liigner aber redete nicht aus Gott, aus der Fiille des
Lebens, sondern aus seinem Eigenen, aus der Lige, dem Scheinwesen. Indem der Geist des
Menschen die Liige glaubend in sich aufnahm, erzeugte sie in ihm als Frucht ihres Scheinwesens den
Tod. Die Verbindung des Menschen mit dem wahren Leben wurde unterbrochen. Er starb Gott ab
und ist seitdem hinsichtlich des unverganglichen Lebens tot. Der Zugang zum Baum des Lebens
wurde gesperrt. Der Mensch steht unter der Herrschaft dessen, dem er sich unterstellte. Der Gott
und First dieser Welt ist sein Herr, und der Mensch ist Sklave der Siinde und unter die Siinde
verkauft. Geschopf steht unter Geschdpf, nicht mehr unter dem Schopfer.

Was kann das Geschopf dem Geschopf bieten? — Nur Geschopfliches! — Das tragt den Todeskeim
in sich und ist selbst weiter nichts als der Auflosung verfallene Verganglichkeit. Die Ergotzung, die
das Geschopf dem Geschopf gewadhren kann, ist zeitlich, ist verganglicher Rausch.

Weil das Vergangliche die tiefste Lebenssehnsucht nicht stillen kann, erzeugt es nach jedem Genuss
das Geflihl des Unbefriedigtseins. So erwacht schon im unvollkommenen Genuss die Begierde nach
neuem Genuss, und jede neue Erkenntnis der Unvollkommenheit dieser endlosen Taumelkette von
der Begierde zum Genuss und vom Genuss zur Begierde verscharft das Tempo der Sucht des
Fleisches, doch noch irgendwie auf seine Rechnung zu kommen.

Das Fleisch zieht es immerdar zum Fleische. Dort begegnet ihm die gleiche Lust, und dort findet es
seine artgemale Befriedigung. Geschaffenes will zu Geschaffenem, Gefallenes will zu Gefallenem,
Vergangliches will zu Verganglichem. Eines entzlindet sich am anderen und halt das rasch auf-
glimmende Strohfeuer flir wahres Leben. Bald jedoch verléscht es, und hinter ihm folgt die
entsetzliche Leere. Die Fleischeslust mag sich betatigen, auf welchem Gebiete sie will — sie vermag
nichts Bleibendes zu gestalten, und die Frucht aller ihrer Handlungen ist Gottesferne und Auflésung.
Darum ist diese Gesinnung der Tod. Selbst die religiose Betdtigung des frommen Fleisches ist ein
Dienst des Todes und der Verdammnis (2. Kor. 3, 6—11).

Man kann sich zwar in (fiir das Geschopf gewaltigen) Demonstrationen seelischen Aufschwung
holen und sich an der GroRe des Erfolges berauschen, aber gottliches, unaufldsliches Leben ist das
nicht. Wahres Leben kommt nicht aus dem Fleische. Der Geist ist Leben! Ware der Geist nicht in
uns, der in seinem dunklen Gefangnis das Wissen um ein verlorenes Paradies bewahrt hat und die
Sehnsucht nach einem Leben des Lichtes und der Freiheit in der Gegenwart Gottes, des
Lebensspenders, dann ware das Ende alles Fleisches der Tod ohne Hoffnung auf Wiederherstellung.
Solange der Mensch sich selbst liberlassen bleibt, findet er nie den Weg zum wahren Leben. Er kann
Altdre bauen mit der Inschrift: ,Dem unbekannten Gott!" Aus solchen Bekenntnissen spricht

3131



ergreifend die ganze Verlassenheit des dahingegebenen Geschopfes, das liber ein tastendes Suchen
nach dem Unverganglichen nicht hinauskommt. Aber Erfiillung der tiefsten Sehnsucht ist das nicht.
Gottes Sehnsucht nach uns ist aber unendlich groBer als unser Verlangen nach Ihm. Er kann das
Sterben der Welt nicht mit ansehen. Fir Sich hat Er sie ja erschaffen, und zur Zeugung ins Leben ist
sie bestimmt. Im Sohn der Liebe kommt Gott Selbst ins Fleisch und reicht der Welt das Leben dar.
Hier ist der rechte Mittler: Christus! Er ist das Leben. Wer zu |hm kommt, wird nicht
hinausgestossen. An Ihm wird unsere Lebenssehnsucht wieder recht orientiert und auf Gott, die
Lebensquelle, hin ausgerichtet. Wer die Liebe zur Wahrheit annimmt, empfangt Seinen Geist, und
dieser Geist ist das Unterpfand unseres Erbes, bis der volle Besitz eingelost wird. Unser
gegenwartiger Besitz ist der in uns wohnende Christus.

Wer den Sohn hat, der hat das Leben; wer den Sohn Gottes nicht hat, der hat das Leben nicht (1.
Joh. 5, 12. 13). Glaubende wissen, dass sie das Leben haben (1. Joh. 3, 14; 5, 20; vgl. auch Joh. 3, 36
und 5, 24). Der Glaube ist seligster Besitz und hochstes Wissen, unumstollliche Gewissheit. Darum
ist er auch der Sieg, der die Welt Gberwindet (1. Joh. 5, 4. 5).

Glaubige leben schon hier als Teilhaber der gottlichen Natur das Leben Gottes und genieBen in der
lebendigen Gemeinschaft mit Ihm Seinen Frieden. Gott ist bei ihnen drinnen. Das macht sie soll und
froh und stark in allem Erleben, im Lieben und im Leiden.

Es ist genug, dass das Geschopf einmal den Irrweg ging, den Schein des Gefallenen an die Stelle des
Seins der Zeugung zu setzen. Wer das erkannt hat, bekennt jubelnd in der Freiheit der Erlosten:
Christus ist mein Leben!

Von den Grundlagen des Charakters

Die Offenbarung Gottes an Seine Geschopfe geschieht stufenweise. Folgende 12
Offenbarungsstufen lassen sich unterscheiden:

I. Die drei Stufen der natirlichen AuRenoffenbarung:
1. Gott als Schopfer der Welt

2. Gott als Erhalter der Welt

3. Gott als Regierer der Welt

IIl. Die drei Stufen der Innenoffenbarung:

4, Gesetz im Herzen
5. Gewissen
6. Vernunft

lll. Die drei Stufen der Offenbarung unter Gesetz:
7. Zeichen und Wunder

8. Engelsdienst

9. Prophetie (Gesichte und Weissagung)

IV. Die drei Stufen der Sohnschafts-Offenbarung:

10. Gott gekommen ins Fleisch (Niedrigkeit Christi)
11. Gott geoffenbart durch den Geist (Christus in uns)
12. Die Volloffenbarung in Herrlichkeit (Christus mit uns).

431



Auf den ersten 6 Stufen offenbart Sich Gott dem natirlichen Menschen; die Offenbarung unter
Gesetz geschah in Israel; die Sohnschafts-Offenbarung hat es mit der Gemeinde zu tun.
Paulus nennt in Rom 2, 15 die drei Stufen der Innenoffenbarung Gottes:

Gesetz im Herzen Gewissen und Vernunft.

Diese drei Stiicke bilden die Grundlagen des Charakters jedes Menschen! Mit ihnen ist er befahigt
(schon der natiirliche Mensch), sich in dieser Welt des Erschaffenen dem Unerschaffenen
zuzuwenden. So gab es in den Nationenvolkern immer wieder einzelne Menschen, die erkannten,
dass das Diesseits keine Erflillung unserer letzten Sehnsucht bietet, und dass unser Leben nur dann
einen Sinn hat, wenn es ein ewiges Leben gibt, in dem alles zu seiner Fiille gebracht wird. Sie suchten
Herrlichkeit und Unverweslichkeit und harrten aus in guten Werken, womit sie das Wissen um ein
letztes Gericht bezeugten und es durch ihr Verhalten im Voraus praktisch anerkannten (Rom. 2, 7).
Auf den Menschen wirken ja dauernd zwei anziehende Krafte ein: die Welt des Unerschaffenen und
die des Erschaffenen, die Welt des Ewigen und die des Zeitlichen, die Welt des Geistes und die des
Fleisches. Die Moglichkeit, in diesem Kampfe sich fiir das Bleibende zu entscheiden und das
Vergédngliche als Selbstzweck zu verleugnen, ist die Grundvoraussetzung alles Persodnlichkeits-
Werdens. Hier liegt die Kluft, die uns von dem Tier scheidet, das rein umweltgebunden ist und das
Oberweltliche, das Gottliche, das Ewige nicht zu erfassen vermag.

In dem stets aufs nette notwendigen Vollzug der stiandig wiederkehrenden und lebenslanglich von
uns geforderten Entscheidung zwischen beiden Welten liegen die Not und die Seligkeit eines
bewusst gelebten Lebens.

Dies ist aber gerade das, was unserem Dasein lUiberhaupt Wert und Zweck gibt, ja was den Menschen
erst erkennen lasst, zu welchem Endzweck Gott ihn erschuf und welches Endziel Er mit ihm
erreichen mochte, namlich dies, Personlichkeit zu werden im Vollsinn der Freiheit der Herrlichkeit
Gottes Selbst.

Weil das Gesetz im Herzen, das Gewissen und die Vernunft die Grundlagen des Charakters bilden
und solches Personlichkeits-Werden erst ermdglichen, ist ein Mensch so viel Mensch, als er Herz
hat, als er Gewissen hat, als er Vernunft hat.

Von den drei genannten Stiicken sind die beiden ersten am verborgensten und werden am meisten
verkannt. Von ihnen soll nachstehend die Rede sein.

A) Das Gesetz im Herzen

In Spriiche 27, 19 steht das Wort: ,,Wie im Wasser das Angesicht dem Angesicht entspricht, so das
Herz des Menschen dem Menschen."” — Spriiche 4, 23 mahnt: ,Behiite dein Herz mehr als alles, was
zu bewahren ist; denn von ihm aus sind die Ausgdnge des Lebens." — Der Herr sagt in Luk. 6, 45:
»,Der gute Mensch bringt aus dem guten Schatze seines Herzens das Gute hervor, und der boése
bringt aus dem bdsen das Bose hervor, denn aus der Fille des Herzens redet sein Mund."
(Vergleiche noch: 1. Mose 6, 5; Matth. 12, 35—37; Matth. 15, 18; 1. Petr. 3, 4.) Die Schrift spricht
von Einfalt, Geradheit, Verstocktheit, Nichtigkeit, Hochmut, Unmut, Trug, Gesinnung, Uberlegung,
Geliist, Angsten, Furcht, Gestdhn, Ratschldgen, Beschliissen, Entwiirfen, Weisheit, Weite,
Geheimnissen, Reinheit, Beschneidung, Wunsch, Freude, Starrsinn, Schatz, Fille, Eigentum, Ver-
borgenem, Traurigkeit, Augen des Herzens usw. (vgl. Elberfelder Bibelkonkordanz unter ,Herz").
Flrwahr: Mensch ist, was sein Herz ist! Der Vom Herzen gehen die Ausgange des Lebens aus. Das
Herz ist Lebenszentrum, Mittelpunkt des Seins, Gestalter des Lebenswillens, Richtungsweiser der
LebensdulRerungen in Gedanken, Worten und Werken.

5|31



Die Schrift spricht auch vom Herzen Gottes. Gott ist Geist. Er hat deshalb kein fleischernes Herz. Wie
man von einem Menschen, der ein gutes Gemlit hat, sagt, er habe ein gutes Herz, d. h. eine gute
geistliche Gesinnung, obwohl sein korperliches, fleischernes Herz vielleicht krank und schwach, also
nicht gut im natirlichen Sinne ist, so versteht die Schrift unter dem Herzen Gottes das Zentrum
Seiner geistlichen Entschliisse, den Urgrund Seines Handelns: die Liebe.

Leben ist zeugend sich mehrende Liebe. Gott, der allein Unsterblichkeit hat, bei dem die Quelle des
Lebens ist, ist Liebe (1. Joh. 4, 8. 16). Die Liebe, die Sein Wesen ausmacht, dréngt lhn, Sein Leben zu
mehren, Sich auszustromen in das All. Auch bei Ihm ist es so, dass vom Herzen aus die Ausgange,
Ausflusse, Ausstromungen des Lebens sind. Ohne diesen Strom aus dem Herzen der Liebe Gottes
gabe es kein Leben in dieser Welt. , Also hat Gott die Welt geliebt, dass Er Seinen eingeborenen
Sohn gab, auf dass alle, die an lhn glauben, nicht verloren gehen, sondern das ewige Leben haben."
(Joh. 3, 16.)

In unser Herz, das Lebenszentrum des Menschen, den Mittelpunkt des Menschseins, in dem
Fleischliches, Seelisches und Geistliches zusammentreffen, legt Gott Sein Gesetz. Dies ist kein
formales Gesetz, wie Israel es hatte, aber doch ein reales sittliches Empfinden fiir Recht und
Unrecht. (Vergleiche das Wort ,,Was du nicht willst, dass man dir tu, das flig' auch keinem andern
zu!" mit Matth. 7, 121)

Gott hauchte in den Menschen den Odem des Lebens. Da legte Er die dem Menschen zugedachte
Lebensordnung in ihn hinein. Das Leben aber ist das Licht (Joh. |, 4). Der Geist des Menschen ist eine
Leuchte des Herrn. So tragt jeder Mensch den géttlichen Funken in sich, wenn auch begraben unter
dem Schutt der Siinde.

Durch die Einhauchung der Lebensordnung ist der Mensch weder gut noch bdse. Das wird er erst
dadurch, dass er diese Ordnung befolgt oder nicht befolgt. Hierin liegt Adams Fall, der sich in andrer
Weise bei allen wiederholt.

Gott hat die Ewigkeit, die ewigen Wesenheiten und Ordnungen und Gesetze und Normen, in des
Menschen Herz gelegt (Pred. 3, 11). Der Mensch als Trager des Personlichkeitsbewusstseins auf
Erden (als Gottes Bild und Gleichnis, nur um wenig niedriger denn die Engel) tragt die Normen und
Gesetze der sittlichen Weltordnung in sich.

Das ist sein vaterliches Erbe von Gott aus, das er als der jlingere der beiden erschaffenen Séhne
Gottes (Engel und Menschen) vergeudete. Aber auch in seinen Restbestanden ist und bleibt dies
Bewusstsein Gotteserbe und damit Spiegel des Ewigen.

Weit Uiber diese natiirlichen Gaben hinaus geht das, was Gott einem Herzen schenkt, das sich Ihm
im Glauben heute 6ffnet. Da gilt 1. Kor. 2, 9: ,, ... was in keines Menschen Herz (von Natur!)
gekommen ist, was Gott bereitet hat denen, die Ihn lieben".

Wenn Gott einen Menschen verwandeln will, so beginnt Er mit dem Lebenszentrum, dem
Mittelpunkt der Personlichkeit, dem Herzen. Mit dem neuen Herzen beginnt der neue Mensch (vgl.
2. Kor. 4,6; Rom. 5, 5 u. a.). Gott ist Geist, Licht, Liebe. Dies ist Sein Wesen; und dieses Wesen giel3t
Er in unser Herz. So werden wir Teilhaber Seiner Natur.

B) Das Gewissen

Das Gewissen ist die zweite der ewigen Normen, die Gott dem Menschen als Hilfe gab, um die
Sucher nach Unverweslichkeit auf dem Wege zum Wesenhaften, zur Wahrheit zu geleiten. Es ist der
Mitwisser unserer Gedanken und Taten und der Beurteiler und Richter Gber die Reinheit (oder
Unreinheit) unserer Beweggriinde. Es wacht als Kontrollorgan darlber, dass der Mensch das Gesetz
des Herzens nicht verletzt, sondern seinem sittlichen Bewusstsein entsprechend handelt.

6|31



Die Tatigkeit des Gewissens hat es also nicht mit der Feststellung dessen zu tun, was Wahrheit ist.
Die Wahrheit, das Wesenhafte, kann nur von dem Wahrhaftigen, Gott Selbst, enthillt werden, und
Er hat sie offenbart in Seinem Sohne, der die Wahrheit ist. Ein durch den Geist Gottes erneuertes
Herz vermag sie zu erkennen, und der Geist erschlieBt sie einem solchen Herzen immer volliger und
leitet den von Herzen Aufrichtigen in die ganze Wahrheit. Um diese Aufrichtigkeit aber geht es bei
der Tatigkeit des Gewissens.

Es stellt nur fest, ob es dir um die Wahrheit geht, ob du sie liebst, ob du das Rechte willst.

Liebe ist reinstes Wollen. Wer die Wahrheit liebt, will sie auch dann, wenn sie sich gegen ihn selbst
richtet. Von Natur aus suchen alle das lhre. Die Liebe sucht das, was des andern ist. Liebe zur
Wahrheit ist nicht Eigenliebe und Selbstsucht, sondern das Verlangen nach dem Wesenhaften unter
Preisgabe eigener Vorteile und Verzicht auf Selbstbehauptung und Eigenwillen, die sich zum
Schaden anderer auswirken. Liebe ist Wollen um des dndern willen.

Liebe zur Wahrheit ist die Grundlage aller Gerechtigkeit und allen wahren Rechts.

Recht lasst sich nur aufbauen auf Wahrheit, und Wahrheit kann nur festgehalten werden in Liebe!
(Eph. 4, 15.)

Wer die Liebe verlasst, gibt damit auch die Wahrheit auf, und wer diese preisgibt, findet nimmer
das Recht.

Um Recht Gben zu kénnen, muss man befestigt sein in der Wahrheit, und um diese zu erkennen,
braucht man Liebe.

An dieser Wurzel unserer Existenz als Persénlichkeit (ibt das Gewissen sein Richteramt.

Was nicht aus der Liebe zur Wahrheit, diesem reinsten Willen zum Wesenhaften und Ewigrechten,
flieBt, wird vom Gewissen gerichtet, verurteilt, als falscher Beweggrund entlarvt.

Hier gibt es keine Kompromisse. Du kannst eine Magnetnadel mit der Hand in irgendeine andere
Richtung bringen. Sobald du sie loslassest, kehrt sie in die alte Richtung zuriick. So kannst du das
Gewissen gewaltsam beeinflussen, durch Vernunftgriinde beschwichtigen, durch raffinierte Zweck-
lGgen narkotisieren —, immer wieder, wenn der falsche und gewaltsame Einfluss aufhort, zeigt es
die alte Richtung an, die Urrichtung auf das Rechte, auf die hin Gott Selbst es einstellte.

Noch einmal sei es gesagt: Es offenbart nicht das Recht an sich, nicht die Wahrheit selbst (weshalb
man sich auch falschlicherweise, auf Grund verkehrten Erkennens, ,ein Gewissen machen" kann!),
sondern dies, ob es dir um das Recht geht, ob du es wirklich willst, ob du die Wahrheit liebst, ob du
das Wesenhafte suchst.

Es geht hier also nicht um Einzelheiten, sondern um die Grundlage des Charakters und der
Personlichkeit schlechthin. Wenn hier etwas abbrockelt, stirzt der ganze Bau zusammen.

Wer die unabdingbaren Forderungen des Gewissens preisgibt, verlasst damit die Grundlage, auf der
der Mensch erst zum Menschen wird.

AuBerhalb dieser Grundlage gibt es nur triebhaftes und Zweckbestimmtes Handeln. Da geht es nicht
mehr um Wahrheit und Recht, sondern um Lustgewinn und Erreichung des Zwecks. Es wird zu
erreichen gesucht um jeden Preis, notfalls durch Zweckllige oder offene Gewalt. Wo das Gewissen
nicht mehr Richter sein kann tiber die Reinheit der Beweggriinde, ist der Weg zur Wahrheit und zum
Recht verlassen. Die Liebe zur Wahrheit erkaltet. Die Empfindung fiir Wahrheit und Recht geht
verloren. Die Wirksamkeit der Wahrheit, die doch allein frei macht und den Menschen in den
Adelsstand des koniglichen Priestertums erhebt, wird ausgeschaltet. Das konigliche Gesetz der
Freiheit, fir die Christus uns frei gemacht hat (Gal. 5, 1), nach der die ganze Schépfung im tiefsten
Innern sich sehnt (Rom. 8, 19—23), gilt nicht mehr. Es ist beiseitegeschoben von dem Menschen mit

7131



verderbter Gesinnung und Denkungsart (nous). Das Gewissen ist abgetotet oder ausgebrannt,
verschorft mit einem Brenneisen (1. Tim. 4, 2).

So entmenscht der Mensch sich selbst und beraubt sich der Grundlage seines Charakters. Er hat
damit im Wesentlichen darauf verzichtet, Personlichkeit zu sein oder es doch werden zu wollen.
An die Stelle des Wesens tritt dann der Schein, das Unwesenhafte, die Lige. Der Abbau der
Personlichkeitswerte vollzieht sich im standig sich steigernden Tempo des freien Falles. Unter dem
Fallenden aber ist der Abgrund, der seinen Rachen aufsperrt, um die entleerte Hilse zu ver-
schlingen.

Und womit fing es an? — Haben wir hierauf nicht vielleicht eine Antwort aus eigenster,
schmerzlicher Erfahrung, wir beide, namlich du und ich? —

Wie gerietest du in diesen Zauberbann? —

Dadurch, dass deine Begierde dich lockte und dein verderbter Denksinn dich belehrte, doch nicht so
»engherzig" zu sein, als das Gewissen mahnte und dich vor der Siinde warnte. Hattest du nicht fir
dich selbst die Entschuldigung, Gott kdnne doch unmaglich so kleinlich sein, dass Er dies oder jenes
so genau nehme und so wortlich meine? — So suchtest und fandest du eine Entschuldigung nach
der andern, bis dein Gewissen narkotisiert war und nicht mehr schrie. Und dann gingst du mit lahm
gelegtem und abgetotetem Gewissen den Weg der Siinde. Zuerst schrittest du noch etwas zégernd
dahin, unsicher torkelnd wie ein Betrunkener. Als du erst einmal Richtung und Tempo hattest, kam
die Ungliickslawine in Fahrt und riss dich mit in die Schlucht des Verderbens.

Selbstverstandlich war dir dies nicht gleichgliltig. Du tatest vielmehr etwas, um die verlorenen
Personlichkeitswerte zu ersetzen. Du kompensiertest auf dem Gebiet des dulReren Menschseins.
Auf irgendeinem Teilgebiet, vielleicht im Beruf oder beim Sport oder in der Kunst oder der
Wissenschaft oder gar im frommen, religiésen Betrieb brachtest du es zu Gberdurchschnittlichen
Leistungen. So versuchtest du es, die Menschen zur Achtung vor dir zu zwingen, zu der Achtung, die
du selbst nicht mehr vor dir haben konntest, weil du sie deinem Gewissen versagtest und so deinen
eigenen Wesenskern aushohltest. Da versagte auch dein Gewissen dir die Achtung!

Diesen Weg der Kompensation, des versuchten Ausgleichs der verlorenen Werte, gehen die meisten
Menschen. Ja, zu irgendeiner Zeit unseres Lebens sind wir ihn unbewusst alle schon gegangen.
Hier nur ein Beispiel!

Vor vielen Jahren flihrte mich eine meiner Reisen in eine mir bis dahin fremde Stadt. Meine
Gastgeber zeigten mir bei einem Gang die Schonheiten und Sehenswiirdigkeiten ihrer Heimat.
Unterwegs traten wir in eine sehr schéne, prachtvoll ausgeschmiickte Kirche ein. Ein reicher Blirger
jener Stadt hatte sie gestiftet. Sein Grab befindet sich unter dem Altar.

So hatte er es gewlinscht, und man hatte seinen Wunsch erfillt.

Nach etlicher Zeit stellte es sich heraus, dass der Mann, der viele Jahre im Ausland gelebt hatte, sein
grofles Vermogen durch Sklavenhandel erworben hatte.

Die Mittel, mit denen er sein Geld verdiente, waren mit die gemeinsten, die es in dieser Welt gibt.
Der Zweck aber, zu dem er es verwandte, war einer der ,frommsten", die der Mensch kennt.
Meinst du wirklich, dass dieser fromme Zweck die angewandten Mittel heiligte? —

Wenn du glaubst, dies bejahen zu kdnnen, dann gestehe wenigstens zu, dass du kein Gewissen mehr
hast!

Dann wisse aber auch, dass du aufgehort hast, Mensch zu sein. Und dies schon im ganz
gewohnlichen Sinn des Menschen; erst recht aber im Sinne Gottes, der den Menschen ja so meint,
dass er Sein Bild und Gleichnis sei, nicht aber das Bild einer ddamonisierten Bestie, auch nicht eines
Teufels im Gewand eines Lichtsengels.

8|31



Das Endergebnis einer Kultur ohne Gewissen aber findest du in Offb. 18. Beachte dort auch
besonders den Schluss von Vers 13. Da siehst du, dass der oben genannte ,,fromme" Sklavenhandler
nur ein kleiner Einzelganger war gegenliber jenem unreinen System der Endzeit, das mit Menschen-
leibern und Menschenseelen handelt. Und diesem System strebt die Menschheit mit Macht
entgegen. Jede Vergewaltigung oder Ausschaltung des Gewissens treibt die Entwicklung der
Menschheitsgeschichte in dieser Richtung voran. Von diesem Endzustand des jetzigen Zeitalters
sagt der Herr: ,Die Ungerechtigkeit wird (iberhand nehmen und die Liebe in den Vielen erkalten"
(Matth. 24, 12).

Wollen wir mitschuldig werden an dieser Katastrophe? Wir sind oder werden es in jedem Fall, in
dem wir das Gewissen, den Richter Uber die Reinheit unserer Beweggriinde, seines Amtes
entheben.

Umgekehrt aber wird alles, was offenbar wird, Licht. Wenn wir das Unrecht verschweigen,
verschmachten unsere Gebeine (Ps. 32, 3). Das Bekennen aber bringt Heilung (Jak. 5, 16) und der
Wandel im Licht macht frei vom Hang zur Stinde (1. Joh. |, 7).

Ja, alles was offenbar wird, ist Licht (Eph. 5, 13). So wird das Gift zur Arznei fiir andere. Was hindert
nun die Umgestaltung unseres Wesens in den Charakter Christi Jesu, und was férdert unsere
Verwandlung in Sein Bild?

Personlichkeit im Vollsinn des Wortes werden wir ja nur, wenn das Ziel, auf das hin wir angelegt
sind, mit uns erreicht ist.

Der Dichter sagt: ,Ein jeder tragt in sich ein Bild des', das er werden soll. Solang er das nicht ist, ist
nicht sein Friede voll." Und weiter: ,Hochstes Glick der Erdenkinder ist doch die Personlichkeit."
Die Schrift aber stellt uns dies Bild in gottlicher Reinheit und Vollkommenheit vor Augen, wenn sie
sagt: ,Es ist noch nicht erschienen, was wir sein werden. Wenn es aber erscheinen wird, werden wir
Ihm gleich sein" (1. Joh. 3, 2).

Der Weg dazu, ist die Liebe zur Wahrheit!

Wer sie nicht annimmt, verfallt dem Gericht des Irrtums, des Irrwahns, der Liige (2. Thess. 2, 11).
Wer aber die Wahrheit festhélt in Liebe, bringt alles zum Wachsen in lhn hinein, der das Haupt ist,
der Christus (Eph. 4, 15).

Liebe zur Wahrheit! Liebe zum Wesenhaften! Ist sie bei uns vorhanden? —

Was sagt unser Gewissen dazu, dieser unbestechliche Richter Uber die Reinheit unserer
Beweggrinde? — Ja, ist es ein gesundes Gewissen, oder ein vergewaltigtes, verbogenes, krankes?
Man lese hierzu die 30 Stellen, an denen sich in der Schrift der Ausdruck ,,syneidesis" = ,Gewissen"
findet: Apg. 23, 1; 24, 16; Rom. 2, 15; 9, 1; 13, 5; 1. Kor. 8, 7; 8, 10; 8, 12; 10, 25; 10, 27; 10, 28; 10,
29 !(zweimal); 2. Kor. 1, 12; 4, 12; 5, 11; 1. Tim. |, 5; 1, 19; 3, 9; 4, 2; 2. Tim. |, 3; Tit. |, 15; Hebr. 9, 9;
9, 14; 10, 2; 10, 22; 13, 18; 1. Petr. 2, 19; 3, 16; 3, 21. Hier, wo es um die Grundlagen unseres
Charakters geht, um die Wurzelwerte unserer Personlichkeit, wollen wir nicht Menschen fragen,
sondern das Wort dessen, der die Wahrheit ist und die Liebe zugleich und der die Liebe zur
Wahrheit in uns wirken will und uns das Gewissen als Mahner und Richter gab!

Die Lust als Ursache des Verderbens in der Welt

, ... indem ihr dem Verderben entflohen seid, das in der Welt ist

durch die Lust." 2. Petr. |, 4.

,Denn alles, was in der Welt ist, die Lust des Fleisches und die Lust

der Augen und der Hochmut des Lebens, ist nicht vom Vater, sondern ist von der Welt. Und die
Welt vergeht und ihre Lust."

931



1. Job. 2, 16. 17.

,und sie wurden listern in der Wiste und versuchten Gott in der
Ein6de. Da gab Er ihnen ihr Begehr, aber Er sandte Auszehrung
(Schwindsucht) in ihre Seelen." ps. 106,14. 15.
»An den meisten derselben aber hatte Gott kein Wohlgefallen, denn
sie sind in der Wiiste dahingestreckt worden. Diese Dinge aber sind als Vorbilder fiir uns
geschehen, dass wir nicht nach bdsen Dingen

gellsten, gleichwie auch jene gelisteten." — , Alle diese Dinge aber
widerfuhren jenen als Vorbilder und sind geschrieben worden zu
unserer Ermahnung, auf welche die Enden der Aonen gekommen
sind." 1. Kor. 10, 5. 6. 11.

Als Gott den Menschen schuf, bereitete Er ihm zugleich auch eine Wohnstatte, den Garten in Eden,
der in seiner Paradieses-Herrlichkeit ein Ort war, an dem der Mensch als Stellvertreter Gottes dieser
"Wiirde entsprechend wohnen konnte, und an dem auch Gott wandeln konnte, wenn Er kam, um
Sein Geschopf zu besuchen und Gemeinschaft mit ihm zu pflegen.

Diesen Garten sollte der Mensch bebauen und bewahren. Es dauerte jedoch nicht lange, und das
Verderben hielt seinen Einzug. Die Schlange lenkte den Blick des Menschen auf die Frucht des
Baumes der Erkenntnis des Guten und des Bosen. Das Weib sah, dass der Baum gut zur Speise, und
dass er eine Lust fir die Augen, und dass der Baum begehrenswert ware, um Einsicht zu geben; und
sie nahm von seiner Frucht und aB, und sie gab ihrem Manne mit ihr, und er af8 (1. Mo. 3, 6).

Was hier geschah, spielt sich taglich in uns selbst und um uns in Millionen von Fallen ab, und jeder
dieser Falle ist ein neuer Fall, ein wirkliches Herabfallen von einer geistigen Stellung ins Fleisch. Ob
du einem kleinen Kinde zuschaust, das noch nichts von Gesetz und Evangelium weil}, wie es
begehrend die Erdbeeren in Nachbars Garten anschaut und dann zégernd die kleine Hand durch
den Zaun steckt und nimmt, was es erreichen kann, oder ob die Kirschen auf einem fremden
Grundstiick auch Altere zum Stehlen reizen, oder ob du selbst ein Weib anschaust, ihrer zu
begehren, oder ob es dich gelistet nach Ehre und Anerkennung oder Macht und Einfluss oder
Beforderung im Amt und Titeln oder einer guten Stellung und einer entsprechenden Wohnung oder
Geld und Gut, — es hat alles die gleiche Triebfeder: die Lust.

,Niemand sage, wenn er versucht wird: Ich werde von Gott versucht; denn Gott kann nicht versucht
werden vom Bosen, und Selbst versucht Er niemand. Ein jeder aber wird versucht, wenn er von
seiner eigenen Lust (Begierde) gereizt und gelockt wird. Danach, wenn die Lust empfangen hat,
gebiert sie die Slinde; die Slinde aber, wenn sie vollendet ist, gebiert den Tod." (Jak. |, 13—15.)

Die Lust der Seele reizt und lockt den geistigen Machthaber in uns, den Willen, von seiner rein
geistlichen Einstellung abzugehen und zu ihrem Begehren sein Ja zu geben. Sobald der Wille diesem
Verlangen nachkommt, ist die Empfangnis in der Seele vollzogen, und die Siinde wird geboren.

Die Seele befindet sich in einem dauernden Reizzustand. Durch die Tore der Sinne gehen
fortwahrend Eindriicke der uns umgebenden Welt in uns ein. Das Verlangen erwacht, dies alles zu
kosten und zu besitzen.

Der Geist des Menschen kennt die ewigen Ordnungen und Normen, die Gott als Gesetz des Herzens
in jeden Menschen hineingelegt hat (Rom. 2, 14. 15). Das Gewissen wacht als Mitwisser und Priifer
und Richter dariliber, ob der Wille diesem Gesetz des Herzens entsprechend handelt. Unsere
Gedanken aber entschuldigen oder verklagen uns in laufenden Erwagungen dariiber, ob eine
Willensentscheidung zu billigen ist, ob also der geistige Befehlshaber von seiner Gewalt den rechten
Gebrauch machte.

10| 31



Solange der Wille als der geistige Hoheitstrager, als die von Gott beauftragte Befehlsstelle, sich an
die ihm gegebenen Ordnungen hilt, geht alles gut. Solange der Mensch im Paradies das Gebot
Gottes befolgte, kam er nicht zu Fall. Wenn er sich aber von der Lust aus der Festung des Gehorsams
herauslocken lasst, erliegt er dem Reiz der Lust. Er liebdugelt mit dem Lustbegehren der Seele,
bejaht es und vollzieht so die Empfangnis der Siinde.

So kommt alles Verderben, das in der Welt (im Kosmos) ist, durch die Lust (2. Petr. |, 4).

Klar und eindeutig lehrt die Schrift, dass die Lust nicht vom Vater kommt, sondern von der Welt (1.
Joh. 2, 16. 17). Ware sie vom Vater, so ware sie unsterblich und unverganglich wie alles Gottliche.
So aber kommt sie nicht aus Ihm und ist daher vergdnglich. Die Welt vergeht und ihre Lust. Die
Sinde wird abgeschafft mit ihren Ursachen und ihren Folgen (Hebr. 9, 26; Dan. 9, 24; Off. 22, 3; 1.
Kor. 15, 25—28 u.a.).

Kame die Sinde aus Gott, so konnte Er niemand dafiir strafen. Die Geschopfe hatten als
Marionetten nur Seinen Willen getan und triigen daher keinerlei Verantwortung und waren |lhm,
der sie zu ihrem Tun gebracht hatte, keinerlei Rechtfertigung schuldig. Wie kdnnte Er sie fur die
Ausfiihrung Seines Willens auch noch in den Feuersee werfen? —

Dann ware ja auch Satan, der Liigner, als Liigner aus Gott gekommen, bzw. aus Christus, durch den
Gott das All erschuf, die Himmlischen, die Irdischen und die Unterirdischen. Nun aber ist Christus
die Wahrheit, Satan aber der Liigner. Die Schrift aber bezeugt klar, dass keine Liige aus der Wahrheit
gekommen ist (1. Joh. 2, 21). Vielmehr redet er aus seinem Eigenen, wenn er die Lige redet (Joh. 8,
44). Er ist in der Wahrheit nicht bestanden, sondern hat siel? selbst (iberhoben (oder aufgeblaht)
und ist damit ins Gericht gekommen (1. Tim. 3, 6). (Vergl. dazu auch Hes. 28, 14—17; Jes. 14, 12—
14 u. a., Dinge, die uns als Vorbilder aufgeschrieben sind.) Beachte auch, wie in Sach. 3, |—7 der
Satan dem Engel des Herrn widersteht! Dafiir schilt ihn der Herr.

Vergl. hierzu auch Off. 12, 7—12; 20, 7—10. Satan ist ja der Anfihrer der rebellischen Engel, die
ihren ersten Zustand nicht bewahrten, ihr Flirstentum, mit dem sie von Gott betraut waren, sondern
ihre eigene Behausung verliefen und andersartigem Fleisch nachgingen (Jud. 6. 7). Dafir sind sie
auch zum Gericht des groRen Tages mit ewigen (donischen) Ketten unter der Finsternis verwahrt
(vergl. auch 2. Petr. 2, 4).

Das Geschopf hat die Wahrheit verwandelt in die Lige (Rom. |, 25) und die Herrlichkeit Gottes
entstellt (Rom. |, 25). Darum hat Gott die Zerstorer auch dahingegeben, sich in den unreinen
Begierden ihrer Herzen zu verderben (Rom. |, 24).

Lige ist entartete Wahrheit, wie Krankheit verderbte Gesundheit ist, oder das aus der Ordnung
Gebrachte zur Unordnung wird. Satan kann ja nichts Originelles schaffen, nichts wirklich Neues,
sondern er kann nur imitieren, nachahmen, verzerren, entstellen, verderben, aus der Ordnung
bringen, entarten lassen. Darum ist Liige kein Urwesen, sondern gewordene Entartung.

Alles Entartete aber lauft sich tot. Der Tod ist der Siinde Sold. .Alles aus der Art Gekommene stirbt
ab und stirbt aus. Gott aber macht alles neu. Er repariert nicht am Alten herum, sondern lasst es
durch eine Neuschopfung gehen. Es wird vollig umgeschmolzen und zu neuer Verwendung frei.
Darum kann ohne Neuschépfung kein Geschdpf an Seinem Reiche teilnehmen. Entweder wird es
durch die Gnade verwandelt durch die Erneuerung des Sinnes (= des nous, der Gesinnung oder
Denkungsart), oder es wird umgeschmolzen im Gericht.

Als der erste Mensch im Paradiese das Gebot Gottes (ibertreten hatte und die Begierde des Liigners
getan hatte (vergl. Joh. 8, 44), zeigte er sich alsbald als Sklave des Ligners, indem er die Schuld auf
Gott abschob. Er sagte: ,Das Weib, das Du mir gabst..." Das soll doch heifSen: Hattest Du sie mir
nicht gegeben, ware das nicht passiert! Die Eigenwilligen von heute reden genau so. Sie sagen: Das
Geschopf hat keine Slinde. Gott tragt die Verantwortung fir alles.

Also hat Er auch kein Recht zum Strafen.

11| 31



Gott aber sagt uns durch Seinen Heiligen Geist: ,So wir sagen, dass wir keine Siinde haben, 50
belligen wir uns selbst, und die Wahrheit ist nicht in uns" (1. Joh. |, 8). Es ist der Gipfel der Liige,
zuerst dem Heiligen Geiste zu widerstreiten (Apg. 7, 51; Jes. 63, 10; ps. 107, 11. 12), den Ratschluss
Gottes wirkungslos zu machen (Luk. 7, 30), widerspenstig zu sein gegen den Hochsten (Ps. 78, 17.
40; 5. Mo. |, 26.43; 9, 23; Hes. 5, 6; 20, 8. 13. 21; Rom. 10, 21; Hebr. 12, 3; Jud. 11 u. v. a.) und dann
noch zu behaupten, man habe ja nur den Willen Gottes getan. Damit bezichtigt man Gott, Er sei
Selbst der Ursacher der Siinde und des Bdsen und sei darum schuld an jedem Mord und jedem
Ehebruch und jeder Hurerei und jedem Diebstahl und jeder Verleumdung und jeder bdsen Tat.
Derselbe Gott, der sagt, dass die, die solches tun, nicht in Sein Reich, in das Reich Gottes kommen,
soll der Veranlasser dieser Dinge sein! Wer so aus schwarz weiR macht und aus weil} schwarz,
widerstreitet dem Heiligen Geiste, der ein Geist der Wahrheit ist. Die Lasterung des Geistes aber
wird nicht vergeben, weder in diesem Aon, noch in dem kommenden, und fiir diese Widersacher
gibt es nur noch ein schreckliches Erwarten des Gerichts.

Ungehorsam ist Zaubereisiinde, denn er ist Willensentscheid gegen Gott! Und Eigenwille ist
Abgoétterei und Gotzendienst, denn der Eigenwillige setzt seinen eigenen Entscheid an die Spitze
und setzt damit sich selbst auf den Thron. Das aber ist Entthronung Gottes. Beachte darum 1. Sam.
15, 22.23; Rém. 5, 19.

Wer diesen Zusammenhang sieht, hat nur das eine tiefe Verlangen, als ein Kind des Gehorsams sich
nicht nach den vorigen Listen zu bilden (1. Petr. |, 14; 4, 2), da die Lust die Ursache alles Verderbens
ist, sondern er mochte so, wie der Sohn der Liebe an dem, was er litt, den Gehorsam lernte, in
gleicher Weise echte Sohnschaft darstellen in freiwilligem Gehorsam gegen den Vater (Hebr. 5, 8;
Rom. 8, 17; Luk. 22, 42; Matth. 6, 10; 2. Kor. 10, 5. 6; Eph. 1, 9; 5, 17; 6, 6; Kol. |, 9; 4, 12; 1. Petr. 4,
1—3 u.v.a.).

Der Ungehorsam des ersten Menschen setzte uns alle in die Stellung von Ungerechten (R6m. 5, 19).
Von Natur aus wandelten auch wir als S6hne des Ungehorsams nach dem Zeitlauf dieser Welt, nach
dem Firsten der Gewalt der Luft (Eph. 2, 2; Tit. 3, 3). Der Zorn Gottes aber kommt Gber alle S6hne
des Ungehorsams (Eph. 5, 6; Kol. 3, 6). Jeder Ungehorsam empfangt seine gerechte Vergeltung
(Hebr. 2, 2). So kam die Flut einst Gber die Ungehorsamen (1. Petr. 3, 20; 1. Mose 6), und nach dem
Auszug aus Agypten fielen die Ungehorsamen in der Wiiste (Hebr. 3, 18; 4, 6).

So gibt es auch heute viele, die vorgeben, Gott zu kennen, aber in ihren Werken verleugnen sie Ilhn
und sind graulich und ungehorsam und zu jedem guten Werke unbewahrt (Tit. |, 16). Sie vergessen,
dass dem Gehorsam die erste VerheiRung gegeben ist, denn Gehorsam ist ja Glaubensgehorsam, d.
h. glaubende Unterordnung und Einfligung in den Willen Gottes. Sie gehen ihren Weg eigenwilligem
Gottesdienst, in wobei sie sich mit einem Schein der Weisheit umgeben und den Eindruck der Demut
erwecken und sogar ihren eigenen Leib nicht verschonen und scheinbar auf Ehre verzichten, und
doch dient alles nur zur Befriedigung des Fleisches, d. h. zur Anerkennung der frommen Leistung
des eigenen ,Ich" (Kol. 2, 18. 23). Dieser Eigenwille aber bringt sie und ihre Anhdanger um den
Kampfpreis. Vergl. auch Eph. 2, 3; 2. Petr. 3, 5; Luk. 7, 30.

Viele haufen sich nach ihren eigenen Listen Lehrer auf (2. Tim. 4, 3). Denn das Fleisch sucht immer
einen Weg, auf dem es das hort, was ihm zur Entschuldigung seines Verhaltens dient. Wenn es seine
Lust befriedigt hat, muss letzten Endes noch Gott daran schuld sein. Aber solche kommen um in
ihrem eigenen Verderben (2. Petr. 2, 12). Sie verdrehen alle Schriften zu ihrem eigenen Verderben
(2. Petr. 3, 1.6), und es ist gut, sich nicht durch solchen Irrwahn aus der eigenen Festigkeit
herausreil’en zu lassen (2. Petr. 3, 17).

Nach den ewigen Ordnungen, die Gott der Welt gab, folgt jeder Ursache auch die entsprechende
Wirkung. Zunachst sind die Korrekturen, die Gott dem eigenwilligen Siinder angedeihen ldsst, milde

12| 31



und gelinde. Wenn aber in den Entscheidungen des Menschen die Lust immer wieder durch den
Willen des Menschen bejaht wird, so dass sie zur Empfangnis kommt und die Slinde ausgebiert,
kommt eines Tages der Zeitpunkt, an dem das Mal’ der Siinde voll ist. Das Gewissen funktioniert
nicht mehr, und das Herz verhartet sich und lasst sich durch den Geist Gottes nicht mehr strafen.
Dann geht Gott zum Vollzug des vorlaufenden Gerichts (iber. Er (bergibt den Ungehorsamen und
Widerspenstigen dem Verderber zur Zucht. Wer auf das Fleisch sat, erntet vom Fleisch Verderben.
Niemand aber versteht sich so gut darauf, das Fleisch zu verderben, als Satan, der Verderber. Er
weill mit Fleisch umzugehen und es zugrunde zu richten. So Ubergibt Paulus jenen Blutschander in
Korinth dem Satan zum Verderben des Fleisches, auf dass der Geist gerettet werde an jenem Tage
(1. Kor. 5, I—5). Ebenso Ubergibt Paulus zwei Gldaubige, die ihr gutes Gewissen von sich gestofRen
und am Glauben Schiffbruch gelitten hatten, dem Satan, damit sie durch Zucht unterwiesen wiirden,
nicht zu lastern (1. Tim. |, 19. 20).

Satan aber Uberfuttert die Menschen mit Erfillungen ihres Lustbegehrens, kann ihnen aber keine
bleibende Freude geben, sondern nur die zeitliche Ergdtzung der Slinde. Dadurch taumeln sie von
der Begierde zum Genuss, und im Genuss verschmachten sie schon wieder nach der Begierde.
Zuletzt aber werden sie mit Ekel erfillt Gber sich selbst und den Betrug der Siinde, die nie volle
Befriedigung bringen kann, sondern nur zeitliche Ergdtzung. In der Seele des Menschen entsteht
jene grauenhafte Leere, die dem Ubersittigtsein folgt.

Man kann die Uberwachung des Gehorsams-Willens durch das Gewissen auf die Dauer nicht
ungestraft vernachlassigen und verachten. Wer das tut, leidet am Glauben Schifforuch. Nach dem
UbermaR des Wesenlosen, des Scheins, der Liige, der nur zeitlichen Ergdtzung der Siinde, kommt
die innere Aushohlung, die Erkenntnis der Sinnlosigkeit des Handelns, weil man das Verlangen des
ewigen Geistes nicht mit zeitlichen Mitteln stillen kann. Das ist Selbstbetrug. So lauft sich jede Siinde
zuletzt tot. Der Tod ist der Siinde Sold.

Dies gilt nicht nur in dem uns allen bekannten physischen, koérperlichen Sinne, dass einmal am Ende
des Lebens aller Stinder der Tod steht als Folge der Slinde, sondern dieses ewige Gesetz der Siinde
und des Todes gilt in noch furchtbarerer Weise fiir die Seele. , Die Seele, die slindigt, soll sterben."
Die Siinde stammt ja nicht aus Gott und ist daher zeitlich und verganglich und entleert sich ihres
geringen Scheingehaltes umso schneller, je mehr sie sich durch die Lust verbraucht. Solche Geliiste
gab Gott dahin, in ihren Gellsten sich aufzuzehren. Das tat Er gegeniiber den Nationen (Rom. [, 24)
und ebenso auch mit Israel (Ps. 106, 14. 15).

Gott kann einen Menschen auf Erden nicht schlimmer strafen, als dass Er ihn dahingibt. Dann
verzehrt sich der Mensch selbst in seinem Lustbegehren und hohlt sein Inneres aus. Darum ist das
Gesetz von Ursache und Wirkung ein furchtbares Gerichtswort fiir alle Geliiste. ,,Da gab Er ihnen ihr
Begehr, aber Er sandte Auszehrung (Schwindsucht) in ihre Seelen."

Nicht nur einzelne Glaubige, sondern ganze Kreise sind daran zugrunde gegangen, dass sie die
eigene Lust bejahten und dass damit Eigenwille und Ungehorsam in sie einzogen. Das brachte den
teuflischen Bann der Zauberei auf sie. Im Gefolge der eigenen Lust kommt die Weltlust herein, und
dann beginnt die Auszehrung, die Schwindsucht der Seele. Die geistigen und die geistlichen Werte
werden aufgezehrt, und die Glaubensgtliter schwinden. Das betérte Ich stirbt an Selbstvergiftung
und an Wesensentleerung, am Schwund der géttlichen Substanz in unserem Dasein.

Glaubige, die in wachem Gehorsam stehen, misstrauen niemand so sehr, ; als dem eigenen Ich, und
dies gerade dann, wenn es auf scheinbar frommen Umwegen zu seinem Ziel kommen will. Diese
religios getarnten Versuche der geheimen Lust hassen und verurteilen sie an sich selbst. Wer sein

1331



eigenes Leben, sein Ich-Leben nicht hasst und verleugnet, kann nicht als Jlinger dessen gelten, der
Seine Sohnschaft gerade dadurch erwies, dass Er an dem, was Er litt, den Gehorsam lernte.

Wer uns den schmalen Pfad des Glaubensgehorsams, den Kreuzes- und Sterbensweg der wahren
Sohnschaftsstellung verbreitern und bequemer machen will, ist uns mehr als verdachtig. Er ist ein
Feind des Kreuzes Christi, mag er auch noch so viel von der Allerweltsliebe Gottes reden und die
Gnade verwassern und verschleudern (Phil. 3, 17—19). Das erste Kennzeichen der Endzeit ist die
Eigenliebe, getarnt durch eine Form der Gottseligkeit, deren Kraft aber verleugnet wird (2. Tim. 3,
[—5).

Wir haben zwei Feinde: Satan und seine Damonen von auflen, und die im Fleische wohnende Siinde
von innen. Der innere Feind ist der schlimmere! Er ermoéglicht dem duReren erst den Einbruch. Die
Lust des Fleisches offnet die Tore der Festung von innen, so dass der Verderber ungehemmt
eingehen kann. Satan, hat einen Verbindeten innerhalb der Festung: die Siinde. Sie stellt sich
harmlos und schlafend, aber sie kennt den Ort, wo die Schllissel zu den Eingangstoren verwahrt
werden. Die Eingangstore sind die Sinne. Durch sie stromen die Reize der Welt in uns ein. Der
Schlissel zu den Toren heifSt Lust! Die Lust wendet unsere Augen und Ohren und die anderen Sinne
dorthin, wo das Fleisch auf seine Rechnung kommt. Der Mensch schaut an und hort hin und
schmeckt und fiihlt und empfindet. Und er bejaht den Lustreiz im Herzen, und die Stinde ist geboren.
»Wer ein Weib ansieht, ihrer zu begehren, der hat schon die Ehe mit ihr gebrochen in seinem
Herzen." Die Festung ist innerhalb ihrer eigenen Mauern sturmreif gemacht. Der Wille erlahmt und
fallt um und bejaht die Lust, und so geht der Kommandant der Festung mit zum Feinde iber. Darum
verwahre den Schlissel gut! Bleibe in der Geborgenheit der Festung, Im Herrn, der unsere
Felsenburg und unser Erretter ist!

Wer im Glaubensgehorsam steht, hat Frieden im Herzen. Der Friede Gottes aber ist die groRte
bewahrende Macht, viel starker als jede andere Macht der Versuchung. Der Friede Gottes bewahrt
unser Herz und unsere Sinne in Christo Jesu, so dass der Verderber an uns keine Einbruchsstelle
findet. Wir sind dem Verderben entflohen, das in der Welt ist durch die Lust.

Vom Verstandenwerden

Der seelische Mensch fiihlt sich oft unverstanden und trdgt schwer daran. Er sucht krampfhaft
danach, verstanden zu werden. Dies ist im tiefsten Grunde Selbstsucht, die auf ihre Rechnung
kommen will. Unverstandensein bzw. sich unverstanden fiihlen ist ein wesentliches Stiick der
Minderwertigkeitsbelastung, unter der ein GrofSteil der Menschen leidet, selbst die, die sich durch
hervorragende Leistungen Beachtung verscharft haben und so den tiefsten Grund ihrer
Anstrengungen verdecken konnten.

Der Geistesmensch verzichtet bewusst auf das Verstandensein bei Menschen. Seit er Verstandnis
hat fir das Wahrhaftige bzw. den Wahrhaftigen, driickt ihn die Sorge um menschliches
Anerkanntwerden nicht mehr. Er sucht nicht mehr, Menschen zu gefallen. Wozu auch? — Was
kénnten sie ihm hinzufligen? —

Gott hat ihm durch die Geisteszeugung Sein eigenes Wesen mitgeteilt. In Christo ist ihm alles
geschenkt, was er zum Leben und zur Gottseligkeit braucht. Mit Christo ist er versetzt in das
Himmlische, hoch Uber jedes Fiirstentum und jede Gewalt und jeden Namen, der genannt wird,
nicht nur in dem jetzigen Zeitlauf, sondern auch in dem zuklnftigen. — Wer vermag das zu
Uberbieten? —

In Gewissheit des Glaubens besitzt er dies alles bereits jetzt schon. Die vergangliche Welt mit ihren
Scheinwerten vermag ihn nicht mehr zu fesseln. Im Glauben hat er die Welt Gberwunden.

14| 31



Was tut es dann, wenn man ihn hier tbersieht, zurlicksetzt oder verachtet? Es dreht sich hier unten
bei aller Drangsal nur um Voriibergehendes und Leichtes. Das Bleibende aber kann man dem
Glaubenden nicht verkiirzen. Dahin reichen die Hinde des Geschoépfes nicht. Der Glaubensweg ist
sicher — unantastbar fiir den Feind!

Welche Erlésung von Gebundenheiten liegt in solchem Glauben, in solcher Erkenntnis! Wie befreit
dies den Glaubenden von Minderwertigkeitsbelastung und dem Gefiihl des Unverstanden-seins!
Gott ist flir uns! Der Vater versteht uns und hat uns lieb!

Der Sohn ist flir uns und vertritt uns unausgesetzt Tag und Nacht als Flirsprecher und Hoherpriester
bei dem Vater.

Der Geist ist fiir uns und verwendet sich mit unaussprechlichen Seufzern fiir uns.

Wer mag da wider uns sein? —

Das gentigt uns! Wir sind verstanden bis aufs Letzte! Gott sei gepriesen dafir!

Gesetzesvorschriften oder geistliches Priifungsvermdgen?

,» - .. damit ihr prifen moget, was das Vorziglichere sei"
Phil, 1, 10

Viele Glaubige mochten am liebsten einen Katalog besitzen, in dem all das verzeichnet steht, was
man darf, und was man nicht darf. Solch ein Frommigkeitskatalog wadre aber lediglich ein
erweitertes Gesetz, eine Neuauflage von , Aufsitzen der Altesten". Die Wirkung solcher Moralvor-
schriften ist uns durch den Herrn und Seine Apostel, insbesondere durch Paulus hinreichend
gekennzeichnet. Es soll nach Gottes klarem Ausspruch hinfort nichts mehr mit Buchstaben in Steine
eingegraben werden, sondern der in die Herzen ausgegossene Heilige Geist soll in alle Wahrheit
leiten. Denn so viele vom Geiste Gottes geleitet werden, diese sind S6hne Gottes (Rom. 8, 14). Sie
sind lebendige Zeugen der ihnen anvertrauten Wahrheit, und es bedarf nicht mehr der Vorschriften
mit Tinte auf Papier (2. Kor. 3, 2—11).

Im Stande der Unmiindigkeit steht man unter Verwaltern und Vormiindern bis zu der vom Vater
festgesetzten Frist (Gal. 4, |—11). Da halt und beobachtet man alle méglichen Vorschriften und ist
geknechtet unter die Elemente dieser Welt. Man weild nie, ob man alles recht erfillt hat und
inwieweit noch etwas daran mangelt. Auf diesem Wege gibt es keine Gewissheit. Solche erlangt nur
der Glaube.

Wie kostlich ist es demgegentiber, dass der Geistesmensch die Fahigkeit besitzt, in jedem Fall zu
prifen, ob seine Wege und Handlungen dem Namen des Herrn Ehre machen, und ob es nicht noch
eine bessere Art zu handeln gabe, die den Vorzug verdiene vor allen anderen. Deshalb mussen die
anderen Moglichkeiten nicht schlecht sein oder gar Siinde. Es geht hier um mehr, gemal Rémer 12,
2 (guter, wohlgefalliger und vollkommener Gotteswille).

Die Fahigkeit zum Prifen wird erlangt durch den Empfang des Geistes, und sie wachst mit
zunehmender Reife. Ein Kindlein in Christo kann nicht so fein unterscheiden wie ein Jiingling oder
gar ein Vater in Christo. Reifegrade kann man nicht machen. Die Ungeduld so vieler Glaubigen, dass
sie i noch nicht so weit seien, wie andere, mag in vielen Stlicken berechtigt sein. Oft handelt es sich
dabei aber auch nur um ein Drangen des versteckten Ehrgeizes, der es nicht ertragen kann, dass
andere gereifter sind. Philipper |, 9—11 gibt die Antwort hierauf.

15| 31



Der einzige Beweggrund, der dem Wesen Gottes entspricht, ist die Liebe. Wo sie liberstrémend
wird, bringt sie als Frucht auch Erkenntnis und alle Einsicht hervor und die Fahigkeit, zu prifen und
zu unterscheiden, welche Méglichkeit unter den vorhandenen guten die bessere ist und den Vorzug
verdient. Diese Fahigkeit ist wachstimlich wie das gottliche Leben in uns und nimmt Gleicherweise
zu, wie das Erflilltwerden mit dem Geiste. Vergleiche Eph. |, 15—23; 5, 18; 3, 19; Kol. |, 28.29 u. v. a.
Die Philipper hatten Liebe, und diese Liebe stromte Uber. Vollendet in der Liebe aber waren sie noch
nicht. Sie sollte noch mehr und mehr (iberstromen, bis sie jeden Mangel, der noch bestand,
ausfillte. Sie sollten das Uberstromende Gottesleben auch dem Willen Gottes entsprechend
anwenden in Erkenntnis und aller Einsicht.

Das Heiligste sollte auch in heiligster Weise zu heiligstem Zwecke angewandt werden. Nicht ein
Eifern mit Unverstand sollte bei ihnen gefunden werden (Rom. 10, 2), sondern ein Handeln, erfillt
mit der Erkenntnis Seines Willens in aller Weisheit und geistlichem Verstandnis, um wirdig des
Herrn zu wandeln zu allem Wohlgefallen, in jedem guten Werke fruchtbringend und wachsend
durch die Erkenntnis Gottes.

Nicht nur eine tiefere Kenntnis der Dinge sollte ihnen durch die vermehrte Liebe geschenkt werden,
sondern gottgemaBes Erkennen der tiefsten Zusammenhange und Einsicht in alles Geschehen. Alle
Einsicht, nicht nur etliche Einsicht oder grol3e Einsicht! — Wie offenbart es sich hier, dass die
Erhabenheit Gottes in allem Weltgeschehen nur erkannt und verstanden werden kann durch die
Liebe! Gott ist Liebe.

Seine Gedanken sind Gedanken der Liebe und des Friedens. Solche Erkenntnis erschlief3t sich nur
dem art- und wesensverwandten Geiste. Ohne die Liebe Gottes, die der Heilige Geist in unsere
Herzen ausgegossen hat, vermoégen wir die Tiefen der Gottheit nicht zu verstehen, und alles
Weltgeschehen bleibt uns dunkel und ratselhaft in seinen letzten Griinden und Ursachen.

Darum ist ,Jesum lieb haben besser denn alles Wissen", denn Christus ist der Schliissel zur
Weltgeschichte und der Offenbarer des unsichtbaren Gottes, das Ebenbild des Unsichtbaren, das
Strahlbild Seiner Herrlichkeit. In Christo sind verborgen alle Schatze der Weisheit und der
Erkenntnis. Darum gibt die liebende, aus der Uberstromenden Liebe flieRende Erkenntnis des
Christus erst dem Glaubigen die rechte Stellung zu allem. Er handelt aus dem rechten Beweggrunde,
zum rechten Zweck und zum gottgesteckten Ziel.

Erkenntnis 16st, befreit und reinigt.

Durch die Erkenntnis werden wir wachsend und fruchtbringend in jedem guten Werke (Kol. I, 9.10).
Der gottgemale Weg ist also der: Liebe — Erkenntnis und Einsicht — Frucht und guter Wandel. So
werden wir in jedem Einzelfall zu prifen vermodgen, welche Handlungsweise im gegebenen
Augenblick den Vorzug vor allen anderen verdient.

Die Krisis im Leben der Glaubigen

,Denn das Wort  Gottes ist lebendig und wirksam und scharfer  als
jedes zweischneidige Schwert, und durchdringend bis zur Scheidung von Seele und Geist, sowohl
der Gelenke als auch des Markes und ein Beurteiler (griechisch: kritikos) der Gedanken und
Gesinnungen des Herzens." Hebr. 4, 12

Durch die Erneuerung, die der Heilige Geist in unserem Leben bewirkte, wurden wir Teilhaber der
gottlichen Natur. Die Innewohnung des Heiligen Geistes hebt jedoch das Vorhandensein der alten
Natur nicht auf. Die Erneuerung fand im Geiste statt. Leib und Seele sind aber zunachst noch in
ihrem natrlichen Zustand.

Das Nebeneinanderwohnen zweier Schopfungen oder Naturen ergibt im Leben des Glaubigen
wachsende Spannungen, die schlielSlich zu einer Krise fiihren. Die Heftigkeit, mit der diese Krise

16| 31



auftritt, hangt sehr stark davon ab, ob beim Glaubigwerden rein geistliche Einwirkungen vorhanden
waren, oder ob man uns seelisch beeinflusste, ja vielleicht sogar mit seelischen Mitteln unter Druck
setzte. Je gemischter die Einfllisse am Anfang des Glaubenslebens waren, desto verflochtener sind
die Vorgange unseres Glaubenslebens und desto heftiger verlauft dann die Scheidung von Seele und
Geist. Furchtbare Kampfe konnen langere Zeit den Glaubenden erschittern, bis sich endlich, als
Ertrag all der Wehen und Néte und Schmerzen, eine innere Losung der beiden Lebensgebiete ergibt,
eine klare Scheidung von Seele und Geist.

Sehr vielen Glaubigen kommt es gar nicht recht zum Bewusstsein, wie stark ihre geistlichen
Wiinsche und Gebete verflochten sind mit natiirlichen Regungen und seelischen Trieben. Oft liegt
der Grund hierflir schon in der Art der Evangeliumsverkiindigung, die dem Gldaubigwerden
vorausging. Wurde da nicht oft unter Zuhilfenahme aller moglichen rednerischen, malerischen und
musikalischen Mittel der Mensch seelisch beeindruckt? — Und bot man ihm die reine Gnade? —
Oder erschreckte man durch eine Drohbotschaft die ohnehin schon verzagte und zitternde Seele?
Sagte man dem wirklich Heilsbegierigen auch, was er in der Nachfolge des Herrn zu erwarten hat,
dass die Welt die Trager des Gottesgeistes hasst, dass alle, die gottselig leben wollen, Verfolgungen
leiden missen, oder malte man ihm (in Verwechslung zwischen Innen- und Aufenleben) den
Zustand nach der Bekehrung so vor Augen, wie er in dem Liede geschildert wird: ,Immer frohlich,
immer frohlich! Alle Tage Sonnenschein!"?

Ist eine Verkiindigung, die solche Hoffnungen erweckt, gesund? — Ja, ist sie (berhaupt
wahrheitsgemal?

Prifen wir doch den Weg, den der Herr ging, den Seine Apostel gingen, den nach ihnen ungezahlte
Scharen von Martyrern aller Zeiten und Volker gingen, und vergleichen wir das Ergebnis mit dem
seelischen Uberschwang und dem berauschenden Schwung solcher Lieder und rednerischen
Ergilisse und Behauptungen!

Beim Tode des Herrn kam eine dichte Finsternis tber das Land, und Er Selbst schrie mit lauter
Stimme: ,Mein Gott, Mein Gott, warum hast Du Mich verlassen?" — Er litt Schmerzen und Durst.
Siehe die Kreuzesworte! — Und wie war es vorher in Gethsemane, als Sein Schweild wie Blutstropfen
zur Erde fiel? — War das alles, was Sein Leben erfillte und fruchtbar machte fiir uns, nach der
Weise: , Alle Tage Sonnenschein"? — Die Schrift bezeugt, dass Er in den Tagen Seines Fleisches mit
groflem Geschrei und Tranen kdmpfte. Das war bitterer, blutiger Ernst, aber kein stiBer Rausch.
Wie Ihm, so erging es auch Seinen Nachfolgern. Viele Apostel und Millionen von spateren Gldubigen
aller Jahrhunderte bis auf unsere Zeit besiegelten ihren Glauben und ihre Treue mit dem Tode. Oft
war der Weg fiir sie so schwer, dass sie fast am Leben verzweifelten (2. Kor. |, 8—10).

Das klingt doch anders als die Schwarmereien seelischer Menschen, deren Geflihlsausbriiche nicht
unter der messerscharfen Kontrolle des gottlichen Kritikos (Richters, Kritikers, Beurteilers) stehen,
des untriglichen Wortes der Wahrheit.

Welchen Eindruck hatte es wohl gemacht, wenn man den von blutgierigen Bestien zerfleischten
Opfern der Christenverfolgungen durch einen Mandolinenchor das Lied hatte singen lassen: ,Alle
Tage Sonnenschein"?

Merkt man denn nicht, dass Evangelisationen und Wortverkiindigungen jeder Art, in denen mit
solchen Mitteln gearbeitet wird, unbedingt bei den Horern, unter denen sich viele am Leben
Gescheiterte befinden, den Eindruck erwecken, dass man hei den Glaubigen seelisch auf seine
Rechnung komme? — Wie will man diese Hoffnungen denn erfiillen, wenn solche Menschen, die
seither unter dem Druck einhergingen, zu kurz gekommen zu sein auf allen mdoglichen
Lebensgebieten, nun mit ihren hochgespannten seelischen Erwartungen in die Versammlungen
einstromen? — Und ist es nicht das Schlimmste an der ganzen Sache, dass viele Glaubige, die den

17 | 31



Neulingen als Fiihrer dienen sollen, noch gar nicht einmal merken, dass die Erwartungen dieser
Leute Diesseitshoffnungen sind?

Wenn dann in jahrelanger, oft jahrzehntelanger Arbeit auf seelischer Basis die Kreise in die Breite
wachsen, empfinden die Alten, die einmal in der Kraft des Geistes eine solche Arbeit begannen,
immer drickender die bleierne Schwere des Ballastes, den sie sich selbst aufluden, als sie bei der
Flihrung der Arbeit nicht achtsamer dartiber wachten, dass das Evangelium in geistlicher Reinheit
verklindigt wurde, statt gemischt zu werden mit allerhand menschlichen Zutaten seelischer Art.

Es ist ohne weiteres begreiflich, dass Menschen auch menschliche Wiinsche haben. Die sind an und
fur sich auch weder eine Schande noch eine Siinde. Aber sie sind nicht das, was die Schrift uns als
das Hoffnungsgut der Gemeinde, die in der Zeit zwischen dem Hingang des Herrn zum Vater und
Seinem Wiederkommen zur Entriickung eine kdmpfende Gemeinde ist, vor Augen stellt. Es muss
doch klar unterschieden werden zwischen dem, das zu unserer Bequemlichkeit und seelischen
Befriedigung vielleicht ganz angenehm und wiinschenswert ware, und dem, was zur Darstellung der
Gedanken Gottes im Kampf der Geister und zum Zeugnis an eine verlorene Welt erforderlich ist.
Auch das Ersehnte aller Nationen wird einmal kommen, wenn die Zeit erfillet ist. Gott ldsst keine
echte Sehnsucht unbefriedigt. Er hat ja Selbst das Verlangen nach allem Schénen und Guten und
GroRen in uns niedergelegt und geweckt. In der Zeit aber, da die Gemeinde Seines Leibes aus allen
Nationen herausgerufen und zubereitet wird, miissen die Glieder dieses Organismus wissen, dass
sie in der Welt zu gleichem Tode gepflanzt sind wie Er, unser Herr und Haupt. Darum bewegen sich
unser Weg und unsere Entwicklung in der Linie, gleich gestaltet zu werden Seinen Leiden und
Seinem Tode, um auch Seiner Auferstehung teilhaftig zu werden. Leiden zuvor — Herrlichkeit
danach! Das fassen viele nicht. Das verstanden sogar die Propheten nicht, die auf Christum
geweissagt hatten (1. Petri |, 10—12). Hieran scheiterte auch Johannes der Taufer, der von dem
Messiaskonig geweissagt hatte und nicht verstehen konnte, dass Christus bei Seinem ersten
Kommen leiden und sterben miisste, und dass die Konigsherrlichkeit erst bei dem zweiten Kommen
des Herrn geoffenbart werden sollte. Darum ermiidete im Gefangnis seine zweifelnde Seele, und er
sandte Boten und liel? fragen: ,,Bist Du, der da kommen soll, oder sollen wir eines anderen warten?"
Die Gleichgestaltung mit dem leidenden und verherrlichten Christus war dem Paulus, dem Vorbild
der S6hnegemeinde, hochster und letzter Lebenszweck und -inhalt (Phil. 3, 7—14). Er hoffte, so den
Herrn am meisten zu verherrlichen, den Bridern am nachhaltigsten zu dienen und der Welt das
klarste und eindrucksvollste Zeugnis abzulegen. Das war aber eine andere Hoffnung als die, mit
netten Leuten einen gemitlichen Teeabend zu verleben, der aber durch allerhand seelische
Genlsse gewdirzt sein muss, wenn er so ziehen soll, dass der Saal gefillt wird.

Man verstehe dies nicht falsch, als dirfe man solche Abende nicht auch veranstalten. Aber man
wache darlber, dass nicht das, was im trauten Kreise der Familie ein Bethanien sein kann, wo in
geheiligter Umgebung die Seele Ruhe findet nach des Tages Lasten, entweiht wird durch ein Hin-
Ubergleiten ins Menschlich-Fleischliche, indem man sich anstrengt, etwas zu bieten, das die Leute
auf ihre Kosten kommen lasst. Gemeinschaftsstunden solcher Menschen, die sich im Herrn
gefunden haben, darf man nicht durch reklamemaRige Aufmachung und kinomaRige Werbung zu
einem Anlockungsort fiir Ungldaubige machen. Es steckt auch fiir die Glaubigen selbst eine Reihe von
Gefahren darin, sich an dem zu berauschen, was man doch selbst auch zu bieten hat.

Der Ertrag einer Arbeit auf seelischer Grundlage (oder doch mit stark seelischem Einschlag) wird am
deutlichsten offenbar in Zeiten der Not, des Druckes und der Verfolgung. Da kommen diese
Menschen mit ihren Diesseitshoffnungen nicht mehr auf ihre Rechnung. Was soll ihnen dann noch
die Zugehorigkeit zu einem Kreis, der nichts mehr von dem zu bieten hat, was man sich so schon
ausgemalt hatte, ja, der vielleicht an Stelle der Erflllung siRlicher Wiinsche nun harte
Belastungsproben auferlegt? Ist es nicht verstandlich, dass sie dann diese Kreise meiden?

18 31



Auf solche Bahn konnen auch ehrliche Naturen gedrangt werden, die sich lber die Art ihrer
Hoffnungen und das Gemisch in ihrem Innern noch nicht klar geworden sind. Von Haus aus sind wir
alle mehr oder weniger so. Siehe Petrus! Wie wohlgemeint hort sich sein Rat an: ,Herr, das wider-
fahre Dir nur nicht!" Doch er lasst sich auch durch die harte Zurechtweisung noch nicht heilen. Als
es dann gar ans Mitleiden geht, da verleugnet er den Herrn mit einem furchtbaren Fluch und Eid.
Petrus kam zurecht. Aber es musste ein Schwert durch seine Seele gehen. Das Selbstgericht konnte
ihm nicht erspart bleiben. Als dann Seelisches und Geistliches in ihm geschieden waren, ging er klar
seinen Weg. Das ist nicht mehr der Petrus mit den gemischten Hoffnungen, bei denen das
Schwergewicht auf dem diesseitigen Ergehen liegt! In Apg. 4 und 5 sehen wir einen Zeugen, der
keine Todesfurcht mehr kennt und die Leiden um des Herrn willen als eine Wiirde ansieht.

Welche Entscheidung mag fiir Petrus schwerer gewesen sein: jene erste, da er auf die freundliche
Einladung seines Herrn sein Fischergewerbe, seine Umgebung, die Welt um sich verlie, oder jene
zweite, da er auf die Frage des Herrn: ,Simon, Sohn Jonas, liebst du Mich mehr als diese?" und auf
die Weissagung iber ihn, mit welchem Tode er den Herrn verherrlichen sollte (Joh. 21, 15—19), sich
zu scheiden hatte von der Welt in sich? — Die erste Entscheidung war gewiss auch nicht leicht, aber
sie war ein Kinderspiel gegen die zweite. In dieser letzten Entscheidung galt es, sich selbst zu
verleugnen und alle seelischen Hoffnungen in den Tod zu geben. Als er noch der seelisch-feurige
und temperamentvolle Petrus war, verleugnete er im Augenblick der Prifung den Herrn. Der
Geistesmensch Petrus aber darf in schwersten Priifungen, ohne die personliche Anwesenheit des
Herrn, sich selbst verleugnen und siegend durch alle Kdmpfe und Schwierigkeiten hindurchgehen.
Seelische Hoffnungen, die nicht klar als solche erkannt und geschieden werden von dem geistlichen
Hoffnungsgut, das die Schrift unserem Glauben vorhalt, sind eine schwere Belastung fiir unser
gesamtes Glaubensleben und erzeugen die dauernden schleichenden Krisen bei Einzelnen und
ganzen Kreisen.

Der Geist ist willig, aber das Fleisch ist schwach. Fleisch aber ist die gesamte natlrliche Seite unseres
Daseins, ndamlich Leib und Seele. (Man beachte nur Schriftworte, wie das: , Da starb die Seele alles
Fleisches", oder: , Alles Fleisch, in dem eine lebendige Seele war.")

So, wie unser Leib, unser Korper, nach dem Winter ermiidet, da er infolge mangelnder
Sonnenbestrahlung und meist auch ungentigender Erndhrung mit frischer, griiner Pflanzennahrung,
voller Schlacken, Saurereste und dergleichen steckt, die in ihrem Zusammenwirken die bekannten
Erscheinungen der Friihjahrsmiidigkeit und der damit verbundenen Beschwerden hervorrufen, so
ermuldet auch die Seele, die in Zeiten der Diirre nicht genligend Erquickungen, Ermunterungen und
Erfrischungen bekommt. Sie flihlt sich zurlickgesetzt und zu kurz gekommen. Das drangt sie hinein
in die Minderwertigkeitsbelastung und lasst sie vor lauter Midigkeit und Mutlosigkeit nicht mehr
hochkommen.

Von diesem Zustand sagt der Dichter: ,Oft wird man im Laufe so miid und so matt, dass manchmal
die Seele kaum Leben mehr hat." Die Heilung erwartet er nicht von der Seele aus, sondern vom
Geiste her. Er sagt weiter: ,,Da braucht's neue Flammen von oben herab! Drum dampfe den Geist
nicht, dass Er dich erlab!"

Wo gesundes Glaubensleben vorhanden ist, werden diese Ermidungserscheinungen der Seele
immer wieder behoben und mit zunehmender Reife immer voélliger ausgeschieden, so dass der
Geistesmensch sprechen darf: ,Deshalb ermatten wir nicht" und: ,,Darum werden wir nicht miide".
Der Blick in die Herrlichkeit ldsst ihm die Leiden der Jetztzeit so klein erscheinen, dass sie nicht wert
sind, mit der zukilnftigen Herrlichkeit verglichen zu werden. Ja, er wertet die Drangsale positiv und
weil}, dass sie ein Uber die MalRen (iberschwangliches, ewiges Gewicht von Herrlichkeit bewirken
(2. Kor. 4,16—19).

1931



Die groRe vor uns liegende Hoffnung ist das Mittel, die mide Seele wieder aufzurichten. Der Geist
wird nicht miide. Er ist stets und immer willig. Darum hat auch der Geist keinen Hoffnungsanker,
wohl aber die Seele (Hebr. 6, 18. 19). Und dieser Anker ist sicher und fest und geht in das Innere des
Vorhangs, ins Allerheiligste hinein.

Nicht nur stiitzend und festhaltend wirkt die Hoffnung, sondern im Blick auf das seelisch-natiirliche
Winschen und Begehren auch I6send und scheidend. ,,Wer solche Hoffnung zu Ihm hat, der reinigt
sich selbst" (1. Joh. 3, 3; vergleiche auch 2. Kor. 7, 1).

So hat die Hoffnung eine doppelte Wirkung: Sie ldasst das Neue in uns erstarken und das Alte
ersterben. Durch das glaubende Ergreifen der uns vorgestellten VerheiBungen werden wir Teilhaber
der gottlichen Natur (2. Petr. |, 4). Der innere Mensch wachst, und dafir zerfallt der alte in gleichem
MakRe.

Es ist darum notwendig, bei der Wortverkiindigung das gesunde Hoffnungsgut vorzustellen, nicht
aber seelische Wiinsche zu erwecken. Gesundes Hoffnungsgut entspringt nie der Erfindung des
Menschen. Was nie in eines Menschen Herz gekommen ist, hat Gott bereitet denen, die |hn lieben;
uns aber hat Er es geoffenbart durch Seinen Geist (1. Kor. 2, 9—16; beachte auch die FuRnote in der
Elberfelder Ubersetzung zu Vers 14: der seelische Mensch). Gott ist der Geber jeder gewissen
Hoffnung. In Seinem Wort hat Er sie niedergelegt und macht sie in den Herzen kund durch Seinen
Heiligen Geist.

Sooft wir nun betend und forschend und glaubend ins Wort hineingehen, erweist dieses Wort seine
sichtende und richtende und scheidende Kraft. Kein zweischneidiges Schwert kommtihm an Scharfe
gleich. Die geheimsten Beweggriinde unserer Handlungen und die verborgensten Wiinsche werden
da bloRRgelegt und ans Licht gezogen. Wie vieles von dem, was in der Beurteilung unseres
natirlichen Verstandes als gut und zweckmaRig erschien, wird da als eigenwillig und selbstsiichtig
entlarvt! Da niitzt keine religiose Tarnung etwas. Der , kritikos" des gottlichen Wortes schneidet mit
unheimlicher Scharfe alle Verbindungen und Verquickungen feinster Art zwischen Seele und Geist
durch und scheidet beide Lebensgebiete in sauberster Trennung. Da erweist sich ,Seines Wortes
stille Kraft, sie, die neue Menschen schafft, richtend Herz und Sinnen".

Wenn diese Scheidung zwischen Seele und Geist vollzogen ist, gewinnen beide Teile. Der Geist ist
nicht mehr belastet durch die Mischung mit seelischen Beweggriinden. Die Seele aber empfangt
vom befreiten Geist her eine starke Ermunterung. Und die braucht sie, um nicht miide zu werden,
sondern in den Priifungen und Proben des Glaubenslebens stark und fest zu sein, ruhig und gewiss.
Das Wort Gottes und der Heilige Geist weisen die Seele mit ihrem Hunger nach Gliick und Frieden
Uber das Sichtbare hinaus, dorthin, wo im Unerschiitterlichen der Sohn Gottes, als der Erfiiller aller
echten Sehnsucht, sie unaufhorlich vor dem Vater ins Gedéachtnis bringt. Dort findet dann auch die
Seele Heimat und Ruh. Christus, in dem alle Schatze der Weisheit und der Erkenntnis verborgen
sind, Christus, in dem die ganze Fiille der Gnade wohnt, Christus, der alle Gewalt im Himmel und auf
Erden besitzt

— dieser Christus ist dort als unser Vorlaufer. Das genligt. Wer kdnnte Ihn erschiittern? — Und wenn
Er nicht erschiittert werden kann, dann bleibt auch unsere Hoffnung fest und sicher, und niemand
vermag die Seele aus der Ruhe zu bringen, die von verganglichen Hoffnungsglitern geldst ist und in
Ihm ruht. Sie hat Anker geworfen im Allerheiligsten.

Christus ist ihre Hoffnung (1. Tim. |, 1; Eph. |, 12. 13 u. a.). Diese Hoffnung beschamt und enttauscht
nicht.

Die Scheidung von Seele und Geist hat nach dem Zeugnis der Schrift den besonderen Zweck, uns
aus der Unruhe herauszubringen und in die Ruhe Gottes einzufiihren, in die gleiche Ruhe, in der Er
ruht (Hebr. 4, 10—13).

20 | 31



Gott ruht! — Ruhen auch wir?

Nur die im Herrn geborgene Seele kommt zum Loben und Danken, und nur der in Gott ruhende
Geist kommt zur Anbetung im Geist und in der Wahrheit, in Wirklichkeit. Das Seelische kann nicht
Geistesfrucht bringen. Die Mischung mit dem Geistlichen stort beide und ldsst sie nicht zur Ruhe
kommen. Geistesfrucht aber ist: Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Gitigkeit, Treue,
Sanftmut, Enthaltsamkeit (Gal. 5, 22).

Haben wir Mangel an Liebe? — Kénnen wir uns nicht wahrhaft freuen?

— Ist unser Friede nicht voll? — Fehlen uns Langmut, Freundlichkeit und Gltigkeit? — Wankt unsere
Treue? — Sind wir leichter erregbar, als sanftmiitig? — Und wie steht es mit der Enthaltsamkeit?
Die Frucht setzt den Baum voraus! Geistesfrucht kommt nur aus dem Geist. Der Geist aber darf, um
volle Frucht zu bringen, nicht gedampft werden. Ein vom Seelischen nicht geschiedener Geist kann
sich nicht voll entfalten. VerheiBungsvolle Blitenansdtze und Knospen mégen vorhanden sein —
Kraft zum Fruchtbringen ist nicht da. Die Mischung lahmt.

Das musste Israel schon beim Wiistenzug erfahren. Das Mischvolk (Luther: Pébelvolk), das in ihrer
Mitte war, wurde listern, und auch die Kinder Israel weinten wiederum... (4. Mose 11, 4—6).

Die Gotteskampfer sprachen: ,,Und nun ist unsere Seele diirre; gar nichts ist da, nur auf das Man
sehen unsere Augen." (Vergl. 2. Mose 12, 38; Neh. 13, 3; Jer. 50, 37; Hes. 30, 5; siehe auch Gal. 2, 4.
11—14; Judas 4 u. a.).

Es scheint ja anfanglich so, als ob durch den Zuzug von Mischvolk etwas gewonnen wire. AuRerlich
zunachst wohl. Die Masse wachst. Innerlich aber nicht. Die Qualitat nimmt ab. Der Verlust an
Reinheit und innerer Geschlossenheit kann durch nichts AuBeres aufgewogen werden. Jede
Mischung tragt die Keime des Zerfalls in sich, und gar zu schnell wird diese Mdoglichkeit durch
offenen Ausbruch der Faulnis zur schlimmen Wirklichkeit.

Es ist leichter, Krankheiten zu verhiten als zu heilen. Wo erst einmal ungesundes Mischwesen in
einem Kreise von Glaubigen eingedrungen ist, halt es schwer, wieder zur Gesundheit und Reinheit
zurlickzukehren. Darum gleich am Anfang wachen! Lieber klein — aber rein!

Gesunder Glaube kommt aus gesunder Wortverkiindigung. Je mehr das Wort selbst zu uns redet,
umso reiner und geistlicher ist der Eindruck, den es auf uns macht. Das Ergebnis eines gesunden
Wachstums aber ist die reife, volle Frucht des Geistes. Wider diese gibt es kein Gesetz.

Prifen wir uns, ob sie reichlich an uns gefunden wird!

Wenn nicht, dann moge der Herr in Seiner Treue uns durch Sein Wort heilen und uns unterweisen
durch die Heilbringende Gnade, indem das Wort uns scheidet von allem Mischwesen und allem
Ichwesen, bis wir ganz genesen und Frucht bringen, die bleibt.

Vom Hirtendienst in der Gemeinde

Inmitten der Wandlungen alles Erschaffenen ist Gott der Unwandelbare. Allem Verganglichen
gegenuber ist Er der Wesenhafte, der Seiende, der Bleibende. Christus als der Offenba-rer des
Wesens Gottes ist die Wahrheit, die Wesenhaftigkeit.

Dies birgt die Tatsache in sich, dass der Vater und der Sohn Sich nicht mit theoretischen Erwagungen
und irgendwelchen Formen begniigen, sondern dass jede lhrer Offenbarungen eine Darstellung
irgendeiner Seite Ihres Wesens ist. Das, was Sie sind, Giben Sie auch. Sie reden nicht nur von lhrem
Wesen, sondern verwirklichen jede Erkenntnis in einem entsprechenden Handeln und erfiillen alle
Ihre Worte durch lhr Tun.

2131



Jedes Kind Gottes, das durch den Empfang des Heiligen Geistes bewussten Anteil an der gottlichen
Natur erhielt, ist dadurch in die Stellung hochster Berufung gesetzt, dadurch aber auch verpflichtet,
diese Stellung in einer ihrer Wiirde entsprechenden Darstellung unter Erweis zu stellen. In dieser
praktischen Ubung des uns durch die Gnade mitgeteilten gottlichen Wesens bezeugen wir in der Tat
und in der Wahrheit, dass wir wirklich Kinder Gottes sind und als solche auch Nachahmer Gottes,
unseres Vaters.

A) Unsere Bestimmung: Kdnigspriestertum

Schon im Paradiese sollte der Mensch als das Bild Gottes zwei sehr wesentliche Ziige an sich tragen;
er sollte

a) koniglich herrschen
b) priesterlich bewahren.

Der erste Adam vermochte dieses Konigspriestertum nicht aufrecht zu erhalten. Wer im
Ungehorsam gegen den Wesenhaften sich auflehnt, wird zum Sklaven des Liigners und verliert
damit die Konigsherrschaft. Denn nur die Wahrheit macht frei, die Liige aber versklavt; denn das
Wesenhafte fuhrt uns in die Fille, der Schein hohlt aus und entleert. Und wer sich selbst nicht
bewahren kann, wie kann der andere und anderes bewahren? —

So verlor der Mensch beides: sein Konigtum und sein Priestertum.

Gott aber gab Seinen Plan nicht auf, sondern kam in Christo Selbst ins Fleisch und stellte nun
wesenhaft dar, dass ein wirkliches Konigtum nur auf dem Boden der Wahrheit moglich ist
(vergleiche Joh. 18, 37), und dass ein vollkommenes Priestertum nicht moglich ist unter der
Darbringung fremden Blutes, sondern nur in der Dahingabe Seiner Selbst. Seitdem Christus in
Seinem Leben die Wahrheit darstellte, d. h. die Wesenhaftigkeit des Vaters koniglich offenbarte,
und seitdem Er in Seiner freiwilligen Selbstaufopferung ein vollkommenes Hohepriestertum
ausibte, sind beide Seiten des gottlichen Wesens, wie sie dem Menschen als dem Bilde Gottes eigen
sein sollten, in gottgemaRer Reinheit kundgemacht.

Fortan kann aller Dienst, den Menschen im Auftrage Gottes an anderen Menschen ausiiben, in
seinen Zielen nur das zu erreichen suchen, das Bild Gottes so in ihnen zur Darstellung zu bringen,
dass die Hochstwiirde des Menschen, das Konigspriestertum, an ihnen geschaut und von ihnen
gelbt wird.

Von Sklaven kann man diese Haltung nicht erwarten. Nur S6hne vermoégen den Vater wiirdig zu
reprasentieren.

B) Drei Stufen der Seelenfiihrung

Das Wesen des gottlichen Hochstadels kann dem Menschen nur durch die Geburt von oben
mitgeteilt werden. Dann erst kann das so Vererbte auch gelibt und zur geistlichen Reife gefiihrt
werden, zum vollen. Manneswuchse in Christo. Die erste Stufe unseres Konigspriestertums besteht
also darin, Menschen aus der Knechtschaft der Siinde in die Freiheit der Gotteskindschaft zu fiihren
(Joh. 8, 34. 36; 1. Joh. 3, 1).

Die zweite Stufe besteht dann darin, die aus dem Geiste Gezeugten herauszulésen aus den
seelischen und fleischlichen Bindungen und Hemmungen des alten Wesens, das ihnen noch anklebt,
damit sie koniglich herrschen lernen im Leben durch die Gnade (Rom. 5, 17. 21).

Die dritte Stufe ist das Hinflihren zur geistlichen Reife, zum vollkommenen Manneswuchse in Christo
(Kol. 1, 28).

22| 31



Johannes gibt als Kennzeichen der drei Stufen dies an:
1. das Kennzeichen der Kindschaft ist die Vergebung der Siinden (1. Joh. 2, 12).

2. das Kennzeichen der Jinglingschaft ist der Sieg tber die Siinde, (iber das Bése und den Bosen (1.
Joh. 2, 13. 14).

3. das Kennzeichen der Vaterschaft in Christo ist die Erkenntnis dessen, der von Anfang ist, also das
Hineinschauen in das innerste Wesen Gottes (1. Joh. 2, 14).

Diese Dreiteilung entspricht den anderen Dreiteilungen der Schrift und des Glaubenslebens:

Rechtfertigung — Heiligung — Vollendung; Vorhof — Heiligtum — Allerheiligstes; guter,
wohlgefilliger, vollkommener Gotteswille; Herausrettung aus Agypten (= der Obrigkeit der
Finsternis) — Hindurchrettung durch die Wiiste — Hineinrettung ins Land der VerheiBung.

So gliedert die Schrift unseren priesterlichen Dienst am Evangelium in drei Stufen der
Seelenfliihrung. Wir tun daher gut, uns in den Linien der Schrift zu bewegen und nicht nach einem
menschlichen System zu handeln, mag es auch noch so wissenschaftlich aus-sehen. Die Theorien
der Menschen wechseln wie die Kleidermo-den. Die unzahligen Wandlungen der menschlichen
Anschauungen Uber die Seele zeigen uns, dass jede Meinung, kaum erstanden, wieder abstirbt und
von einer anderen, ebenso unsicheren Mei-nung abgeldst wird. Die Geschichte der Psychologie
ohne Gottesoffenbarung mutet an wie ein Schlachtfeld voller Totenge-beine, auf dem andauernd
neue Leichen fallen.

Klarheit Gber das Wesen der Seele und ihre gottgewollte und gottgemalie Flihrung kann nur der
geben, der sie schuf und das Ziel ihres Daseins festsetzte. Er allein kennt auch den Weg zu diesem
Ziel, und Er tatihn uns kund in Seinem Wort. Ja, Er Selbst ist der Weg, auf dem wir in die Fille gefiihrt
und zur Vollpersonlichkeit werden. In Ihm findet die Seele Heimat und Ruh und erfahrt durch die
Umgestaltung in Sein Bild auch ihre eigene Vollendung.

C) Keine Pseudo-Seelsorge!

Es kann uns daher nicht um menschliche Anschauungen gehen, sondern um gottlich-ewigen
Offenbarungsboden. Wir mochten die Seele, ihr Wesen, ihre Funktionen, ihren gottlichen Auftrag
und ihr Ziel mit den Augen Gottes sehen, d. h. mit den Augen des Glaubens, der sich orientiert an
dem Wort Gottes und sich leiten lasst vom Geiste Gottes.

Wir kdnnen also gottgewollte und gottgemale Seelsorge oder Seelenfiihrung, Seelenleitung und
Seelentherapie nicht treiben nach Gutdiinken oder Willkiir, auch nicht mit den morschen und
wackeligen Kricken menschlicher Theorien, sondern nur nach dem Willen des goéttlichen
Auftraggebers. Er reicht die Gaben und Krafte und Erkenntnisse dar, die uns befdhigen, die Note der
Seele, ihre Bindungen, Hemmungen und Krankheiten als das zu erkennen, was sie sind, und ihre
natirlichen oder damonischen Ursachen festzustellen, soweit dies moglich und gottgewollt ist.
Dariber hinaus zeigt Er die Wege zur Heilung und die Mittel, die anzuwenden sind.

Nichts ist auf diesem Gebiet gefahrlicher als Pseudo-Seelsorge und menschliches Experimentieren.
Vor allem steht eins von vornherein fest: So, wie es vom Sohne Gottes heiRRt: ,Worin Er Selbst
gelitten hat, als Er versucht wurde, vermag Er denen zu helfen, die versucht werden" (Hebr. 2, 18),
so vermogen auch wir nur dort wesenhaft zu l6sen, wo wir selbst geldst wurden. UngelOste haben
keine Loservollmacht. Nur Geloste kdnnen auch andere I6sen. Das sind echte Losungen. Diese
vermag der einfachste Mensch, der sie gottgemalR an sich erfuhr, auch gottgemaR an anderen zu
Uben. Erfahrene Wahrheit oder Wesenhaftigkeit macht uns wesenhaft und lasst uns wesenhaft

23| 31



handeln. Ohne diesen wesenhaften Besitz und ohne das Stehen im gottlichen Sein ist alle unsere
Seelsorge AnmafRung und Blendwerk.

Auch das Antichristentum der Endzeit hat seine hochwissenschaftliche Seelsorge eigener Art, und
seine Vorlaufer in der Jetztzeit praktizieren weithin schon im Prinzip nach den gleichen Methoden,
mit denen man nach wissenschaftlichen Grundsatzen die Symptome krankhafter Seelenzustande
zum Abklingen bringt, so dass diese Warnsignale nicht mehr erténen und den Menschen nicht mehr
beunruhigen und ihn dadurch zu wahrer BulSe und durch sie zur Rettung und Heilung der Seele
flhren.

D) Das Ziel der Seelenfiihrung

Uns aber geht es nicht darum, der Seele zu einem verhaltnismaBigen Wohlbefinden im Diesseits zu
verhelfen, so dass sie moglichst ungehemmt sich ausleben und die Freuden des Daseins genieRen
kann, sondern' darum, mit jeder uns von Gott auf unser Herz und Gewissen gelegten Seele ihren
Weg fuhrungsmaRig zu gehen und gerade auch im gemeinsamen Mittragen und Ausharren unter
den Leiden und Lasten dieses Lebens ihr priesterlich zu dienen und sie zum Hoéchstadel des
Uberwindertums zu fiihren. Fiir die Erreichung menschlicher Ziele auf dem Gebiet der
Seelenflihrung mogen die Theorien der natirlichen (bzw. kosmischen) Weisheit genligen. Zur
Erreichung des Hochziels gottlich-geistlicher Berufung sind sie vollig unzureichend. Der Psychikos
(der seelische, natirliche Mensch) vernimmt nicht, was des Geistes Gottes ist (1. Kor. 2, 14; vgl. 2,
12—16), und in den gottlichen Belangen ist der Kleinste im Reiche Gottes groRRer als der GroRte von
Weibern Geborene.

Es ist daher unverstandlich, wie immer wieder Glaubige auf die Mischung von menschlichen
Theorien mit gottlichen, biblischen Offenbarungen hereinfallen. Zwar sind Mischwesen zwischen
beiden meist Riesen (1. Mose 6, |—4), aber nicht gottlicher Art und Abstammung. Wenn man erst
mit Hilfe irgendeiner psycho-analytischen Methode des 20. Jahrhunderts richtige Seelsorge treiben
kdonnte, hatte Gott die Gemeinde in den gesamten hinter uns liegenden 1900 Jahren ohne rechte
Hilfe gelassen. Die Martyrer und Glaubensmenschen aller Zeiten aber haben den Erweis erbracht,
dass sie in echter, gesunder Seelenfiihrung zu Uberwindern wurden. Die Vertreter irgendeiner
Psycho-Analyse oder Psycho-Therapie aber sind diesen Beweis erst noch schuldig.

Wir aber moéchten uns hierdurch zur Demut und Nichternheit mahnen lassen und am Thron der
Gnade fiir uns alle rechtzeitig Gnade holen auf die Zeit, da Hilfe Not tut. Denn es ist ein kdstlich Ding,
dass das Herz fest werde, welches geschieht durch Gnade (Hebr. 13, 9; Eph. 4, 14—16).

E) Die zwei Naturen des Glaubigen als Ursache seelischer Note

Der aus dem Geiste geborene Mensch ist eine neue Kreatur, eine Neuschopfung Gottes (2. Kor. 5,
17). Er ist aus der Oberherrschaft Satans freigekauft und ein bewusstes Eigentum Gottes geworden.
Aber er tragt noch den Fleischesleib der Niedrigkeit und erwartet noch die Volloffenbarung der
Sohnschaft, namlich die Erlésung des Leibes (Rom. 8, 23). In dem Fleische aber, das durch die Siinde
verdorben ist, wohnt nichts Gutes (Rom. 7, 18 —25). Immerdar will es wieder in den alten Geleisen
laufen und die vorigen Liiste und Gewohnheiten ausiiben.

So herrscht ein uniberbriickbarer Gegensatz zwischen Geist und Fleisch, zwischen dem alten und
dem neuen Menschen (Gal. 5, 17; siehe auch den ganzen Abschnitt Gal. 5, 16—26).

Diese Spannung ist die Ursache unserer geistlichen Kampfe, und die Differenz zwischen unserem
Innen- und AuBenleben ist die Ursache unserer seelischen Not. Wo diese Not nicht behoben wird,

24 | 31



flihrt sie zu Verkrampfungen, Hemmungen und Minderwertig-keitskomplexen, die sich bis zu
Schwermut und Gemitskrank-heiten steigern kénnen.

Die letzte und tiefste Not eines Menschen kennt nur Gott. Er allein vermag daher auch die Mittel
darzureichen zu ihrer Beseitigung. Es bedarf zu diesem Dienste besonderer Gnadengaben und
Berufungen. Diese aber gibt der Ewigtreue heute wie damals den Gliedern der Gemeinde, die Er mit
diesem Dienst betraut hat. Er hat etliche in der Gemeinde gesetzt zu Hirten (Eph. 4, 11). Sie sollen
die Herde weiden, die Er Sich erkauft hat durch das Blut Seines Eigenen.

F) Nur Geldste kénnen andere I6sen!

Christus Selbst, zu dem wir bekehrt wurden, ist der Hirte und Bischof unserer Seelen (1. Petr. 2, 25).
Im letzten und tiefsten Grunde vermag nur Er die Seelen recht zu fiihren und ans volle Ziel und Ende
zu bringen.

Er hat aber auch in der Gemeinde solche gesetzt, die Seine Herde weiden (Apg. 20, 28; Eph. 4, 11).
Sie sollen Thm Rechenschaft ablegen Uber die Seelen (Hebr. 13, 17).

Kénnen wir ermessen, was es bedeutet, dem Vater und dem Sohne einmal Rechenschaft ablegen
zu missen Uber die Seelen, die Er uns hier anvertraute und aufs Herz legte? —

Wer ware vermessen genug angesichts der ungeheuren Verantwortung fir lebendige Seelen, deren
jede einzelne mehr wert ist als der ganze geschaffene Kosmos (Matth. 16, 26), sich selbst einen
solchen Dienst anmafen zu wollen? —

Und wer halt sich vom Menschen her befdhigt, einen solchen Dienst gottgemaR tun zu kénnen? —
Wahrlich, wo keine Gottgeschenkte Gnadengabe und keine bewusste geistesmaRige Berufung zu
solchem Dienste vorliegt, da strecke man nicht unreine Hande aus, um andere zu losen auf
Gebieten, auf denen man noch selbst gebunden ist. Oft hort sogar die Welt unsere Ketten klirren.
Wer sollte da unseren Dienst begehren? Nur Geldste haben Vollmacht zum Lésen! Sie haben aber
auch das echte Mitleid mit den Gebundenen und den LiebesmaRigen Trieb zum Lésenwollen und
die geistesmaRige Vollmacht zum Losenkdnnen und aus eigener Erfahrung das Licht der Erkenntnis
Uber den rechten Weg zur Losung.

Nur wesenhaft Geloste konnen wesensmafRig 16sen! Alles andere ist Scharlatanerie, ist Pseudo-
Seelsorge, ist falsches Priestertum, weil ihm der Adel des koniglichen Herrschens Uiber die Siinde
fehlt.

Gott aber ist der Seiende, nicht der Scheinende. Er betriigt niemand und lasst Sich nicht betriigen.
Auch nicht von dir und von mir! Vor Ihm besteht nur das Echte, das Wesenhafte!

Alles Unechte und Falsche bringt Er ins Gericht. Das ist Er uns schuldig und Sich Selbst.

Dort aber, wo Er uns ins Licht stellen konnte und wir nicht auswichen, sondern wirklich ins Licht
traten, da wurden wir offenbar und dirften erfahren: ,Was aber offenbar wurde, das ist Licht!"
(Eph. 5, 13.)

Darum mache dich auf und werde Licht, und der Christus wird dir leuchten!

Welch eine Gnade im Gericht! All die Not unseres Lebens wird im Selbstgericht umgewandelt in
Kraft zur Hilfe fir die andern. Wahre Priester, Hirten, Seelenfiihrer sind Glaubensmenschen, die sich
vor Gott und von Gott Zurechtbringen lieBen durch Sein Wort und Seinen Heiligen Geist, und die
dadurch nun als Zurechtgebrachte und Gel6ste auch befdhigt sind, andere zu lésen und
Zurechtzubringen. Was vorher Gift war flr unsere eigene Seele, wird nun Medizin fiir die Seele des
Bruders, dem wir dienen dirfen!

Nahen wir uns den Schwachen und Kranken mit den Seuchengiften unseres eigenen ungereinigten
Trieblebens und infizieren sie noch (unwissentlich oder wissentlich) mit den Leichengiften unseres

25| 31



verdeckten Fleischeswesens? — Oder empfingen wir jene Generalreinigung und Priesterweihe
durch Christus Selbst und tun uns nun gegenseitig den Dienst der taglichen FuBwaschung? —

Als mit Christo Gestorbene toten wir unsere Glieder, die auf Erden sind, und legen alles ab, was aus
dem Fleische kommt, um als Auserwahlte Gottes, als Heilige und Geliebte alles anzuziehen, was
dem neuen Menschen gegeben ist (Kol. 3, 3—13).

Wer selbst durch das alles hindurchging in priesterlicher Reinigung des eigenen Lebens, vermag
denen zu helfen, die auf den gleichen Lebensgebieten slindenkrank sind. Weilst du etwas von
diesem gegenseitigen Priesterdienst? — Obst du geistgemall und wesenhaft den Dienst der
FuBwaschung an deinen Briidern nach der Anweisung des Herrn in Joh. 13, 12—17? — Stehst du
mit deinen Bridern in jener gliickseligen gegenseitigen Handreichung gemal Kol. 3, 16, die eine
Folge der vorausgehenden 15 Verse ist? —

G) Keine Vermischung von natirlicher mit géttlich-geistlicher Seelsorge

Der Psychikos (der seelische, natilirliche Mensch) ist in all seinem Handeln seelisch orientiert. Tiefer
als zur Tiefen-Psychologie und héher als zur Psycho-Therapie kommt es bei ihm nicht. Und auch auf
diesen Gebieten wechseln die Anschauungen wie die Kleidermoden und zeigen damit an, wie so
sehr wenig zuverlassig sie sind. Aber auch da, wo es sich um ziemlich allgemeingiiltige
Betrachtungen und Feststellungen handelt, gehen dieselben nicht iber das Seelische hinaus und
lassen damit gerade das eigentliche Wesenszentrum aus. Denn_die Entscheidung gegen Gott fiel im
»,pneuma unseres_nous", im Geiste unseres Denksinnes, und von dort aus erfolgt auch die
Erneuerung unseres Wesens (Eph4, 23; Rom. 12, 2). Dort, wo die Unterbrechung der Gemeinschaft
des Menschen mit dem Urquell seines Lebens und Wesens erfolgte, als er sich im Ungehorsam des
Geschopfes gegen seinen Schopfer erhob, muss durch den Gehorsam des Glaubens die
Wiedervereinigung erfolgen, damit dann durch den Strom des Geistes des Lebens alles in den
Machtbereich des gottlichen Wesens gestellt und vom Gesetz der Siinde und des Todes befreit wird
(Rom. 8, 1—4). Und so, wie vordem das Sinden- und Todeswesen sich gesetzmaRig in uns
auswirkten, d. h. wirksam waren nach den ihnen eigenen Ordnungen, so wirkt nun der Geist des
Lebens in denen, die Ihn empfingen durch den Glauben.

Wer den Geist Gottes, der alle Dinge erforscht, nicht empfing, bleibt im Geschopflichen stecken. Das
Unerschaffene, das Gottlich-Geistige, ist ihm verschlossen (1. Kor. 2, 14—16). Mit dem durch die
Sinde verderbten nous (Denksinn, Sinnesart) des unerneuerten Menschen ist es unmoglich, das
Wesen Gottes zu erkennen und die Dinge und Vorgange der kommenden Welt des Pneumatischen
zu erfassen.

Nur Menschen mit reinen, d.h. durch den Glauben gereinigten Herzen schauen Gott! Gott, der
Wesenhafte, vermischt Sich nicht mit der befleckten Siindennatur des Menschen, die Thm als Ort
der Wirksamkeit Satans, der Slinde und des Todes in ihrer durch den Fall gewordenen Verderbnis
ein Grauel ist. Er baut auch nicht auf fremdem Grunde, auf dem ein anderer wirkte, sondern schafft
ein Neues. Von diesem Neuen aus erfasst Er dann alle Lebensgebiete des Menschen. Das Neue aber,
das Er gibt, ist Sein Geist.

Der Geist Gottes ist unbefleckt von allem Grauelwesen und ist frei von geschopflichen Trieben. Er
ist daher auch nicht zu analysieren mit geschopflichen Methoden, weil Er gar nicht aus dem
Geschopf stammt und als etwas ihm Wesensfremdes nicht von ihm erkannt werden kann. Die An-
wendung der Methoden der Psycho-Analyse auf das Pneumatische (Gottlich-Geistliche) ist daher
ein Grundirrtum. Eher kdnnte man Licht und Elektrizitat mit den Gesetzen des Schalles oder der
Dampfkraft erklaren, als Geistiges mit Materiellem oder Pneumatisches mit Seelischem. Sie sind zu
andersartig in ihrem Wesen, als dass man von dem einen auf das andere schlieSen kénnte.

26 | 31



Dem Wiedergeborenen, dem erneuerten Menschen, hilt es anfanglich, solange er noch im Stande
der Unmiindigkeit und der Unreife ist, oft schwer zu unterscheiden, ob die treibenden Krafte zu
einer Handlung aus der Seele kommen oder aus dem Geiste. Er braucht daher einen Beurteiler, der
diese beiden Antriebskrafte in seinem Inneren scheidet. Dieser Beurteiler (Richter, Kritiker) ist das
Wort Gottes, das in Hebr. 4, 12 ein ,kritikos" genannt wird. Es ist ein zweischneidiges Schwert, das
durchschneidet, bis dass es scheidet Seele und Geist (Psyche und pneuma) (Hebr. 4, 12).

Schauen wir auch hier auf das Vorbild des Herrn, der als der Gottgezeugte wusste, was in dem
Menschen war, und diese beiden Gebiete im Menschen scharf voneinander schied.

Als Er in Seinem 12. Lebensjahre im Tempel zurlickgeblieben war, sagte lhm Seine Mutter beim
Wieder finden: ,,Dein Vater und ich haben Dich mit Schmerzen gesucht!" Er antwortete ihr: ,Wisset
ihr nicht, dass Ich sein muss in dem, das Meines Vaters ist?" —

Hier geht zum ersten Mal das Schwert durch Marias Seele, von dem Simeon geweissagt hatte (Luk.
2, 35).

Mit 30 Jahren begann der Herr Seine 6ffentliche Wirksamkeit. Sein erstes Zeichen tat Er auf der
Hochzeit zu Kana in Galilda. Die Mutter Jesu war auch da. Als es an Wein gebrach, d. h. als er knapp
wurde, rief sie ihren Sohn heimlich und wollte Ihn veranlassen, Abhilfe zu schaffen, damit die
Gastgeber und die Hochzeitsgaste nicht in eine peinliche Lage kdmen. Jesus aber sagt ihr: ,,Weib,
was habe Ich mit dir zu schaffen? Meine Stunde ist noch nicht gekommen!" (Joh. 2, 4.)

Sie hatte es immer noch nicht verstanden, dass Er sein musste in dem, das Seines Vaters ist.

In gottlichen Dingen kann Er nur Anweisung von oben empfangen, von Seinem Vater im Himmel,
nicht aber von Seiner irdischen Mutter. Mit dem Schwerthieb des Wortes trennt Er, der Selbst das
Wort ist, Seelisches und Geistliches. Wiederum geht das Schwert durch Marias Seele. Sie muss er-
kennen, dass sie dem, dem sie Fleisch und Blut gab, in Seinen gottlichen Auftrag nicht hineinreden
darf. Auf den Wegen Gottes empfangt der Glaube seine Flihrung nur vom Vater. Da hat die Flrbitte
der Mutter Jesu keinen Wert. Hier darf keine seelische Bindung Platz greifen. Klar und sauber
missen Geistliches und Seelisches geschieden werden, miissen Gottliches und Menschliches
getrennt sein.

Man beachte an dieser Stelle, wie wichtig es ist, dass auch wir hier beide Gebiete klar scheiden, um
bei aller geistlichen Hochachtung vor der Gebenedeiten unter den Weibern nicht in jene falsche
seelische Muttergottes-Verehrung zu kommen, die entgegen dem klaren Wort des Sohnes Selbst
ihr Einfluss auf Seine Handlungen zuschreibt.

Vergleichen wir zu den beiden vorgenannten Beispielen noch ein drittes. In Matth. 12, 46. 47 wird
uns berichtet, wie die Mutter Jesu und Seine Briider kommen, um Ihn wieder einmal zu sehen. Und
was sagt Er denen, die Ihn hinausrufen wollen? — ,Wer ist Meine Mutter, und wer sind Meine
Briider? Wer irgend den Willen Meines Vaters tun wird, der in den Himmeln ist, derselbe ist Mein
Bruder und Meine Schwester und Meine Mutter." (V. 48—50.)

Da ging das Schwert wiederum durch Marias Seele und schied Seelisches von Geistlichem.

So handelte Er, der wusste, was im Menschen war. Er vermochte in der klaren Sicht des Geistes auch
das Seelische zu durchschauen, wahrend es dem Psychikos, dem nattrlichen, seelischen Menschen
nicht moglich ist, das Gottlich-Geistliche zu erkennen und zu beurteilen. Der Geistesmensch
beurteilt alles, er selbst aber wird von niemand beurteilt (1. Kor. 2, 14—16). Er arbeitet daher auch
nicht mit seelischen Mitteln, sondern mit geistlichen (1. Kor. 2, 12. 13).

H) Erneuerung des Menschen von innen nach aulSen

Unser Dienst umfasst den ganzen Menschen. Er beginnt daher nicht beim Leib und endet bei der
Seele, sondern er beginnt beim Pneuma, beim Geist, dem Allerheiligsten des Menschen, und

27| 31



schreitet von da aus ins Heiligtum der Seele und weiter bis zum Vorhof des Leibes (1. Thess. 5, 23).
Wer nicht von innen her erneuert wird, heilt nicht aus und wird nicht gesund. Nach dem Zeugnis
der Schrift beginnt die Erneuerung unseres Wesens im Pneuma unseres Nous, d. h. im Geiste
unseres Gemlits, unseres Denksinnes, unserer Gesinnung. Der Abfall des Menschen von Gott war
eine Entscheidung im Zentrum seiner Persdnlichkeit. Sie fiel dort, wo er in der Beriihrung mit dem
Gottlichen stand. Durch einen Akt des Ungehorsams, also durch eine bewusste
Willensentscheidung, |6ste er die freie Gehorsamsbindung des Geistes an Gott und unterbrach so
den Zustrom" des Lebens aus Gott, der Quelle des Lebens, zu dem Geschopf, das aus dem Schopfer
lebt.

Los von Gott war der Mensch ein Gott-loser. Das aber ist der Stand der Zersetzung, des Verderbens,
der Siinde mit all ihrem Todeswesen. Siinde ist das Lossein von Gott, die Gottlosigkeit. Ihre Folge ist
der Tod.

Suinde ist der Versuch des Geschopfes, seine Existenz aus sich selbst zu gestalten und seinen Weg
nach seinem eigenen Willen einzurichten. Das aber ist der Wahnsinn auf dem Gipfelpunkt. Wie kann
Erschaffenes existieren wollen ohne seinen Schopfer?

Wie kann der Ton sich formen zum Topf ohne den Topfer? — Wie kann der Stuhl sich gestalten ohne
den Schreiner oder die Uhr ohne den Uhrmacher? —

Nichts Erschaffenes existiert in sich selbst. Es gibt darum keine irrsinnigere Denkungsart als den
Materialismus. Dem aber strebt die Menschheit gegen Ende dieses bésen Aons mit immer gréRerer
Wucht und Intensitat zu. Geldstsein von allen ewigen Ordnungen, Diesseitsseligkeit, Versinken in
der Materie, Ertrinken im Rausch der Lust dieser Welt, das ist das Endergebnis der Kultur der
Menschheit, die ihren Weg auf eigene Rechnung geht, gelést vom Quell des Lebens, von Gott.

Der gefahrlichste Materialismus aber ist der im religiosen Gewande, der es versucht, die seelischen
Energieleistungen des natiirlichen Menschen als gottlich-geistlich vor Gott hinzustellen. Es ist die
Einstellung des Pharisders, der vor Gott hintritt und den Anspruch erhebt, seine Leistung, die
Leistung des unerneuerten Menschen, reiche aus, um vor Gott stehen und bestehen zu kénnen. Das
ist der Psychikos in Reinkultur, der unerneuerte Mensch im religiosen Gewand. Ihm fallt daher, weil
er sicham meisten in das eigene fromme Ich verrannt hat und daher am weitesten von Gott entfernt
ist, die Umkehr zu Gott am schwersten. Die Zéllner und Huren, deren Siinden offen zutage liegen
als falscher Weg zum Ziel erfiiliten Menschseins, gehen daher den Pharisdern und Schriftgelehrten
voran ins Reich der Himmel (Matth. 21, 31).

So zeigt sich am Pharisdaertum am deutlichsten die Verderbtheit der menschlichen Denkungsart, als
Ergebnis des verderbten Nous (Gesinnung).

Die Erneuerung des Menschen kann daher nur von hier aus erfolgen. Da, wo die Entscheidung des
Ungehorsams gegen Gott fiel, muss auch die bewusste Entscheidung des Gehorsams flir Gott gefallt
werden: im Pneuma unseres Nous, im Geiste unseres Denksinnes (Eph. 4, 23; ananeoo = wieder neu
machen).

1) Hirtendienst vom Wesenszentrum des Menschen aus

Wo in einer klaren Hinkehr zu Gott, besser Riickkehr (Bekehrung), durch Bufle und Glauben
der WiederanschluR des Geschopfes an den Schopfer stattfand, ist die unterbrochene
Verbindung im Geiste unseres Gemits wiederhergestellt. Der Mensch hat damit eine ganz neue
Stellung zu Gott bekommen (2. Kor. 5, 17). Das Leben aus Gott durchstromt nun wieder von seiner
Quelle aus den Menschen und erneuert ihn von innen her auch in der praktischen Darstellung des
neuen Wesens nach aulen.

28 | 31



Die Erneuerung im Geiste unseres Denksinns ist daher die Gewinnung einer vollig neuen Einstellung
zu Gott. Sie ist gottliche Neuschépfung des inneren Menschen, sie ist Wiedergeburt im Geiste aus
dem Geiste. Von hier aus, vom Pneuma unseres Nous aus, durchstromt das gottliche Sein unser
menschliches Dasein und erfillt mehr und mehr alle Lebensgebiete, bis ,in Wort und Werk und
allem Wesen sei Jesus und sonst nichts zu lesen".

Von dieser Stelle aus, an der der Mensch seinen Wiederanschluf? an die Quelle des wesenhaften
Lebens fand, hat unser Hirtendienst zu beginnen. Meist wird dieser Dienst mit Seelsorge bezeichnet.
Er ist auch ein Dienst derer, die Rechenschaft ablegen sollen fiir die ihnen anvertrauten Seelen
(Hebr. 13, 16—17).

Doch ist das Wort Seelsorge nicht umfassend genug. Christus wird genannt: der Bischof (Aufseher)
und Hirte unserer Seelen (1. Petr. 2, 25). Nachdem wir zu Ihm bekehrt wurden, bt Er die Aufsicht
Uber unsere Seelen und wacht als der Erzhirte (iber uns (1. Petr. 5, 4).

Darum befiehlt auch Paulus den Altesten von Ephesus, die der Heilige Geist als Aufseher in der
Gemeinde gesetzt hatte, sie sollten die Herde weiden (Apg. 20, 28). Von hier aus ist es auch gut zu
verstehen, warum alle seine Briefe, vor allem die Fillebriefe, nach der lehrhaften Offenbarung
unserer neuen Stellung, die Gott uns in Christo gab, uns in der zweiten Halfte anleiten zur
praktischen Darstellung des neuen Wesens, damit es durch Wachstum und Ubung in die Fiille
gefuhrt werde.

Zum Wachstum gehort Nahrung und zur Ubung gehért Anleitung. Dieses Hinfiihren auf die griinen
Auen des Wortes und zu den frischen Quellen des Lebenswassers ist das Amt des Hirten (Ps. 23). Er
fuhrt im Blick auf das volle Ziel auf rechter StrafRe. Sein Vorbild haben wir nachzuahmen, wenn wir
andere auf dem gleichen Wege leiten wollen, auf dem Er uns flihrte.

Da unsere Erneuerung im innersten Zentrum unseres Wesens begann, im Pneuma unseres Nous
(Eph. 4, 23) (im Bilde gesprochen: in der Bundeslade unseres Allerheiligsten, wo die neue Bindung
an Gott vollzogen wurde, wo der neue Bund in der Lade aufbewahrt wird, wie die Gesetzestafeln in
der Lade; vergl. hierzu auch: ,Ich werde Mein Gesetz in ihr Inneres legen und werde es auf ihr Herz
schreiben", Jer. 31, 33) — darum kann auch jeder echte Hirtendienst nur von dort ausgehen, wie
auch Paulus in 1. Thess. 5, 23 sagt: Euer Geist ganz, samt Seele und Leib. Hirtendienst umfasst also
den ganzen Menschen. Es Ist die Fortfihrung des Werkes Gottes Im Menschen, das Er Im Pneuma
unseres Nous begann. Von dieser Stelle aus dienen auch wir an dem erneuerten Menschen.

Unser Dienst ist daher zunachst ein ,In-den-Nous-hinein-Reden", ist ein ,nouthetein", ist
,houthesia".

An dieser Stelle wird klar ersichtlich, wie wenig unser Dienst, der vom Pneuma des Nous in gottlich
erneuerten Menschen ausgeht, etwas zu tun hat mit Psychotherapie, wie sie viele unerneuerte
Menschen an anderen unerneuerten Menschen praktizieren.

Wir suchen dem erneuerten Menschen eine Wegleitung durch die Verheiflungen zu geben, ihn so
auf grinen Auen fiihrend, um ihn, als Erben dieser Verheiungen, zu ermuntern, sie in Besitz zu
nehmen, sie durch Glauben und Ausharren zu erlangen und zu genielSen, um ihn so zur geistlichen
Reife und zum vollen Manneswuchse in Christo zu fiihren, zur ganzen Fiille Gottes (Eph. 3, 19), mit
der zunadchst der Erstgeborene der Bruder erfillt war (Kol. 2, 9), in dessen Bild und
Wesensherrlichkeit wir umgestaltet werden sollen (Rom. 8, 29; 2. Kor. 3, 17. 18; 1. Joh. 3, 2. 3).

Es handelt sich also nicht um Seelenfiihrung allein (am allerwenigsten durch Psychologie, Psycho-
Analyse und Psycho-Therapie nach den Metho-)den des Psychikos, des unerneuerten seelischen
Menschen), sondern um ein Hinflihren zur geistlichen Reife durch den Hirtendienst der Nouthesia.

29| 31



Zwar scheint es oft so, als ob man mit den seelischen Hilfsmitteln einen schnelleren Effekt erzielen
konnte, und dasist auch in der Tat so, weil die Symptome bald verschwinden. Darin liegt aber gerade
die Tauschung. Die Heilung erfolgt nicht vom innersten Wesenszentrum aus, von der Lade im
Allerheiligsten, wo die Wesensherrlichkeit Gottes wohnt, sondern an der Oberflaiche. Man staubt
gewissermalien nur die Dachsfelle der Stiftshiitte ab, beseitigt die unangenehmen Erscheinungen
des Seelenlebens, die Folgen der Komplexe. Aber jenen Teil, in den man nur als ein zuvor selbst
Versohnter mit Verséhnungsblut hineingehen kann, wenn man dazu gerufen wird, betritt man nicht,
weil man instinktiv fihlt, dass es gefdhrlich ist, diesen Ort eigenméchtig zu betreten. Gott wacht
Uber dem Ort der Gegenwart Seiner Herrlichkeit und totet die, die ihn entweihen. Siehe Nadab und
Abihu!

Hirtendienst Ist Priesterdienst In der koniglichen Vollmacht des Geistes, Ist Kénlgspnestertum von
Gottes Gnaden.

J) Hirtendienst nach paulinischem Vorbild

Der Sanger des 23. Psalms war erst Hirte, als ihn Gott zum Koénigtum in Israel berief. Und Davids
Sohn, Jesus Christus, ist der gute Hirte, der Erzhirte. Er ging mit Seinem eigenen Blute in das
himmlische Heiligtum, um von dort aus als Erzhirte und Aufseher (Bischof) der Seelen hoheprie-
sterlich an uns zu dienen. Keiner hat lhn in diesem Amt so verstanden als Paulus, der Apostel der
Leibesgemeinde. Darum sind auch die beiden Worte ,,nouthetein" (in den Nous hinein reden, ans
Herz legen, ins Gemit senken, in den Denksinn pragen, ermahnen, ermuntern) und ,,nouthesia" (=
Ermahnung, Ermunterung, Gemiutslenkung, Denkartsprdagung, Denksinnsleitung, Herzensfihrung)
nur von Paulus gebraucht. Sie stellen darum den Weg dar, auf dem der erhéhte Herr Seiner
Gemeinde, das Haupt Seines Leibes, in den Gliedern auf Erden Sein Wesen auspragt.

Es ist nicht ohne Bedeutung, dass der erhohte Herr, von dem Paulus seine Unterweisungen und
Offenbarungen empfing, ihm das Wort ,nou-theteoo", das uns den Weg unserer Erneuerung zeigt,
8 mal in den Mund legt; denn 8 ist die Zahl der Erneuerung, des Neuwerdens, des neuen Anfangs
(vgl. Noah, die Auferstehung usw.).

Da sie im Geiste beginnt, wundern wir uns nicht, dass ,,nouthesia" 3- mal im Neuen Testament steht.
Die Erneuerung vollzieht sich an dem verdorbenen Nous durch das Wirken des Geistes. Daher steht
»,hous" 24 mal im Neuen Testament, das ist 8X3, also das Produkt der beiden vorausgehenden
Faktoren! 21- mal gebraucht es Paulus, 3- mal der Auferstandene (Luk. 24, 45; Offb. 13, 18; 17, 19).
In Seinem Erdenleben gebrauchte Er es nicht.

Welche Hinweise sind dies doch fiir unseren Hirtendienst! Wie klar und eindeutig legt der erhéhte
Herr den Weg fest, auf dem Seine Gemeinde auf Erden zum Ziel gefiihrt werden soll!

Betrachten wir nur die erste Stelle, an der das Wort ,noutheteoo" im Neuen Testament gebraucht
wird, Apg. 20, 31! Zuvor aber seien alle tbrigen Stellen des Vorkommens von ,nous", ,,nouthetein"
und ,nouthesia" im Neuen Testament wenigstens genannt!

Die 24 Stellen mit ,,nous" = Gemiit, Denksinn, Gesinnung: Luk. 24, 45; Rom. |, 28; 7, 23; 7, 25; 11, 34;
12, 2; 14, 5; 1. Kor. |, 10; 2, 16 (2 mal); 14, 14; 14, 15 (2 mal); 14, 19; Eph. 4, 17; 4, 23; Phil. 4, 7; Kol.
2,18; 2. Thess. 2, 2; 1. Tim. 6, 5; 2. Tim. 3, §; Tit. |, 15; Offb. 13, 18; 17, 9.

Die 8 Stellen mit ,,nouthetein" = in den Sinn reden, ans Herz legen, ermahnen: Apg. 20, 31; Rom. 15,
14; 1. Kor. 4, 14; Kol. |, 28; 3, 16; 1. Thess. 5, 12; 5, 14; 2. Thess. 3, 15.

Die 3 Stellen mit ,,nouthesia" = Ermahnung, Ermunterung, Denksinns-pragung: 1. Kor. 10, 11; Eph.
6, 4; Tit. 3, 10.

Zum ersten Mal findet sich ,,nouthetein" in Apg. 20, 31.

30 | 31



Paulus hatte die Altesten von Ephesus heriiberkommen lassen nach Milet, um ihnen vor seinem
Abschied die letzten Anweisungen zu geben. Der Dienst, den er den Altesten oder Bischéfen
(Aufsehern = episkopoi) aufs Herz legt, ist der Hirtendienst. Sie sollen das, was er unter Gebet und
Tranen in jahrelanger treuester vaterlicher Fiirsorge ihnen ,,in den Nous hinein redete", aufs Herz
legte, in den Sinn pragte, nun den ihnen anvertrauten Gliedern der Herde, die Gott Sich erwarb
durch das Blut Seines Eigenen, ebenfalls ins Herz hineinlegen, in den Nous hinein reden. Diese Stelle
allein ist so ergreifend und zugleich wegweisend fiir allen wahren Hirtendienst, dass sie einem
liebenden Herzen geniigt, um diesen heiligen Dienst in gottgewollter Weise zu vollfiihren.

Das Schlussergebnis aller Paulusbriefe ist die bis ins Personlichste gehende Seelsorge, der Dienst der
Ermahnung, der Nouthesia, des so lind und freundlich ins Gemit hinein Redens, ins Herz
Hineinlegens. Diesen Dienst tut er sowohl an den Gemeinden im Allgemeinen wie auch an den
Glaubigen im Besonderen. Dazu vergleiche man noch die Pastoralbriefe 1. und 2. Tim. Tit. und
Philemon. Auch die beiden letzten Johannesbriefe liegen auf dieser Linie. Weiter beachte man die
Sendschreiben der Offenbarung. Vor allem aber stehen wir immer wieder staunend vor der
Seelsorge des Herrn Selbst, der hierin unser unerreichtes Vorbild ist.

31 31



