
1 | 10  

Kahal.De 

Autor: Adolf Heller  

Thema: Entscheidende Wesenszüge unseres Vater-Gottes 

 
 

Gottes Liebesziel  

– 

Alles in Allen 

 

 
Zusammengestellt von Eckhard Maier 

  
Unser Gottesbild und die Kenntnis des Wesens Gottes beeinflussen ganz wesentlich unser 
Glaubensleben und auch unseren Wandel. Sollen wir in ein Bild verwandelt werden, so müssen wir 
dieses Bild sehr gut kennen und immer wieder anschauen (2. Kor. 3,18). Unser Gottesbild strahlt 
auch auf andere aus: in unserer Familie, der Gemeinschaft, in der wir stehen, oder auf diejenigen, 
die wir zu dem HERRN führen wollen. 

     Das Bild eines »gerechten«, aber unbarmherzig auf gewissen Voraussetzungen und Gesetzen 
bestehenden Gottes führt Gläubige zu Hartherzigkeit und Gesetzlichkeit. In den USA wollte ich 
einmal in einem bestimmten Kreis Gemeinschaft pflegen. Dazu war Voraussetzung, gewisse 
Bedingungen zu unterschreiben, die ein anderes Gottesbild darstellten, als ich es hatte. Mein 
Zögern, die Unterschrift zu leisten, führte dazu, dass mir nicht nur die Gemeinschaft verweigert 
wurde, sondern es wurde der Stab völlig über mir gebrochen: Das würde mich auch vom Himmel 
ausschließen. 

     Andererseits kenne ich Gläubige, die ihr ganzes Vertrauen einseitig auf die unbegrenzte 
Barmherzigkeit Gottes richten und Gerechtigkeit, Sündenvergebung und Heiligung zu leicht 
nehmen. 

     Selbst das Verständnis des Wortes Gottes und seine Auslegung wird an vielen Stellen geprägt von 
unserem Gottesbild. Nicht zuletzt deswegen können Christen mit der gleichen subjektiven Treue 
zum Wort an vielen Stellen zu gegenteiligem Verständnis kommen. 

     Das gleiche gilt auch für andere Religionen. Die Härte der Moslems ist nur auf diesem Hintergrund 
zu begreifen, und der Fatalismus und das mangelnde Mitleid der Hindus rührt von ihrem Verständnis 
des Karma her. 

     Es ist daher von entscheidender Bedeutung, dass wir das rechte Gottesverständnis und 
Gottesbild haben; denn um unser Verhältnis zu dem liebenden Vater recht gestalten zu können, 
müssen wir diesen kennen und von Ihm geprägt sein. Ein gesundes Vaterbild aufzubauen, ist vor 
allem für diejenigen besonders wichtig, die aufgrund eigener Erlebnisse in der Familie auf diesem 
Gebiet Probleme haben. Hier ist innere Heilung notwendig. Erst dann kann eine tragende Beziehung 
aufgebaut werden, die ihrerseits wieder das Wesen dieses Vater-Gottes in rechter Weise darstellt. 

     Auf meinem Lebensweg sind mir immer wieder Menschen begegnet, die durch eingehende 
Gespräche über dieses Thema eine Korrektur des Gottesbildes erfuhren und ein völlig neues 
Verhältnis zu Gott und dem Herrn Jesus Christus be- kommen haben. Dazu nur kurz zwei Beispiele: 

     Zunächst denke ich an einen leitenden Bruder aus Israel. Er bezeugte, dass er nach diesem neuen 
Verständnis jetzt in viel tieferer Anbetung und Liebe diesem Vater gegenübersteht und ohne 



2 | 10  

Rückhalt alles mittragen kann, was dieser Vater tut und wie Er handelt. Als nächstes steht mir eine 
Missionarin vor Augen, deren Dienst über Jahrzehnte von einem anderen Gottesverständnis 
getragen wurde und die erst im Alter durch ausführliche Wortstudien vorbereitet wurde, im 
Gespräch dann das eigentlich biblische Gottesbild anzunehmen. Sie lebte richtig auf und wurde noch 
mehr denn je dadurch zur brennenden Zeugin dieser Liebe des in Jesus Christus gerechten Gottes. 
Sie wusste besonders die Harmonie des Gesamtbildes zu schätzen. 

 

     Wie können wir das Wesen unseres Vater-Gottes kennen und verstehen lernen? Ich möchte es 
auf zweierlei Weise zu tun versuchen: 

 1. Wir wollen direkte Aussagen der Schrift über das  Wesen Gottes lesen und zu einem Gesamtbild 
zusammenfügen. 

 2. Gott hält sich selbst an Sein Wort, so dürfen wir Ihn auch nach Seinem Handeln und Seiner 
Zielsetzung beurteilen. 

 

Das Wesen Gottes 

All die vielen Bibelstellen im einzelnen anzuführen, würde den Rahmen dieses Artikels sprengen. So 
sollen, wie in einem Kaleidoskop, die einzeln genannten Wesenszüge ablaufen. Jede Aussage ist - 
meist sogar wörtlich -  biblisch belegt! 

     Gott ist nur Liebe, Licht und Gerechtigkeit. Zudem steht geschrieben, dass Gott Geist ist. Soweit 
die fundamentalen Generalaussagen. Das All ist von Ihm, durch Ihn und in Ihn hinein; diese 
umfassende Aussage können wir sicher in ihrem ganzen Umfang nur bruchstückhaft erahnen. 
Weiter ist gesagt: Aus Ihm sind alle Dinge oder das All. Er wird Herr der Herren genannt, König der 
Könige und auf der anderen Seite auch Vater, und das nicht nur im N.T., sondern auch im A. T. Die 
Juden haben ein berühmtes Gebet, das von zentraler Bedeutung für sie ist, das »A vinu malchenu« 
(unser Vater, unser König). Hier ist das Bild Gottes als Vater bereits im A. T. verankert. Der Vater-
Gott wird auch »Gott aller Götter« ge- nannt, womit der Monotheismus nicht in Frage gestellt wird. 
Was das für »Götter« sind, muss an anderer Stelle behandelt werden. Andererseits wird Gott auch 
Richter genannt, obwohl im N. T. dann davon die Rede ist, dass das Gericht dem Sohne übergeben 
ist. Die Wesenszüge Hilfe, Stärke und Zuflucht sind oft zu finden. Es ist immer so viel Tröstliches 
auch in diesen charakteristischen Aussagen über den Vater-Gott. Zum Beispiel steht geschrieben: 
"Er ist meine Rettung, meine Festung«, und »Er ist die Hoffnung der Herrlichkeit.« Jesus selbst sagt 
einmal: »Gott ist gut«, und zwar im Sinne des hebräischen Wortes »tov«, das einen viel breiteren 
Sinninhalt hat als im Deutschen. »Tov« beschreibt die Fülle der Güte! Gott wird außerdem mit 
folgenden Attributen belegt: heilig, weise, gerecht, gnädig, barmherzig; Sein Charakter ist treu und 
wahrhaftig. 

     Nur zwei Dinge kann Gott nicht: Er kann nicht lügen und sich selbst nicht verleugnen. Hier ist 
sogar die Allmacht begrenzt, wenn man diese Eigenschaften überhaupt in die Allmacht einbeziehen 
kann. 

     Gott ist Autorität. Er ist mächtig, unwandelbar, es gibt keinerlei Veränderung in Seinem Wesen 
von allem Anfang an. Vergessen wir auch nicht, dass Er ein eifersüchtiger Gott genannt wird, aber 
nicht eifersüchtig in unserem egoistischen, menschlichen Sinne. Er »eifert« um das Heil der Seinen, 
und Er weiß, dass nur in Ihm Heil ist. Deswegen darf Er eifersüchtig sein, denn es gibt darin keine 
negative Dimension. Auch der Zorn und das verzehrende Feuer sind hinführende und reinigende 
Wesensauswirkungen. Es wird nämlich auch gesagt, dass Gott langsam zum Zorn und groß an Gnade 



3 | 10  

und Güte ist. 

     Gott ist auch ein persönlicher Gott, eine wunderbare Aussage! Er sieht die Person an. Jeder 
einzelne darf wissen, dass Gott ihn durch und durch kennt, besser als er selbst es jemals kann. Auf 
diese persönliche Beziehung dürfen wir bauen und unser Glaubensleben gründen. 

 

Das Handeln Gottes 

Gott handelt nach einem Plan, Seinem Vorsatz (Eph. 3,11), den Er in Jesus Christus, Seinem 
eingeborenen Sohn, verwirklicht. Er ist der handelnde Gott, über den geschrieben steht: ». . . denn 
dafür arbeiten wir und werden geschmäht, weil wir auf einen lebendigen Gott hoffen, der ein Retter 
aller Menschen ist, besonders der Gläubigen. Dies gebiete und lehre!« (1. Tim. 1,10). 

     Retter kann nur einer genannt werden, der gerettet hat. Will einer retten, so ist er noch kein 
Retter! 

     Gott ist Liebe, Licht und Gerechtigkeit; von diesen Grund-zügen Seines Wesens ist Sein Handeln 
stets bestimmt. Zunächst wollen wir dem Handeln nachgehen, indem wir jeden Zeitbegriff zu 
vermeiden suchen. 

     Jesaja 19,21.22: Hier ist die Rede von der Zukunft des Nahen Ostens, wenn eine Straße von 
Ägypten durch Israel nach Assyrien verläuft. »Und der HERR wird sich den Ägyptern kundgeben, und 
die Ägypter werden den HERRN erkennen an jenem Tage; und sie werden dienen mit Schlachtopfer 
und Speisopfer und werden dem HERRN Gelübde tun und bezahlen. Und der HERR wird die Ägypter 
schlagen, schlagen und heilen. . .« Das Schlagen ist nie das letzte Wort, sondern das Heilen folgt 
darauf! Weiter steht in J es. 57,16: »Denn ich will nicht ewiglich rechten und nicht auf immerdar 
ergrimmt sein; denn der Geist würde vor mir verschmachten und die Seelen, die Ich ja gemacht 
habe.« Gott will Sein Geschöpf nicht verschmachten lassen, sondern retten. Nun noch eine köstliche 
und äußerst hoffnungsvolle Stelle, ausgerechnet aus dem herzzerreißendsten Klagelied der Schrift: 
»Denn der HERR verstößt nicht ewiglich; sondern wenn Er betrübt hat, erbarmt Er sich nach der 
Menge Seiner Gütigkeiten. Denn nicht von Herzen plagt und betrübt Er die Menschenkinder« (Klagel. 
3,31-33). Was für ein wunderbares Wort! 

     Ein weiteres Wort über die letzten Absichten Gottes steht in 2. Sam. 14, 14 b: ». . . und Gott 
nimmt nicht das Leben weg, sondern Er sinnt darauf, dass der Verstoßene nicht von Ihm weg 
verstoßen bleibe.« Gottes Absicht ist immer das Heil, und Er sucht das Verlorene, bis Er es findet. 
Hesekiel34, 16: »Das Verlorene will ich suchen und das Versprengte zurückführen, und das 
Verwundete will ich verbinden, und das Kranke will ich stärken.. .« 

     Hiermit stimmt die N.T. - Aussage völlig überein, wenn der Herr Jesus im Gleichnis von einem 
Hirten spricht, der 99 Schafe zurücklässt und dem einen nachgeht, bis er es findet (Luk. 15. 4). 

     Gott kann auch dort heilen, wo Heilung als unmöglich bezeichnet wird: »Denn so spricht der 
HERR: Deine Wunde ist unheilbar, schmerzlich ist dein Schlag; niemand führt deine Streitsache, für 
das Geschwür gibt es kein Heilmittel, da ist kein Pflaster für dich.. . Denn ich habe dich geschlagen 
mit dem Schlage eines Feindes, mit grausamer Züchtigung, um der Größe deiner Ungerechtigkeit 
willen, weil deine Sünden zahlreich sind. . . Denn ich will dir einen Verband anlegen und dich von 
deinen Schlägen heilen, spricht der HERR, weil man dich eine Verstoßene nennt: Das ist Zion, nach 
der niemand 

fragt!« Jer. 30, 12-17)! 

     Gibt es deutlichere Worte? Wo keinerlei Heilung mehr möglich ist aufgrund der Gerichtsschläge 



4 | 10  

des HERRN, heilt der HERR letztlich selbst. Was für eine tröstliche Zusage und wunderbare Aussage 
über das Wesen und den Retterwillen des Vater-Gottes ! Weitere Stellen, die belegen, dass Gott das 
Unmögliche tut, sind: Jer. 32,17.27; Matth. 19,26; Röm. 8.3. 

     Das ist das Handeln des HERRN, auf das Er sich in Seinem Vorsatz festgelegt hat. Klar und deutlich 
spricht sich Gott in Seinem Wort dafür aus, dass Er will, dass alle Menschen gerettet werden (1. Tim. 
2,4). Und Er hat geschworen, dass diese Verheißung auch wirklich erfüllt wird und alle Wesen im 
Himmel, auf der Erde und unter der Erde im Namen Jesu die Knie beugen und bekennen, dass Jesus 
Christus Herr ist. Dies soll zu Seiner Ehre geschehen. In Jes. 45,23-25 ist dies als Schwur mehrfach 
bestätigt. Zu dem HERRN werden alle kommen, die wider Ihn entbrannt waren, und sie werden 
beschämt werden. Was ist dieser Ausdruck »beschämt« hier so köstlich! Beschämt sein ist niemals 
die Folge eines Zwangs oder der Gewalt, sondern beschämt ist man, wenn man von etwas viel 
Größerem überwältigt wird. 

     In der N.T. - Entsprechung dieses Jesajawortes ist der Sinn ausgeweitet auf die ganze Schöpfung 
(Phil. 2, 10.11): »Damit in dem Namen Jesu jedes Knie sich beuge, der Himmlischen und Irdischen 
und Unterirdischen, und jede Zunge bekenne, dass Jesus Christus Herr ist, zur Ehre Gottes, des 
Vaters.« 

     Die Gültigkeit dieses Wortes ist nirgends in der Schrift auf die Lebenszeit auf Erden begrenzt! 
Seine Güte währet ewiglich. Obwohl eine Verheißung Gottes ausreichend Beweis für die sichere 
Erfüllung wäre, bekommt Johannes noch eine Vision auf das dann erreichte Ziel hin. Dort gibt jedes 
Geschöpf Christus Lob und Ehre (Offb. 5, 13): »Und jedes Geschöpf, das im Himmel und auf der Erde 
und unter der Erde und auf dem Meer ist, und alles, was in ihnen ist, härte ich sagen: Dem, der auf 
dem Thron sitzt, und dem Lamm den Lobpreis und die Ehre und die Herrlichkeit und die Macht in alle 
Ewigkeit!« 

     Wird Gott mit Seinem Willen auch zum Ziele kommen? Oft wird diese Frage gestellt. Es wird sogar 
argumentiert, dass eben Gott Seinen Willen nicht gegen den Willen des Geschöpfs durchsetzen 
wolle und könne. Diese Diskussion wirft sehr viele Fragen über die Allmacht und das Liebeswesen 
Gottes sowie über die Willensfreiheit des Menschen auf. Wir sollten diesbezüglich nicht 
philosophieren, sondern auf die Aussagen der Bibel hören. 

     Es gibt viele Stellen, die Zeugnis davon geben, dass Gott alles nach Seinem Willen hinausführt. 
Wer sollte das vereiteln? Gott sagt sogar das Ende vom Anfang her voraus. Wie könnte Er Wesen 
schaffen und geboren werden lassen, von denen Er weiß, dass der weitaus überwiegende Anteil 
verlorengeht? Sollte Er wirklich dem Teufel den Sieg überlassen? 

     Dazu einige biblische Belege: Jesaja 46,9.10: »Gedenkt des Anfänglichen von der Urzeit her, dass 
ich Gott bin... und gar keiner wie ich; der ich von Anfang an das Ende verkündige und von alters her, 
was noch nicht geschehen ist; der ich spreche: Mein Ratschluss soll zustande kommen, und all mein 
Wohlgefallen werde ich tun. ..« 

     Jesaja 14,24.27: »Der HERR der Heerscharen hat geschworen und gesprochen: Wahrlich! Wie ich 
es vorbedacht, also geschieht es; und wie ich es beschlossen habe, also wird es zustande kommen. .. 
Denn der HERR der Heerscharen hat es beschlossen, und wer wird es vereiteln? Und Seine 
ausgestreckte Hand - wer könnte sie abwenden?« 

 Psalm 135,6: »Alles, was dem HERRN wohlgefällt, tut Er, im Himmel und auf der Erde, in den Meeren 
und in allen Tiefen.« 

     Epheser 1,11: »Und in Ihm haben wir auch ein Erbteil erlangt, die wir vorherbestimmt waren nach 
dem Vorsatz dessen, der alles nach dem Rat Seines Willens wirkt. . . « 



5 | 10  

     Jesaja 55,11: »... also wird mein Wort sein, das aus meinem Munde hervorgeht, es wird nicht leer 
zu mir zurückkehren, sondern es wird ausrichten, was mir gefällt, und durchführen, wozu ich es 
gesandt habe. « 

     Sind das nicht unzweideutig klare Aussagen, dass Er mit Seinem Willen zum Ziele kommen wird? 
Unser Vater-Gott, von dem und für den das All ist (Röm. 11,36), hat auch das Ende deutlich 
verheißen. Es lautet kurz zusammengefasst: »Er hat uns das Geheimnis Seines Willens kundgetan 
nach Seinem Wohlgefallen, das Er sich vorgesetzt hat in sich selbst für die Verwaltung bei der 
Erfüllung der Zeiten: alles zusammenzufassen in dem Christus, das, was in den Himmeln, und das, 
was auf der Erde ist - in Ihm« (Eph. 1,9-11). 

     Der Ausdruck »zusammenfassen in dem Christus« heißt wörtlich: »unter ein Haupt, Christus, 
bringen«. Wieder fragen wir: Wird dabei Zwang angewandt werden, oder sind die Grundsätze 
absolute Freiwilligkeit? Davon hängt schließlich das Heil für die beteiligten Geschöpfe ab! Wir finden 
das gleiche griechische Wort wieder in Röm. 13,9, wo das ganze Gesetz als in Harmonie 
zusammengefasst (in einem Gebot, der Nächstenliebe) beschrieben wird. Wenn das die Art und 
Weise ist, wie Christus einmal das ganze All unter Seinem Haupt zusammenfasst, nämlich so wie das 
Gesetz als in der Nächstenliebe zusammengefasst beschrieben wird, dann gibt es auch darin nur 
völligen inneren Einklang und Harmonie. Man kann nicht annehmen, dass dann noch Geschöpfe 
unter Zwang irgendwo im Leiden verharren müssen. 

     Das allerletzte Ziel wird in dem wohl am weitesten in die Zukunft reichenden Wort der Schrift 
beschrieben, nämlich in 1. Kor. 15,26-28: Alles wird Christus unterworfen, und zwar in Harmonie 
(denn das Wort »unterworfen« kommt auch im nächsten Satz vor, wo sich Christus dem Vater in 
völliger Harmonie unterwirft). Dann heißt es: ». .. damit Gott alles in allem sei. « 

     Gibt es nach diesen Worten noch etwas, das außerhalb Gottes ist? Sicher nicht! Kann man sich 
vorstellen, dass in einem Reich, das in Harmonie der Liebe unter dem Haupt, Christus, dem Vater 
übergeben wurde, noch Geschöpfe in der Finsternis des Feuersees unter grausamem Zwang in 
endloser Pein leiden und schmachten? Sicher auch nicht! 

     »Gott alles in allem« ist das höchste Liebesziel, das sich Gott gesetzt hat. Das Licht Gottes wird 
dann keine Möglichkeit der Existenz für Finsternis mehr zulassen. Gott hat dann das All innerlich 
und äußerlich vollkommen mit sich versöhnt (2. Kor. 5,19; Kol. 1,20). 

     Entlang des viele Zeitalter währenden Weges werden die Geschöpfe möglicherweise so 
»unterworfen«, wie der verlorene Sohn im Gleichnis Jesu (Luk. 15, 11-32). Er hat seine eigene 
Entscheidung getroffen, ist von sich aus in die Ferne gegangen, hat seinen eigenen Willen zum Ziele 
gebracht, und er stellte fest: Er landete bei den Schweinen. Dort ging ihm auf, dass das Heil im 
Vaterhaus das einzig Erstrebenswerte und Beständige ist. Und er machte sich auf-grund eigener 
Entscheidung auf den Rückweg zum Vater, der ihn in Liebe (ohne jeden Vorwurf!) empfing. Dieser 
Sohn wird fortan treu im Hause des Vaters bleiben. 

     Ein demütiges und bußfertiges Herz ist absolute Voraus-setzung für das Heil. Es ist einfach nicht 
richtig, wenn Gegner dieses Gottesverständnisses sagen, dass, wenn Gott mit allen Geschöpfen zum 
Ziele kommt, Demut, Buße, Glaube und das Kreuz keine Rolle mehr spielen können. Das ist natürlich 
keinesfalls so! Das Kreuz ist die Mitte der ganzen Heilsgeschichte und absolute Voraussetzung für 
diesen Weg und die Versöhnung überhaupt. 

     Das Wort »alle« spielt natürlich bei dem Studium der Schrift hinsichtlich des Heils für »alle« eine 
besondere Rolle. Das richtige Verständnis des Wortinhalts ist auch nicht unproblematisch. Es gibt 
durchaus Stellen, wo das Wort »alle« nicht statistisch »alle« bedeuten kann, z.B. Joh. 3,26. Aber in 
folgendem Vergleich gibt es keinen Zweifel, dass es »alle« sein müssen, denn es ist wie eine 



6 | 10  

mathematische Gleichung: 1. Kor. 15,22: »Denn wie in Adam alle sterben, so werden auch in Christus 
alle lebendig gemacht werden.« Dabei kann nicht nur die Auferstehung zum Gericht gemeint sein. 
Parallelstellen zum Ausdruck »lebendig machen« weisen stets auf Leben im Geist hin und nicht nur 
auf die Auferstehung zum Gericht: Joh. 5,21; 6,63; 1.Petr. 3,18; 1. Kor. 15,45; 2. Kor. 3,6; Eph. 2,5; 
Kol. 2,13. 

     Ein weiterer Vergleich dieser Art steht noch in Röm. 5, 18: » Wenn es nun durch eine Übertretung 
für alle Menschen zur Verdammnis kam, so auch durch eine Gerechtigkeit für alle Menschen zur 
Rechtfertigung des Lebens.« Hier wird oft eingewandt, dass im darauffolgenden Satz nur noch von 
»vielen« die Rede ist. Das Verständnis muss aber doch von dem Begriff »alle« des vorherigen Satzes 
abgeleitet werden! Außerdem schließt »viele« ja keinesfalls aus, dass es »alle« sind, oder sind »alle« 
nicht doch auch sehr »viele« ? 

 

Die Zeitfrage 

An dieser Stelle müssen wir in unserer Betrachtung einmal bewusst einhalten und uns klarmachen, 
dass wir bereits eine Fülle von Gedanken erörtert haben, die alle zu dem Schluss führten, dass Gott 
eine Rettung für alle Menschen vorbereitet hat. Trotzdem haben wir noch mit keinem Wort einen 
Zeit begriff angesprochen. Wir betrachteten nur das Handeln, die Absicht, den Willen und die 
Herzensgedanken Gottes. Aber wir wollen und müssen uns auch mit dem Zeitbegriff befassen, denn 
es steht darüber viel geschrieben. Wir können das aber nicht tun, ohne uns über Grundlagen des 
Zeitbegriffes klar zu werden. Was ist »Zeit«? 

     Zeit ist nichts anderes als das Maß für eine Veränderung. Verändert sich nichts, so läuft keine 
Zeit. Wir kennen alle das Märchen vom »Dornröschen«, in dem die Zeit stehenbleibt und erst wieder 
an der gleichen Stelle weiterläuft, als der Prinz die Dornenhecke durchbricht. Zeit ist nichts anderes 
als Veränderung. 

     Gott hat nach Röm. 8,20 die Schöpfung der Vergänglichkeit (der Veränderung) unterworfen, weil 
etwas ausreifen und wachsen, ja heilen muss. Nur wenn sich zu einem bestimmten Zweck und Ziel 
etwas verändern muss, braucht es Zeit. Ist etwas vollkommen, so bedarf es der Zeit nicht, weil sich 
nichts verändern muss. Das Maß der Veränderung ist das, was wir »Zeit« nennen. Wir messen ja die 
Zeit auch an der Veränderung der Zeigerstellung einer gleichmäßig laufenden Uhr. Die Wissenschaft 
weiß übrigens heute, dass die Zeit veränderlich in der Geschwindigkeit ihres Ablaufs ist und 
theoretisch auch stehenbleiben kann. Vorstellbar ist das allerdings sehr schwer! 

     Gott selbst ist der Ewigseiende, der Unwandelbare, derselbe von jeher, bei dem nicht der 
Schatten einer Veränderung ist. Dazu eine Auswahl aus vielen Stellen: 

    Jesaja 41,4 b: »Ich, der HERR, bin der Erste, und bei den Letzten bin ich derselbe. « 

     Jakobus 1, 17: ». . . von dem Vater der Lichter, bei dem keine Veränderung ist noch eines Wechsels 
Schatten.« 

     Gott lebt außerhalb des Zeitablaufs. Für Ihn gibt es nur ein »Heute«. Wir bekommen eine 
schwache Ahnung davon, wie Er unsere Zeit betrachtet, wenn wir uns vorstellen, eine Filmszene 
direkt auf dem Filmstreifen aus einem gewissen Abstand auf einer beleuchteten Mattscheibe zu 
betrachten. Was eigentlich zeitlich hintereinander liegt, sehen wir örtlich nebeneinander, aber für 
uns gleichzeitig. Erst wenn wir den Film in einen Projektor einspannen und ablaufen lassen, werden 
wir in die Zeit des Filmes hineingenommen und erleben jetzt das zeitliche Hintereinander. So 
können wir uns vage vorstellen, dass Gott die Möglichkeit hat, das, was für uns zeitlich 
hintereinander ist, in Seinem »Heute« gleichzeitig ausgebreitet zu sehen. 



7 | 10  

     Daraus erklärt sich auch die sogenannte Vorkenntnis Gottes (Apg. 2,23). Das ist für Ihn gar keine 
Vorkenntnis, es sieht nur aus unserer Sicht so aus, weil wir der Zeit unterworfen sind. Für Ihn ist es 
das selbstverständliche Erkennen eines ganzen Lebensablaufs in Seinem »Heute«. Deswegen kann 
Gott selbstverständlich vom Anfang her das Ende verkündigen (Jes. 46, 10). 

     Gott wirkt aber in die laufende Zeit hinein und wird daher der »ewige« oder besser »äonische« 
Gott genannt (Röm. 16,26). Diese Verbindung eines Zeitbegriffs mit Seinem Namen begründet aber 
keine Zeitabhängigkeit für Ihn. 

     Wenn nun Gott schon »vor Grundlegung der Welt« in einem Zustand der Zeitlosigkeit alles bis 
zum Ende hin vor sich ausgebreitet sah, dann ist es sicher undenkbar, dass Er die überwältigende 
Mehrheit Seiner Geschöpfe nur dazu geschaffen hat, dass sie anschließend endlose Pein in der 
»ewigen Verdammnis« erleiden. Das wäre ein moralisches Problem ungeheuerlichen Ausmaßes! 

     Trotz dieser für mich zwingenden Überlegungen habe ich einmal von einem lieben calvinistischen 
Bruder, mit dem ich eng verbunden bin, auf meine Frage die Antwort bekommen: Doch, die 
Souveränität Gottes lässt das zu! 

     Jetzt noch einiges zu den Zeitbegriffen in der Bibel: 

Das hebräische Denken geht viel mehr von dem Inhalt eines Zeitabschnittes aus als von seiner 
Dauer. Die wesentliche Aussage ist aber, dass die Vorstellung des Unendlichen völlig fehlt. Große 
Zeitabschnitte werden mit dem Wort »olam«,  
d.h. eigentlich »Welt«, oder »Weltzeit«, benannt. So spricht man von »ha'olam ha'seh«, diese Welt, 
und »ha'olam ha'bah«, die kommende Welt; Bezeichnungen, die wir auch in ihrer Entsprechung im 
N.T. finden (Matth. 12,32; Eph. 1,20). 

     Das griechische Denken sieht die lineare Dauer einer Zeitperiode und nennt große, aber 
begrenzte Zeiträume: »aion«, Zeitalter. Auch hier ist die Vorstellung des Endlosen (vielleicht sogar 
Zyklischen) nicht enthalten. Zyklisch-Endloses finden wir als Konzept im heidnisch-religiösen Denken 
des Orients. 

     Die Bibel kennt keine Zeitbegriffe, die eine Unendlichkeit ausdrücken. Wir lesen von einem Plan 
der Zeitalter (Eph. 3, 11), von dem bösen Zeitalter (Gal. 1,4), von mehreren Zeitaltern vor unserer 
Zeit (Pred. 1, 10), von mehreren Zeitaltern nach uns (Eph. 2,7), von einem Zustand »vor den 
Zeitaltern« (1. Kor. 2,7) und von einem »Abschluss der Zeitalter« oder der » Vollendung der 
Zeitalter« (Hebr. 9,26). All diese Stellen lassen keine Vorstellung von einer »unendlichen Dauer« 
aufkommen, sondern deuten auf planmäßig aneinandergereihte, große Zeitabschnitte hin. 

     Offensichtlich gab es »vor den Zeitaltern« einen zeitlosen Zustand, in dem Gott in Christus die 
Zeitalter (Äonen) schuf (Hebr. 1,2). Er lässt nach Seinem Heilsplan während mehrerer Zeitalter etwas 
wachsen und ausreifen und führt dann das All wieder in einen zeitlosen Zustand. Dies ist der 
gewaltige Bogen von dem »Gott alles in einem« zu »Gott alles in allem«. 

Demnach ist ein Zeitalter oder eine Weltzeit (olam oder aion) ein langer, aber begrenzter 
Zeitabschnitt, der im Heilsplan genau definiert ist. 

     Eine weitere Überlegung erscheint uns erwähnenswert. Wir haben von einem zeitlosen Zustand 
einerseits und von Zeitabläufen andererseits gehört. Wenn wir uns jetzt über die Bedeutung und 
die »Dauer« von Zeitbegriffen, z. B. »ewig«, in der Schrift Gedanken machen, dann muss eigentlich 
ein Grundverständnis klar sein. Jeder Zeitbegriff hat überhaupt nur eine Berechtigung, während Zeit 
abläuft! Herrscht ein zeitloser Zustand, so ist jeder Zeitbegriff von vornherein sinnlos! Man kann bei 
einem schwarzweißen Bild nicht von Farbe reden. Da aber die Zeitalter und damit die Zeit selbst 
begrenzt sind, so muss notwendigerweise auch jeder Zeitbegriff begrenzt sein. Es gibt also keine 



8 | 10  

»Endlosigkeit« in der Schrift. 

     Biblische Beispiele der Verwendung des Wortes »ewig« bestätigen diese Sicht. Oft ist der mit 
»ewig« bezeichnete Zeitraum durch ein »bis« begrenzt (Jes. 32,14 ff.) oder ein als »ewig« 
charakterisierter Vorgang ist von Natur aus begrenzt (2. Mose 21,6). Für die Begrenzung der Strafe 
des »ewigen Feuers« gibt die Bibel selbst eine Analogie. Sodom und Gomorra werden wegen ihrer 
Sünden umgebracht (Luk. 17,29), leiden beispielhaft des »ewigen Feuers Strafe« (Jud. 7) und kehren 
doch wieder in den früheren Stand zurück (Hes. 16,55). Jerusalem, das mehr als doppelt so viel 
gesündigt hat, wird seine Schwestern trösten (Hes. 16,47 ff.). 

     Behalten wir diese Aussagen im Gedächtnis, dann lösen sich zahlreiche scheinbare Probleme: 

     Die Sünde wider den Heiligen Geist ist keine Todsünde, die niemals vergeben wird, sondern die 
eben nicht in diesem Zeitalter noch in dem zukünftigen vergeben werden kann. Was danach 
geschehen kann, ist hier nicht angesprochen. Mindestens ein weiteres Zeitalter gibt es nach obigen 
Erkenntnissen. 

     Der Feigenbaum ist nicht endlos verflucht, wenn es heißt: »Nimmermehr komme Frucht von dir 
in Ewigkeit!« Dort heißt es eigentlich: »Nimmermehr komme Frucht von dir für das Zeitalter!« 

     Im Feuersee wird gepeinigt »Tag und Nacht in alle Ewigkeit« (Offb. 20,10). Genauer übersetzt 
steht hier: »in die Zeitalter der Zeitalter«, d. h. über Zeitalter hinweg. Damit ist nichts über ein Ende 
gesagt, aber sicher auch nichts über eine unendliche Dauer! Ein Ende der Pein ist hier nicht 
ausgeschlossen. - Das Ende des Feuersees ergibt sich aus dem Text ohne den Zusammenhang der 
Zeitbegriffe. Nach Offb. 20,14 ist der Feuersee der zweite Tod. Wenige Verse später, in Offb. 21,4, 
ist der Tod nicht mehr und keine Träne und kein Schmerz mehr, denn alles wird Christus 
unterworfen sein (1. Kor. 15,26). Hier kann auch kein Feuersee mehr bestehen. Um klarzustellen, 
dass der Feuersee erst abgetan werden kann, wenn alles geläutert ist, folgt in Offb. 21,8 nochmals 
eine strenge Mahnung. Solange die betreffenden Geschöpfe Mörder, Unzüchtige, Götzendiener etc. 
sein werden, ist ihr Teil im Feuersee, dem zweiten Tod. 

     Schwierig erscheint zunächst folgende Stelle, die wieder und wieder als Schlüsselbeweis für die 
»ewige Verdammnis« angeführt wird: »Und diese werden hingehen in die ewige Pein, die Gerechten 
aber in das ewige Leben« (Matth. 25,46). 

     Hier wird die Frage gestellt: »Ja, ist denn das ewige Leben begrenzt, wenn die Pein begrenzt sein 
soll? Muss nicht zwingend die ewige Pein ebenso endlos sein, wie das ewige Leben, bei dem es bei 
Christen kein unterschiedliches Verständnis über die Dauer gibt?« 

     Da es sich bei »ewig« um einen Zeitbegriff handelt, muss er in beiden Fällen zunächst begrenzt 
werden. Auch Adam hatte »ewiges Leben« vor dem Sündenfall. Durch Sünde endet auch nach 
anderen Schriftbelegen »ewiges Leben« (Leben im Reichsäon) (Jes. 65,20; 66,24; Offb. 20,7-9). Nur 
durch Neuzeugung, nicht als Entscheidung eines Gerichts, entsteht »unauflösliches Leben« (Hebr. 
7, 16) oder »Leben in sich selbst«, wie es der Herr Jesus nennt (Joh. 5,26.40). Erst dieses »Leben« 
hat Bestand über die Zeitalter hinaus in den Zustand »Gott alles in allem« hinein. Der Herr Jesus hat 
diese Unterscheidung den Pharisäern gegenüber auch getroffen (Joh. 26,39.40). 

     Finsternis kann keinen Bestand haben, denn bleibenden Bestand hat nur, was Gott selbst durch 
Neuzeugung neu macht (Offb. 21,5; Jes. 66,22). Wird Er etwas nicht Wohl-gefälliges, etwas, das 
nicht nach Seinem Herzen ist, für immer bestehen lassen? Er zeugt das ganze All ins Leben (1. Tim. 
6,13). Wo bleiben dann Finsternis, Bosheit und Sünde? 

     Vom Feuersee haben wir gelernt, dass er bestehen muss, bis es keine Mörder, Unzüchtige etc. 
mehr geben wird. Gott rettet durch Gericht! 



9 | 10  

     Jes. 1,27: »Zion wird erlöst werden durch Gericht. . . « Und an anderen Stellen erfahren wir etwas 
über die läuternde Wirkung des Feuers: ». . . um meinen Grimm über sie auszugießen, die ganze Glut 
meines Zornes; denn durch das Feuer meines Eifers wird die ganze Erde verzehrt werden. Denn 
alsdann werde ich die Lippen der Völker in reine Lippen umwandeln, damit sie alle den Namen des 
HERRN anrufen und Ihm einmütig dienen« (Zeph. 3, 8-9). 

     Feuer hat verzehrende, aber darin eben läuternde Kraft (Jes. 6,7; 48,10; Hes. 22, 20-22). Feuer ist 
das Sinnbild der Liebe, die ebenfalls »verzehrendes Feuer« genannt wird. Diese Liebe führt eben 
durch die läuternde Kraft ans Ziel! 

 

Gottes Ziele entsprechen Seinem Wesen 

Das muss uns allen von ganz großer Bedeutung sein! Gottes Wesen ist nichts als Liebe, Licht und 
Gerechtigkeit (1. Joh. 1,5 ;4,8 ; Joh. 4,24). Das ist die Grundlage unserer Botschaft. Wenn wir in 
dieser Weise auf die Menschen zugehen, dann ist die Botschaft dieses Gottes viel überzeugender! 
Ich würde sicher nicht gleich bei dem ersten Gespräch einem Menschen, den ich zu Christus führen 
möchte, diese Wahrheit offenbaren. In diesem Stadium sind andere Themen dran, und man sollte 
mit Bedacht und mit gebotener Vorsicht vorgehen. Aber ich habe viele Menschen getroffen, denen 
gerade dieses Thema zum großen Problem wurde. Sie waren an einen Punkt gekommen, an dem 
sie sagten: »An einen Gott, der mit Seinem Willen nicht zum Ziele kommt und unzählige Geschöpfe 
endlos quält, kann ich nicht glauben, den kann man nicht verehren und anbeten.« Und ich muss 
bekennen, dass ich für diese Haltung sehr viel Verständnis habe! 

     Für mich war diese Erkenntnis eine ganz grundlegende und entscheidende Frage, als ich 1950 
zum Glauben kommen durfte. Nur einen souveränen Gott der Liebe, der Sein Ziel erreicht mit Seiner 
Schöpfung, wollte ich anbeten, tief verehren und Ihm dienen. Er wird am Ende auch von allen 
angebetet werden, weil Er ein Retter aller Menschen ist. 

     Nur dieses Wesen der Liebe und Gerechtigkeit sowie die Weisheit, notfalls durch Gericht zur 
freien Willensentscheidung und Annahme der Erlösung durch das Kreuz zu führen, macht Christus 
am Ende zum strahlenden Sieger. Er ist' das Lamm, vor Grundlegung der Welt vom Vater ersehen, 
in Vorkenntnis der Irrwege, in die die Schöpfung verfallen sollte (1. Petr. 1,19.20). Gottes gerechte 
Liebe konnte nichts erschaffen, ohne die Gewissheit zu haben, dass Er alles zur Herrlichkeit führen 
kann! Er hat vorher die Kosten berechnet, ob Er es habe hinauszuführen, wie es der Herr Jesus von 
jedem Erbauer eines Turmes verlangt (Luk. 14,28-30). 

     Wir dürfen wissen, dass Er uns gebraucht, um Seine Ziele zu erreichen (2. Kor. 1, 20). Wenn 
jemand leichtfertig sagt: »Es kommen ja doch alle in den Himmel«, dann hat er nichts von dem 
Wesen Gottes verstanden. Wir dürfen in wachsendem Maße Gottes Wesen in uns tragen, und dazu 
gehört eben auch das Feuer der Liebe, andere zu retten, teilzuhaben an dem rettenden Handeln 
Gottes. Wie wunderbar ist es zu wissen, dass wir auf der Seite des Siegers stehen! Alles, was wir für 
den Herrn tun, trägt zum Siege bei. 

     Jesus Christus wird in Liebe und Harmonie Sieger sein. Alle werden die Knie beugen und Ihn 
anbeten. Alle werden Ihn im Vollsinn des Wortes »Herr« nennen. »Mein Herr«, so werden sie Ihn 
nennen. Luther hat einmal den langen Weg beschrieben, den jemand zurücklegt, bis er vom 
Ausdruck »Herr« zu »mein Herr« kommt. Das Rettende ist eben dieser Anruf »mein Herr«. 

     Das ist es, was sich Gott zum Heil der Geschöpfe wünscht, dass jeder in Harmonie und 
Freiwilligkeit, überführt von der Größe und Liebe Gottes, seine Knie beugt und Christus »mein Herr« 
nennt. Damit ist die Gegenliebe erreicht, die die einzige wirkliche Erfüllung selbstloser Liebe ist. Dies 
ist dann eine Liebe, die spontan aus dem Herzen des Geschöpfes Ihm, dem Gott der Liebe, 



10 | 10  

entgegengebracht wird. Da kann und darf kein Zwang mehr herrschen, sonst wäre es nicht zur 
Ehre und Verherrlichung des Vaters, dem letzten Ziel aller Dinge. 

     Dann wird sich alles um den Herrn als Zentrum gruppieren. Er wird die notwendige Mitte 
allen Geschehens sein, denn ohne diese Mitte bleibt auch 

das reinste gegenseitige Dienen ziellos. Ich erinnere mich an Situationen, in denen Gläubige 
versuchten, jeder dem anderen absolut selbstlos zu dienen. Es war schwer, überhaupt zu einer 
Entscheidung über die einfachsten Dinge zu kommen. Die Mitte und das Einssein mit dem Willen 
des Herrn fehlte. 

     Deswegen bedarf es des Kreuzes und der Überführung der Sünder. Deswegen müssen wir 
loskommen von unserem egoistischen Wollen, wo wir immer noch selbst die Mitte sind. Wir müssen 
ausgerichtet werden auf die einzige Mitte, die das gemeinschaftliche Heil und die Harmonie im 
zeitlosen Zustand des »Gott alles in allem« herbeiführen und erhalten kann. 

     Dazu sind wir auch heute schon berufen. Wir sollen mit-bauen und Aufgaben übernehmen. Wir 
müssen große Netze auswerfen, auch wenn nicht zu erwarten ist, dass alle schon heute den Herrn 
annehmen. Aber alle sind auf dem Weg, sei es auch in frühester Vorbereitung. Kein Wort, kein 
Zeugnis ist unnütz. Alles, was für den Herrn getan ist, wird eines Tages Früchte tragen. Die Saat wird 
aufgehen! Dieses Wissen muss uns - recht verstanden - in größte Aktivität führen und nicht in lasche 
Apathie, wie die Gegner behaupten. 

     Wer den Kern dieses Gottesbildes verstanden hat, der wird mit Freuden aus tiefstem Herzen Gott 
anbeten. Er wird mit großer Gewissheit seinen Weg in Geborgenheit gehen, weil er von dem 
Vertrauen lebt: Der Herr kommt zum Ziel. 

     Ein so Glaubender wird auch nicht in einer selbstgewählten Aktivität dem Herrn dienen wollen, 
sondern er wird in völliger Abhängigkeit vom Willen des Herrn seine Aufgabe zu erfüllen suchen. Er 
wird das ihm Aufgetragene zu tun bestrebt sein, damit der Herr unter uns und durch uns an anderen 
das heute Notwendige erreicht. 

     Das Wissen um das wahre Wesen Gottes ist ein großes Hoffnungsgut. Es ist die Hoffnung, die zur 
Gewissheit wurde, weil die Grundlage für den Inhalt der Hoffnung schon gelegt worden ist. Unsere 
Hoffnung ist Jesus Christus und Seine Heilstat am Kreuz. Die ist in der Vergangenheit bereits 
geschehen. Deswegen leben wir in der Gewissheit von diesem Geschehen her. 

     Epheser 3,11 haben wir am Anfang erwähnt und wollen auch damit schließen. Gott hat Seinen 
ewigen Vorsatz in Jesus Christus bereits verwirklicht. Er wird ihn nicht erst am Ende der Tage in die 
Tat umsetzen. Er hat das Werk schon von innen heraus abgeschlossen, es muss nur noch seine nach 
außen sichtbare Gestalt gewinnen. Deswegen ist unsere Hoffnung auf etwas gerichtet, was schon 
zur feststehenden Tatsache geworden ist. Wir können dieses Wissen im festen Glauben als 
Gewissheit mitnehmen, uns vom Herrn gebrauchen lassen und Seinen Namen ehren. 

 

Ir 

I 


