Kahal.De

Autor: Adolf Heller
Thema: Paulinische Gemeindeziele und andere biblische Aufsatze

Inhalt
Paulinische GemMEINAEZIEIE .........eiiuiiiiiie e s e 1
UBErSCRWEANGICRKEIT ...ttt ettt sttt ettt e st e aesteetesaeeneentetesaesrene 14
Was Nicht MEhr SEIN Wi ......cc.eoiiiiiiieiee e s 26
Isaak oder die SONNSChAft ......ooiiiii e 34

Paulinische Gemeindeziele

nach Eph. 12,13

Wie verschieden werden die Ziele gedeutet, die der Apostel Paulus hatte! Die Einen glauben, er
habe eine weltumspannende christliche Kirche organisieren wollen, und andere meinen, es sei ihm
um die Christianisierung von Kunst und Wissenschaft, von Politik und sozialen Verhaltnissen der
damaligen Kulturwelt zu tun gewesen.

Bis zu einem gewissen Grade und fir gewisse Zeiten und Umstande mogen solche Dinge
begleitende Nebenauswirkungen des Evangeliums gewesen sein — das eigentliche Ziel des Apostels
Paulus aber war ein ganz anderes, ein viel héheres.

Erst eine entartete und vermischte Christusbotschaft erstrebt und erreicht gewisse zivilisatorische
und kulturelle Ziele im groBen AusmaR. Dass sich aber ein solches Weltchristentum im Laufe der
Zeit als blofRe Tlinche erweist, die die Nationen friiher oder spater abschiitteln, ist eine Tatsache,
die wir ebenfalls erleben. Was die Volker wirklich bewegt, ist nicht die jlidische Prophetie, sondern
Sehnsucht. Nicht das mosaische Gesetz, sondern die Schopfung berihrt das Gewissen der
Nationen, die darum immer wieder Sonne, Mond und Sterne zum Gegenstand ihres Sinnens
machen, wie die Schrift bezeugt und die Geschichte beweist.

Denken wir nur an Romer 1,20:

»Das Unsichtbare von IThm (d. i. Gott), sowohl Seine ewige Kraft als auch Seine Géttlichkeit, die
von der Erschaffung der Welt an in dem Gemachten wahrgenommen werden, wird geschaut,
damit sie (d. Nationen) ohne Entschuldigung seien ....“

Oder schlagen wir 5. Mose 4,19 auf, wo wir lesen:

»Dass du deine Augen nicht zum Himmel erhebest und die Sonne und den Mond und die Sterne,
das ganze Heer des Himmels, sehest und verleitet werdest und dich vor ihnen biickest und ihnen
dienest, welche der Herr, dein Gott, allen Vélkern unter dem ganzen Himmel zuerteilt (zugeteilt
oder zur Verehrung zugewiesen!) hat.”

1145



Dass dieses Zuerteilen wirklich eine religiose Bedeutung hat, ersehen wir aus dem Wortlein ,,aber”
des folgenden Verses.!

Der Auftrag, den der verherrlichte, zur Rechten des Vaters erhéhte Herr Seinem Knecht Paulus,
dem besonderen Werkzeug zum Dienst an den Nationen, gab, bestand darin,

den Leib des Christus aufzuerbauen
und die Heiligen zu vollenden,
damit zur gottverordneten Zeit und Stunde der volle Wuchs der Fiille des Christus in die
Erscheinung trete, der vollkommene Mann, der zum Ausfiihrungsorgan aller GottesverheiBungen
zuvor bestimmt ist.

In Eph 4,11 zahlt Paulus finf Dienste auf, die der Herr gegeben hat: Apostel, Propheten,
Evangelisten, Hirten und Lehrer. Diese Gaben sind nicht zur Verchristlichung der Welt gegeben,
nicht zur religiosen Belebung der Volker oder ,,sauerteigartigen Durchdringung der Nationen mit
christlicher Kultur, sondern ,zur Vollendung der Heiligen, fir das Werk des Dienstes, fir die
Auferbauung des Leibes Christi, bis wir alle hingelangen zur Einheit des Glaubens und zur
Erkenntnis des Sohnes Gottes, zu dem erwachsenen Manne, zu dem Maf des vollen Wuchses der
Fille des Christus” (Eph 4,12.13).

In diesen beiden kurzen Versen ist von sieben Stiicken die Rede. Es sind dies:

Die Vollendung der Heiligen.

Das Werk des Dienstes.

Der Aufbau des Christusleibes.
Die Einheit des Glaubens.

Die Erkenntnis des Sohnes Gottes.
Der erwachsene Mann.

Der volle Wuchs der Christusfiille.

NouswNe

Von dieser ausgesprochenen Heilsbotschaft an die Nationen weill kein Schreiber heiliger
Buchrollen etwas Genaues zu sagen auller dem Apostel Paulus! Es war sein Sonderauftrag!, den er
immer wieder betont und allen Gefahren und Anfeindungen gegeniiber aufs Scharfste verteidigt.
Denken wir nur an den Galater- und Kolosserbrief, in denen er sein Evangelium von der
Herrlichkeit der Gnade, die Kunde von dem hoch erh6hten und verherrlichten Christus, gegen die
judische Gesetzlichkeit der Selbsterlosung und die heidnische Schwarmerei des Gnostizismus
verteidigt.

Wir wollen versuchen, anhand dieser sieben Punkte von Eph 4,12.13 einiges Licht Uber die
Gemeindeziele des Apostels Paulus zu bekommen, auf dass unser Dienst und Zeugnis kein
ungewisses Tasten voller Luftstreiche sei, sondern ein rechter und ordnungsgemaler Kampf. Dann
aber dirfen wir uns in heiligem Begehren danach ausstrecken, die Krone zu erlangen, von der wir
in 2Tim 2,5 lesen.

1. Die Vollendung der Heiligen

Der erste hier genannte Zweck, zu dem der Herr die Dienste der Apostel, Propheten, Evangelisten,
Hirten und Lehrer gegeben hat, lautet: Vollendung der Heiligen.

' 5Mo 4.20: ,,Euch aber hat der Herr genommen und euch herausgefiihrt aus dem eisernen Schmelzofen, aus Agypten,
damit ihr das Volk Seines Erbteils waret, so wie (es) heute (ist).”

2|45



Das durch Vollendung ubersetzte Wort katartismos bedeutet auch Ausriistung, gehorige
Einrichtung oder Schulung. Die Glaubigen sollen also vollendet oder vollbereitet werden.

So wichtig es ist, dass die Gemeinde gemehrt wird, dass neue Menschen gewonnen werden,
denen das Heil in Christo angeboten und vermittelt wird, so wichtig ist es auch, dass die
Gewonnenen  gepflegt, geférdert und vollendet werden. Dazu gehort aber, dass die
Wortverkiindigung nicht nur aus der Milch des Anfangs besteht, sondern zu den Ziel- und
Fiillewahrheiten hinfihrt.

Ob hier nicht ein wunder Punkt in den verschiedenen christlichen Organisationen und Kreisen ist?
Die Vollendung der Heiligen ist nicht nur eine moralisch-sittliche Angelegenheit. Sie ist mehr als
das. Erinnern wir uns an zwei Worte, eines aus dem Schreiben an die Kolosser und eines aus dem
Philipperbrief.

Das Erste lautet: ,Den (d.i. Christus) verkiindigen wir, indem wir jeden Menschen ermahnen und
jeden Menschen lehren in aller Weisheit, auf dass wir jeden Menschen vollkommen in Christo
darstellen.”

Das Zweite heiBt: ,Er (d.i. Gott) hat uns kundgetan das Geheimnis Seines Willens nach Seinem
Wohlgefallen, das Er Sich vorgesetzt hat in Sich Selbst fiir die Verwaltung der Zeitenfille: das
ganze All emporzuhaupten in dem Christus, das was in den Himmeln und das was auf der Erde
ist.”

Hier gibt uns Paulus Einblicke, worum es ihm in seinem Dienst an den Gemeinden zu tun ist: Um
vollkommene Darstellung in Christo, d.h. wesenhaftes Hineingestaltetwerden in Christi Art und
Charakter, und um das Hineinwachsen der Gesamtgemeinde in die vordonischen
Willensgeheimnisse gottlicher Heils- und Liebesplane.

»,Das Moralische versteht sich von selbst”, sagt ein weltliches Sprichwort. Ein Christ ist im Sinne
des paulinischen Fllleevangeliums nicht einer, der nichts Boses tut, sondern ein Mensch, der mit
Christus in Lebensverbindung und Liebeseinheit steht. Vollendung ist mehr als sittliche
Fehlerlosigkeit, es ist lebensgemadBe Gemeinschaft und Verbindung mit dem erhéhten Haupt, ein
Teilhaftiggewordensein Seiner Gesinnung und Seines Wesens, ein Teilhaben an Seinen Interessen
und Absichten, ja, ein Sichfreuen in Seinen Leiden und ein Erganzen Seiner Drangsale (Kol 1,24).

Der Geist Gottes zielt in der Gegenwart nicht auf Verchrist-

lichung der Welt, nicht auf religiose Belebung moglichst vieler Menschen, sondern auf Vollendung
der Heiligen, auf Fertigwerden der Gemeinde. Hierbei sei nochmals betont, dass die
Nebenerscheinungen des Evangeliums auf kulturellem, politischem und sozialem Gebiet durchaus
begriRenswert sind, aber weder dem Kern der paulinischen Heilsbotschaft entsprechen, noch von
bleibender Dauer sind. Dankbar diirfen wir die Segnungen, die das , Christentum® gebracht hat,
aus Gottes guten Handen nehmen und uns ihrer freuen, solange wir sie haben, aber das Herzstiick
der gegenwartigen Heilszeit ist die Vollendung der Heiligen!

Zur Ausreife der Gemeinde gehort die Darbietung der Vollendungswahrheiten der Schrift. So
wichtig die Grundwahrheiten fiir den Anfang sind, so notwendig sind die Vollendungswahrheiten
fir das Fertigwerden der Glaubigen. An Grundwahrheiten oder Worten des Anfangs nennt die
Schrift: BuBe, Glaube, Taufe, Handauflegung, Auferstehung, ewiges Gericht. Darlber hinaus aber
gibt es Ziel- und Fullewahrheiten, die in die tiefere Erkenntnis der Wege und Plane Gottes fihren.

3145



Nicht die Offenbarung Johannes ist das Letzte und Hochste, was uns an Enthillungen zukinftiger
Gottestaten gegeben ist, sondern die Briefe des Apostels Paulus. Schreibt er doch ganz klar und
deutlich, dass es ihm gegeben sei, das Wort Gottes auf sein VollmaR zu bringen.

Zur Vollendung der Heiligen gehért auch das VollmaR des Wortes Gottes.

2. Das Werk des Dienstes

Wozu sollen die Heiligen vollendet werden? Fiir das Werk des Dienstes. Worin aber besteht der
Dienst der Gemeinde, und an wem hat sie einen Auftrag zu erfiillen? Das sind Fragen von grolRer
Wichtigkeit. Ihre Antwort ist gar nicht so selbstverstandlich, wie man gewdhnlich meint. Denn die
Praxis der ,,Christenheit” stimmt durchaus nicht vollig mit dem (iberein, was die Schrift (iber diese
Dinge offenbart.

Worin besteht der Dienst der Gemeinde? Sie soll jetzt, wahrend ihrer Niedrigkeit, nichts GroRes
und AuBerordentliches wirken, sondern sich zubereiten lassen durch Glauben und Schweigen.
Nicht gewaltige Taten, sondern Danksagung in allen Stlicken erwartet Gott von den Seinen. ,Ein
stilles, ruhiges Leben in wirdigem Ernst“, das Paulus als Zweck und Ziel unseres Gebetslebens
hinstellt, ist durchaus kein tiberschwéangliches Programm eines leistungsberauschten, ,aggressiven
(angreifenden) Christentums”.

Lieben und Leiden war das Wesentlichste unseres Herrn auf Erden. Lieben und Leiden ist auch
das Wesenhafteste und Wichtigste dessen, was wir tun kénnen, wenn wir unserm Herrn und
Haupte dhnlich werden wollen.

Als der greise Apostel Paulus seinem Sohne im Glauben, dem jungen Timotheus, das Wichtigste
seines eigenen arbeitsreichen Lebens zur Nachahmung und als Anreiz vor Augen stellt, nennt er in
seinem letzten Briefe, den er schrieb, nicht Taten und Leistungen, Wunder und Erfolge, sondern
,Glauben, Langmut, Liebe, Ausharren, Verfolgungen und Leiden” (2Tim 3,10.11). Diese Dinge
waren ihm das Wesentlichste seines Dienstes! Lasst uns darin seine Nachahmer sein!

An wem hat die Gemeinde einen Auftrag? Man wird nicht z6gern, zu sagen: An der sie
umgebenden gottlosen und christusfernen Welt. Das ist ohne Zweifel auch der Fall. Doch horen
wir, was der Apostel in 1Kor 4,9 uns darliber sagt: ,Mich diinkt, dass Gott uns, die Apostel, als die
Letzten dargestellt hat, wie zum Tode bestimmt; denn wir sind der Welt ein Schauspiel geworden,
sowohl Engeln als Menschen.”

Wessen Schauspiel sind die Apostel? Des Kosmos, d.h. des Weltsystems in seinem gegenwartigen
Zustand. Im Kosmos gibt es zwei Arten von vernunftbegabten Lebewesen: Engel und Menschen.
Beiden nun, aber den Engeln an erster Stelle, sind die Apostel ein Zeugnis, ein Theater.

Dass diese wichtige Wahrheit nicht nur hinsichtlich der Apostel, sondern auch beziiglich der
Gesamtgemeinde gilt, ersehen wir aus Eph 3,10. Die Firstentimer und Gewalten in den
Himmelsregionen sollen nach diesem Zeugnis durch die Gemeinde die Weisheit Gottes
geoffenbart bekommen. Unser Glauben, Lieben und Hoffen, unser Reden und Schweigen, unser
Siegen und Unterliegen werden von der Uberwelt miterlebt und dienen ihr zur Erkenntnis der
Weisheit Gottes. Dieses Wissen, dass wir jetzt den Firstentimern und Gewalten in den

4|45



Himmelsregionen, die in gespannter Erwartung auf uns herabsehen, einen Dienst tun, sollte uns
viel lebendiger erfiillen.

Damit ist jedoch keineswegs gesagt, dass wir auf Erden keine Aufgaben hatten. Wir sind
gewissenhafter als jeder andere der gottgegebenen Obrigkeit untertan und erfillen in jeder
Beziehung treu unsere Pflicht. Freudig legen wir Zeugnis ab von der Hoffnung, die in uns wohnt,
und suchen irrende und verzweifelte Menschen, wo irgend wir Gelegenheit haben, auf den Weg
des Heils zu fiihren.

Dabei aber wissen wir, dass die Gemeinde eine Auswahl aus den Nationen ist und es nicht in
Gottes Plan und Willen liegt, jetzt ganze Volker zur Annahme des Evangeliums zu bringen. Es ware
demnach Torheit und Unrecht, wenn wir erwarten wollten, dass christliche Regierungen im Sinne
der Schrift das Reich Gottes zu errichten trachten. Weder hoffen wir das, noch arbeiten wir fir
solche unbiblischen Ziele.

Unser Dienst ist: An dem Platz und in den Verhaltnissen, in die Gott uns nach Seiner wunderbaren
Weisheit und Gite hineingestellt hat, treu zu sein, Flrbitte zu tun fir alle Menschen, zu helfen und
zu heilen, zu lindern und zu I6sen, als Zeuge des Evangeliums und als Haushalter der Geheimnisse
Gottes erfunden zu werden und dabei auf den wiederkommenden Herrn zu warten. Das ist unser
Werk des Dienstes der Gegenwart. —

Aber auch in der Zukunft hat die Gemeinde gewaltige Aufgaben. Wir wollen nur deren zwei
nennen. Zunachst erinnern wir uns an 1Kor 6,3. Nach diesem Zeugnis sollen wir einmal Engel
richten. Oben sahen wir, dass wir den Engeln ein Schauspiel und Anschauungsgegenstand sind.
Jetzt lesen wir, dass wir sie dereinst richten sollen. Wie wichtig sind diese beiden Dinge! Was wir
jetzt tun, geschieht in Schwachheit und oft unbewusst. Wenn wir aber mit dem Herrn und Haupt
vereinigt sind, werden wir in Kraft und Vollmacht unser Richteramt ausfihren.

Doch unser ureigentlicher Beruf ist das nicht. Dieses Amt ist nur Einleitung und Vorbereitung fur
die groBen und herrlichen Retterdienste, die wir einmal an der ganzen Schopfung ausiiben
diirfen. Will doch Gott in den kommenden Aonen den liberschwinglichen Reichtum Seiner Gnade
in Gute gegen uns erweisen in Christo Jesu.

Im Blick auf solche Zukunftsaufgaben vermégen wir auch unsere Gegenwartsdienste, in Christo zu
leben, zu leiden, zu loben und zu lieben, treu und frohlich zu erfillen.

5|45



3. Der Bau des Christusleibes

Nicht das Konigreich Gottes, sondern dessen Herz- und Kernstiick, namlich der Leib des Christus,
die mit ihrem Haupte vereinigte zukilinftige Herrschergemeinde, soll jetzt gebaut werden. Der
Christuskorper ist die

Gesamtgemeinde der Jetztzeit --
die Auswahl aus den Nationen --

die jetzt gesammelt wird!

Dieser Christusleib ist ein Geheimnis, wie Paulus in Eph 3,4 bis 6 bezeugt:

,Das Geheimnis des Christus, welches in andern Geschlechtern den S6hnen der Menschen nicht
kundgetan worden, wie es jetzt geoffenbart worden ist Seinen heiligen Aposteln und Propheten im
Geiste, dass die aus den Nationen Miterben seien und Mitleib ....”

Eph. 1,23 sagt von der Gemeinde, dass sie Christi Leib ist, das Vollmaf} Dessen, Der das All in allen
Sticken zur Fille fuhrt, und 1Kor 12,12.27 bezeugt:

,Gleichwie der Leib einer ist und viele Glieder hat, alle Glieder des Leibes aber, obgleich viele, ein
Leib sind: Also auch Der Christus .... Ihr aber seid Christi Leib und Glieder voneinander.”

Wie wird nun dieser wunderbare Christusleib gebaut? — Auch hier ist, wie so oft, das Irdische ein
Vorbild des Himmlischen. Schlagen wir Kol 2,19 auf! Dort lesen wir, dass der ganze Leib aus dem
Haupte heraus das Wachstum Gottes wachst.

Gleichwie bei einem Embryo das Haupt das Wichtigste ist, aus dem die Glieder nach und nach
gewissermalfien wie Ausstlilpungen heraustreten, so ist es in geistiger und unendlich erhabener
Weise bei der Entwicklung des Kérpers des Christus der Fall. Der Leib wachst aus dem Haupt, sagt
unser Wort klar und unzweideutig.

Das ist aber nur die gottliche Seite.

Der Bau des Christuskorpers hat, wie alles in der Welt hienieden, auch eine menschliche Seite. Sie
ist in unserm Kolosserzeugnis auch genannt. Zunachst heillt es, dass wir das Haupt festhalten
sollen, und zum andern steht geschrieben, dass wir durch die Gelenke und Bande Darreichung
empfangen und fest zusammengefiigt sind (2,19).

Von Gelenken und Banden ist die Rede. Man kdnnte auch sagen: Von gelegentlichen Beriihrungen
und regelmaBigen Verbindungen. Mit dem ersten Wort (aphee) bezeichnete man auch den Sand
der Arena, mit dem sich die Ringkdmpfer gegenseitig bewarfen, damit sie sich besser packen
konnten. Sie pflegten niamlich den Kérper mit Ol einzureiben, um sich dem Zugriff der Gegner zu
entwinden.

Durch gelegentliche Beriihrungen und regelmaBige Verbindungen empfangen wir Darreichung und
werden zusammengefiigt. Das gilt hinsichtlich des Wortes Gottes und der Gemeinschaft, des
Gebetslebens und des Zeugnisdienstes.

Es gibt ein regelmaRig gepflegtes Glaubensleben (die Bande: (syndesmos) und ,zuféllige”,
gelegentliche Fihrungen und Erfahrungen (die Gelenke: aphee); durch beide empfangen wir
Darreichungen und werden zusammengefligt.

6|45



Dass wir aber das Haupt ergreifen oder festhalten, ist unsere Sache. Denn der Apostel warnt doch
in dem ganzen Zusammenhang von Vers 16 ab vor solchen, die das Haupt nicht festhalten. Auch
dass man etwas empfangt, sich etwas mitteilen und darreichen lasst, ist bis zu gewissem Grad, von
der menschlichen Seite gesehen, unsere ganz personliche Angelegenheit. -- Lesen wir 1Kor 12,24b
bis 25:

,Gott hat den Leib zusammengefligt, indem Er dem Mangelhafteren reichlichere Ehre gegeben
hat, auf dass keine Spaltung in dem Leibe sei, sondern die Glieder dieselbe Sorge flireinander
haben mdchten.”

Mangelhafte Glieder bekommen reichlichere Ehre. Dementsprechend sind wertvolle Glieder wenig
geehrt. Sind das Leben und die Anerkennung, bzw. Nichtanerkennung, die der Herr Selbst und der
Apostel Paulus erfuhren, kein deutlicher Beweis fiir diese Wahrheit? Was wird es einmal fiir eine
Umwertung der Werte geben, wenn wir im Lichte Gottes beurteilt und an den Platz gestellt
werden, der uns gebuhrt und entspricht!

In dem Christusleibe sollen keine Spaltungen sein, sondern die Glieder sollen Sorge fiireinander
haben. Also kénnen wir zur Vollendung des Christusleibes doch etwas beitragen! Das Gleiche sagt
Paulus in Eph 4,15.16, wenn er ermahnt:

,Die Wahrheit festhaltend in Liebe lasst uns in allem heranwachsen zu lhm hin, Der das Haupt ist,
Der Christus, aus welchem der ganze Leib, wohl zusammengefiigt und verbunden durch jedes
Gelenk der Darreichung, nach der Wirksamkeit in dem Male jedes einzelnen Teiles fiir sich das
Wachstum des Leibes bewirkt zu seiner Selbstauferbauung in Liebe.”

Wir sollen, indem wir die Wahrheit in Liebe (nicht in Rechthaberei und Besserwisserei!) festhalten,
in allen Stiicken zu unserm erhéhten Haupte heranwachsen.

Wir sehen also, dass der Bau des Christusleibes einerseits ganz Gottes Sache ist, wir aber
andererseits im Glaubensgehorsam auf all das eingehen, was Gott nicht gegen oder ohne uns,
sondern in uns und durch uns wirkt. Denn des Christuskérpers Selbstauferbauung in Liebe vollzieht
sich ,nach der Wirksamkeit in dem Mal jedes einzelnen Teiles”. Die Wirksamkeit oder Tatigkeit
eines jeden einzelnen Teiles ist also notwendig, ein jedes Glied hat die ihm zustehende Funktion
auszuliben, damit die Selbstauferbauung zustande kommt. So liegt in der Erkenntnis der Wahrheit
vom Leibe oder Korper des Christus eine heilige Verpflichtung der Liebe und Treue auf allen, die
dazu berufen sind.

4, Die Einheit des Glaubens
Ein Teilziel, zu dem die Gemeinde nach Eph 4,13a gelangen soll, ist die Einheit des Glaubens. Nach
aullen gesehen war die Einheit oder Einigkeit des Glaubens selbst in den viel gepriesenen
Urgemeinden keineswegs vorhanden. Sonst hatte ja Paulus nicht schreiben missen: ,,.... bis wir
alle hingelangen zur Einheit des Glaubens”. Also war sie nicht da.

Wire die Bibel ein systematisches Lehrbuch, so ware es einfach, zu einer genauen Einheit der
Uberzeugung zu kommen. Aber die Schrift ist alles andere als eine den Forderungen unserer
menschlichen Logik angepasste klar und (ibersichtlich gegliederte Zusammenstellung von Dogmen;
sie ist ein Offenbarungsbuch Gottes, das ohne den Heiligen Geist nicht verstanden werden kann.

7145



Kein Buch der Welt ist so umstritten wie die Bibel. Jeder beruft sich darauf. Der Eine macht sich
lustig Giber sie, und der Andere ldsst in heiliger Uberzeugungstreue sein Leben fiir sie.

,Geschlachtet um des Wortes Gottes willen”, lesen wir in Offb 6,9 von den Seelen unter dem Altar.
Wer weil}, wie rasch diese Zeit kommen kann! Zwar ist dann die Gemeinde durch ihren Herrn und
Haupt von dieser Erde weggenommen, aber die Anbahnungen jener Zeiten wird sie bis zu
gewissem Umfang wohl noch erleben.

Der Eine nimmt sittlich-moralischen Anstoll an den unmoralischen Geschichten der Heiligen
Schrift, und dem Anderen sind gerade diese Dinge ein wunderbarer Gottestrost. Wo ist da die
Einheit des Glaubens zu finden? Nicht einmal unter gleichgesinnten, aufrichtigen Christen ist sie
da! Was dem Einen grof} und anbetungswiirdig erscheint, diinkt den Anderen nebensachlich und
unbedeutend. Was den Einen zur Anbetung Gottes treibt, bezeichnet der Andere als Irrlehre. Wie
weit sind wir von der Einheit des Glaubens entfernt!

Hatte es von Anfang an eine wirkliche Einheit und Einigkeit des Glaubens gegeben, so ware das,
was man , Kirchengeschichte” nennt, zum allergroRten Teil nicht in Erscheinung getreten. Denn
Neid und Streit, Machtfragen und Amtsbefugnisse herrschsiichtiger Priester bilden zumeist den
Inhalt der religiosen Kampfe, die nicht nur Hunderttausende wahrer Glaubiger wie Schlachtvieh
hinmordeten und zu Tode qualten, sondern auch ganze Landstriche zerstorten und entvélkerten
und zu einer Beute der Pest und wilder Tiere werden lieBen. Millionen von Bauern und
Handwerkern, die an dem Pfaffengezank nicht das geringste Interesse hatten, sondern nur ihrem
Beruf nachgehen und ihre Familie versorgen wollten, wurden ein Opfer sogenannter
Religionskriege, die aus allen moglichen selbststichtigen, weltlichen Ursachen, nur nicht aus Liebe
zu Gott und Seinem Evangelium gefiihrt wurden.

Einheit des Glaubens! Wie ein Hohn auf diese Worte stehen das ,Christentum® und die
»Christenheit” vor unserm geistigen Auge. Nirgends ist mehr innerer und duBerer Widerspruch,
mehr Zerrissenheit zu finden als unter den Frommen, die darum vielfach zum Gespo6tt der Welt
geworden sind.

Und doch gehort auch das alles zur Knechtsgestalt und zum AnstoR des Evangeliums. Wie der Herr
im Staubgewand eines minderwertigen Volkes erschien, mide, hungrig und traurig wurde wie ein
anderer Mensch, weinte und zagte und schrie und dennoch der Herr der Herrlichkeit war, der
Schopfer und Trager, Erloser und Vollender aller Wesen und Welten, so sind auch Sein Buch, Sein
Konigreichsvolk und Seine Leibesglieder lauter verachtliche, armselige Erscheinungen, an denen
wirklich nichts Begehrenswertes ist. Man schmaht und verachtet sie und verbirgt, wie es einst der
Prophet schon vom Herrn voraussah, das Angesicht vor ihnen.

Und dabei ist trotz aller scheinbaren Zerrissenheit des Glaubens, trotz aller Schwachheiten,
Torheiten und Slinden unter den Frommen die verborgene, wahre Gemeinde gar herrlich und
schon. Bei aller Verschiedenheit der Flihrungen und Erfahrungen ist die Einheit des Geistes
dennoch wirklich und wesenhaft da, wenn auch oft nach auRen hin verzweifelt wenig davon zu
erkennen ist. Die Glaubigen wachsen und reifen unter Gottes treuer Obhut zu den
Uberschwanglich hohen und wunderbaren Ewigkeitsbestimmungen heran, zu denen sie zuvor
verordnet sind. Durch die unablassige, zielsichere Arbeit des Geistes Gottes werden sie

Zug um Zug in Christi Bild und Wesen umgepragt.
Die Herrlichkeit des Sohnes Gottes wird,

wachstiimlich nach auRen unerkannt und verborgen,

8|45



ihr Teil und wesenhafter Besitz!

Die Einheit des Glaubens! Als hohes, leuchtendes Ziel steht sie dem Nationenapostel vor Augen.
Wenn einmal alle Schleier und Binden von unsern geistigen Augen hinweggenommen sind, ist
dieses Ziel im Vollumfang erreicht.

Bis dahin aber sollen wir uns ausstrecken, wenigstens in der Gesinnung in die gottliche Einheit zu
gelangen, die gleiche Liebe zu haben und bei allen Unterschieden in der Erkenntnis einer den
andern in Demut hoher zu achten, wozu Paulus in Phil 2,2.3 ermahnt:

,Erfillet meine Freude, dass ihr einerlei gesinnt seid, dieselbe Liebe habend, einmiitig, eines
Sinnes, nichts aus Parteisucht oder eitlem Ruhm tuend, sondern in der Demut einer den andern
hoher achtend als sich selbst.”

5. Die Erkenntnis des Sohnes Gottes

Das Ziel, zu dem wir alle hingelangen sollen, ist die Einheit des Glaubens und die Erkenntnis des
Sohnes Gottes. Auf den ersten Blick konnte es scheinen, als ob beides das Gleiche ware. Doch ist
die Erkenntnis des Sohnes Gottes mehr als Einheit des Glaubens. Denn wahrend die Einheit des
Glaubens das ist, was wir besitzen, ist die Erkenntnis des Sohnes Gottes das, was der Herr hat bzw.
tut.

Was ist die epignoosis des Sohnes Gottes? Epignoosis ist nicht nur Wissen oder Verstehen. Es ist
etwas, was darliber hinausgeht. Das sieht man schon an der Vorsilbe epi, die soviel wie dariber,
dazu oder darauf bedeutet. Die gnoosis ist bloRes Begreifen und Einsehen, die epignoosis aber ist
geistgewirktes Verstehen gottlicher Wahrheiten, ein Eingehen in goéttliche Lebens- und
Liebesbeziehungen. --

Zwanzig Mal lesen wir im Neuen Testament diesen Ausdruck; viermal gebraucht ihn Petrus in
seiner zweiten Epistel, einmal der Schreiber des Hebraerbriefes, und in den (brigen flinfzehn
Fallen benitzt ihn Paulus. Fast jedes Mal handelt es sich um lebenweckende Wirkungen, die durch
die Erkenntnis zustande kommen. Zahlen wir die wichtigsten Stellen auf:

R6m 1,20: Die Nationen fanden es nicht fir gut, Gott in Erkenntnis zu haben (mit Ihm in
Lebensverbindung zu kommen).

Eph 1,17: Paulus betet dafiir, dass Gott den Geist der Weisheit und Offenbarung zur Erkenntnis
Seiner Selbst gebe.

Phil 1,9: Die Liebe der Philipper soll noch mehr und mehr iberstromen in Erkenntnis.

Kol 1,9: Die Kolosser sollen erfiillt sein mit der Erkenntnis des Willens Gottes in aller Weisheit und
geistlichem Verstandnis.

Kol 2,2: Sie sollen zur Erkenntnis des Geheimnisses Gottes gelangen.

Kol 3,10: Der neue Mensch wird erneuert zur Erkenntnis nach dem Bilde Gottes.

1Tim 2,4: Gott will, dass alle Menschen zur Erkenntnis der Wahrheit kommen.

2Tim 2,25: Gottes Widersacher gelangen durch gottgeschenkte BulRe zur Erkenntnis der Wahrheit.

2Tim 3,7: Es gibt Menschen, die immerdar lernen und doch nicht zur Erkenntnis der Wahrheit
kommen.

9|45



Aus diesen mancherlei Zusammenhangen ersehen wir, dass Erkenntnis nicht nur ein bloRer
Verstandesakt unseres natlirlichen Denkens ist! Die letztgenannte Stelle, 2Tim 3,7 sagt das ja ganz
klar. Erkenntnis ist geistgewirkte Liebe zur Wahrheit und Hingabe an Gott, die man annehmen
oder ablehnen kann (R6m 1,20). Denn auch diese Liebe ist uns nicht von Natur eigen, sondern wird
uns geschenkt.

Um Gott Selbst zu erkennen, d.h. mit Ihm in tiefere Lebensgemeinschaft zu treten, bedarf es des
Geistes der Weisheit und Offenbarung (Eph 1,17). Erst wo die Liebe mehr und mehr tberstromt,
kommt es zur wirklichen Erkenntnis (Phil 1,9), die mehr ist als Errettung (1Tim 2,4).

Gottliche Weisheit und geistliches Wachstum, Wachstum im Glauben und Erfassen der
Gottgeheimnisse haben ihren Grund in der epignoosis (Kol 1,9.10; 2,2). Diese Erkenntnis ist auch
der Zweck des sich in uns vollziehenden Erneuerungsprozesses (Kol 3,10). Nur geistgewirkte,
gottgeschenkte Bulle und nicht die Tatigkeit unseres natiirlichen Verstandes fiihren zur
Erkenntnis der Wahrheit (2Tim 2,25)!

Wie vollkommen und rein und herrlich muss die Erkenntnis des Sohnes Gottes sein! Schon als Er
auf Erden in Niedrigkeit wandelte, stand Er in ununterbrochener Abhéangigkeit und
Liebesgemeinschaft mit Seinem Vater. Wie viel inniger und wesenhafter ist die Erkenntnis Gottes
jetzt, die der Erhohte und Verherrlichte zur Rechten des Vaters hat!

Und dieser Erkenntnis des Sohnes Gottes sollen und diirfen wir teilhaftig werden, zu ihr sollen wir,
die Auswahl aus den Nationen, hingelangen. Das heiRt mit anderen Worten, dass die
Lebensgemeinschaft und Liebeseinheit, die wir dereinst mit Gott, unserm Vater, haben werden, so
eng und innig und wesenhaft ist wie die, die Christus jetzt hat.

Ist das nicht ein Ziel, das Uber das kiihnste Sinnen und Denken, das je eines Menschen Herz
erfiillte und beseligte, weit hinausgeht?!

6. Der erwachsene Mann

Das Hochziel, das nicht nur unser, sondern auch des Herrn, unseres verklarten Hauptes, wartet, ist
,der erwachsene Mann”. Das hier gebrauchte Wort teleios heifft auch vollendet, vollkommen,
fehlerfrei, volljahrig, verwirklicht oder in Erflllung gegangen. Wer ist nun dieser erwachsene oder
vollkommene Mann? Es ist der aus Haupt und Gliedern bestehende Christus Gottes, dessen
Korper wir, die Auswahl aus den Nationen sind.

Wir sehnen uns nach unserm Herrn und Haupt. Aber noch viel mehr sehnt sich unser Herr und
Haupt nach uns. Denn wie Er unsere Erfiillung und Vollendung ist, so bezeichnet auch die Schrift
uns als Seine Fiille oder Sein VollmaR.

Doch auch der Vater, der Seinem Sohne das All geschenkt und uns Ihm als Leibesglieder gegeben
hat, wartet auf jenen wunderbaren Augenblick der Vereinigung. Wenn schon Abraham seinem
Sohn Isaak an dem Tag, da dieser der Kindesstufe entwachsen war, ein groRes Festmahl bereitete
(1Mo 21,8), sollte da die Freude Dessen, Der der wahre Vater Uber alles ist, geringer sein?

Wenn der vollendete, erwachsene Christus dereinst enthillt werden wird, so werden wir mit |hm
enthillt werden in Herrlichkeit. In Seiner Niedrigkeit war Er allein. ,Ich habe die Kelter allein
getreten”, heillt es prophetisch von Christus in Jes 63,3. — Er hat den Zorn allein getragen und war

10| 45



von Gott verlassen. Niemand stand Ihm bei. Wenn Er aber in Herrlichkeit wiederkommt und ein
Vollendungsamt nach dem anderen ergreift, um es aus- und durchzufihren, da hat Er Seine
verklarte, Ihm gleichgestaltete Gemeinde bei Sich.

Dann wird Er nicht nur von, sondern in allen, die lhm geglaubt haben, verherrlicht und bewundert,
wie in 2Thes 1,10 geschrieben steht: ,Er (d.i. Christus) wird kommen, um an jenem Tage
verherrlicht zu werden in Seinen Heiligen und bewundert in allen denen, die geglaubt haben.”

Der erwachsene Mann, der mit Seinen Gliedern vereinigte Christus, ist dann, wenn wir so sagen
dirfen, voll aktionsfahig. Bis zu jenem Zeitpunkt aber ist der Herr ein auf Vereinigung mit Seinen
verklarten Leibesgliedern wartendes Haupt. Darum sind wir Ilhm so teuer und wertvoll. Deshalb
hat auch der Dichter recht, wenn er zu dem bekannten Lied ,,Ach, mein Herr Jesu, wenn ich Dich
nicht hatte ...“ den Vers hinzudichtet:

,Ach, mein Herr Jesus, wenn Du mich nicht hattest,
fir den Du taglich zu dem Vater betest, --

nie boten Himmelsfreuden Deinem Herzen

den Lohn der Schmerzen.”

Diese Herrlichkeitsenthillung des erwachsenen Mannes ist aber auch Gegenstand des
sehnsiichtigen Harrens der ganzen Schépfung. Denn bei der Entschleierung der S6hne Gottes wird
die zukiinftige Herrlichkeit an uns geoffenbart. Um zu diesen hohen Wiirden zu gelangen, miissen
wir jetzt durch mancherlei Zubereitung gehen. Davon schreibt Paulus in Rom 8,18.19:

»lch halte dafiir, dass die Leiden der Jetztzeit nicht wert sind, verglichen zu werden mit der
zukunftigen Herrlichkeit, die im Begriff steht, an uns geoffenbart zu werden. Denn das
sehnsiichtige Harren der Schopfung wartet auf die Entschleierung der Sohne Gottes.”

Erst in dem vollendeten Christus, dem erwachsenen Mann, hat Gott den Gegenstand, der Sein
Herz vollig befriedigen kann. Dieser erwachsene Mann ist ein unvergleichliches Denkmal Dessen,
was Seine Gnade vermag. Er ist das Werkzeug der vollkommenen, zielflihrenden Liebe Gottes.

Von dieser vollkommenen Liebe lesen wir in 1Jo 4,18, dass sie die Furcht austreibt. Mégen wir
dieses Wort zunédchst personlich erbaulich nehmen, da ja ein Herz, das vollig von Gottes Liebe
erfasst und erfiillt ist, keinen Raum fiir Furcht mehr hat — letztlich ist aber die Liebe weder Gefiihl
noch Zustand, sondern Person: Gott ist die Liebe! Und Christus ist der Sohn der Liebe.

Dieser Sohn der Liebe aber ist vollendet und zur Fille gebracht, erwachsen und volljdhrig durch
Seine Vereinigung mit der Gemeinde, welche Sein Leib oder Kérper ist. Und diese vollendete Liebe
treibt dereinst nach langen, bangen Gerichts-Aonen alle Furcht aus Gottes weltweiter Schépfung
aus, so dass nur Lob und Preis und Anbetung einer erlosten, versohnten Schépfung tbrigbleiben.

Lasst uns dieser liberaus hohen Berufung wiirdig wandeln, damit wir den Herrn schon jetzt, im
Leibe unserer Niedrigkeit, verherrlichen moéchten!

11|45



7. Der volle Wuchs der Christusfiille

Das letzte Ziel paulinischen Dienstes, das in unserm Schriftwort genannt wird, ist der volle Wuchs
der Christusfille. Das Wort eelikia bedeutet nicht nur Wuchs und Statur, sondern bezeichnet auch
die volle mannliche Reife und das dienstfdhige Alter (v. 18.-60. Lebensjahr). Nach dem heutigen
Sprachgebrauch war es auch eine Benennung fiir die waffenfahige Mannschaft oder den Kern des
Heeres.

Die Himmelfahrt Christi, Seine Erhéhung Uber alle Firstentiimer und Gewalten, hat einen ganz
bestimmten Zweck. Wir lesen ihn in Eph 4,10 in den wenigen wichtigen Worten: ,,... auf dass Er das
All erfille (oder in die Fille fihre).”

Das Gleiche bezeugt der inspirierte Apostel in 1,23 des namlichen Briefes. Er schreibt dort, dass
Christus alles in allem (in allen Stlicken oder in jeder Beziehung) erfiillt.

Wohl ist in gewisser Beziehung die gesamte Schopfung schon jetzt und seit jeher von Gott erfiillt.
»In Thm leben und weben und sind wir”, ruft Paulus nicht etwa glaubigen Briidern, sondern
solchen Heiden zu, die nach ihrem eigenen Zeugnis Gott gar nicht kannten. Selbst im Totenreich
und am adullersten Ende des Meeres halt Gottes Hand diejenigen, die vor lhm zu fliehen trachten
(Ps 139, 8-10).

Der Vater unseres Herrn Jesu sehnt sich danach, nicht nur der unbekannte, schreckliche Gott zu
sein, vor dem man flieht und schuldbewusst das Angesicht verhiillt, sondern Er mochte in Seinem
innersten Wesen erkannt und gepriesen werden. Er will alles in allem sein! In Seiner Liebesfiille
und Seinem Barmherzigkeitsreichtum will Er geschaut, geliebt und gelobt werden! Das ist Sein
Gnadenziel, Seine Herrlichkeitsabsicht mit Seiner Schopfung.

Dieses Wohlgefallen des Vaters wird in der Hand des Sohnes durchgefiihrt werden. Christus ist der
Garant aller Eidschwiire Gottes. ER ist das groBe, zuverlassige JA und AMEN und bewirkt die
Herrlichkeitsentfaltung der GNADE fiir alle und jede Kreatur.

Ehe aber der Herr alles zur Gottesfille fiihrt, muss Er Selbst den vollen Wuchs Seiner Fiille erreicht
haben. Darum lehrt Paulus in Eph 1,22.23:

»Er (d. i. Gott) hat alles Seinen (d. i. Christi) FiBen unterworfen und lhn als Haupt tber alles der
Gemeinde gegeben, welche Sein Leib ist, die Fiille Dessen, Der das All in allen Stiicken in die Fiille
fuhrt.”

Der Herr ist der Gemeinde von Gott als Haupt und die Gemeinde ist lhm als Kérper und Vollmal}
gegeben. In ihrer Vereinigung mit Christus ist die Gemeinde die Fille Dessen, Der dann alles in
jeder Beziehung vollendet. Also ist nach diesem Zeugnis die Vollendung des All an die
Voraussetzung geknipft, dass der Herr zuerst Seinen Korper, Sein gottgegebenes VollmaR anziehe.

Gott hat ein heiliges Wohlgefallen, eine tiefe, beseligende Freude daran, Seine ganze Fille in
Christus wohnen zu lassen (Kol 1,19). Zu dieser Fiille aber, die ohne Einschrankung und Abstrich in
dem verklarten Christus wohnt, sind auch wir hinzugebracht, so dass wir mit und in Christo jedem
Firstentum und jeder Gewalt der Himmelsregionen gegeniiber Hauptesstellung einnehmen (Kol
2,9.10). Deckt sich das nicht ganz mit Eph 3,19, wo als Gottesziel der das Wissen (ibersteigenden
Christusliebe ausgesagt wird, dass wir erfillt sein sollen bis hinein in die ganze Fille Gottes?

12 45



Der volle Wuchs der Christusfiille! Welch eine tiberwiéltigende Hohe der Berufung ist uns in diesen
wenigen Worten vor die Augen des Herzens gestellt, welch ein alle menschlichen Erwartungen
weit liberragendes Glaubensziel aufgezeigt!

Gott Selbst hat es vor Grundlegung der Welt festgesetzt; Er hat uns dazu zuvorbestimmt und
berufen; wir sind in jeder Beziehung Sein Werk. Wie konnten wir da anders, als uns in dankbarem
Staunen Uber so viel unverdiente und unbegehrte Liebe und Gnade Ihm véllig und willig hingeben
und zur Verfliigung stellen?

Die Aufzahlung und Betrachtung dieser sieben herrlichen Stiicke soll nicht nur eine Klarung und
Bereicherung der Einblicke und Erkenntnisse der Briefempfanger bedeuten, sondern hat, wie jede
apostolische Belehrung, auch einen ermahnenden Zweck.

Deshalb beginnt der 14. Vers, der sich an die soeben beschriebenen Verse 12 und 13 anschlief3t,
mit den Worten ,,auf dass ...“. Das Verstandnis und der Genuss der Gberragenden Segnungen der
Herrlichkeitsziele, zu denen wir berufen sind, soll bewirken, , dass wir nicht mehr Unmiindige
(Unreife oder Sauglinge) seien, hin und her geworfen und umgetrieben von jedem Wind der
Lehre”. Vielmehr sollen wir die Wahrheit festhalten in Liebe und in jedem Stiick heranwachsen zu

IHM hin, der das Haupt ist, Christus.

Ist es eine Vermessenheit, zu behaupten, dass die paulinischen Gemeindeziele in ihrer
wunderbaren Herrlichkeitsfiille zum groRen Teil verlorengegangen sind? Begnligt man sich nicht
weithin mit etwas, was gewisslich auch Evangelium enthélt und Jesus als Retter anpreist, aber von
der Hohe der Botschaft des Christuskdrpers und der damit verbundenen Segnungen und
Zukunftsgnaden nur wenig weil und wissen will?

Gott schenke Seiner Gemeinde einen Blick und ein heiliges Verlangen, in den ganzen Reichtum der
uns mitgeteilten Herrlichkeit gehorsam und anbetend einzudringen, damit wir fertig werden fir
den bald wiederkommenden Herrn!

1345



Uberschwiinglichkeit

Wo sich der Gnaden- und Liebesreichtum Gottes in einem Menschen offenbaren kann, da flieRt
durch dessen Herz und Leben etwas von dem ,,Strom der Wonne”, Gber den der inspirierte Sdnger
in Ps 36,7.8 frohlockt:

»Wie kostlich ist Deine Giite, o Gott; und Menschenkinder nehmen Zuflucht zu Deiner Fliigel
Schatten; sie werden reichlich trinken von der Fettigkeit Deines Hauses, und mit dem Strome
Deiner Wonnen wirst Du sie tranken.”

Wer die Segnungen Gottes wirklich erfahrt und erfasst, dem ergeht es wie einst David, der in
heiligem Jauchzen vor seinem Gott tanzte und Spott und Verachtung gerne auf sich nahm (2Sam 6,
12-22). Die tiefe Freude am und im Herrn ist in ihrer seligen Fille dem natirlichen Menschen
derart unverstandlich, dass er darob die Achseln zucken und jeden fiir einen Narren halten muss,
der gleich Paulus bezeugen darf: ,Ich bin ganz iiberstromend in der Freude bei all unsrer
Drangsal” (2Kor 7,4b).

Rief nicht einst Festus dem gefangenen Apostel zu, er rase (er sei verziickt, verblendet, oder er
schwirme)? Und wurde der Vorwurf der Uberschwinglichkeit nicht je und je solchen gemacht, die
durchaus nicht irgendwelchen Irr- und Truggeistern zum Opfer gefallen waren, sondern klar und
niichtern auf dem Boden der Schrift standen, aber dabei die Seligkeit der Christusgemeinschaft
und Gottesliebe nicht nur glauben und ahnen, sondern genieflen und schmecken durften?

Es ist durchaus kein Zufall, dass gerade Paulus, der Apostel der Fiille, der das Wort Gottes auf sein
VollmaR zu bringen, Letztes und Tiefstes zu enthiillen hatte, 6fter von Uberschwinglichkeit
spricht. Kein anderer Schreiber heiliger Buchrollen gebraucht das Wort hyperbolee = UbermaR,
Uberfiille, Uberschwang! Nur Paulus beniitzt es in seinen Briefen. Und zwar begegnen wir ihm
achtmal. Das ist gewiss kein Zufall! Denn die Acht ist die Zahl der Erneuerung oder Neusch6pfung.

Acht Menschen waren in der Arche, wahrend die alte Schopfung in der Flut unterging (1Petr 3,20;
2Petr 3,5); - der 8. Tag kennzeichnete den Dienstbeginn der Priester (3Mo 9,1 ff; 2Mo 22,29.30); -
und am achten Tage sollte nach 1Mo 17,12 alles Mannliche beschnitten werden. —

Die acht Schriftzeugnisse, in denen Paulus von einem Ubermal spricht, sind Folgende:

1. »lch verfolgte die Gemeinde Gottes Gber die MaBen” (Gal 1,13).

2. ,Durch das Gebot wiirde die Siinde tber die MaRen sindig” (Rom 7,13).

3. ,Damit ich mich nicht durch das UbermaR der Offenbarungen tiberhebe” (2Kor 12,7).

4, ,Wir wurden im Ubermal beschwert” (2Kor 1,8).

5. ,Das UbermaR der Kraft sei Gottes und nicht aus uns selbst“ (2Kor 4,7).

6. ,Drangsal bewirkt ein von UbermaR zu UbermaR ewiges Gewicht von Herrlichkeit” (2Kor
4,17). (Zweimal!)

7. ,Einen Weg der Uberschwinglichkeit zeige ich euch” (1Kor 12,31).

Hyperbolee ist mehr als Fiille; es ist Uberstromung einddmmender Ufer, Uberschwinglichkeit, der
das zur Verfligung stehende Gefald nicht ausreicht. Wenn der natiirliche Mensch in irgendeinem
seelischen Uberschwang steht, so wirkt das unangenehm und peinlich. Ganz andrer Art hingegen
sind die sieben Uberschwinglichkeiten, von denen die Schrift redet und die wir im Folgenden
betrachten wollen.

14| 45



1. Paulus verfolgte die Gemeinde Gottes iiber die MaRen

Saul von Tarsus war ein GbermaRiger Eiferer fiir seine viterlichen Uberlieferungen und wurde
dadurch zum Feind und Zerstorer vieler christlicher Gemeinden. In fanatischem Hass fluchte er der
Sekte der Nazaraer und suchte sie mit allen ihm zu Gebote stehenden Mitteln auszurotten. Wenn
er sich daher den gréRten aller Siinder nennt, so ist das keine Ubertreibung. Denn auch dieser
Ausspruch ist inspiriertes Gotteswort.

Wir wollen hier nicht auf die letzte und tiefste Bedeutung eingehen, die in dieser
Selbstbezeichnung des Apostels verborgen liegt, wollen nicht weiter klarlegen, dass darin ein
symbolischer Hinweis auf den, der der Erz- und Urfeind Gottes ist, enthalten ist. Wir wollen nur
auf den starken und reichen Trost hinweisen, der in dieser Benennung des Paulus zu finden ist:
wenn dem Feind und Verfolger der Gottgemeinde als dem gréRten Siinder Gnade und Errettung
zuteil wurden, so reicht Gottes Heil und Huld auch fiir alle andern Siinder aus. Das ist eine ganz
schlichte und einwandfreie Uberlegung, die der Glaube anstellen darf.

In dem Hinweis, dass der treueste und gesegnetste Diener Christi der grofSte Stinder war und die
Gemeinde Gottes Uber die MaRen verfolgte und zerstorte, liegt die Garantie, dass Gottes
Erbarmen fiir alle da ist und auch Seine grofRten Gegner iberwinden und zu gewinnen vermag.

Dazu kommt ein Zweites.

Nur wenige Verse nach dem Urteil, das der Apostel lber sich fallt, bezeugt er, dass es Gott
,wohlgefiel”, Seinen Sohn in ihm zu offenbaren. Nicht voll Grimm und Groll und mit zégernden
Vorbehalten, sondern voll Freude und Wonne enthiillt der Vater Seinen Sohn in dessen groRtem
Feind und Widersacher. Gott empfindet Wohlgefallen und Seligkeit darliber, in dem gehdassigen
Gegner Seines geliebten Christus dessen Heil und Herrlichkeit niederzulegen. Wie tief lasst uns das
in das Vaterherz unsres Rettergottes hineinschauen! Wie missen im Anschauen solcher
Heilstatsachen die letzten heimlichen Befiirchtungen und Zweifel gegeniiber der Liebe Gottes
schwinden!

,Uber die MaRen” verfolgte einst Saulus von Tarsus die Gemeinde Gottes. Sein Wiiten und Toben
gegen die Heiligen und Geliebten des Herrn war nicht mehr menschlich; es war inspiriert von
unten. Es geschah ja Uber menschliche MaRBstibe hinaus! Aber gerade dieser Feind des
Evangeliums, der die Glaubigen zu lastern zwang, wurde ein auserwahltes Werkzeug, das sich im
Auftrag Gottes andern als nachahmenswertes Vorbild hinstellen durfte und die Fulle der
allgenugsamen Gnade pries, wie nie ein menschlicher Mund zuvor.

2. Durch das Gebot wurde die Siinde liber die MaRen siindig

Romer 7 ist wohl eines der umstrittensten Kapitel der Schrift. Die Einen halten dafiir, dass hier
Paulus von seinem Weilandzustand, seinem inneren Werdeweg vor seiner Errettung rede. Andere
hingegen sind der Uberzeugung, dass der Apostel, nachdem er die in den Kapiteln 3-6
beschriebenen Heilserfahrungen gemacht hat, nun ins Gesetz zurlickfallt, wo er das, was Gott
durch Seinen Geist in ihm begonnen hat, durch eigne fleischliche Bemihungen beschleunigen und
vollenden will.

15| 45



Die zweite Auffassung ist wohl die Richtige. Romer 7 zeigt uns den Heilsweg des Gesetzes. An und
flir sich ist das Gesetz ohne Zweifel eine klare Ausdrucksform des Rechtsverhaltnisses zwischen
Gott und Mensch. Es ist heilig und gerecht und gut. Aber es bringt nichts zur Vollendung, wie der
Hebraerbrief lehrt. Es reicht keine Kraft dar, um die innewohnende Siinde als treibendes Prinzip
des natiirlichen Menschen zu Gberwinden.

Im Gegenteil!

Das Gesetz weckt die Siinde auf. Es reizt die Lust. Und dadurch erzeugt es nur Todeswirkungen.
Das sagen klar die Verse 7b-11, wo wir lesen:

,Die Sinde hatte ich nicht erkannt als nur durchs Gesetz. Denn von der Lust hatte ich nichts
gewusst, wenn nicht das Gesetz gesagt hatte: Lass dich nicht geliisten! Die Siinde aber, durch das
Gebot Anlass nehmend, bewirkte jede Lust in mir; denn ohne Gesetz ist die Silinde tot. Ich aber
lebte einst ohne Gesetz; als aber das Gebot kam, lebte die Siinde auf; ich aber starb. Und das
Gebot, das mir zum Leben gegeben war, erwies sich mir zum Tode. Denn die Siinde, durch das
Gebot Anlass nehmend, tduschte mich und tétete mich durch dasselbe.”

Irgendwie mussen wir alle den Weg durch Rémer 7 gehen. Auch dem Gldaubigen muss das
Vertrauen auf die eigene Kraft und geschopfliche Leistungen aufgedeckt und abgetan werden.
Denn niemand, der zum Glauben kommt, erkennt sofort den Vollumfang seines Verderbens, noch
die liberragende, allvermégende GroR3e des Heils.

Ware uns, als wir erweckt wurden, die ganze Abgrundtiefe unsrer naturhaften Verdorbenheit
gezeigt worden, so hatten wir gewiss nicht gewagt, Gottes Rettung zu ergreifen. Wir waren sicher
verzweifelt. Erst in dem Mal3, in dem uns die Gnade und Treue Gottes enthillt werden, lernen wir
auch unser Verlorensein und unsre Verhaftung in Fleisch und Stinde erkennen und hassen.

Darum ist auch der scheinbare Irr- und Umweg durch das Gesetz nicht umsonst. Paulus musste
durch Romer 7 gehen, um durch die Niederschrift seiner Erfahrungen all denen zu dienen, die den
gleichen Weg wandern missen. , Ich starb” (Vers 10a); ,,die Slinde tduschte und totete mich durch
das Gebot (Vers 11): Das sind Erlebnisse, die uns nicht erspart bleiben.

Unser Zeitlauf versucht den biblischen Begriff der Slinde auszuschalten oder lacherlich zu machen.
Man beschonigt und entschuldigt, umflittert und parfiimiert die Siinde, damit uns ihr Grauen und
ihr Gestank nicht erkennbar seien. Dem ersten und grundlegenden Amt des Heiligen Geistes, uns
von der Siinde zu Uberfuhren, arbeitet der moderne Mensch unter dem Deckmantel von Kunst,
Kultur und Wissenschaft bewusst und unbewusst entgegen, womit keineswegs gesagt sein soll,
dass Kunst, Kultur und Wissenschaft innerhalb ihrer Grenzen und Ziele nicht durchaus gottgewollt
sind. Wo sie aber beniitzt werden, um den Erlésungsschrei des menschlichen Herzens zu ersticken,
da ist’s gefehlt. Das menschliche Streben und Ringen ist unerladsslich notwendig fiir die Dinge des
Lebens. Ehe wir aber die Erlésung in Christo Jesu fassen kénnen, muss uns, wie Paulus sagt, die
Siinde im UbermaR siindig werden.

Es besteht eine heilige Wechselbeziehung zwischen Stindenerkenntnis und Heilserlebnis. Je mehr
wir Gottes Herrlichkeit glaubend verstehen und genieflen lernen, um so slindiger erscheint uns die
Siinde. Und umgekehrt! Je mehr wir uns von der volligen Unfahigkeit unsres natiirlichen Seins und
Wesens hinsichtlich gottlicher Dinge Uberflihren lassen um so leuchtender strahlt uns die Gnade in
ihrer allbeseligenden Fiille.

Es ist fir Glaubige so wichtig, dass diese grundlegende Lektion, dass ihnen die Siinde im
Uberschwang wirklich siindig wird, nicht leichtfertig (ibersprungen, sondern in ihrem ganzen Ernst

16 | 45



und ihrer schmerzlichen Bitternis durchlebt und ausgekostet wird. Denn nur dann sind die
Erfahrung und der Genuss des Heils tief und beseligend und bleibend.

3. Dem Apostel Paulus wurde ein UbermaR
von Offenbarungen zuteil

2Kor 12,7 ist ein ernstes, wichtiges Wort. Hier spricht Paulus von der Zweckbestimmung seiner
Leiden. Ihm war ein Dorn fiir das Fleisch gegeben. Was darunter zu verstehen ist, wissen wir nicht.
Die Einen glauben, der Apostel sei Epileptiker gewesen, habe an der Fallsucht gelitten. Das ist aber
kaum anzunehmen. Denn ein Kranker hatte bei den damaligen schwierigen und muhseligen
Verkehrsverhaltnissen nicht solche ausgedehnten und haufigen Reisen unternehmen kénnen.

Andre wiederum mutmalfien, Paulus habe eine hassliche, schmerzliche Augenkrankheit gehabt.
Denn er gibt den Galatern Zeugnis, dass sie ihn so sehr liebten, dass sie bereit gewesen waren, ihre
Augen auszureiflen und sie ihm zu geben. AuBerdem schrieb er seine Briefe selten selber, sondern
diktierte sie meist. Und wenn er einmal selber ein Schreiben verfasst, so weist er darauf hin, , mit
welch grolRen Buchstaben” er schreibt, wie aus Gal 6,11 hervorgeht.

Wie dem auch sei — auf jeden Fall hatte der Apostel ein schmerzliches Leiden, das ihm trotz
mehrmaligen Flehens nicht weggenommen wurde.

Ein Engel oder Bote Satans hatte einen Auftrag beziglich seiner Person. Dreimal lesen wir in
diesem Vers das wichtige Wortlein ,,auf dass”. Einmal ist die dulere Seite des Engelsauftrages
genannt: ,auf dass er mich mit Fdusten schlage”. Der verborgene, innere Zweck dieses
Botendienstes war aber ein anderer, nur Gott und ihm bekannter, namlich der, ihn vor der
Uberheblichkeit zu bewahren.

»Auf dass ich mich nicht liberhebe!“ Mit diesem Wort beginnt der 7. Vers, und mit diesem Wort
schlieBt er auch. — Selbst ein Paulus stand also in der Gefahr, hochmitig zu werden. Die
Offenbarungen, die ihm zuteil geworden waren, waren so gewaltig und Uberschwanglich, die
Einblicke so groR und wunderbar, dass es fiir ihn nicht leicht war, schweigend und leidend,
verkannt und geschmaht, als , Schwatzer” verachtet und wie ein Verbrecher misshandelt seinen
Weg durch diese blinde, unwissende Welt zu gehen. Um nun sein Werkzeug in der Demut und
Abhéngigkeit von der Gnade zu erhalten, legte Gott eine schmerzliche Last auf den Apostel.

Hier haben wir einen wertvollen Schliissel fiir so manches Leiden im Leben der Glaubigen. Damit
sie nicht mutwillig und leichtsinnig, nicht hochmditig und stolz werden, lasst Gott aus Liebe so
manche Not, so manche Enttduschung lber sie hereinbrechen. All das, was wir an Undankbarkeit
und Verleumdung, an Hass und Neid, an Lieblosigkeit und Liige erfahren, ist heilsnotwendig zu
unserer Bewahrung und Bewdhrung. Wenn wir das immer glaubend festhielten, so kénnten wir
auch entsprechend dem apostolischen Wort allezeit fir alles danken. Von der

,Uberschwinglichkeit der Offenbarungen spricht der Apostel. Wie gro und gewaltig sind die
Gottgeheimnisse, die ihm als Lehrer der Gemeinde anvertraut wurden! Er hatte den wunderbaren
Auftrag, das

Wort Gottes in Seine Fiille zu fiihren, dem LOGOS, der doch im tiefsten Grund der Herr Selber ist,
Seinen Herrlichkeitsleib, Sein VollmaR zu bereiten, wie wir in Kol 1,25 lesen.

17| 45



,Haushalter liber die Geheimnisse Gottes” nennt er sich und seine Mitarbeiter in 1Kor 4,1. — Er
durfte letzte und hochste Ziele sehen, ,die in andern Geschlechtern den Séhnen der Menschen
nicht kundgetan worden waren” (Eph 3,5). - Anbetend und frohlockend ruft er in Eph 1,9 aus:

»ER (Gott) hat uns kundgetan das Geheimnis Seines Willens
nach Seinem Wohligefallen!“ -- Er verkiindigt

»Verborgene Gottesweisheit” (1Kor 2,7) -- und riihmt sich,
dass Gott ihm durch den Geist das geoffenbart hat, was
»Kein Auge gesehen, kein Ohr gehért hat und in keines

Menschen Herz gekommen ist! (1Kor 2,9.10.)

Ist es da ein Wunder, dass Paulus, der doch gleich uns auch nur ein schwacher Mensch war, in
Versuchung kam, sich zu (iberheben? Um ihn davor zu bewahren, um ihn nicht als Trager solcher
Uberschwanglichen Herrlichkeiten unfahig werden zu lassen, legte Gott in Seiner Liebe und
Weisheit eine schmerzliche Last auf ihn, lie Er ihn durch einen Engel Satans mit Fausten schlagen.

O heilige Liebe, die sogar hart sein und uns wehe tun kann, um unser Leben zu segnen und zu
bewahren, zu befruchten und zu vollenden! Du scheust weder Mittel noch Wege, um Deine
Herrlichkeitsziele mit uns und durch uns zu erreichen! Eine Uberschwinglichkeit von
Offenbarungen wurde dem Apostel zuteil und durch ihn auch uns. Wir brauchen nicht arm und
unbefriedigt, blind und zitternd durch dieses Leben zu gehen, sondern diirfen aus der Uberfiille
gottlicher Herrlichkeit Gnade um Gnade nehmen.

4, Paulus und seine Mitarbeiter wurden
tiber die MaRRen beschwert

Der Uberschwinglichkeit der Offenbarungen, die dem auserwihlten Apostel gegeben wurden,
entsprach die Uberfiille von Beschwernis, die auf ihm lag. Davon lesen wir u. a. in 2Kor 1,8, wo es
heillt:

,Wir wollen nicht, dass ihr unkundig seid, Briider, was unsre Drangsal betrifft, die uns in Asien
widerfahren ist, dass wir Gber die MaRen beschwert wurden, iber Vermogen, so dass wir selbst
am Leben verzweifelten.”

Paulus sagte seinen Horern nicht, ein Leben in Christo sei ,,alle Tage Sonnenschein®. Nein, er zeigte
ihnen ganz klar die Leiden der Jetztzeit, die Spannungen der Gegenwart, die notwendig sind zu
unserm Werden und Wachsen. Uber Vermégen, bis zur Verzweiflung am Leben waren die
Beschwernisse, die der Apostel in Kleinasien zu erdulden hatte.

Diese Uberschwanglichen Beschwerden fiihrten ihn aber nur in um so grofReres Vertrauen und
lebendigere Danksagung hinein, wie uns die nachsten Verse zeigen. Nicht was Paulus leistete,
sondern was er litt, nennt er als Beweis dafiir, dass er in Wahrheit ein Diener Gottes ist.

Ohne Zweifel hat er griindlich die Schriften durchforscht, viele Briefe geschrieben, von denen uns
nur wenige erhalten sind, ist den Einzelnen seelsorgerlich nachgegangen und hat Vortrage
gehalten und Gottes Geheimnisse erklart. Aber all das ist ihm nicht das Wichtigste. Nicht seine

18| 45



Reisen und Reden, seine schriftlichen und mindlichen Dienste, sondern sein Zubereitetwerden
und Ausharren in Gottes Werk und Wegen sind ihm das Wertvollste. Davon lesen wir in 2Kor 6, 4-
10:

»In allem erweisen wir uns als Gottes Diener,
in vielem Ausharren, in Drangsalen, in Noten,
in Angsten, in Streichen, in Gefiangnissen,
in Aufstianden, in Mihen, in Wachen, in Fasten;
in Reinheit, in Erkenntnis, in Langmut, in Gltigkeit,
im Heiligen Geiste, in ungeheuchelter Liebe;
im Worte der Wahrheit, in der Kraft Gottes;
durch die Waffen der Gerechtigkeit zur Rechten
und zur Linken;
durch Ehre und Unehre, durch boses Geriicht
und gutes Gerlicht;

als Verfiihrer und Wahrhaftige;

als Unbekannte und Wohlbekannte;

als Sterbende, und siehe, wir leben;

als Gezichtigte und nicht getotet;

als Traurige, aber allezeit uns freuend;

als Arme, aber viele reich machend;

als nichts habend und alles besitzend.”

Wenn wir unser personliches Leben im Lichte dieses Zeugnisses betrachten, so missen wir uns
doch wirklich schamen. Wie gut haben wir es im Vergleich zu unserm groflen Bruder Paulus! Er
hatte kein festes Heim, hatte Beruf und Familie, Gesundheit und Ehre verloren und fiihrte alles
andre, als ein geruhsames Leben biirgerlichen Wohlbehagens.

Dieser reichbegabte und hochgebildete Mann wurde als Auswurf der Menschheit geachtet, seine
briinstige, selbstlose Liebe wurde verlacht und missgedeutet; Tag und Nacht musste er sich
schinden und plagen, erfuhr selbst von den Glaubigen meist Undank und Verleumdung und starb
schlieBlich den Verbrechertod als angeblicher Staatsfeind und Gotteslasterer. Flihrwahr, das war
,Uberschwinglichkeit von Beschwernis“!

Und dieser Mann hat sich uns als Vorbild und Muster hingestellt. Er hat denen, die das Evangelium
aus seinem Munde horten, zuvorgesagt, dass sie einen Weg des Verzichtens, des
Nichtverstandenwerdens, der Vereinsamung und des taglichen Sterbens gehen wiirden.

Dieses UbermaR von Beschwerden ist ein wesentlicher Bestandteil der paulinischen Heilsbotschaft
fir den gegenwirtigen Aon! -- Der Gliaubige wagt es, sich gegen die ganze Welt der Sichtbarkeit

19| 45



auf die Seite des unsichtbaren Gottes zu stellen und nicht mehr mit dem zu rechnen, was er, der
Mensch, in sich ist, was die Sichtbarkeit ihm bietet, sondern die Verheillungen und Zusagen der
Schrift zur Grundlage und Quelle seines Glaubens und Lebens zu machen. Das bringt viel Not und
Belastung von auRen und innen, von oben und unten. —

Lasst uns den Mut haben, gleich unserm groRBen Bruder Paulus mit der Uberschwinglichkeit der
Beschwernis zu rechnen, damit wir uns bezliglich des Weges zur Herrlichkeit nicht selbst betriigen!

5. Die Uberfiille der Kraft ist Gottes und nicht aus uns
6.
Wir betrachten den Uberschwang herrlicher Offenbarungen und das UbermaR von
Beschwernissen, die dem Apostel zuteil wurden. Dieser seltsame Gegensatz von dem Reichtum
eines solchen Schatzes und der Armseligkeit der Gefalle, in denen er sich befindet, verkniipft und
erklart Paulus in 2Kor 4,7. Dort schreibt er:

»Wir haben aber diesen Schatz (der Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes im Angesicht Christi) in
irdenen GefiRen, auf dass die Uberschwinglichkeit der Kraft sei Gottes und nicht aus uns.“

Weshalb ist also der Reichtum wunderbarer Gottesenthiillungen in so jammerlichen
Tonbehausungen menschlicher Leiblichkeit niedergelegt? Warum entspricht — wenigstens
vorlaufig in unsrer Niedrigkeit — das wertlose, schwache Gefald so gar nicht dem herrlichen Inhalt?
,Auf dass die Uberfiille der Kraft sei Gottes und nicht aus uns!“ erklart der Apostel.

Von der dynamis, dem Kraftvermdgen oder der Gewaltstarke, ist hier die Rede. Diese dynamis (vgl.
damit Dynamit!) ist die Kraft, die in einem Menschen ist und sich in seinem taglichen Tun und
sittlichen Handeln &duRert. Diese Starke ist nicht aus uns. ,In uns ist keine Kraft, bezeugte
Josaphat, als die Moabiter und Ammoniter ihn tberfielen (2Chr 20,12). Das bedeutet aber nicht,
dass er den Kampf verloren gibt! Denn er fahrt voll Vertrauen fort: ,,Sondern auf Dich sind unsre
Augen gerichtet.”

Genau so ergeht es uns. Gott legt die Uberschwangliche Herrlichkeit der Christuserkenntnis in gar
armselige, in sich selbst wertlose und verachtungswiirdige GefiRe, auf dass die Uberfiille Seiner
Kraft nicht in uns, sondern in lhm ihre Quelle und ihren fortwahrenden Zustrom habe.

Der Konig Usija von Juda steht uns hier als warnendes Beispiel vor Augen. Er war gottesfiirchtig
und suchte den Herrn, und Gott gab ihm Gelingen. Er besiegte die Philister, die Araber und die
Maoniter (0. Meuniter); die  Ammoniter wurden ihm tributpflichtig, und der Ruhm seiner Taten
drang bis nach Agypten. In der Wiiste lieR er Brunnen graben, legte Befestigungen an und
bewaffnete sein Heer aufs Beste. ,,Und er machte zu Jerusalem Maschinen, ein Kunstwerk des
Kinstlers, dass sie auf den Tirmen und auf den Zinnen sein sollten, um mit Pfeilen und groRRen
Steinen zu schieBen. Und sein Name ging aus bis in die Ferne; denn wunderbar wurde ihm
geholfen, bis er stark wurde” (2Chr 26,15).

»Bis er stark wurde.” Da gab es einen traurigen Wendepunkt in seinem Leben. Usija wurde
hochmiitig, treulos und anmafiend. Er wagte sich zum heiligen Dienst, der ihm nicht verordnet
war, und trat in den Tempel des Herrn, um auf dem Raucheraltar zu rduchern. Asarja und 80
Priester widerstanden dem Konig und wiesen ihn aus dem Heiligtum hinaus. Usija lieR sich aber
nicht zurechtbringen und wurde zornig. Doch als er das heilige Rauchfass in Handen hielt, um das
Rauchopfer darzubringen, da brach der Aussatz an seiner Stirne aus. In einem abgesonderten

20 | 45



Hause — wir wirden heute sagen: in einer Isolierbaracke — lebte er als verachteter, von Gott
geschlagener Aussatziger bis zu seinem Tode (2Chr 26).

Welches war der Punkt, an dem Usija aus der Segenslinie auf den Pfad des Fluches geriet? Als er
sich stark in sich selbst fihlte und nicht mehr in gehorsamer, heiliger Abhdngigkeit von Gott
blieb! Vor dieser furchtbaren Gefahr bewahrt uns der Herr in Seiner Treue und Freundlichkeit,
indem Er den Herrlichkeitsschatz Seiner Offenbarung und Selbsterkenntnis in das armselige Gefald
gebrechlicher Leiblichkeit legt.

Wer gar nichts Eignes hat, dessen er sich riihmen und auf das er sein Vertrauen setzen kann, der
muss immer wieder zu Gott seine Zuflucht nehmen und aus Seiner Fiille Gnade und Kraft
schopfen!

Das ist fir unsern natiirlichen Hochmut lberaus demitigend; wir mochten nicht jeden Morgen
unser Manna sammeln, sondern einmal einen grof3en, fiir lange Zeit ausreichenden Vorrat haben.
Aber Gott kennt die Gefahr, die damit verknipft ware, wenn dann die Kraft aus uns und nicht aus
Ihm ware. Es erginge uns wie Usija; wir wirden uns tberheben, aus der Demut und Abhangigkeit
fallen und in Ubertretung geraten.

Eine Uberfiille von Gotteskraft steht uns zur Verfiigung. Aber wir haben sie nicht aus uns und nicht
in uns. Denn das Gefall unsres leiblichen und seelischen Lebens ist gar schwach und hinfallig.
Dadurch sind wir gezwungen, uns immer und immer wieder an die wahre, wesenhafte Kraftquelle
zu halten, immer wieder Gott zu nahen und aus Seinem unerschopflichen Reichtum Gnade und
Kraft zum taglichen Leben und Wandel zu nehmen.

7. Drangsal bewirkt ein liber die MaRRen
liberschwangliches Gewicht von Herrlichkeit

In 2Kor 4,17 finden wir eine wichtige innere Verbindungslinie zwischen Drangsal und Herrlichkeit.
Wer sie erkennt und beachtet, darf dadurch gottliches Licht empfangen und heilsame Lésungen
und Erlésungen erfahren. Denn viele Menschen verzweifeln am Sinn und Zweck dieser
schuldversklavten, angstgequalten Schopfung. Sie stehen in N6ten und Leiden aller Art und wissen
weder, woher diese Belastungen kommen, noch wozu sie dienen. — Da ist es von groRem Wert, zu
wissen, wozu die Tribsal gut ist. Unser Schriftwort sagt uns:

»Drangsal bewirkt (oder vollbringt) Herrlichkeit.”

Jene Herrlichkeit, die so wunderbar ist, dass Paulus zweimal hintereinander das Wort hyperbolee
gebraucht, um ihre GroBe zu bezeichnen, - diese Herrlichkeit ist eine Auswirkung, eine Frucht der
Drangsal, die wir erdulden. Mag uns unsre Triibsal noch so stark und anhaltend erscheinen, - der
inspirierte Apostel spricht von der ,,schnell voriibergehenden Leichte” unsrer Drangsal.

Vergessen wir das nie! Unsre Tribsal geht voriber, und zwar geht sie, schon an den Zeitldufen
dieses Weltgeschehens gemessen, schnell voriber. Und zum andern ist sie leicht. Denn bei all
unsrer Not und Bedrangnis gibt es doch so viel Segnungen und Wohltaten, die unser Leben zieren.
Flrwahr, unsre Tribsal geht schnell voriiber und ist leicht.

2145



Und diese unsre Drangsal wird nicht nur einst abgetan, sondern es wird sich zeigen, dass sie eine
wunderbare Frucht gewirkt hat. Unsre Triibsal, deren verborgenen, gottverordneten Zweck wir so
leicht vergessen, vollbringt

»ein von Uberschwang zu Uberschwang ewiges Gewicht von Herrlichkeit”.

Sollten wir um dieses hohen Zieles willen nicht einen fir kurze Zeit mihsamen und
beschwerlichen Weg gehen? Sollten wir im Blick auf diese kostliche Frucht nicht das Saatgut
leichter Drangsal willig opfern?

Die Herrlichkeiten, die auf uns warten, sind ,lber die MalRen lberschwanglich” oder, wie man
auch Ubersetzen kann, ,von tiberstromender Uberfiille”. Muss nicht ein Mensch, der eine solche
Botschaft verkiindigt, fir einen Phantasten und Schwarmer gehalten werden? Kann man von
einem solchen Wort aus nicht begreifen, dass Paulus als ein Rasender, ein Verziickter und
Verrickter bezeichnet wird?

Und doch bezeugt der Apostel in heiligem Ernst: ,,Ich werde nicht wagen, etwas von dem zu reden,
was Christus nicht durch mich gewirkt hat“ (Rom 15,18a). Wir haben es in den paulinischen
Briefen nicht mit ,Privatmeinungen eines Uberspannten Theologen“ zu tun, sondern mit
Offenbarungen, Enthillungen oder Entschleierungen des zur Rechten des Vaters erhéhten und
verklarten Sohnes Gottes. Nicht der Mensch Paulus, sondern der verherrlichte Christus spricht
durch die inspirierten Buchstaben des Apostels!

Das gilt es immer wieder ins Licht zu ricken und zu betonen. Und zwar besonders solchen
gegenuber, die da glauben, Worte aus dem Erdenleben des Herrn héher achten und werten zu
miissen als Zeugnisse aus den Briefen!

Wenn also Paulus von einem ,iber die MaBen Uberschwanglichen Gewicht von Herrlichkeit”
schreibt, so ist das ebenso gut Gottes Wort, wie wenn es der auf Erden wandelnde Herr Selber
gesprochen hatte. Ja, es ist insofern noch wichtiger und kostbarer, als Jesus wahrend Seines
Erdenlebens in Seinem Tun und Lehren nur ,,Anfiange” offenbarte.

Das lesen wir ganz klar in Apg 1,1.2a und Hebr 2,3. Die erste Stelle lautet: ,,Den ersten Bericht
habe ich verfasst, o Theophilus, von allem was Jesus anfing, sowohl zu tun als zu lehren, bis zu
dem Tage, an welchem Er aufgenommen wurde.” Das Wirken und Reden Jesu bis zu Seiner
Himmelfahrt war also nicht etwas AbschlieBendes, sondern es waren nur Anfénge!

Hebr 2,3 bezeugt, dass das Heil den ,Anfang seiner Verkiindigung durch den Herrn empfangen
hat”. Also ist das Heil Gottes in ganzer Auswirkung weiter und gréBer als das, was Jesus Seinen
Jingern offenbarte. Stimmen damit nicht Seine Worte in Joh 16,12.13a liberein:

»Noch vieles habe Ich euch zu sagen, aber ihr konnt es jetzt nicht tragen. Wenn aber jener, der
Geist der Wahrheit, gekommen ist, so wird Er euch in die ganze Wahrheit leiten.“?

Worin bestehen nun die lGber die MaRen Uberschwanglichen Herrlichkeiten, von denen Paulus
schreibt? Die Schrift gibt weder eine genaue Aufzdahlung noch eine erschopfende Beschreibung
dessen, was sie unter doxa (Ehre, Glanz, Herrlichkeit, Majestat) verstanden wissen will. Darum
seien nur einige wenige Zeugnisse des Wortes Gottes liber Herrlichkeit angedeutet.

Schon Mose begehrte, die Herrlichkeit Gottes zu schauen (2Mo 33,18).

Der Herr Selbst ist die Herrlichkeit Seines Volkes und verheit, dass Er Seine Herrlichkeit unter den
Nationen erweise.

22|45



Gottes Herrlichkeit hat Christus aus den Toten auferweckt (R6m 6,4).

Wenn der Herr dereinst enthillt werden wird, so werden wir mit Ilhm entschleiert werden in
Herrlichkeit (Kol 3,4).

Die Gemeinde des Leibes des Christus steht in so enger Beziehung zur Herrlichkeit ihres Hauptes,
dass sie schon jetzt ,,Christi Herrlichkeit” genannt wird (2Kor 8,23).

Das sind nur einige Striche. Sie sollen uns anregen, anhand einer Konkordanz einmal nachzulesen,
was die Schrift Gber ,Herrlichkeit” alles sagt. Wie sollen wir denn auch

»mit aufgedecktem Angesicht die Herrlichkeit des Herrn anschauen” (2Kor 3,18),

wenn wir nicht einmal wissen, wo und wie wir diese Herrlichkeit finden? Gottes Wort und Geist
erschlieRen uns die Herrlichkeit des Vaters und des Sohnes; doch tut es das Wort nicht ohne den
Geist, noch der Geist ohne das Wort.

Kehren wir zu unserm Schriftzeugnis zuriick! Wir sahen, dass Drangsal Herrlichkeit bewirkt. Wie
aber geschieht das? Vollzieht sich das von selbst? Ist jede Drangsal im Leben eines Menschen ohne
Weiteres als Herrlichkeitsmitteilung zu werten?

Ganz gewiss nicht! Der folgende Vers, 2Kor 3,18, zeigt uns den Weg, wie sich Triibsal in
Herrlichkeit verwandelt. Er lehrt uns, was wir nicht tun sollen und was wir tun sollen.

Was sollen wir denn nicht tun?

Wir sollen nicht das anschauen, was man sieht! — Das ist eine seltsame Aufforderung. Wir kdnnen
doch nicht mit geschlossenen Augen durch die Welt gehen! In tausend wechselnden Formen und
Farben drangt sich die Sichtbarkeit uns auf, werden unsre Augen Eingangspforten fiir die Stinde. In
dieser Welt Gottes voll Schénheit und Pracht missen wir, ob wir wollen oder nicht, auch viel
Boses, Gemeines und Unreines sehen, aber wir brauchen es nicht zu betrachten, nicht
anzuschauen. Das ist der Unterschied. Denn wahrend das Sehen meist ein unwillklrlicher Vorgang
ist, ist das Betrachten ein bewusstes, willkiirliches Verweilen unsrer Blicke und Sinne auf einem
geschatzten Gegenstand oder einer geliebten Person. Glaubige gehen gewiss auch mit offenen
Augen durch die Welt. Sie sehen den Flitterkram der Siinde, aber sie hdangen ihr Herz nicht daran,
sie richten ihr Begehren nicht darauf.

Dafir aber schauen sie an, ,,was man nicht sieht”. Bewundernd und anbetend blicken sie mit den
Augen des Herzens auf den erhéhten und verklarten Herrn zur Rechten Gottes des Vaters. Sie
schauen auf die Liebe und Gnade des Ewig-Treuen, in Dessen VerheilRungen sie gliickselig ruhen
lernen. Sie gewinnen Einblick und Durchblick firr die Heilsplane und Vollendungsgedanken ihres
grofSen, herrlichen Rettergottes. Das alles sind Dinge, die der natlirliche Mensch nicht sieht, auf
denen aber die Herzensaugen der Kinder Gottes je langer, je bewusster anbetend verweilen.

All das, was an Angst und Leid, an Weh und Enttauschung in Deinem Leben liegt, verwandelt sich
durch das anbetende

Anschauen der Liebe und Gnade Gottes
in ein liber die MaBen iiberschwangliches Gewicht
von Herrlichkeit!

Welch eine wunderbare Botschaft! Sie ist wahrlich wert, dass man sein Leben dafiir in die Schanze
schlagt!

23|45



8. Die Liebe ist ein Weg der Uberschwinglichkeit

1Kor 12 spricht von verschiedenen Geistesgaben. Da lesen wir vom ,Wort der Weisheit“, vom
»Wort der Erkenntnis”, vom Glauben, von Heilungen, von Wunderwirkungen, Prophezeiungen
usw. — Das alles waren Gaben und Kréfte, die in der Ubergangszeit vom Reich zur Gemeinde, vom
Koénigreichsevangelium Israels zur Sonderbotschaft an die Nationen liberaus wirksam waren.

Im letzten Vers dieses Kapitels fordert Paulus die Korinther auf, um Gnadengaben zu eifern, d.h.
sich nach ihnen auszustrecken. Gleichzeitig aber zeigt er einen ,noch weit vortrefflicheren Weg”.
Was will der Apostel damit sagen? Gnadengaben aller Art sind dazu da, dass bestehende N6te und
Mangel behoben werden. Aber es gibt Hindernisse und Schwierigkeiten, die so grof8 sind, dass
man manchmal keinen Weg mehr sieht, um dariiber hinwegzugelangen.

Da gibt es dennoch einen Pfad, der dartber flihrt. Paulus zeigt uns diesen weit vortrefflicheren
Weg. Welchen Weg meint er wohl? Was versteht er unter dem ,Weg der Uberschwinglichkeit,
wie man seinen Ausdruck genau libersetzen muss?

Das apostolische Zeugnis wird uns verstandlich, wenn wir bedenken, dass das Wort hyperbolee
auch soviel wie Ubergang oder Passhthe bedeutet. Gleichwie ein Pass auch die steilsten Héhen
Uberschreitbar macht, so flihrt der Weg, den Paulus in 1Kor 13 zeigt, Uber alle und jede
Hindernisse hinweg. Es ist der

Weg der LIEBE !

1Kor 13, das Hohelied der Liebe, sagt uns, dass alle Gaben und aller Glaube, ja selbst die freiwillige
Aufopferung unseres Lebens wertlos sind, wenn die Liebe sie nicht bewirkt.

Die Liebe ist der Passweg, der auch die hochsten Hindernisse (iberwindet, der die steilsten Héhen
zu Uberstreiten vermag. lhr ist nichts unmoglich. Sie treibt jegliche Furcht aus und ist des
gesamten Gesetzes Ziel und Erfillung. Von dem, was bleibt, ist die Liebe die GroBte! —

O alles Gberwindende Liebe, wie reich und unerschopflich bist Du! DU quillst fiir alle und ruhst
nicht eher, bis Du die

weltallweite Schépfung erworben und gewonnen hast, sie mit Deiner Lichtsfiille durchtrankst
und beseligst und sie zum Lobpreis des Vaters der Liebe neugezeugt hast!

Uberschwinglichkeit! UbermaR! Uberfiille! — Wenn uns unsre Siinde tiberaus siindig geworden ist,
dann diirfen wir auch den Uberschwang des Heils in Christo erfahren und genieRen. Und wenn
unser Weg hinieden uns auch durch mancherlei Uberfiille von Beschwernis und Leiden fiihrt, - die
daraus erstehende

Uberschwinglichkeit der Herrlichkeit

ist weit mehr als nur ein Ausgleich. Denn die Leiden dieser Zeit sind gar nicht wert, mit der
Herrlichkeit verglichen zu werden, die im Begriff steht, sich an uns zu offenbaren.

Die Uberschwinglichkeit der Christusenthiillungen und das UbermalR an rettender, reinigender,
heiligender und vollendender Gotteskraft miindet in den Passweg alles iiberwindender Liebe!

24| 45



Wohl uns, dass wir um diese Uberschwinglichkeit wissen diirfen, ihre leidvolle Spannung in
Zerbruch und Sterben, aber auch ihre himmeljauchzende Seligkeit in der Lebensgemeinschaft und
Liebeseinheit mit Christus durchleben, durchleiden und durchlieben lernen!

25| 45



Was nicht mehr sein wird

Im Herzen eines jeden Menschen wohnt der Wunsch, in die Zukunft zu blicken. Gott Selbst hat
dieses Verlangen in uns hineingelegt. Darum kann auch nur Er es auf Ihm geziemende Art und
Weise befriedigen und stillen. Zu diesem Zweck hat Er uns Sein Wort gegeben. Nicht, als ob es die
Schrift nur mit der Frage zu tun habe: ,Was wird uns die Zukunft bringen?“ Aber es ist doch ein
wesentliches Amt des Wortes und Geistes Gottes, das Kommende zu verkiindigen (Joh 16,13b).
Das einzige wirkliche Heilmittel gegeniliber den Betrligereien von Menschen und Ddamonen, die in
Heuchelei Ligen reden. Wenn sie angeblich Zuklinftiges offenbaren, besteht in der Verkiindigung
des ganzen Heilsrates Gottes.

Beziiglich dessen, was die kommenden Zeitalter bringen, sagt die Schrift ein Doppeltes. Einmal
macht sie positive Angaben, d.h. sie beschreibt hinsichtlich gewisser Zukunftsereignisse und der
sich daraus ergebenden Zustinde genaue Einzelheiten. Denken wir etwa nur an die
eschatologischen Zeugnisse hinsichtlich des messianischen Konigreiches, der verschiedenen
Gerichte usw.

Andrerseits aber berichtet sie manches Negative, d.h. sie sagt, was nicht mehr sein wird, was
weggetan und ganzlich beseitigt werden soll. Wir wollen aus den beiden letzten Kapiteln der
Schrift sechs Dinge betrachten, die dereinst vollig abgeschafft werden und in der erneuerten
Schopfung keinerlei Raum und Berechtigung mehr haben. - Offb 21,4; 22,3.5 bezeugt:

,Der Tod wird nicht mehr sein, noch Trauer noch Geschrei noch Schmerz wird mehr sein; ... und
keinerlei Fluch wird mehr sein ... und Nacht wird nicht mehr sein.”

Die sechs Sticke, die aus der Schépfung ausgeschaltet werden, so dass wirklich alles neu wird
(Vers 5), sind Tod, Trauer, Geschrei, Schmerz, Fluch und Nacht. Diese Dinge sind mehr oder
weniger beherrschende Kennzeichen des gegenwartigen Zeitlaufs, in dem der First der Gewalt der
Luft sein Werk und Wesen hat (Eph 2,2). Sie sind aber nicht ausschlieflich hemmende Momente
und schmerzliche Tatsachen, die unnotigen Jammer und zweckloses Leid Uber die Schopfung
bringen, - nein, sie haben auch wichtige Aufgaben zu erfiillen! Denn unserm Gott dient ja alles,
also auch diese Dinge, und nicht ein blinder Zufall oder ein (bermachtiger Feind und Gegner
Gottes, sondern unser Vater in Christo wirkt alles (wortlich: halt das ganze All in Tatigkeit) nach
dem Rate Seines eignen Willens (Eph 1,11).

Diese Erkenntnis, dass auch alles Schmerzliche und Gottwidrige wichtige Dienste und Aufgaben im
Gesamtplan Gottes hat, aber zur gegebenen Zeit und Stunde ausgeschaltet und vollig weggetan
werden wird, l4sst uns gliickselig und dankbar auch durch die Angste und Néte, die Hemmungen
und Schwierigkeiten, die aus Gnade in unsern Lebensweg verordnet sind, mit dem Blick aufs Ziel
glaubend und danksagend der verheifenen Vollendung entgegengehen.

Der Tod wird nicht mehr sein

Der Philosoph Schopenhauer sagte einmal, dass man das Wesen der Welt am besten durch vier
Worte kennzeichnet, die mit den Buchstaben W—e—I—t beginnen, namlich: Weinen, Elend,
Leiden, Tod. -- Ist aber der Tod wirklich das Ende alles Seins? Wenn dem so ware, so miisste die
Menschheit in Jammer und Verzweiflung zugrunde gehen. In heiliger Glaubensgewissheit und

26 | 45



Siegesfreude ruft der inspirierte Seher auf Patmos aus: ,,Der Tod wird nicht mehr sein!“ = Das hier
gebrauchte Wort thanatos bedeutet im weiteren Sinn Mord, Todesgefahr oder Todesstrafe.

Unser Herr hat die Wehen des Todes aufgel6st (Apg 2,24a). So wenig wie der Fisch den Propheten
Jona behalten konnte, sondern ihn ausspeien musste, ebenso wenig vermochte der Tod den Sohn
Gottes in seinem finsteren Rachen zu halten. Darum sagt Petrus: ,Es war nicht moglich, dass Er
(der Herr) von demselben (dem Tod) behalten wiirde.” Nun, da der Tod besiegt ist, gibt es selbst
flir das Gottwidrigste und fir die Belange des Geisteslebens Unfahigste, namlich flir das Fleisch,
Hoffnung, Erwartung oder Aussicht (Apg 2,24b).

Der Tod ist der Siinde Sold (R6m 6,23a). Aber er ist nicht das Letzte, ist nie und nimmer
Endzustand und bleibendes Ziel, sondern immer nur Durchgang, Weg und Muttermund zu neuen
Lichts- und Lebensdurchbriichen. Denn starker als die Grofmacht Sinde, Tod und Teufel ist die
Allmacht der Gnade! Darum wird dem Zeugnis von Romer 6,23a ein sieghaftes ,aber” des
Glaubens hinzugefligt:

»Aber die Gnadengabe Gottes ist ewiges Leben! in Christo Jesu, unserm Herrn“ (23b).

Nicht das Sterbliche und nicht das Verwesliche, sondern das Unsterbliche und das Unverwesliche
werden zuletzt den Sieg behalten. Denn der Tod wird vom Sieg verschlungen oder
hinuntergetrunken (1Kor 15,54), wenn er seinen Dienst im Plane Gottes getan haben wird (2Kor
3,7a). Der Herr hat durch Seine Offenbarung und Erscheinung den Tod zunichte gemacht oder
ausgeschaltet (2Tim 1,10). Zwar ist von der Auswirkung dieses allgenugsamen Christussieges noch
nichts oder wenig zu sehen (Hebr 2,8b), aber zur gottverordneten Zeit und Stunde wird es vor aller
Schoépfung in Gberstromender Herrlichkeit ins Licht gertickt, kund und bewusst.

Mit Hilfe des Todes hat Christus dessen (d.i. des Todes) Machthaber und Gebieter, den Teufel,
besiegt und zunichte gemacht. Das bezeugt Hebr 2,14, wo wir lesen:

»Weil nun die Kinder Blutes und Fleisches teilhaftig sind, hat auch Er (der Herr) in gleicher Weise
daran teilgenommen, auf dass Er durch den Tod den zunichte machte, der die Macht des Todes
hat, das ist den Teufel.”

Nun verwaltet und verwendet der verklarte Sohn Gottes die Schliissel des Todes (Offb 1,18). Bei
Ihm, dem wunderbaren ,,Gott der Rettungen” stehen ,,die Ausgange vom Tode” (Ps 68,21)!

Wer wollte angesichts solcher VerheiBungen, im Blick auf diese Zukunftsamter Christi, noch
zweifeln, dass wirklich dereinst der Tod samt allen seinen Auswirkungen voéllig abgetan und
beseitigt werden wird?

Trauer wird nicht mehr sein

Den weltliebenden Reichen der Letztzeit und dem dereinst in Babel wohnenden ehebrecherischen
Teil Israels wird in besonderer Weise Trauer angedroht (Jak 4,9; Offb 18,7.8).

Traurigkeit Iahmt die Schwingen der Seele, hemmt jede Entfaltung der in uns niedergelegten
Lichtes- und Liebeskrafte und vertreibt den Geist Gottes, der ein Geist der Gewissheit und der
Freude ist.

27| 45



Darum ordnete auch Paulus an, dass ein Bruder, der Strafe erdulden musste, Vergebung und
Ermunterung erfahren solle, auf dass er nicht ,,durch iberméaRige Traurigkeit verschlungen werde”
(2Kor 2,7). Gern ertrug der Apostel fur die anvertrauten Gemeinden Drangsal und Herzensangst,
auf dass seine Pflegebefohlenen vor Trauer bewahrt blieben und seine Uberschwangliche Liebe
erkennen mochten (2Kor 2,4).

In 2Kor 7,10 unterscheidet der Apostel eine doppelte Trauer, wenn er dort schreibt, dass
gottgemale Trauer und Betriibnis BuRe zum Heil bewirkt, wahrend weltgemaBe Trauer zum Tode
flhrt. Mochte jedes Betriiben, das wir in unserm gottverordneten Lebenskreis erfahren, doch ein
solches zum Heil sein!

Paulus ist dankbar, dass er nicht Trauer lber Trauer hat, sondern samt seinen Mitverbundenen
Gottes Erbarmen erfahren darf, um wieder von Herzen froh zu werden (Phil 2,27.28). — Unsere
Zubereitung und Zichtigung ist meist mit Traurigkeit verbunden; Ziel und Frucht dieser Trauer ist
aber die praktische Gerechtigkeit, der tiefe beseligende Friede, der durch heilige Ubung unser
wesensmaliger Besitz wird (Hebr 12,11).

Alles Gottliche kommt unter Geburtswehen zum Durchbruch! Sobald das Wesenhafte und
LebensgemadRe in Erscheinung tritt, verwandeln sich Trauer und Drangsal in Freude (Joh 16,21).
Dieser Grundsatz gilt auch fir uns, die wir nicht Kénigreichsjlinger sind, sondern zum Leib des
Christus gehoren. Auch unsre Traurigkeit wird zur Freude werden (Joh 16,20b). Und zwar nicht erst
dann, wenn unser erwartetes Hoffnungsgut in die Sichtbarkeit und Erscheinung tritt, sondern
schon jetzt, da wir im Geiste die herrlichen Gnadengiter Gottes genieBen und verwalten dirfen. -
Trauer wird nicht mehr sein. Wenn die grofRen

Vollendungs- und Erstattungszeitalter anbrechen,

dann wird allen Volkern ,Freudendl statt Trauer” gegeben werden (Jes 61,3), bis dass alle und
jede Traurigkeit und Drangsal, die zum Fluches- und Todeswesen der alten Schopfung gehort,
abgetan und in ihr gottliches Gegenteil verwandelt ist.

Der Glaube der Erlosten blickt im Geiste lGber Trauer und Tranen, Kummer und Klage, Leiden und
Ungliick der Gegenwart hinweg und wurzelt und weset, lebt und webt in jenen Ziel-Aonen und
Zeiten der Vollendung (1Kor 10,11), in denen sich die VerheiBung von Offb 21,4 in herrlicher Weise
erfiillen wird.

Geschrei wird nicht mehr sein

Man kann das hier vorkommende Wort kraugee ebenso gut mit Larm oder ganz derb mit Krach
Ubersetzen (vgl. das althochdeutsche krahhon mit dem englischen crack und dem franzdsischen
craque!). Geschrei und Larm sind besonders aufdringliche Kennzeichen unsres seinem Ende
entgegeneilenden Zeitalters, das die ruhige Beschaulichkeit vergangener Jahrzehnte gar nicht
mehr kennt.

Wahrend vom Herrn verheiflen war, dass Er nicht laut schrie und larmte (Mt 12,19), lesen wir von
den fanatischen Juden, dass sie durch die Bezeugung des Apostels Paulus, er sei vom Herrn zu den
Nationen gesandt, in Raserei versetzt wurden, larmend schrieen, ihre Kleider wegschleuderten
und Staub in die Luft warfen (Apg 22,23).

28 | 45



Wo gottliches Wachstum und gesegnete Entwicklung ist, da ist kein Larm. Wie vollziehen sich
Fruchtansatz und Ausreife in der Natur so still und lautlos im Gegensatz zu den polternden,
donnernden Maschinen, deren wir bediirfen, um etwas zustande zu bringen! Geschrei und Eile,
Larm und Hast kennzeichnen die Tatigkeit des schaffenden Menschen. Wie ganz anders aber wirkt
und waltet der Heilige Geist, der unerhorte GroRtaten Gottes vollbringt!

Unruhe und Hast, Liarm und Geschrei werden einst ein Ende haben, und Gottes tiefer,
beseligender Friede wird in alle geschopflichen Erwartungen Ubersteigender Wonne das All
erfillen und durchdringen.

Schmerz wird nicht mehr sein

Zum ersten Mal lesen wir vom Schmerz bei dem Fluch, der auf das Weib gelegt wurde. In 1Mo
3,16 sprach Gott zur Eva: ,Ich werde sehr mehren die Miihsal deiner Schwangerschaft, mit
Schmerzen sollst du Kinder gebaren; und nach deinem Mann wird dein Verlangen sein, er aber
wird Uber dich herrschen.” — Vier Dinge werden hier miteinander verknlipft: Mihsal, Schmerz,
Sehnsucht und Beherrschtwerden. Sie kennzeichnen das Los der Frau, das sich je nach Volk und
Sitte zeitweise bessert oder verschlimmert, aber grundsatzlich immer das Gleiche bleibt. Und wo
irgend das Weib versucht, ihrer gottverordneten, durch den Fluch bedingten Stellung zu
entrinnen, da bereitet sie sich nur um so grofRere N6te und Schmerzen.

Alles Weh und Leid in der Welt hat seine letzte Wurzel in der Stinde und Gottesferne. Darum sagt
David in Ps 32,10: ,Viele Schmerzen hat der Gesetzlose, wer aber auf Jehova vertraut, den wird
Gute umgeben.”

Doch Gott weil um den Jammer aller Seiner Kreaturen. Ihre Bedrangnis ist Seine, und lhn berihrt
alles, was je ein Geschépf dngstiget und qualt. Nicht nur hinsichtlich des in Agypten geknechteten
Israel, sondern fir alle Seine Wesen und Welten gilt Sein Wort, das uns einen Blick in Sein Herz voll
mitflihlenden Erbarmens tun lasst:

»,Gesehen habe Ich das Elend Meines Volkes, das in Agypten ist, und sein Geschrei wegen seiner
Treiber habe Ich gehort; denn Ich kenne seine Schmerzen. Und Ich bin herabgekommen, um es
aus der Hand der Agypter zu erretten” (2Mo 3,7.8a).

Ja, nicht um unsre Schmerzen zu mehren, sondern um uns zu erretten, zu helfen und zu heilen,
greift Gott ein. Er sandte Seinen geliebten Sohn, Der all unser Fluches- und Todeswesen auf Sich
nahm. Von lhm schreibt schon der Prophet:

,Er war verachtet und verlassen von den Menschen, ein Mann der Schmerzen und mit Leiden
vertraut und wie Einer, vor dem man das Angesicht verbirgt; Er war verachtet, und wir haben lhn
flr nichts geachtet.

Flirwahr, Er hat unsre Leiden getragen und unsre Schmerzen auf Sich geladen, und wir, wir hielten
Ihn fur bestraft, von Gott geschlagen und niedergebeugt.

Doch um unsrer Ubertretungen willen war Er verwundet, um unsrer Missetaten willen
zerschlagen. Die Strafe zu unserm Frieden lag auf Ihm, und durch Seine Striemen ist uns Heilung
geworden” (Jes 53,3-5).

29| 45



Nicht der korperliche Schmerz ist der schlimmste und qualendste, sondern das Weh um die
Christuslosigkeit und das Verlorensein unsrer Brider dem Fleische nach. Schreibt doch Paulus
hinsichtlich seines verblendeten, verstofRenen Volkes:

,lch habe groRe Traurigkeit und unaufhoérlichen Schmerz in meinem Herzen, denn ich selbst, ich
habe gewiinscht, durch einen Fluch von Christus entfernt zu sein fiir meine Brider, meine
Verwandten nach dem Fleische” (Rom 9,2.3).

Wenn dereinst aller und jeder Schmerz beseitigt sein wird, so werden auch das Weh und die
Trauer um die Verlorenen zu Ende sein. Denn der gleiche Apostel, der vom Leid um sein
verstocktes Volk schier verzehrt wird, frohlockt in Rom 11,26, dass dennoch zuletzt Israel errettet
werden wird, und schon der inspirierte Sanger prophetischer Psalmen jauchzt, dass dereinst alle
Volker Gott loben und preisen werden (67,5).

Noch stehen wir in einer leidvollen, angstgequalten Welt, noch tranken Blut und Tranen den
verfluchten Erdboden, noch sind Mensch und Tier umbrillt von der Todessaat heimtickischer
Waffen und Gewehre; - aber die Zeit kommt, da endlich Pein und Weh, Schmerz und Beschwerde
auf immerdar aus der Schopfung getilgt sein werden und sich im weiten Weltenall das Wort
erfillen wird:

,Die Losgekauften des Herrn werden .... kommen mit Jubel, und ewige Freude wird (ber ihrem
Haupte sein; sie werden Wonne und Freude erlangen, und Kummer und Seufzen werden
entfliehen” (Jes 35,10).

Keinerlei Fluch wird mehr sein

Vom Fluch lesen wir oft in der Schrift. Um Adams Fall willen leben wir auf einem verfluchten
Erdboden, dem wir unter Schweill und Miihe unsern Lebensunterhalt abringen, und in dessen
Staub wir nach kurzer, tranenreicher Pilgerschaft wieder zuriickkehren (1Mo 3,17-19).

Fluch ist eine Folge des Ungehorsams und der Untreue. Auf dem Berge Ebal (zu deutsch:
Steinhaufe, entbl6Rt, nackt, unfruchtbar) wurde Israel der Fluch vorgelegt (5Mo 11,26-29), den es
im Falle des Widerstrebens auf sich liide. Wir wissen, in welchem MaRe diese Nation ein Fluchvolk
wurde. Denken wir nur an Jer 42,18:

,S0 spricht der Herr der Heerscharen, der Gott der Herrlichkeit: Gleichwie Mein Zorn und Mein
Grimm sich ergossen haben (iber die Bewohner von Jerusalem, also wird Mein Grimm sich Gber
euch ergieRen, wenn ihr nach Agypten ziehet; und ihr werdet zum Fluch und zum Entsetzen und
zur Verwiinschung und zum Hohne sein.”

Oder schlagen wir Jer 44,8 nach:

lhr reizet Mich durch die Werke eurer Hande dadurch, dass ihr andern Gottern rauchert .... auf
dass ihr zum Fluch und zum Hohne werdet unter allen Nationen der Erde.”

Wie ernst und umfassend ist das Zeugnis Gottes:

30 | 45



sVerflucht ist der Mann, der auf den Menschen vertraut und Fleisch zu seinem Arm macht und
dessen Herz von dem HERRN weicht!“ (Jer 17,5).

Wer sollte im Lichte eines solchen Wortes behaupten, dass auf seinem Leben kein Fluch liege? —

Wir haben aber auch klare paulinische Zeugnisse fiir uns, die Nationen. Denken wir etwa an 1Kor
16,22:

»Wenn jemand den Herrn Jesus Christus nicht lieb hat, der sei verflucht! Der Herr kommt bald!“
-- Wen hatte dieses Wort noch nicht im tiefsten Innern gepackt und erschiittert? Stehen wir in
lebendiger, liebender Erwartung unsres wiederkommenden Herrn und Hauptes oder trifft auch
uns dieser paulinische Fluch?

Oder erinnern wir uns an Gal 1,8.9, wo wir lesen:

»Wenn auch wir oder ein Engel aus dem Himmel euch etwas als Evangelium verkiindigte auRer
dem, was wir euch als Evangelium verkiindigt haben!: Er sei verflucht! Wie wir zuvor gesagt
haben, so sage ich auch jetzt wiederum: Wenn euch jemand etwas als Evangelium verkiindigt
auller dem, was ihr empfangen habt: Er sei verflucht!“

Wie groR und schwer ist doch angesichts dieser klaren wichtigen Worte des inspirierten Apostels
die Verantwortung derer, die Sein Evangelium der freien, allgenugsamen Gnade bewusst oder
unbewusst abschwachen und umbiegen!

Wie viel Fluch und Bann lastet doch selbst auf den heiligsten Dingen unsres Dienstes! Das wollen
wir immer wieder in aufrichtiger Selbstpriifung ins Auge fassen, auf dass wir nicht ibermitig und
leichtfertig werden. Aber Fluch und Bann bedeuten ja nicht endloses Stehen unter dem Zorn
Gottes, sondern vielmehr das Gegenteil. Alles Verfluchte und Verbannte steht unter Gottes
besonderer Firsorge und wird durch Gericht und Gnade zur bestimmten Zeit und Stunde
zurechtgebracht. So lesen wir in 3Mo 27,28:

,Alles Verbannte ist dem Herrn hochheilig.” — In 4Mo 18,14 steht geschrieben:
»Alles Verbannte in Israel soll dir (d.i. Aaron) gehéren”, - und Hes 44,29 bestatigt:
»Alles Verbannte in Israel soll lhnen (d.i. den Priestern) gehéren.”

Wir sehen also, dass alles Verbannte Gott und Seinen Dienern in besonderer Weise zugeteilt ist.
Wir dirfen jedoch hier nicht nur die rein wirtschaftliche Seite des Priestereinkommens ins Auge
fassen — wie ja alle und jede Schrift von tieferer als nur buchstablicher Bedeutung ist, -- sondern
missen die Prophetie und Symbolik dieser Anordnung zu verstehen suchen.

Fluch und Bann sind durch die Siinde verursacht. Wenn aber einmal die ,, Abschaffung (Beseitigung
oder Aufhebung) der Siinde” (Hebr 9,26) im Vollumfang Wahrheit geworden sein wird, dann wird
sich Sach 14,11: ,Kein Bann wird mehr sein” fiir alle und jede Kreatur erfiillen, so dass , keinerlei
Fluch mehr sein wird” (Offb 22,3).

Auf welche Weise aber entfernt Gott den Fluch aus Seiner Schopfung? Nicht dadurch, dass Er ihn
einfach beseitigt, sondern vielmehr so, dass Er ihn in sein Gegenteil, namlich in Segen verwandelt.
Das ist furwahr unsres groRen, wunderbaren Vaters wirdig, dass Er alles, sogar Tod, Fluch und
Verderben zur Verwirklichung Seiner herrlichen Heilsgedanken benitzt.

31|45



»Ein Fluch Gottes ist ein Gehangter”, sagt 5Mo 21,23.

Der Herr aber wurde dadurch zum Segensvermittler und Heilstrager, dass Er nicht nur unsre
Schuld siihnte, sondern sogar fiir uns zum Fluch wurde, wie Paulus in Gal 3,13.14 bezeugt:

,Christus hat uns losgekauft von dem Fluch des Gesetzes, indem Er ein Fluch fiir uns geworden ist
(denn es steht geschrieben: Verflucht ist ein jeder, der am Holze hangt), auf dass der Segen
Abrahams in Christo Jesu zu den Nationen kame, auf dass wir die VerheiBung des Geistes
empfingen durch den Glauben.”

Christus war am Kreuz ein Fluch, ein zur Silinde Gemachter (2Kor 5,21), den Gott deshalb verlieR
(Mt 27,46). Aber in eben diesem Fluch lag das grofSte, herrlichste Heil verborgen und beschlossen.
In Seiner Person erfiillten sich wirklich und wesenhaft die Worte wie 5Mo 23,5: ,Der Herr, dein
Gott, wandelte dir den Fluch in Segen” -- und Neh 13,2: ,,Unser Gott wandelte den Fluch in Segen.”

Uber alle menschlichen Erwartungen hinaus wird auch dereinst Wahrheit werden, was in Sach
8,13 verheillen ist:

,Gleichwie ihr, Haus Juda und Haus Israel, ein Fluch unter den Nationen gewesen seid, also werde
Ich euch retten, und ihr werdet ein Segen sein.”

In Ps 10,7 lesen wir von dem hochmitigen Gesetzlosen oder Gottlosen (Vers 2), dessen
gottwidrige Wege kraftig oder dauerhaft zu sein scheinen und der mit seinen Feinden gar trotzig
handelt (Vers 5), dass sein Mund voll Fluchens ist. Aber auch seine Zunge wird dereinst in das
lobpreisende Bekennen aller Geschopfe in den Himmeln, auf der Erde und unter der Erde
einstimmen und, um Gott den Vater dadurch zu verherrlichen, bezeugen, dass Jesus Christus der
HERR sei (Phil 2,10.11).

Keinerlei Fluch wird mehr sein. Wohl dem, der ein solch groRes Zeugnis in seinem ganzen Umfang
horen, glauben und fassen darf! Sein Leben wird beseligt, getrostet und getragen von dem Lichts-
und Liebeskraften der Vollendungsherrlichkeit Gottes.

Nacht wird nicht mehr sein

Die Nacht ist ein oft gebrauchtes Bild der Gottesferne und Christuslosigkeit. Darum schreibt Paulus
in 1Thes 5,5: ,Wir sind nicht von der Nacht” und sagt im Blick auf das Ende dieses Zeitalters: , Die
Nacht ist weit vorgeriickt und der Tag ist nahe.”

Von der Zeit Seiner Abwesenheit bezeugt der Herr: ,Es kommt die Nacht, da niemand wirken
kann“ (Joh 9,4). Wenn Er aber als ,,Sonne der Gerechtigkeit mit Heilung unter ihren Fligeln“ zur
Aufrichtung Seines Reiches wiedergekommen sein wird (Mal 4,2), dann wird Sein bis jetzt noch
verstocktes und verblendetes Volk Ihm voller Willigkeit dienen, und in heiliger Pracht werden lhm
aus dem Scholl der Morgenrote S6hne geboren werden (oder der Tau der Jungmannschaft
erstehen)” (Ps 110,3).

Von der Nacht (nyx = Nacht, Dunkel oder Finsternis) lesen wir 65-mal im Neuen Testament. 65 ist
das Produkt von 5 mal 13. Da 5 die Zahl der Gnade und 13 die der Empo6rung und Rebellion ist, so
ist schon hierdurch die herrliche Wahrheit angedeutet, dass fiir jede Auflehnung Gnade da ist und
auch der dunkelsten Nacht der Gottlosigkeit der Tag der Erlésung und Christusgegenwart folgen
wird.

32|45



,Der Weg der Gesetzlosen ist dem Dunkel gleich”, sagt Spr 4,19, und die Nachtzeit vor dem
Kommen des Herrn schildert der Prophet mit den Worten: ,Siehe, Finsternis bedeckt die Erde und
Dunkel die Volkerschaften!“ (Jes 60,2a). Die Finsternis der Nacht ist nicht Endzustand, sondern
vergeht und weicht dem erlésenden Licht der Gottgemeinschaft und Christusgegenwart. ,Er hat
der Finsternis ein Ende gesetzt”, lesen wir in Hiob 28,3, und ,, nicht bleibt Finsternis” heilt es in Jes
9,1. — Mdgen auch diese Verheiflungen zunachst volkisch und zeitlich bedingt und gebunden sein,
so enthiillen sie doch dem Glauben grol3e weltallweite Gottesprogramme.

Auch wir waren einst Finsternis (Eph 5,8) und standen unter der Macht ihrer satanischen
Weltbeherrscher, namlich der himmlischen Fiirstentiimer und Gewalten (Eph 6,12). Gott aber hat
uns aus ihrer Gewalt herausgerissen (Kol 1,13), so dass wir jetzt ein Licht in dem Herrn sein diirfen
(Eph 5,8).

An und fir sich ist die Finsternis der Nacht etwas Gottwidriges und Christusfeindliches. Sie
entspricht dem Wesen Gottes durchaus nicht. Denn ,,Gott ist Licht und gar keine Finsternis in
ihm.” Und doch wird sie in wunderbarer Weise von IThm zur Lichtquelle gestaltet. Denn Gott ldsst
nicht nur in die Finsternis, sondern sogar aus der Finsternis Licht leuchten (2Kor 4,6). Alles Nacht-
und Finsterniswesen wird unser Vater in Christo Jesu dereinst in lauter Licht und Herrlichkeit
verwandeln. Dann wird selbst das, was unserm toérichten, kurzsichtigen Glaubensblick oder
vielmehr Unglaubensblick als Nacht und Not erschien, sich als Huld erweisen und als Heilsweg
Gottes kundtun. Wenn sich dann das erste Wort aus Gottes heiligem Munde: ,Es werde Licht!“
alliberall erfiillt, dann wird auch Offb 22,5 restlos wahr werden und keinerlei Nacht mehr sein.

Wir haben das Aufhdren von sechs Dingen zu betrachten versucht. Solche Schau ist, um ein oft
missbrauchtes Wort zu beniitzen, Zukunftsmusik. Und dennoch ist das alles fiir den Glauben nicht
etwas in weiter Ferne Liegendes, dessen Verwirklichung von den meisten Menschen bezweifelt
oder verspottet wird, sondern vielmehr etwas durchaus Reales und Gegenwartiges. Denn nach
1Kor 10,11 sind die Endergebnisse oder Zielertrage der Zeitalter auf uns oder zu uns
hingekommen. Das will sagen, dass wir im Geist und Glauben all das jetzt schon genieRen,
verwirklichen und darstellen, was fur die andern erst nach langen, qualvollen Gerichts- und
Todeswesen erreichbar sein wird. Denn der Glaube ist eine

Verwirklichung (wahres Wesen oder Wirklichkeit)

dessen, was man hofft (Hebr. 11,1a)!

Wenn wir das uns mitgeteilte Leben Christi Jesu ausleben, dann verwirklichen wir Tag um Tag und
Stunde um Stunde durch den Glauben die VerheiBungen Gottes. Dann haben Tod, Trauer und
Geschrei, Schmerz, Fluch und Nacht auch in unserm praktischen Wandel nicht mehr die
Herrschaft, sondern die Liebe und Gnade unsres Vatergottes, aus dessen Fille wir Augenblick um
Augenblick schépfen dirfen.

33| 45



Isaak oder die Sohnschaft:

Wenn wir als natiirliche Menschen (Adam) den Kampf zwischen Fleisch und Geist durchgekampft
haben (Kain und Abel) und zur Wiedergeburt oder Neuschépfung gelangt sind (Noah), so werden
wir Menschen des Glaubens (Abraham). Der Glaube zeugt die Sohnschaft oder Erkenntnis (Isaak).
Diese wiederum beféhigt zum gottgewollten Dienst (Jakob) und fiihrt durch Leiden zur Herrlichkeit
(Joseph).

So sehen wir unsere eigene innere Entwicklung in den Vorbildern des ersten Buches Mose
vorgeschattet.

Aber auch der Weg Gottes mit Israel und der Vélkerwelt und die Filhrung und Zurechtbringung des
ganzen All sind in diesen grofRen Vorbildern des ,Buches der Zeugungen“ (wie man Genesis auch
Ubersetzen kann) dargestellt.

Wir wollen, um unsere eigenen Glaubenserfahrungen und unsern gottverordneten Weg besser
verstehen zu kdnnen, einige Zlige aus dem Leben Isaaks, des Vorbildes der Sohnschaft, betrachten.

Isaak ist das Lachen des Glaubens.

Isaaks Geburt erfolgt entgegen der Natur.
Isaaks Entwohnung wird gefeiert.

Isaak wird von Ismael verspottet.

Ismael, die Gesetzesfrucht, wird ausgetrieben.
Isaak wird geopfert.

Isaak wird nach Abrahams Tod gesegnet.
Isaak bleibt zunachst unfruchtbar.

Isaak zeugt streitende Doppelfrucht.

10. Isaak verleugnet in Gerar sein Weib.

11. Isaak will Esau segnen.

12. Isaak bestatigt die Segnung Jakobs.

LN WNRE

Die erste Geistesfrucht des Glaubens (Abraham) ist das Lachen der Kindschaft. Isaak heilft namlich
auf deutsch Lachen und zeugt von der groRen, heiligen Freude, die aus dem Glauben kommt.

An diese Glickseligkeit, die aus dem Glauben geboren wird, erinnert Paulus die Galater, wenn er
(4,15) schreibt: ,,Was war denn eure Gliickseligkeit? Denn ich gebe euch Zeugnis, dass ihr, wenn
moglich, eure Augen ausgerissen und mir gegeben hattet.”

Das Leben so vieler Glaubigen schleppt sich mide und freudlos dahin und weil8 nichts oder nichts
mehr von dem heiligen Lachen, dem gottgeschenkten Sohn des Glaubens. Isaak ist ein Abbild der
Sohnschaft oder der Erkenntnis. Wie von Abraham, dem Vater des Glaubens, Isaak gezeugt wurde,
so zeugt der Glaube die Erkenntnis.

Darum sieht Paulus in Eph 1,15-17 im Glauben die Wurzel und Grundlage zur ,Erkenntnis Seiner
Selbst”, und in Phil 1,9.10 ist der Glaube an Christus das Erste, aus dem das Verlangen nach
Erkenntnis herauswachst.

' Der vorliegende Aufsatz wurde vor Jahren in einem Rundbrief und als Sonderdruck veréffentlicht und erscheint auf
vielfachen Wunsch hiermit in unsrer Zeitschrift. Manche wertvolle Anregung erhielt ich durch Jukes: ,Die Vorbilder der
Genesis.”

34 |45



Das Erkennen der Wahrheit macht frei (Joh 8,31.32), und erst wer Gottes ureigenes, wahres
Wesen, die Liebe, erkannt hat, kann, von aller Furcht befreit (1Jo 4,18), das heilige Lachen des
Glaubens anstimmen und mit Freude seinen Weg ziehen, auf dem Berge und Hiigel in Jubel
ausbrechen und alle Baume des Feldes in die Hande klatschen (Jes 55,12).

Ist Isaak, das Lachen des Glaubens, das Abbild der Sohnschaft und der Erkenntnis, schon in unserm
Leben geboren oder haben wir nur den finsteren, gesetzlichen Ismael als Frucht des Glaubens? --

»2Abraham und Sara waren alt, wohlbetagt, es hatte aufgehort, Sara zu ergehen nach der Weiber
Weise” (1Mo 18,11), und Abraham war ein ,,Gestorbener” (Hebr 11,12), als Isaak ,,nicht aus Gebl it
noch aus dem Willen des Fleisches” (Joh 1,13) geboren wurde.

Das war der Natur entgegen.

So geht es mit jedem wahren, gottgeborenen Isaak. Erst wenn die fleischliche Kraft des Glaubens
geschwunden ist, vermag er, - das ist der Glaube, - gottwohlgefillige Friichte zu zeitigen. Dieses
neue Leben, dessen sich das Fleisch nicht rihmen kann und darf, ist von Gott gegeben und
gereicht zur Freude des Glaubens.

Wie wenige Isaaks und wie viele Ismaels gibt es in unserm persénlichen Leben und in allen Kirchen
und Kreisen der Glaubigen! Wie viele Ismaels, die man fir Isaaks, fiir geistgezeugte Kinder des
Glaubens héalt und die doch nur die Frucht unsrer fleischlich-seelischen Anstrengungen und
Berechnungen sind!

Denn der Trager gottlicher Verheilung ist nie und nimmer ein Ergebnis menschlicher
Bemiihungen, sondern gottgeschenktes Leben, das erst dann in die Erscheinung tritt, wenn wir in
jeder Beziehung unsre Untichtigkeit und Unfruchtbarkeit erkannt und vor Gott beklagt haben.

Isaak, das Lachen des Glaubens, ist ein freies Gnadengeschenk unsres Gottes, das Armen und
Bankrotten, die nichts mehr von sich selbst, sondern alles von ihrem Herrn erwarten, entgegen
allen Naturgesetzen und ohne jedes Dazutun unsererseits gegeben wird.

Das erste wichtige Ereignis im Leben lIsaaks ist seine Entwéhnung. An dem Tag, da sein Sohn
entwohnt wurde, bereitete Abraham ein groBes Mahl (1Mo 21,8).

Ist es nicht seltsam, dass nicht etwa die Geburt des verheiRenen Samens, sondern seine
Entwohnung gefeiert wird? Wie wichtig muss Abraham, dem Glauben, der Umstand sein, dass
Isaak, die Sohnschaft, der Sauglings- und Unmiindigkeitsstellung entwachsen ist!

Wir sahen schon oben, dass ein Hauptwesenszug der Sohnschaft die Erkenntnis ist. So verstehen
wir auch, dass die von Milch Entwdhnten Erkenntnis gelehrt werden sollen (Jes 28,9). Erst
Entwohnte kénnen vor Gott erscheinen und vor Ihm bleiben (1Sam 1,22), und deshalb bezeugt der
Psalmist, dass seine Seele im stillem Gottvertrauen einem entwoéhnten Kind gleicht (Ps 131,2).

Sowohl der Schreiber des Hebraerbriefes (5,12-14) als auch der Apostel Paulus (1Kor 3,1-3) tadeln
die Glaubigen, die wegen ihrer Unmiindigkeit immer noch nicht fahig sind, feste Speise zu
geniellen.

Nach der letztgenannten Schriftstelle duRert sich Unmiindigkeit in fleischlichem Wandel voll Neid
und Streit. Entwohnt ist der, der aus der Knechtesstellung, die sich nur um Leistung und Lohn
sorgt, in die Sohnesstellung hineinwachst, die die Gedanken und Plane des Vaters zu verstehen
trachtet. Wie wenige Glaubige gibt es, die sich in heiliger, dankbarer Liebe um Gottes Interessen

35| 45



kimmern! Die Meisten sind zufrieden, wenn sie das Heil erfasst haben und das liebe eigene Ich
sichergestellt ist. Ein Knecht erwartet als Lohn seiner Bekehrung und seiner christlichen
Bemihungen die ,Seligkeit” und ist empo6rt, wenn man ihm sagt, dass Gott ein ,Erretter aller
Menschen”ist (1Tim 4,10).

Stehen auch wir noch auf dieser Sduglingsstufe, die sich in nichts von einer Knechtesstellung
unterscheidet? (Gal 4,1.) Oder konnte uns ,der Geist der Weisheit und Offenbarung” von den
Fundamenten des Glaubens und der Liebe zu der Erkenntnis Gottes fihren? (Eph 1,15-17.)

Freude ist vor den Engeln im Himmel, wenn ein Siinder BuBe tut (Lk 15,10); aber der Glaube
(Abraham) bereitet ein groBes Festmahl, wenn seine Geistesfrucht aus der Sauglingsstufe durch
die Entwohnung in die Sohnesstellung hineinreift.

Von dem Augenblick an, da Isaak entw6hnt war, wurde er von seinem Stiefbruder verspottet
(1Mo 21,9). Die tiefere Bedeutung dieser Begebenheit vermdgen wir erst dann zu verstehen, wenn
wir die Symboldeutung des Apostel Paulus in Gal 4,21-31 erfasst haben. Dort lesen wir:

»,Saget mir, die ihr unter Gesetz sein wollt, horet ihr das Gesetz nicht? Denn es steht geschrieben,
dass Abraham zwei S6hne hatte, einen von der Magd und einen von der Freien.

Aber der von der Magd war nach dem Fleische geboren, der aber von der Freien durch die
VerheiBung, was einen bildlichen Sinn hat; denn diese sind zwei Blindnisse; eines vom Berge Sinai,
das zur Knechtschaft gebiert, welches Hagar ist .... Ihr aber, Briider, seid gleichwie Isaak Kinder der
Verheillung.

Aber so wie damals der nach dem Fleische Geborene den nach dem Geiste Geborene verfolgte,
also auch jetzt .... Also, Brider, sind wir nicht Kinder der Magd, sondern der Freien.”

Der nach dem Fleisch Geborene verfolgt immer den nach dem Geist Geborenen. Fleisches- und
Gesetzeswesen ist immer brutal und unterdriickt das Geisteswesen. Fiir das natlirliche Auge ist
Ismael immer und in allen Stlicken dem Isaak lberlegen. Darum treibt auch der fleischgeborene
Sohn des Glaubens seinen Spott mit dem geistgeborenen, Gott wohlgefalligen Sohn Abrahams.

Legen wir diese klaren gottlichen Malstdbe an die verschiedenen Erscheinungsformen des
,Christentums” an, so fallt es uns nicht schwer, zu erkennen, wer auf der Ismaelslinie und wer auf
der Isaakslinie lauft.

Es ist immer noch so, dass das Torichte, das Schwache, das Unedle, das Verachtete und das, was
nichts ist, von Gott auserwahlt ist, die Weisen und Starken jedoch und das, was etwas ist, zuerst
zunichte gemacht werden missen, ehe sie in die wunderbare Erwdhlung Gottes einbezogen
werden (1Kor 1,26-29).

Solange Isaak nicht entwohnt war, lieR ihn Ismael in Ruhe. Erst durch die Losungsprozesse
zunehmender Reife zieht man den Hass und Hohn solcher Glaubigen auf sich, denen
Unmindigkeit und Knechtesstellung als das Zeichen wirklicher Demut erscheinen und die jedes
Vorwartsschreiten in der Erkenntnis als Schwarmerei und AnmafRung aufs Heftigste bekampfen.

Erst jener Tag, an dem wir vor dem Richterstuhl Christi offenbar werden, wird das furchtbare
Kapitel der Verfolgung Isaaks durch Ismael restlos enthiillen. Méchten wir zu denen gehoren, die
schweigend und leidend, bekdmpft und unverstanden ihren gottverordneten Weg in der

36 | 45



gluckseligen Gewissheit gehen, dass es unserm Vater wohlgefallen hat, uns auf der Isaakslinie der
Sohnschaft zu Tragern Seiner Verheillungen in Christus Jesus zuzubereiten!

Wenn wir die Austreibung des Ismael nur mit menschlichen Augen betrachten, so sehen wir von
der gewaltigen Bedeutung, die diese Geschichte in sich birgt, sehr wenig. Erst wenn wir uns
klarmachen, dass Ismael die Frucht der gesetzlichen, eigenméachtigen Bemihungen des Glaubens
darstellt, vermogen wir darin etwas tiefer zu blicken.

Abraham, der Glaube, hatte sowohl den Ismael als auch den Isaak gezeugt. Beide haben den
gleichen Vater. Und doch besteht ein gewaltiger Unterschied zwischen ihnen. Denn die erste
Frucht entsteht auf Grund menschlicher, fleischlicher Berechnungen und Anstrengungen, wahrend
die Zweite gottlicher Verheillung und gottlichem Wirken ihr Dasein verdankt.

Gibt es nicht auch in unserm Leben diese doppelte Frucht?

Sind nicht alle menschlichen christlichen Institutionen ein Zusammenwohnen von vielen Ismaels
und einigen Isaaks? — Solange Isaak unmiindig, nicht entwéhnt ist und sich nur von der ,Milch des
Anfangs” nahrt (Hebr 5,12), wird das Zusammenleben der Briider in keiner Weise gestort. Da
scheint sich Psalm 133,1 wirklich zu erfullen.® In dem Augenblick aber, da der Unterschied
zwischen den beiden Samen offenbar wird, muss nach gottlicher Verordnung die Gesetzesfrucht
des Glaubens ausgetrieben werden.

,und die Sache war sehr (bel in den Augen Abrahams” (1Mo 21,19). Der Glaube gibt seine
Erstlingserfolge, die er durch fleischliche Bemihungen erzielte, nicht ohne Weiteres preis. Er
mochte sie gar zu gern festhalten.

Haben wir hier nicht wiederum ein Abbild dessen, was wir erleben, wenn der Geist der Sohnschaft
und der Erkenntnis in uns heranreift? Gar manche Bemiihungen aus der Anfangszeit unseres
Glaubenslebens erkennen wir als einen Ismael. Wir wissen, dass der Geist der VerheiBung auf
Isaak ruht; aber wir weigern uns, auf den ismaelitischen Gesetzesbetrieb eigener Leistung zu
verzichten. Wohl uns, wenn wir hier nicht stecken bleiben, sondern nach dem Vorbild Abrahams
im Gehorsam auf Gottes Forderung eingehen! Denn sonst kdnnen wir nicht weitergefiihrt werden
und das Ziel der Ausreife und Vollendung nicht erreichen.

Der nach dem Fleisch geborene Gesetzesmensch hat keinen Blick fiir das lebendige Wasser des
Wortes Gottes und vermag auch nicht zu schopfen. Darum bekommt Ismaels Mutter einen
Schlauch mit Wasser auf den Weg (1Mo 21,14). Selbst in unmittelbarer Ndhe eines
Wasserbrunnens vermag sie diesen Quell nicht zu sehen und geht fast zugrunde. Erst als Gott ihre
Augen offnet, erblickt sie ihn, fullt den Schlauch und tréankt den diirstenden Knaben (1Mo 21,15-
19).

Ismael ist nicht Trager der Verheilung; damit ist aber keineswegs gesagt, dass er nicht unter
Gottes Segen steht. Wir werden auf den wichtigen Unterschied zwischen Segenslinie und
Verheiflungslinie noch weiter unten eingehen mussen.

In den beiden nachsten Versen lesen wir: ,Und Gott war mit dem Knaben, und er wuchs heran;
und er wohnte in der Wiste und wurde ein Bogenschiitze. Und er wohnte in der Wiiste Paran, und
seine Mutter nahm ihm ein Weib aus dem Lande Agypten” (1Mo 21,20.21).

', Siehe, wie gut und wie lieblich ist es, wenn Briider eintrichtig beieinander wohnen.”

37| 45



Drei Dinge werden uns von Ismael gesagt:

1. Er wohnte in der Wiiste.
2. Er wurde ein Bogenschitze.
3. Er bekam ein Weib aus Agypten.

Die Wiiste ist ein Bild der Unfruchtbarkeit und des Fluches; Agypten schattet die Finsternis der
Gottesferne ab, die ohne himmlischen Zufluss ist. Das ist schon dadurch angedeutet, dass die
Schrift betont, dass Kanaan durch den Tau und Regen des Himmels, Agypten jedoch durch
menschliche Bemihungen kiinstlich vom Nil, dem ,,triiben Fluss”, bewassert wird.

Es fallt uns also gar nicht schwer, die tiefere Bedeutung des ersten und dritten Punktes zu
verstehen.

Was aber soll damit gesagt sein, dass Ismael ein Bogenschiitze wurde?

Das wird uns dann klar, wenn wir erwagen, wessen Waffe der Bogen ist. Im Lied der Debora wird
die Sicherheit Israels durch die Worte gekennzeichnet: ,Fern von der Stimme der Bogenschiitzen”
(Ri 5,11), und Joseph, dieses herrliche Vorbild auf Christus, wird von Bogenschiitzen gereizt,
beschossen und befehdet (1Mo 49,22.23).

,Die Gesetzlosen spannen den Bogen”, lesen wir in Ps 11,2, und in Ps 64,3 werden die bitteren
Worte der Ubeltiter und Frevler ,Pfeile” genannt.

Nach Spr 25,18 wird ein gescharfter Pfeil mit einem falschen Zeugnis verglichen, und in Hes 5,16
droht Gott mit ,,Pfeilen des Hungers®, die Er zum Verderben Seines untreuen Volkes sendet.

Eph 6,16 vollends redet von den ,feurigen Pfeilen des Bosen”.

Wir sehen aus diesen wenigen Schriftzeugnissen, dass Pfeil und Bogen immer mit Gericht in
Verbindung stehen.

In der Tat ist auch geistlicherweise jeder Ismael ein Bogenschiitze, der von Gottes herrlichen
VerheilBungen nichts weiR, sondern in der Wiiste wohnt und mit Pfeilen schieRt.

Gott wolle uns die heiligen Energien des Glaubensgehorsams schenken, jeden Ismael aus unserm
Herzen und Leben, aus unserm Dienst und Zeugnis auszutreiben!

Ismael wurde ausgetrieben. Isaak jedoch wurde geopfert. Die Austreibung ist ein Reinigungsakt,
eine Beschneidung, ein Abtun dessen, was knechtsgemaR und kindisch ist (1Kor 13,11b).

Das Wegtun der Friichte des Fleisches ist nicht etwa ein ,,Opfern”. Es gibt Glaubige, die da meinen,
sie brachten Gott ein ,Opfer” dar, wenn sie aus ihrem Leben das ausscheiden, was nicht
geistesgemal ist. Der Eine ,opfert” seine Tabakspfeife, der Andere eine zeitraubende, unniitze
Lieblingsbeschaftigung und ein Dritter eine fruchtlose Weltfreundschaft.

Das alles sind jedoch keineswegs , Opfer”, sondern Austreibungen fleischlicher Ismaels. Opfern
kann man nur das, was Gott Selber geschenkt oder gewirkt hat. Nur Isaaks kdnnen geopfert
werden. , Die Opfer Gottes sind ein zerbrochener Geist” (Ps 51,17), bezeugt der heilige Sanger. Die
vielen Farren, Ldmmer, Tauben und sonstigen Schlachttiere erkennt Gott nicht als Ihn
befriedigende Opfer an und sagt Seinem Volk, dass Er es nicht mit Speisopfern , geknechtet” und
mit Weihrauch ,,ermudet” habe (Jes 43,23), ja, Er erklart sogar in Jer 7,22.23: ,Ich habe nicht mit
euren Vatern geredet und ihnen nicht betreffs des Brandopfers und Schlachtopfers geboten an
dem Tage, da Ich sie aus dem Lande Agypten herausfiihrte; sondern diese Worte habe Ich ihnen

38 | 45



geboten und gesagt: Horet auf Meine Stimme, so werde Ich euer Gott sein, und ihr werdet Mein
Volk sein; und wandelt auf dem ganzen Wege, den Ich euch gebiete, auf dass es euch wohl gehe!”

Nicht irgendwelche duReren zeremoniellen Opfergaben bedeuten Verherrlichung Gottes, sondern
das Darbringen von Lob und Dank (Ps 50,23a). Lob und Dank aber, ja sogar unsere erhorlichen
Bitten und Gebete hat Gott Selber in uns gewirkt, wie in 1Jo 5,15 geschrieben steht.

Nur wenige Ziige des wunderbaren Opfers des einziggezeugten Sohnes durch den Vater sollen
angedeutet werden.

Der Glaube vermag um Gottes und Seines Wortes willen selbst das dranzugeben, was ihm an
wirklicher Geistesfrucht anvertraut wurde. Dass Abraham den Ismael, die Frucht gesetzlicher
Bemiihungen, hinaustreibt, bedeutet viel; unendlich groRer aber ist es, dass er den Trager der
VerheiBungen opfert. Hebr 11,17-19 schildert uns die kithne, aus dem Vertrauen auf Gottes Treue
herauswachsende Glaubenslogik Abrahams.

Obgleich Isaak dargebracht wird, stirbt er nicht; ein in den Dornen festgehaltenes Tier lasst fir ihn
sein Leben.

So ist es auch bei uns. Trotz aller Sterbenswege geht der Geist der Sohnschaft und der Erkenntnis
nicht zugrunde; aber unsere seelischen Eigenarten, das rein Naturhafte, wird dahingegeben. Tiere
schatten unsere seelischen Eigenschaften ab — der Loéwe den Mut, der Stier die Kraft, die Taube die
Reinheit, das Lamm die Geduld, die Schlange die Falschheit, das Ross die Begierde. Dass darliber
hinaus Tiere auch prophetische und symbolische Bedeutung haben, gehort nicht in unsern
Zusammenhang, der ja nur unsere eigene innere Entwicklung an Isaak darstellen will.

Abraham und Isaak, Glaube und Sohnschaft haben Morija und Golgatha erlebt. Die Knechte
jedoch, die einen Teil des Weges mitgegangen waren, blieben zuriick (1Mo 22,5). So erfasst der
lebendige Glaube und der Geist der Sohnschaft und der Erkenntnis das Wesen und die
Gemeinschaft des Kreuzes viel tiefer und personlicher als die, die auch ihre Frucht genieRen, aber
den Sterbensprozess des Glaubensgehorsams nicht mit durchleben und mit durchleiden.

Das Leben der Glieder des Christus ist ein Weg fortgesetzter Isaaksopferung, dessen
Sterbensbereitschaft und sich daraus ergebende vermehrte Segnung all denen, die nur
Knechtsstellung einnehmen, fremd bleiben. --

Nach dem Tode seines Vaters Abraham wurde Isaak gesegnet. Worin bestand dieser Gottessegen?
Darin, dass Isaak bei dem Brunnen Lachai-Roi wohnte! (1Mo 25,11.)

Was will das besagen?

Brunnen sind lebendige Wasser, sind Bilder fiir geistliche Segnungen und vertiefte
Gotteserkenntnis. Darum konnen wir verstehen, dass im Leben Isaaks, des Geistes der Sohnschaft
und der Erkenntnis, Brunnen eine wichtige Rolle spielen im Gegensatz zu Ismael, dem
Gesetzesmenschen, der von dem toten Wasser leben muss, das ihm sein Vater mit auf den Weg
gibt (1Mo 21,14).

Zunachst wird Rebekka, Isaaks Weib, an einem Wasserbrunnen gefunden (1Mo 24,13) und zu
ihrem Mann gebracht, als dieser ,,von einem Gang nach dem Brunnen Lachai-Roi gekommen* war
(1Mo 24,62).

Auch Jakob lernte spater sein Weib an einem Brunnen kennen (1Mo 29,1-10), und der fliehende
Mose findet an einem Brunnen Erquickung und eine neue Heimat (2Mo 2,15-21).

39 | 45



Unser Herr und Heiland ruht, ermiidet von der Reise, an einer Quelle Jakobs, die Ihm ein Symbol
fliir Gottes Heil und Leben ist (Joh 4,6).

Wenn auch die Philister die Brunnen des Glaubens Abrahams verstopfen und mit Erde fillen (1Mo
26,15), was, auf unser Glaubensleben angewandt, einen tiefen Sinn hat, so grabt sie doch der
Geist der Sohnschaft und der Erkenntnis wieder auf und grabt noch neue Brunnen dazu (1Mo
26,22), worauf ihm eine neue Gottesoffenbarung zuteil wird (1Mo 26,23.24). Diese neue
Offenbarung fihrt zur Aufrichtung eines Altars, dem Zeichen der Anbetung, und ldsst wiederum
neue Brunnen erstehen (1Mo 26,25).

Lachai-Roi, der lebendig Schauende oder die Beschauung, wird zum Wohnort Isaaks, an dem er
nicht nur flichtig weilt, sondern sich dauernd niederladsst (1Mo 25,11). Dieses Leben am Brunnen
des lebendig Schauenden oder der lebendigen Beschauung ist ein Abbild fiir tiefere Einblicke in
Gottes Wort und Herz. Der Segen, dort in beschaulicher, anbetender Stille zu wohnen, ist leider
nur wenigen bekannt. ,Das gute Teil“ der Maria (Lk 10,42) wird gering geschéatzt und verachtet, ja
sogar geschmaht und verdammt von denen, die in selbstbewusstem, leistungsberauschtem
Betrieb des Marthadienstes das wahre Wesen des ,,Christentums” zu sehen glauben.

Kennen wir in unserem personlichen Glaubensleben diese Segnungen des Wohnens am Brunnen
Lachai-Roi?

Pflegen wir diese verborgene, stille Liebesgemeinschaft mit unserm Gott und Vater, mit unserm
Herrn und Haupt?

Vertiefen wir uns anbetend in Sein Wesen, auf dass wir im Anschauen Seiner Herrlichkeit Ihm
gleichgestaltet werden? (2Kor 3,18.)

Erwdhlen wir das gute Teil des Mariadienstes, zu den FilRen des Heilandes schweigend zu sitzen,
oder mihen wir uns im christlichen, wohlgemeinten Marthabetrieb ab?

Der Marthadienst entspricht der Ismaelslinie; Isaak dagegen wohnt am Brunnen Lachai-Roi, in der
Stille der Beschauung der Herrlichkeit des Herrn!

Der Geist der Sohnschaft und der Erkenntnis ist zunachst scheinbar ganz untéatig und fruchtleer.
Ismael dagegen, der religiose Gesetzesmensch, entfaltet sich rausch. Nicht weniger als zwolf
Flrsten zeugt der Sohn der Hagar (1Mo 25,12-16).

Welch gewaltige Fleischesfrucht!

Hatte Ismael nicht recht, dass er den unfahigen Isaak verspottete? Nach aulRen gesehen ist das
gewisslich der Fall. Das Teil der , Leute dieses Zeitlaufs” ist in diesem Leben (Ps 17,14), und ihre
Zeit ist stets bereit (Joh 7,6). Lot widmete sich wichtigen kulturellen Aufgaben in Sodom, wahrend
Abraham keinem Menschen zu dienen schien.

Wir wollen weder Lot noch Ismael verspotten oder verachten; denn beide sind von Gott gesegnet.
Aber auf der VerheiBungslinie laufen sie nicht.

VerheiBBungslinie ist der Weg und die Art, wie Isaak geflihrt wird. Er ist zundchst unfruchtbar. Mit
40 Jahren nimmt er Rebekka zum Weibe (1Mo 25,20); aber erst mit 60 Jahren werden ihm seine
S6hne Jakob und Esau geboren (1Mo 25,26b). Jakob schattet den gottgewollten, gottbeglaubigten

40| 45



Dienst ab. Dieser Dienst tritt nicht so schnell in Erscheinung wie die duBere Machtentfaltung der
ismaelitischen Fleisches- und Gesetzeslinie.

In Galater 5 werden zuerst 16 Werke des Fleisches genannt. (4 ist die Zahl der Erde; 16 = 4x4, also
vollig im Irdischen aufgehend!), und dann erst wird die neunfache Frucht des Geistes aufgezahlt (3
ist die Zahl Gottes; 9 = 3x3, also durchaus gottlich!).

Wie leicht kommen wir in Gefahr, die ismaelitischen Werke des Fleisches wegen ihrer
imponierenden Macht und GrofRe mit der verborgenen Geistesfrucht der Sohnschaft zu
verwechseln! Auch Ismael war von Gott gesegnet (1Mo 21,13.20a); aber alles, was Abraham hatte,
gab er dem Isaak (1Mo 25,5).

Den ganzen Reichtum und die ganze Fiille Seiner Selbst legte Gott in Seinem Sohn und dessen
Leibesglieder! (Kol 2,9.10; Eph 3,19.)

Wir wollen uns dankbar darlber freuen, dass Ismaels Wachstum und Reichtum auf Gottes Segen
beruhen; wer aber die VerheiBungslinie kennt, der verzichtet gern auf allen nur duBeren Segen
und auf die achtungsgebietende Ausbreitung der zwolf Firsten. Er lebt anbetend am Brunnen der
Beschauung und wartet still, bis der Jakob des gottwohlgefalligen Dienstes ihm geboren wird.

Isaak zeugt eine Doppelfrucht. ,Zwei Voélkerschaften werden sich scheiden aus deinem Innern”
(1Mo 25,23), antwortete Gott der Ihn darliber befragenden Rebekka.

Auch aus uns kommen, wenn wir zur Sohnschaft herangereift sind, zwei Volker. Da werden sowohl
die guten Gedanken und Vorsatze, Glaube, Liebe und Hoffnung, in uns geboren, gleichzeitig aber
auch zu unserm grof3ten Leid und Schmerz fleischliche Begierden, Unglaube, Zweifel und Siinde.

Selbst aus den Herzen der Erwahlten, der Trager der Sohnschaft und der Erkenntnis, kommen
Zwiespalt, Spannung und Kampfe. Immer erscheint vor dem Jakob der Esau, vor dem Isaak der
Ismael, vor dem Abel der Kain. Der Natirliche oder Psychische ist immer zuerst da, und dann erst
kommt der Wahre, der Geistige (1Kor 15,46). Es ist iberaus schmerzlich und tief demitigend
zugleich, dass sich dieses Gesetz auch auf dem allerheiligsten Gebiet unseres Glaubenslebens
auswirkt.

Diese Doppelfrucht Isaaks finden wir Gberall, selbst, wenn auch nur geistig und geistlich, in dem
Leben des groRten und gesegnetsten Apostels, des Paulus. Seine Briefe, dieses wundervolle
Saatgut menschlichen Schrifttums voll gottlicher Inspiration, die das Wort Gottes auf sein nicht
mehr (berbietendes VollmaR brachten (Kol 1,25), geraten noch heute wie einst zu des Petrus
Zeiten (2Petr 3,15.16) Unwissenden und Unbefestigten zum Verderben.

Doppelfrucht des Gotteswortes!

Firwahr, dieser unvergleichliche , Nachahmer Christi“ (1Kor 11,1), der sich ein Vorbild derer
nennen konnte, die an Christus glauben werden (1Tim 1,16), hatte als Frucht seines Wirkens nicht
nur einen Stephanas (der Gekronte oder Siegbekrdnzte) und einen Fortunatus (der Glickselige),
sondern auch einen Achaikus (der Klagliche oder der Traurige). Siehe 1Kor 16,17!

4145



Mochten wir immer bedenken, dass der Same Isaaks eine sich selbst widerstreitende Doppelfrucht
ist, auf dass wir uns immer wieder in das heilige Gleichgewicht gottlicher Wahrheiten und
Flihrungen glaubend und anbetend zurilickfinden! --

Isaak verleugnet in Gerar sein Weib (1Mo 26,7).
Wie ist das moglich?

Wenn wir Kanaan, den Boden der VerheiBung, verlassen, ist es durchaus begreiflich, dass ein
Abraham zweimal sein Weib verleugnet und lIsaak das Gleiche tut. Wir wollen Isaak nicht
vorwerfen, dass er aus dem doppelten Fall seines Vaters so wenig gelernt hat. Denn auch wir
begehen den gleichen Fehltritt immer wieder. Was schatten die Philister ab, dass sie dem
auserwahlten Geist der Sohnschaft und der Erkenntnis so gefahrlich werden?

Philistaa (Palastina) liegt stidlich des verheiBenen Landes und ragt ein Stiick in Kanaan hinein. Nun
ist aber nach Gottes Verordnung der Eingang in das verheiene Land nur nach vorhergegangener
Beschneidung und durch den Jordan, den Todesstrom, mdglich. Die Philister jedoch, die die Schrift
an vielen Stellen als ,,Unbeschnittene” bezeichnet (1Sam 17,26; 31,4; 2Sam 1,20 u. a. m.), wollten,
ohne den Jordan zu durchschreiten, in das heilige Land hineingelangen. Sie versinnbildlichen das
Bestreben des Menschengeistes, ohne Sterbensweg (Jordan) und ohne Abtun des Unflats des
Fleisches (Beschneidung) in heilige Dinge einzudringen. Aber ein solches bloRes Wissen ist nicht
geistlich und entspricht nicht der Berufung und VerheiBung Gottes.

Unterliegen wir nicht oft diesem ungottlichen Prinzip der Philister? Kommen wir nicht immer
wieder in Gefahr, Sara, die Verheillung, und Rebekka, die geistliche Wahrheit, zu verleugnen?
Nach der Segenszeit von Lachai-Roi kommt Diirre und Trockenzeit, man gerat auf den Boden der
Weltweisheit. Dabei kommt das in Gefahr, was das Teuerste und Wertvollste ist. (Vgl. die ernste
Mahnung des Apostels Paulus in 1Tim 6,20.21!).

Wir lesen nie davon, dass Philister Brunnen graben; es wird uns nur berichtet, dass sie Brunnen
verstopfen.

So vermag weltliches Wissen nicht nur in diesem Tranental keine Quellen-Orte zu schaffen (Ps
84,6), sondern es verschiittet die gesegneten Platze, wo lebendige Wasser flieBen. Die
Kirchengeschichte bietet genug Belege dafiir. Nicht menschliches Wissen, sondern nur die
geistgewirkte Gotteserkenntnis vermag anbetend zu bekennen: ,Alle meine Quellen sind in Dir!“
(Ps 87,8.)

In Lachai-Roi, am Brunnen der Beschauung, konnte Isaak in heiliger Ruhe und in tiefem Frieden die
Wasser der Wahrheit genielRen; aber im Lande der Philister arbeiten deren Hirten ihm entgegen.

Il'

Und zwar in vermeintlich ,guter Absicht

Denn solche tiefen Wasserquellen sind doch gefdhrlich! Menschen oder Tiere kdnnten hineinfallen
und elend darin zugrunde gehen! Und das muss man doch mit allen Mitteln der zu Gebote
stehenden Macht zu verhiiten suchen!

So halt die fromme Weltweisheit die hochsten und herrlichsten Wahrheiten des Evangeliums und
die Fullebotschaft des Apostels Paulus flir schwer zu verstehende schwarmerische Dinge, vor
denen man warnen muss und die man am besten ausrottet, wo man sie findet.

42 45



Darum gerat man auch heute noch tber die Brunnen der Gotteserkenntnis in Streit und Hass, wie
auch Isaak die Brunnen Esek (Streit oder Zank) und Sitna (Anfeindung o. Hass) nannte.

Erst die Rickkehr Isaaks von der mit frommen Zielen erfillten, aber im tiefsten Wesen
gottfeindlichen Welt der Philister nach Beerscheba (Eides-Brunnen) bringt dem gldaubigen Pilger
Frieden und ungetriibten Genuss des lebendigen Wassers. —

»Isaak hatte Esau lieb”, lesen wir in 1Mo 25,28. Darum beabsichtigte er, ihn zu segnen (1Mo
27,18-29), obgleich er wusste, dass nach géttlicher Zuvorbestimmung der Altere dem Jiingeren
dienen sollte (1Mo 25,23).

Wie ist es moglich, dass nach soviel Segnungen und Prifungen Isaak eine solch torichte Einstellung
hat? Sollte man glauben, dass Isaak, der Typ der Sohnschaft und der Erkenntnis, dem fleischlich-
natirlichen Zug seines Herzens nachgibt?

Wir wollen auch hier wieder einen Blick in das Leben des Apostels des Leibes des Christus werfen.

In Apg 13,46 und 18,6 bezeugt Paulus, dass er sich mit seiner Botschaft fortan an die Nationen
wende, und in Apg 22,21 sagt er klar und bestimmt, dass er den gottlichen Auftrag erhalten habe,
zu den Nationen zu gehen.

Noch unzweideutiger bezeugt uns Apg 28,25-28, dass Israel einen Verstockungsprozess
durchleben muss und das Heil Gottes den Nationen gesandt ist.

Handelt nun Paulus entsprechend diesem Auftrag? Wendet er sich von Israel ab und richtet seine
Botschaft nur den Nationen aus? Mitnichten! Uberall, wohin er kommt, geht er zunichst in die
Synagogen, obwohl er dort nur Ablehnung und Hass erntet.

SchlielRlich bleibt Gott, menschlich-toricht gesprochen, nichts anderes lbrig, als Seinen Knecht, der
immer wieder der Sprache des Blutes, dem Zug seines Herzens folgt und zu seinem verstockten
Volke geht, an die Kette zu legen, ins Gefangnis zu fihren.

So verstehen wir auch, wenn Paulus in Eph 3,1 schreibt: ,Dieserhalb ich, Paulus, der Gefesselte
Christi Jesu fiir euch, die Nationen ...“ Damit will er sagen: ,,Um euretwillen ihr Nationen, bin ich
gefangen und gefesselt. Denn ware ich frei, ich wiirde zu meinen Briidern, meinen Verwandten
dem Fleische nach, gehen, um deretwillen ich grolRe Traurigkeit und unaufhérlichen Schmerz in
meinem Herzen habe.” (Vgl. Rdm 9,1-3!)

»Isaak hatte Esau lieb.” Ist das nicht auch die Not unseres Lebens? Trotz aller Fithrungen und
Segnungen, trotz aller Erkenntnisse und Einblicke in Gottes Herz und Wesen lieben und segnen wir
das, was in die zweite Linie gestellt werden sollte! Wie oft bestimmen seelische Bindungen unsere
Entschliisse und Entscheidungen! Gott wolle uns geben, dass wir uns nur von Seinem Wort und
Geist leiten lassen und nicht wie ein Ross und Maultier mit Zaum und Ziigel gebandigt werden
miussen! (Ps 32,9.)

Als Isaak erkannte, dass er nicht Esau, sondern Jakob gesegnet hatte, machte er das Geschehene
nicht riickgangig, sondern bestatigte die Segnungen des gottverordneten Tragers der VerheiRung
(1Mo 27,33b; 28,1).

Das ist das Wunderbare und Anbetungswiirdige, dass der Geist der Sohnschaft und Erkenntnis
trotz aller Untreue immer wieder zur goéttlichen Norm zuriickkehrt. Auch seine eigenen Fehler und

4345



Torheiten missen dem Auserwdhlten, da er ja im tiefsten Grunde doch von Gottes Leben und
Liebe erfasst und erfllt ist, zum Besten dienen (ROm 8,28).

Darin besteht unsere eigentliche und wesenhafte Seligkeit, dass wir nach Gottes Liebeswillen
denken, empfinden und handeln lernen. Und jedes entgegengesetzte Sinnen und Tun, das haben
wir immer wieder erfahren, bringt Unsegen, Traurigkeit und Fluch auf uns.

Mag unser Innenleben auch oft der zitternden Magnetnadel gleichen, die vom Pol abirrt —wenn es
zur Ruhe kommt, stellt es sich doch immer wieder auf den Punkt ein, der uns allein anzuziehen
und festzuhalten vermag.

Bei der Segnung Jakobs steht der Tau des Himmels an erster, die Fettigkeit der Erde jedoch an
zweiter Stelle (1Mo 27,28). Bei Esau ist es umgekehrt. Da lesen wir zuerst von der Fettigkeit der
Erde und dann erst von dem Tau des Himmels (1Mo 27,28.39).

Dieser feine Hinweis hat uns viel zu sagen. Was ist bei uns das Wichtigste, das Grundlegende, das
WurzelgemalRe? Worauf ist unser verborgenes Sinnen und Sehnen gerichtet? Trachten wir nach
dem, was droben ist, wo der Christus ist, oder nach dem, was auf der Erde ist? (Kol 3,2.) Laufen
wir auf der Jakobslinien der VerheiBung, oder sind wir Esaunaturen?

Isaak fuhrte gegen seinen Willen dennoch Gottes Absichten aus. Wie grof und anbetungswiirdig
ist das! Seine eigenen seelischen Begierden, die Listen seines Weibes Rebekka und seines Sohnes
Jakob, alles muss dazu dienen, dass im schmahlichen Staubgewand dieser menschlichen Irrungen
und Stinden dennoch Gottes heiliger, reiner Liebesratschluss zustande kommt.

Von viel hoherer Warte aus verstehen wir durch die Betrachtung dieser Vorbilder das Pauluswort
in Gal 5,17: ,Das Fleisch geliistet wider den Geist, den Geist aber wider das Fleisch; diese aber sind
einander entgegengesetzt, auf dass ihr nicht das tut, was ihr wollt.”

Ja, selbst die, die vom Teufel gefangen sind und in seinen Fallstricken liegen, sind letztlich deshalb
in dieser grausamen Knechtschaft, damit Gottes Wille ausgefihrt werde (2Tim 2,26; vgl. 1Kor 5,5).

So sind selbst die Abwege und Irrtiimer eines Isaak fiir unsern Glauben ein wunderbarer Hinweis
darauf, dass Gott immer und unbedingt Seine Liebesgedanken durchfihrt und dass lhm dazu das
ganze All dienen muss (Ps 119,91).

Der Lebensweg Isaaks ist, wie wir aus diesen wenigen Ziigen gesehen haben, alles andere als ein
Rosenpfad. Voll Schwachheit und Straucheln wandert er durch manche Versuchung und erregt
manchen ,, AnstoR“. Aber gereinigt und geldutert geht er durch Gottes Gnade aus allem hervor und
findet sich immer wieder zurecht.

Auch bei uns geht es durch Versuchung und Kreuz bergauf und bergab, iber steile Stufen und
durch Nacht und Dunkel; aber der treue Gott, Der uns berief und dessen Berufung unwandelbar
ist, wird uns in allen Stiicken zurechtbringen und all das vollenden!, was liber uns bestimmt ist
(Hi 23,14).

Gesegnet sei Sein wunderbares Tragen und Trdsten, das uns gewisslich zu Seinem herrlichen Ziele
bringen wird!

3k %k %k % 3k %k %k k

44 | 45



Bei Gott sind alle Dinge moglich!
Langst liegt Sein Sieg fur dich bereit,
Wenn deine mude Seele taglich
Nach Rettung und Erldsung schreit.

ER fihrt den Plan, der IHM gefiel,

Gewisslich zum Vollendungsziel!

Bei Gott sind alle Dinge moglich.
Und ob dir auch so vieles fehlt,

Die Blrde deiner Not unsaglich

Dir Leib und Geist und Seele qualt, --
ER wandelt liebend all dein Leid

In unsagbare Seligkeit!

Bei Gott sind alle Dinge moglich.
Das fasst der Glaube Tag um Tag.
Ob auch das Leben unertraglich
Dir gar so oft erscheinen mag.

Der Vater I6st aus Fluch und Fall

Das ganze weite Weltenall.

A. H.

45|45



