
1 | 30  

Kahal.De 

Autor: Adolf Heller 

Thema: Erwählung 

 

Erwählung 

1. Auflage: 5000 - Juli 1948 
2.  

Eine der köstlichsten Segnungen, die Gott der Gemeinde seines Sohnes anvertraut hat, ist die 
Erwählung. Ohne Zweifel gehört sie zu den paulinischen Lehrstücken des Fülleevangeliums, die 
schwer zu verstehen sind und die Unwissende und Unbefestigte verdrehen zu ihrem eignen 
Verderben (2. Petri 3, 16). Soll man aber darum nichts von Erwählung sagen, weil etliche sie nicht 
begreifen und missbrauchen? Sollte man D-Züge und Straßen-bahnen abschaffen, weil 
Leichtsinnige durch sie verunglücken und Schaden nehmen können? 

Wo Gottes Wort redet, haben wir zu zeugen nach dem Maß der uns anvertrauten Wahrheit. Wo 
die Schrift schweigt oder mit einem Schleier verhüllt, da haben wir in Demut in den Grenzen zu 
bleiben, die Gott gezogen hat. Wenn Paulus über der Erwählung der Gemeinde lobpreist und 
anbetet (Eph. 1, 3. 4) und Petrus seine Briefempfänger ermuntert, ihre Erwählung mit allem Fleiß 
zu befestigen (2. Petri 1, 10), so haben wir nicht das Recht, diese Wahrheit zu unterschlagen. Wer 
im .heiligen Gleichgewicht der ganzen Schrift bleiben will, darf nichts verheimlichen, was klar 
geoffenbart ist. 

Erwählung bedeutete in der Umgangssprache der Zeit, in der das Neue Testament entstand, ein 
Einfordern von Abgaben und Steuern, war das Aussuchen und Auslesen von dem, was einem 
zusagte und geeignet erschien, aus einer vorhandenen Menge irgendwelcher Waren oder 
Gebrauchsgegenstände, bezeichnete aber auch die Aushebung waffenfähiger Männer zum 
Kriegsdienst. Die heiligen Schreiber haben diesen weltlichen Begriff übernommen und ihn mit 
köstlichem Inhalt gefüllt. 

Wir wollen das, was Gottes Wort über Erwählung sagt, an Hand von acht Fragen zu beantworten 
versuchen. Dabei soll uns immer bewußt bleiben, daß nur der das Wesen der Erwählung 
geistesmäßig versteht, der sich selber durch Gottes Gnade erwählt weiß, der das lebendige, durch 
nichts zu erschütternde Zeugnis des Heiligen Geistes in sich trägt, daß er, der einst zerbrochen und 
entwertet als verlorener Sünder vor Gott lag, nach des Vaters Vorkenntnis und Vorsatz erwählt ist. 

 

 Wer erwählt? 

 

In Joh. 15, 16a sagt der Herr zu seinen israelitischen Jüngern: "Ihr habt nicht mich erwählt, sondern 
ich habe euch erwählt!" Erwählung ist also nicht Sache des Geschöpfes, sondern des Schöpfers. 
Damit ist eigentlich jede sogenannte Religiosität, d. h. jeder Versuch, von sich aus Gott zu nahen 
und in Beziehung zu ihm zu treten, als etwas Unmögliches verurteilt. Wenn Gott selbst sich nicht 
zu uns herabneigte und uns zu sich zöge, so wäre all unser Ringen und Suchen, unser Sehnen und 
Beten völlig sinnlos. Wenn ein orientalischer Fürst oder Kaufherr über den Sklavenmarkt ging, so 
suchten nicht die Sklaven ihren Herrn aus, sondern der Herr die Sklaven, die ihm persönlich aus 
irgendwelchen Gründen zusagten. Starke Männer waren mehr zu Fabriksklaven, Frauen und 
Mädchen zu Feldsklavinnen und wieder andere, sonderlich wohlgestaltete Jünglinge, zu 
Haussklaven und Knabenführern (Pädagogen) geeignet. 



2 | 30  

Ganz ähnlich verhält es sich mit der göttlichen Erwählung. Gott sucht Menschen und Engel für sich 
aus, die er für bestimmte Dienste und Aufgaben braucht. Er fragt nicht seine Geschöpfe, ob sie 
ihm wohl angehören möchten oder nicht, sondern er sucht sie nach seinem Gutdünken aus und 
zahlt den für sie festgesetzten Kaufpreis. Damit sind sie sein rechtmäßiges Eigentum, und er kann 
mit ihnen machen, was er will. 

Das ist nur eine Seite unserer Heilsergreifung: die göttlichjuristische, wenn wir so sagen wollen. 
Daß daneben noch eine liebesmäßig-menschliche besteht, soll in diesem Zusammenhang nur 
angedeutet, aber nicht behandelt werden. 

Die Erwählung entspringt nicht, wenn wir das töricht so aus-drücken dürfen, einer 
augenblicklichen Laune, einer vorübergehenden Stimmung Gottes, wie das oft bei uns seelisch 
verkrampften Erdengeschöpfen der Fall ist, so daß wir durch einen unüberlegten Schritt in Fragen 
der Ehe, des Berufes, der Freundschaft, der Politik usw. oft in tiefe Nöte und Verwirrungen 
hineinkommen - nein, die Erwählung unseres Vaters in Christo geschieht nach Vorkenntnis und 
Vorsatz! 

Lesen wir darüber zunächst 1. Petri 1, 2! Dort steht von den Fremdlingen oder Beisassen von der 
Zerstreuung geschrieben, daß sie auserwählt sind nach Vorkenntnis Gottes des Vaters. Was ist 
Vorkenntnis oder Zuvorwissen? Diesem Ausdruck begegnen wir nur zweimal im Neuen Testament: 
einmal hier an unserer Stelle, und einmal in Apg. 2, 23. Dort bezeugt Petrus, daß der Herr Jesus 
nach der Vorkenntnis Gottes den Israeliten übergeben oder ausgeliefert und von diesen durch die 
Hand von Gesetzlosen ermordet wurde. 

Das gleiche Vorherwissen Gottes, das seinen Sohn vor Grund-legung der Welt zum Schlachtopfer 
für die Sünde der Schöpfung bestimmte und ihn deshalb in die Hände von Mördern lieferte, hat 
auch die Gläubigen, denen Petrus schrieb, auserwählt. Drei Dinge werden im Zusammenhang mit 
dem Zuvorwissen genannt, durch die oder zu deren Zweck die Auserwählung geschah: 

1.Heiligung oder Geheiligtsein des Geistes;  

2.Gehorsam oder Einwilligung; 

3.  Blutbesprengung Jesu Christi. 

Hier haben wir, wenn wir so sagen wollen, Beweis und Siegel der Erwählung. Wer sein 
Geistesleben (und damit natürlich auch sein Seelen- und Leibesleben) heiligen läßt, in die bewußte 
Gehor-samsstellung Gott gegenüber eintritt und sich unter die Blutbesprengung Jesu stellt, weist 
sich dadurch als Erwählter aus, macht dadurch, wie wir später sehen werden, seine Erwählung fest 
(2. Petri 1, 10). 

Von dem Vorherwissen Gottes spricht, wie wir sahen, nur Petrus. Der Nationenapostel, Paulus, 
gebraucht mit besonderer Vorliebe ein anderes Wort, das etwas stärker ist, das nicht nur ein 
Vorherwissen, sondern ein Vorherfestsetzen bedeutet: er spricht von der Auserwählung nach 
einem Vorsatz. 

In Römer 9, 11 sagt er, daß der Vorsatz Gottes bei der Erwäh-lung entscheidend sei, da es nicht auf 
Menschenwerke, sondern auf Gottes Berufung ankomme. Als Beweis dafür nennt er die 
Geschichte von Jakob und Esau, wo, entgegen dem Recht und Gesetz, nicht der Kleinere dem 
Größeren, sondern der Größere dem Kleineren, d. h. der Erstgeborene dem Nachgeborenen 
dienen sollte. 

Gott faßt seine Vorsätze in, Christo Jesu (Eph. 3, 11) und läßt den nach seinem Vorsatz Berufenen 
und Auserwählten alles zum Besten dienen, macht ihnen also das All dienstbar (Römer 8, 28), 



3 | 30  

Wenn wir das wirklich zu fassen vermöchten, welch selige, erlöste und gelöste Menschen wären 
wir da! 

Wir wollen es einmal drastisch ausdrücken: das gesamte All ist uns dienstverpflichtet. Es muß uns 
nicht nur zum Besten dienen, wie gewöhnlich übersetzt und zitiert wird, sondern es dient uns 
tatsächlich zum Guten! Das All "wirkt", ist am Werk für die Auserwählten Gottes. Auch Leid und 
Not, Enttäuschung und Verdruß - alles, wirklich alles muß uns zum Heil gereichen, steht im Dienste 
Gottes für uns und damit in unserem Dienste. 

Auch in Römer 11, 5 spricht Paulus von der Erwählung. Er be-zeichnet die Israeliten, die in der Zeit 
der Verstockung ihres Volkes zum Glauben kommen, als einen Überrest nach Auserwählung der 
Gnade. Die Masse des irdischen Heilsträgers ist verhärtet, aber eine Auswahl erlangt aus Gnaden 
das Heil. Genau so ist es mit den Nationen. Sie sind in ihrer Gesamtheit verblendet und gehen, von 
Gott dahingegeben, ihre eigenen Wege des Zerrbruchs und Verderbens (Apg. 14, 16). Aber eine 
Auswahl, berufen nach dem Grundsatz der Gnade, wird gesammelt, geheiligt und vollendet. 
Auserwählung beruht nie auf Verdienst oder Leistung, sondern vollzieht sich gemäß dem 
Grundsatz der unverdienten und unverdienbaren Gnade Gottes. 

In 5. Mose 7, 7. 8 lesen wir: "Nicht weil euer mehr (oder: wür-diger!) wären als aller Völker, hat 
Jehova sich euch zugeneigt und euch erwählt; denn ihr seid das geringste unter allen Völkern; 
sondern wegen Jehovas Liebe zu euch, und weil er den Eid hielt, den er eueren Vätern 
geschworen, hat Jehova euch mit starker Hand herausgeführt und dich erlöst aus dem Hause der 
Knechtschaft, aus dem Hause des Pharaos, des Königs von Ägypten." Warum erwählte Gott gerade 
Israel zum Heilsträger für die Nationen der Erde? Nicht etwa deshalb, weil es größer oder würdiger 
gewesen wäre als die anderen Völker, sondern weil er es aus freier, unbegreiflicher Liebe liebte 
und den Eid hielt, den er seinen Vätern geschworen hatte. Darum führte und führt er es die vielen 
wunderbaren Gnadenwege und die mannigfachen demütigenden Gerichtspfade. Immer wieder 
versuchten die Nationen, Israel auszurotten. Es ist ihnen nicht gelungen und wird ihnen nie 
gelingen. Denn dieses Volk ist von Gott erwählt und steht unter seiner besonderen Führung und 
Leitung. Mögen auch in der kommenden Endzeit zwei Drittel des heiligen Samens ausgetilgt 
werden und das restliche Drittel durch das Feuer der Gerichte gehen müssen (Sach. 13, 8. 9), - die 
Liebe Gottes und die Treue zu seinem eigenen Wort ist dennoch stärker als alles, was Menschen 
und Völker vorhaben! Unser Gott ist kein Meineidiger, der bei sich selber mit heiligem Eide 
schwört, dann aber nicht gewillt oder nicht in der Lage ist, seine Zusagen einzulösen und seine 
Versprechungen zu halten. 

Wir sehen also, daß fünf Dinge Gott bewegen, Menschen zu erwählen: seine Vorkenntnis oder sein 
Vorherwissen, sein Vorsatz oder Entschluß, seine Gnade oder Liebeshuld, seine Liebe und seine 
Treue zu seinem eigenen Verheißungswort. Hier vermag kein Geschöpf einzugreifen oder 
mitzubestimmen; alles kommt von Gott und ist allein eine Angelegenheit seines eigenen Herzens. 

II. Was ist Erwählung? 

 

Erwählung ist Zielerreichung ohne Umweg. Das sehen wir aus der Geschichte Israels. Gott hat 
verheißen, ganz Israel zu erretten. In vielen Zusammenhängen des Alten Testamentes wird uns das 
bezeugt. Paulus drückt das in den lapidaren Worten aus: "Ganz Israel (oder: Gesamt-Israel) wird 
errettet werden!" (Römer 11, 26.) Nun hat sich aber das Volk verstockt. Muß Gott seinen Plan jetzt 
aufgeben? Erweist sich die Bosheit des Geschöpfes als stärker als die Liebe des Schöpfers? Das zu 
behaupten, wäre Lästerung! 



4 | 30  

Als Jesajas den furchtbaren Gerichtsauftrag bekam, der die Verstockung Israels besiegelte ("Gehe 
hin und sprich zu diesem Volke: Hörend höret und verstehet nicht; und sehend sehet und 
erkennet nicht! Mache das Herz dieses Volkes fett und mache seine Ohren schwer, und verklebe 
seine Augen; damit es mit seinen Augen nicht sehe und mit seinen Ohren nicht höre, und sein Herz 
nicht verstehe, und es nicht umkehre und geheilt werde!" 6, 9. 10), bedeutete das für ihn nicht 
eine endgültige und unabänderliche Verwerfung seines Volkes. Er sprach drei kurze Worte, in 
denen einerseits der Schmerz über das Verblendungsgericht ausgedrückt ist, die aber andererseits 
voll tiefer, brünstiger Hoffnung sind. Er frug nur: "Wie lange, Herr?" (6, 11.) Dann erhielt er nicht 
etwa die Antwort, die so viele Fromme für ihre Mitmenschen bereit haben, wenn sie sich nicht 
sogleich beim ersten Anhieb bekehren wollen: "Auf ewig!", sondern ihm wurde die tröstliche 
Zusage gegeben: "Bis die Städte verwüstet sind, ohne Bewohner, und die Häuser ohne Menschen 
und das Land zur Öde verwüstet ist, und Jehova die Menschen weit entfernt hat und der 
verlassenen Orte viele sind inmitten des Landes. Und ist noch ein Zehntel darin, so wird es 
wiederum vertilgt werden, gleich der Terebinthe und gleich der Eiche, von welchen, wenn sie 
gefällt sind, ein Wurzelstock bleibt; ein heiliger Same ist sein Wurzelstock." (6, 11b-13.) 

Ganz Israel wird errettet werden. Das hat Gott gesagt; und das bleibt bestehen. Aber welche 
Umwege muß das verstockte, halsstarrige Volk geführt werden, bis es zum gottverordneten Ziele 
kommt! Die Masse aller Nationen, auch Israels, will immer den Irrweg und kann nur durch tiefe 
und schwere Gerichte zurechtgebracht werden. Die Auswahl hingegen kommt auf dem kürzesten 
Weg zum Ziel. 

Das lesen wir in Römer 11, 7. "Was Israel begehrt, das hat es nicht erlangt; aber die Auserwählten 
haben es erlangt, die übrigen jedoch sind verstockt worden." Das Begehren Israels ist die 
Königsherrschaft seines Messias. Das ist ihm als Volk zugesagt, und das wird Gott, der nicht lügen 
kann und seinem eigenen Eidschwur treu bleibt, auch halten. 

Aber die heilsnotwendige Voraussetzung, der Geist der Buße, fehlte der Masse und fehlt ihr auch 
heute noch. Darum muß Gott, menschlich gesprochen, so lange warten, bis Israel Buße tut. Daß 
diese nationale Buße ein Geschenk Gottes ist und mit einem Male kommt, wenn Jehova den Geist 
der Gnade und des Gebetes ausgießt (Sach. 12, 10), ist die innere göttliche Seite, auf die wir hier 
nicht näher eingehen wollen. 

Die innerlich durch Buße Aufgeschlossenen sind die Erwählten. Sie erlangen das Heil, während die 
verstockte Masse im geistlichen Tode bleibt. Das gilt sowohl hinsichtlich Israels als auch der 
Nationen. Aus dem irdischen Bundesvolk Gottes und aus den übrigen Völkern der Erde wird jetzt 
die Auswahlgemeinde gesammelt, eben die Erwählten, die auf weit kürzerem Weg, nämlich durch 
Gnade, das Heil erlangen, das den übrigen erst nach langen, bangen Todesäonen durch Gerichte 
zuteil wird. 

Nach dem Untergang der Rotte Korah (4. Mose 16, 1-33) murrte das Volk Israel wider Mose und 
Aaron und beschuldigte sie, Mörder geworden zu sein (Vers 41). Gott erschien darauf in den 
Schechina, der Herrlichkeitswolke, und ließ 14 700 der Rebellen sterben. Moses und Aaron aber 
traten fürbittend für das Volk ein und Gott gebot: "Rede zu den Kindern Israel und nimm von 
ihnen je einen Stab für ein Vaterhaus, von allen ihren Fürsten nach ihren Vaterhäusern, zwölf 
Stäbe; du sollst den Namen eines jeden auf seinen Stab schreiben. Und den Namen Aarons sollst 
du auf den Stab Levis schreiben; ... und es wird geschehen, der Mann, den ich erwählen werde, 
dessen Stab wird sprossen; und so werde ich vor mir stillen das Murren der Kinder Israel, das sie 
wider euch murren." (4. Mose 17, 2-5.) 



5 | 30  

"Des anderen Tages, als Mose in das Zelt des Zeugnisses hineinging, siehe, da hatte der Stab 
Aarons vom Hause Levi gesproßt: er hatte Sprossen getrieben und Blüten gebracht und Mandeln 
gereift." (Vers 8.)  

Daß ein totes Holz lebendig wird, gleichzeitig sproßt, blüht und Früchte trägt, ist von tiefer, 
sinnbildlicher Bedeutung. Was hier im Symbol geschehen ist, wird sich einst am ganzen Volk Israel 
vollziehen. Denn alle Einzelereignisse sind typische Vorbilder für große, umfassende 
Begebenheiten, die sich später im Vollumfang wiederholen werden. Darum lesen wir in Jes. 27, 6: 
"In Zukunft wird Jakob Wurzel schlagen, Israel blühen und knospen; und sie werden mit Früchten 
füllen die Fläche des Erdkreises." Ganz Israel trägt also dereinst Knospen, Blüten und Früchte, wie 
das vorbildlich am Aaronsstab der Fall war. 

Dieser Stab wurde später in die goldüberzogene Bundeslade gelegt als Erinnerringszeichen an das 
Murren Israels (4. Mose 17, 10), wo er neben dem Mannakrug und den Gesetzestafeln aufbewahrt 
wurde, wie Hebr. 9, 4 berichtet: „. . . die Lade des Bundes, überall mit Gold bedeckt, in welcher der 
goldene Krug war, welcher das Manna enthielt, und der Stab Aarons, der gesproßt hatte, und die 
Tafeln des Bundes." 

Diese Beglaubigung der Erwählung durch das Sprossen, Blühen und Früchtetragen des dürren 
toten Stabes hat auch uns etwas zu sagen. Es ist uns ein Beweis dafür, daß Gott aus dem Tode 
Leben zu erwecken vermag. Das hatte er schon vorher geoffenbart, als er aus den schlaffen 
Lenden Abrahams und dem erstorbenen Mutterschoß der Sara den Erben der Verheißung, Isaak, 
erstehen ließ. Jede Erwählung bedeutet die Erweckung von Gottesleben aus dem Tode. Sehen wir 
das nicht wieder bei der Opferung Isaaks? Er war ein dem Tode Preisgegebener, und Abraham 
hatte ihn schon im Geiste geopfert, als Gott ein stellvertretendes Schlachtschaf statt seiner 
annahm. 

Die Juden, die das Rote Meer durchzogen, waren buchstäblich "Lebende aus Toten". Dem Element 
des Todes ausgeliefert, wur-den sie, im Gegensatz zu den Ägyptern, auf wunderbare Weise dem 
Leben wiedergeben (Hebr. 11, 29). 

War nicht auch Jona ein Lebender aus dem Tode? Völlig ab-geschnitten vom Leben, wurde er ein 
gewaltiges Vorbild auf Israel und auf den Herrn (Matth. 12,40). Er ist auch ein Abbild unseres 
inneren Lebens, die wir einst alle ungehorsam und auf der Flucht vor Gott waren, bis er uns 
irgendwie in die Enge führte, wir ihn anriefen und er uns aus Gnaden errettete. 

Nach diesen gewaltigen Meerbildern wollen wir uns noch an ein Wüstenbild erinnern, das uns den 
Grundsatz bestätigt, daß alle Erwählte Lebende aus Toten sind. Gehen wir im Geiste in jene 
gewaltige Talebene, in der bis zur jetzigen Stunde die Knochen derer bleichen, die einst auf dem 
Zug von Ägypten ins Land der Verheißung ungehorsam waren und deshalb durch den Verderber 
getötet wurden und alle umkamen (1. Kor. 10, 1-11). Lesen wir das gewaltige 37. Kapitel des 
Propheten Hesekiel, das sich einmal, wer weiß wie bald!, erfüllen wird. Wenn die vielen toten 
Israeliten aus dem Staube der Wüste auferstehen und den vor Jahrtausenden unterbrochenen Zug 
in das Land der Verheißung fortsetzen und vollenden, dann ist das nichts anderes als Leben aus 
dem Tode. - Erwählte genießen die Glückseligkeit der Lebensgemeinschaft mit Gott, wie Ps. 65, 4 
geschrieben steht: "Glückselig, den du erwählst und herzunahen lässest, daß er wohne in deinen 
Vorhöfen! Wir werden gesättigt werden mit dem Guten deines Hauses, dem Heiligen deines 
Tempels." Nur Berufene und Erwählte dürfen und können Gott nahen und bei ihm wohnen, so daß 
sie bei ihm die wesenhafte Sättigung all ihrer Sehnsüchte und ihres Liebeshungers finden.  

Welch ein gesegnetes Vorrecht, bei Gott zu wohnen! Wohnen bedeutet daheim sein, sich wohl 
fühlen und völligen Frieden haben, d.h. umfriedet und abgegrenzt sein von der gequälten und sich 



6 | 30  

quälenden Welt. Wenn wir im Buch der Psalmen ein wenig weiterblättern, so finden wir, daß nicht 
nur Erstlinge bei Gott wohnen werden und Gott in ihnen Wohnung macht; Ps. 68, 18 bezeugt nach 
einer wortgetreuen Übersetzung: "Auch die Empörer sollen wohnen bei Gott!" 

Die in Gottes Vorhöfen wohnen, werden gesättigt werden mit den reichen Gütern seines Hauses 
und dürfen ins Heiligtum eintreten. Was darin an Heilsbesitz, Heilsgenuß und Heilsverwaltung 
beschlossen ist, vermögen wir wohl erst dann annähernd zu fassen, wenn wir die prophetische 
und symbolische Bedeutung der Stiftshütte und des Tempels aus der Schrift zu verstehen 
beginnen. Es ist ein großes, seliges Vorrecht der Erwählten, aller dieser Segnungen teilhaftig zu 
werden. 

Erwählung bedeutet Kostbarmachung! Das ersehen wir aus Haggai 2, 23, wo wir lesen: "Jehova 
spricht: Ich werde dich wie einen Siegelring machen, denn ich habe dich erwählt, spricht Jehova 
der Heerscharen." Erwählte sind Gott so kostbar wie ein Siegelring. Was soll das bedeuten? Der 
Siegelring ist in der Schrift oft ein Bild von etwas sehr Wertvollem. So bittet z. B. die Braut in 
Hohelied 8, 6 den Geliebten: "Lege mich wie einen Siegelring an dein Herz, wie einen Siegelring an 
deinen Arm!" Wie kostbar ein Siegelring ist, ersehen wir auch aus Jer. 22, 24: "So wahr ich lebe, 
spricht Jehova, wenn auch Konja, der Sohn Jojakims, der König von Juda, ein Siegelring wäre an 
meiner rechten Hand, so würde ich dich doch von dannen wegreißen." 

Der Siegelring, den man am Finger oder an einer Schnur um den Hals trug, diente dazu, Verträge 
zu beglaubigen, war also ein Zeichen der Vollmacht. Wenn der Vater dem heimgekehrten ver-
lorenen Sohn einen Fingerreif gibt (Lukas 15, 22), so bedeutet das, daß ihm Vollmacht verliehen 
wird, an Stelle des Vaters zu handeln, zu kaufen und zu verkaufen und alles zu verwalten. Wir 
können, rein menschlich gesehen, durchaus begreifen, daß der älteste Sohn, dem von Rechts 
wegen dieses Amt zustand, darüber verbittert wurde und dem jüngeren Bruder grollte. In dieser 
Ge-schichte werden uns zutiefst köstliche Gnadengrundsätze Gottes enthüllt, der die Menschen 
vor den lange vor ihnen erschaffenen Engeln erwählte (die Menschheit ist der jüngere Bruder; der 
ältere dagegen sind die Engelwelten!), aus der Menschheit wiederum den verlorenen Sohn Israel 
begnadet, aus den Nationen jedoch die wertlosen Nichtse zum Leib oder Körper seines Sohnes 
erwählt. 

Entsprechend den drei Teilen der Stiftshütte, dem Vorhof, dem Heiligtum und dem Allerheiligsten, 
gibt es Gnade für alle (Titus 2, 11), Berufung für viele und Auserwählung für wenige (Matth. 20, 
16). Denn in den Vorhof durften zum eigenen Heil alle Israeliten eingehen; in das Heiligtum 
dagegen durften nicht alle, sondern nur viele eintreten, nämlich der ganze Stamm Levi; ins 
Allerheiligste aber hatten nur wenige Zutritt, nämlich der Hohepriester. 

Wir ersehen daraus, daß Erwählung niemals eine Sache für die Masse, sondern immer nur für 
wenige ist. Sie ist das Herausholen und Zubereiten einer Heilskörperschaft, mit der Gott etwas 
Besonderes vorhat, die er zum Dienst an den anderen, den Nichterwählten, benützen will. 
Erwählung ist also nicht etwas, was uns von den anderen trennt, sondern im Gegenteil eng und 
herzlich mit ihnen verbindet. Es sind in erster Linie nicht besondere Vorrechte, sondern heilige 
Liebespflichten, die uns dadurch gegeben werden. 

 

III. Wer wird erwählt? 

 

Nicht nur Menschen werden erwählt. Auch unser Herr ist ein Auserwählter, ja, der Auserwählte 
Gottes (Lukas 23, 35). Die Christusfeinde bezeugten das ihm höhnisch und erwiesen sich damit als 
Propheten wider Willen. Wir finden das ja öfter, daß Menschen tiefe Gotteswahrheiten 



7 | 30  

aussprechen, ohne sich dessen bewußt zu sein. Denken wir etwa nur an die Szene, die uns in Joh. 
11, 45 bis 53 geschildert wird! Ohne sein Wissen und Wollen sprach Kaiphas einen Grundsatz aus, 
der eine köstliche Weissagung ist. Vieles von dem, was die Freunde Hiobs sagten, wurde von Gott, 
verurteilt (Hiob 42, 7. 8b). Und dennoch enthalten ihre Reden wunderbare Offenbarungen der 
Weltschöpfung und Weltregierung. Christus ist der Auserwählte Gottes und "Auserkorene (oder 
Ausgezeichnete) vor Zehntausenden" (Hohelied 5, 10). Da 10 000 die Maßzahl der Engel ist, so 
bedeutet das, daß Christus hoch über allen Engeln steht, wie ja auch Hebr. 1, 4 von ihm bezeugt: 
"Er ist um so besser geworden als die Engel, als er einen vorzüglicheren Namen vor ihnen ererbt 
hat." 

In 1. Petri 2, 4 wird der Herr der lebendige Stein genannt, der von Menschen verworfen, aber bei 
Gott auserwählt und kostbar ist. Dieses Zeugnis ist eine Anspielung auf Ps. 118, 22, wo wir lesen: 
„Der Stein, den die Bauleute verworfen haben, ist zum Eckstein geworden. " 

Christus, der Messias, wird in der Schrift in mancherlei Zusammenhängen Stein genannt. Denken 
wir etwa an 1. Mose 49, 24, wo er als "Stein Israels" bezeichnet wird; erinnern wir uns an Jes. 8, 
14, wo von ihm als von dem "Stein des Anstoßes und Fels des Strauchelns" gesprochen wird; oder 
vergegenwärtigen wir uns Jes.28, 16: "So spricht der Herr Jehova: Siehe, ich gründe einen Stein in 
Zion, einen Stein der Bewährung, einen kostbaren Eckstein gegründetster Grün-ung; wer glaubt 
(oder vertraut), wird nicht ängstlich eilen (oder: nichts beschleunigen wollen!)" Die vielen Stellen 
des Neuen Testamentes, in denen auf diese beiden Jesajazeugnisse Bezug genommen wird, wollen 
wir nicht anführen; jeder aufmerksame Bibelleser wird sie kennen. Halten wir fest, daß Christus 
der gotterwählte lebendige Stein ist. Er ist der Herr der Engel, dem gegenüber die gefallenen, 
gesetzlosen Engel verfinsterte und die ungefallenen Engel erstarrte Steine sind. 

Und doch gibt es auch unter den vielen Klassen und Gruppen von Himmelsmächten, Gewalten, 
Ausführenden, Gerichtsherren usw. "auserwählte Engel". Paulus erwähnt sie in 1. Tim. 5, 21, wenn 
er dort schreibt: "Ich bezeuge ernstlich vor Gott und Christo Jesu und den auserwählten Engeln, 
daß du diese Dinge ohne Vorurteil beachtest, indem du nichts nach Gunst tust." Nicht vor dem 
Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist, sondern vor Gott und Christo Jesu und den 
auserwählten Engeln legt er sein ernstes Zeugnis ab. Das sollte uns zu denken geben. Sind es 
vielleicht die sieben Geister Gottes von Offb. 4, 5? Wir wissen es nicht. Wir wissen auch nicht, 
warum und wozu diese Engel auserwählt sind, welche Rolle sie jetzt spielen und vielleicht später 
noch spielen werden - all das ist uns unbekannt. Es wäre müßige Gedankenspielerei, darüber 
Überlegungen anzustellen, da die Schrift nur hier von auserwählten Engeln spricht. Wir sollten in 
aller Demut einsehen, wie wenig wir doch von Gottes Tun und Walten in Gericht und Gnade 
wissen, und uns mit großer Freude auf die Zeiten freuen, die uns noch viele bis jetzt unbekannte 
Herrlichkeiten enthüllen werden. 

Wie köstlich ist die Zusage Gottes an sein Volk Israel, wenn er ihm sagen läßt: "Ihr seid ein 
auserwähltes Geschlecht, ein könig-liches Priestertum, eine heilige Nation, ein Volk zum 
Besitztum, damit ihr die Tugenden dessen verkündigt, der euch berufen hat aus der Finsternis zu 
seinem wunderbaren Licht, die ihr einst ,nicht ein Volk' waret, jetzt aber Gottes Volk seid; die ihr 
,nicht Barmherzigkeit empfangen hattet', jetzt aber Barmherzigkeit empfangen habt." (1. Petri 2, 
9. 10.) Wieso war Israel einst "nicht ein Volk"? War es nicht von Anfang an seit seiner Erwählung 
das Volk des Herrn? Vielleicht gibt uns Hes. 16, 3 die Antwort: "So spricht der Herr, Jehova, zu 
Jerusalem: Dein Ursprung und deine Abstammung ist aus dem Lande der Kanaaniter; dein Vater 
war ein Ammoriter und deine Mutter eine Hethiterin." Beachten wir auch die folgenden Verse, die 
uns einen Einblick in die Entstehung des Volkes Israel geben!  



8 | 30  

Aber dieses "auserwählte Geschlecht" benahm sich gar nicht standesgemäß! Es wurde nach und 
nach „ein ausgelassenes Hurenweib", das aber ein schmachtendes (schwaches oder krankes) Herz 
im Busen hatte (Hes. 16,30 nach der Elberfelder Bibel, der Textbibel und französischen und 
englischen Übersetzungen!). 

Daß mit diesem "Nicht mein Volk" wirklich Israel gemeint ist, ersehen wir auch aus Hosea 1, 10, 
nach welcher Stelle Petrus zitiert. Dort lesen wir: „Die Zahl, der Kinder Israel wird sein wie der 
Sand des Meeres, der nicht gemessen und nicht gezählt werden kann; und es wird geschehen an 
dem Orte, an dem zu ihnen gesagt wurde: Ihr seid nicht mein Volk, wird zu ihnen gesagt werden: 
Kinder des lebendigen Gottes.“ Man lese anschließend das ergreifende 2. Kapitel des Propheten 
Hosea, das uns nicht nur einen tiefen Einblick in die Art und das Ausmaß der Wiederherstellung 
des Bundesvolkes gibt, sondern uns auch das von brünstiger Liebe erfüllte Herz Gottes enthüllt. 

Vielleicht aber waren die Empfänger der petrinischen Briefe nicht nur Juden, sondern auch 
Heiden. Dann aber nur solche, die sich Israel angeschlossen hatten, um so, als wilder Ölbaum 
eingepfropft in den ursprünglichen Ölbaum des Volkes der Wahl, der Wurzel und Fettigkeit mit 
teilhaftig zu werden (Römer 11, 17). Das ist aber etwas ganz anderes als die Auswahl aus den 
Nationen, die Paulus bedient, die nicht auf dem Boden des Vorrangs Israels steht, sondern eine 
wesentlich andere Art der Erwählung und Berufung empfing. 

Denn es gibt verschiedene Arten der Erwählung: solche von Grundlegung der Welt an und solche 
vor Grundlegung der Welt. Vergleichen wir folgende Zusammenhänge: 

1. Erwählung von Grundlegung der Welt an: Matth. 13,35; 

Matth. 25,34; Offb. 13, 8; Offb. 17, 8. 

2. Erwählung vor Grundlegung der Welt: Joh. 17,24; Eph. 1,4; 1.Petri 1, 2O. 

Indem also solche aus den Nationen sich Israel anschließen, werden sie der Erwählung Israels 
teilhaftig. Das lesen wir schon in der Satzung des Passah, wie wir sie in 2. Mose 12,43-50 
aufgezeichnet finden. Solche Beisassen, die Teilhaber der Erwählung Israels wurden, waren z.B. 
der Kämmerer der Kandaze (Apg.8, 26ff.), der Hauptmann Cornelius (Apg. 10,1) u.a.m. 

Dieser überaus wichtige Unterschied, für den viele gar keinen Blick und gar kein Verständnis 
haben, gilt es wohl zu beachten. Die Nationen als, solche werden einst glückselige Untertanen des 
Königreiches Jesu Christi auf Erden werden,  teilhaftig der irdischen Segnungen Israels. Auf dieser 
Linie laufen viele Gläubige der Jetztzeit. 

Daneben aber lehrt die Schrift die Bestimmung der Herauswahl aus den Nationen als Gemeinde 
des Leibes des Christus, die nicht irdischer, sondern himmlischer Berufung teilhaftig ist. Freilich 
liegt das nicht für den natürlichen, unerleuchteten Verstand offen und faßlich auf der Oberfläche; 
es sind das Geheimnisse, die durch den Geist der Offenbarung mit erleuchteten Augen des 
Herzens geschaut und im Glauben "in" den Herrn und in der Liebe zu allen Heiligen ergriffen 
werden (Eph. 1, 15-19), über die die Gemeinde als Haushalter oder Verwalter gesetzt ist (1. Kor. 4, 
1). 

Man sollte lieber mit Blinden über Farben oder mit Tauben über Musik streiten als mit 
unerretteten oder unerleuchteten Menschen über diese hohen und heiligen Dinge. Sie sind 
Fleischlichen und Seelischen nur Torheit und Ärgernis; so war es, so ist es, und so wird es bleiben, 
bis der Herr kommt. 

In Apg. 9, 15 nennt der Auferstandene und Verklärte den Apostel Paulus "ein auserwähltes Gefäß". 
Er sollte seinen Namen vor Nationen, Könige und Söhne Israels tragen und dabei viel leiden. Dieses 
auserwählte Werkzeug war ein gewaltiger Gottes- und Christusdarsteller, aber auch ein Typ auf 



9 | 30  

Israel und die Nationen sowie die gefallenen und ungefallenen Engelmächte. Er war 
gewissermaßen ein Programm Gottes für die Schöpfung, ein Offenbarer dessen, was und wie Gott 
ist und was er zu tun vorhat. 

Nennt er sich doch in 1. Tim. 1, 15. 16 den ersten, äußersten oder höchstgradigen Sünder, an dem 
und durch den Jesus Christus seine ganze Langmut erzeigen, seine sämtliche Geduld zur Schau 
stellen wollte. 

Gott hat das tiefe Verlangen, sich selbst zu offenbaren, sein ureigentliches Sein und Wesen zu 
enthüllen. So lesen wir, daß Gott an Pharao seine Macht erzeigte (Römer 9, 17), an anderen 
Menschen seinen Zorn kundtat (Römer 9, 22), an der Gemeinde in den kommenden Äonen, den 
noch vor uns liegenden zukünftigen Ewigkeiten, den "überschwenglichen Reichtum seiner Gnade" 
enthüllen werde (Eph. 2, 7), an Paulus aber, diesem auserwählten Gefäß, all das darstellte, was an 
Geduld und Langmut in seinem Herzen war und ist und immer sein wird. 

Darum nennt sich der Apostel ein gottverordnetes Muster, ein Modell oder einen Entwurf für alle, 
die jetzt oder später glauben werden (1. Tim. 1, 16b). Wieviele tiefe und köstliche Wahrheiten 
dürfen wir da lernen, wenn wir Paulus in seiner Lebensführung, in seinem Dienst und in seinen 
innersten Herzensentschlüssen betrachten! Lebte doch damals, als er seine Briefe schrieb, nicht 
mehr sein Ich, sondern Christus lebte in ihm! Stellt er doch gött-liche Grundsätze dar" da er 
sowohl durch das Evangelium zeugt gleich einem Vater, als auch Mutterschoß für andere ist, da er 
gleich einer Mutter Geburtswehen um sie leidet. Er ist hinsichtlich Israels eine vorzeitige Geburt, 
aber auch zugleich Lehrer und Vorbild für die Nationen und deren Herauswahl; er ist tadellos in 
dem durch die Engel gegebenen Gesetz und doch auch zugleich Abbild für den Feind, den größten 
Sünder und Verfolger der Gemeinde; - er ist fürwahr ein göttliches Modell für alle! 

So können wir verstehen, daß Paulus ein erwähltes Rüstzeug, ein ganz besonderes Gefäß Gottes 
ist und er sich dessen auch in stolzer Demut bewußt war, er, der alles zu opfern bereit war, um 
seinen Herrn zu verherrlichen durch Leben oder durch Sterben. 

Von der Erwählung der Gemeinde lesen wir in Eph. 1, 4. Wir sahen bereits, wer auserwählte und 
wann die Erwählung statt-fand. Nun wollen wir sehen, welche Art von Menschen und zu welchen 
Aufgaben sie erwählt werden. 

Zunächst die Frage, die uns als Nationen sehr bewegt: von welcher Beschaffenheit müssen 
diejenigen sein, die Gott auserwählt? Welche Voraussetzungen werden gefordert? Was muß man 
tun, um dem bevorrechteten Kreis der Auserwählten anzugehören? Die göttliche Antwort wird uns 
mit heiliger Freude und tiefer Seligkeit erfüllen. Denn in unseren irdisch-natürlichen Verhältnissen 
und Umständen, wählt man doch immer nur das Beste aus. Wenn ein Baumeister ein besonders 
wertvolles Gebäude errichten will, so verschafft er sich das beste und edelste Material, dessen er 
habhaft werden kann. Das ist durchaus zu verstehen. Genau so wird ein Lehrer, wenn er seiner 
vorgesetzten Behörde oder sonst jemand zeigen will, was er durch seinen Unterricht geleistet hat, 
nicht die schlechtesten und unfähigsten, sondern die begabtesten und tüchtigsten Schüler 
vorführen; er wählt die Besten aus. 

Machte es Gott geradeso wie wir Menschen, dann wären du und ich nicht auserwählt. Denn wir 
haben durch den Heiligen Geist erkannt, wie abgrundtief verloren, wie völlig verderbt und unfähig 
für Gott wir sind. Wir müßten auf immer davon abstehen, Anteil zu erlangen an seiner eigenen 
Herrlichkeit. 

Nun aber lesen wir in 1. Kor. 1, 27. 28: „Das Törichte der Welt hat Gott auserwählt . . . und das 
Schwache der Welt hat Gott aus-erwählt . . . und das Unedle der Welt und der Verachtete der 
Welt hat Gott auserwählt und das, was nicht ist: . . ." 



10 | 30  

Vergegenwärtigen wir uns einmal klar die fünf Gruppen derer, die erwählt werden, und fragen wir 
uns, ob wir auch zu ihnen gehören! Es sind 

1.Törichte, Dumme oder Einfältige; 

2.Schwache, Dürftige, Unbedeutende, Kränkliche oder   Kraftlose; 

3.Unedle, Niedrige, Ehrlose oder Gewöhnliche; 

4.Verachtete oder für völlig unwert Gehaltene; 

5.Nichtse oder Nullen, d. h. solche, die in Wahrheit gar keine Existenzberechtigung haben! 

Man hat diese fünf Gruppen von Erwählten die "Garderegimenter Gottes" genannt. Das ist mir 
eine schöne Garde! Die hat sich Gott herausgesucht? Klingt das nicht wie Hohn? Das sind ja die 
Allererbärmlichsten, die man sich überhaupt denken kann! 

Und doch ist dem so! Gott treibt in diesen, seinen heiligsten Belangen keinen Spott. Ihm ist es 
darin bitterernst. Wenn wir, du und ich, uns nicht zu einer dieser fünf Gruppen rechnen, wirklich 
davon überzeugt sind, daß wir nach dem Naturbestand unseres Seins und Wesens tatsächlich dazu 
gehören, dann sind wir keine Erwählte! Denn auserwählt sein bedeutet nicht, wie das die Welt 
meint, groß und hoch von sich halten, sondern im Gegenteil sehr klein und niedrig von sich 
denken, sich zu dem Auskehricht und Abschaum rechnen, den es auf dieser Welt gibt. 

Nur wer sich in die demütigen Tiefen dieses Zerbruchs- und Entwertungsprozesses hineinführen 
läßt, vermag das Wunder der Erwählung wirklich und wesenhaft zu fassen. Es ist wie bei dem 
Gesetz des Aussatzes (3. Mose' 13). Wenn an der einen oder anderen Stelle des Körpers der 
Aussatz zu sehen ist, so wird der Betreffende für unrein erklärt. "Wenn aber der Aussatz in der 
Haut ausbricht und der Aussatz die ganze Haut dessen, der das Übel hat, bedeckt, von seinem 
Kopfe bis zu seinen Füßen, wohin auch die Augen des Priesters blicken ; und der Priester besieht 
ihn, und siehe,  der Aussatz hat sein ganzes Fleisch bedeckt, so soll er den, der das Übel hat, für 
rein, erklären; hat es sich ganz, in weiß verwandelt, so ist er rein!" 

Wer in seinem Leben nur die eine oder andere Schwachheit oder Sünde sieht, der ist in Gottes 
Augen unrein. Wer aber erkennt und zugibt, daß er vom Gift der Sünde völlig durchseucht ist, daß, 
wohin seine Augen schauen, vom Kopf bis zu seinen Füßen nur Böses ist und an ihm offenbar wird 
vor dem heiligen Flammenblick des wahren Hohenpriesters - daß auch seine vermeintlichen 
Tugenden im letzten Grunde nur glänzende Laster sind -, wer das einzusehen und einzugestehen 
den Mut hat, der wird um des Opfers Christi willen für rein erklärt. Bist du, der du diese Zeilen 
liesest, wirklich rein in Gottes Augen? Weißt du das auch ganz gewiß? 

0 abgrundtiefes Wunder der Erwählung! Wie beschämst und demütigst, aber wie erhebst und 
beseligst du zugleich! Wer kann dich fassen, ohne in überströmende Anbetung auszubrechen? Ge-
schmäht und gescholten vom satten Pharisäismus menschlich ge-machter Frömmigkeit, bist du 
doch das Einzige, was Gottes und unser Herz wirklich beglückt und mit heiligen Wonnen erfüllt 
und überfließen lässt! 

 

 

IV. WOZU erwählt Gott? 

 

Erwählung hat es nicht mit ewigem Tod oder ewigem Leben zu tun, sondern mit Dienst. Das 
ersehen wir klar aus Joh. 15, 16, wo der Herr seinen Jüngern sagt: "Ich habe euch auserwählt und 



11 | 30  

euch gesetzt, auf daß ihr hingehet, und Frucht bringet.“  Nicht Gerettetwerden, sondern 
Fruchtbringen ist der Zweck der Erwäh-lung. Wenn aus einer Arbeitsgruppe einer oder einige zu 
einer besonderen Dienstleistung auserwählt werden, so bedeutet das doch nicht, daß die anderen 
bestraft oder verurteilt werden, sondern eben nur, daß die Auserwählten eine besondere Aufgabe 
auszuführen haben. Oder wenn ein Lehrer aus einer Schulklasse einen Schüler aussucht, so hat 
dieser einen besonderen Dienst zu tun, der irgendwie der ganzen Klasse zugute kommt. Die Klasse 
selbst jedoch wird nicht bestraft oder benachteiligt; im Gegenteil, sie hat den Gewinn durch die 
Sonderaufgabe des Auserwählten, der die Hefte auszuteilen, die Landkarte aufzuhängen, eine 
Zeichnung an der Wandtafel anzufertigen hat oder dergleichen. 

Die gleiche Zweckbestimmung ersehen wir aus 1. Petri 2, 9. Wozu wird Israel zum auserwählten 
Geschlecht? "Damit ihr die Tugenden dessen verkündigt, der euch berufen hat aus der Finsternis 
zu seinem wunderbaren Licht!“ Das Bezeugen oder Darstellen der Tugenden, der 
Vortrefflichkeiten Christi ist der Berufungszweck, ist die Erwählungsabsicht Gottes für sein Volk. 
Damit sind nicht alle anderen Völker endlos verdammt und verloren; im Gegenteil! Ihr Heil kommt 
aus den Juden (Joh.4, 22), und Israel ist das Licht der Nationen, ist Heilsvermittler bis an die Enden 
der Erde (Jes.49, 6). Oder lesen wir das großartige Bild, das uns Sach. 8, 20-23 zeichnet: "So spricht 
Jehova der Heerscharen: Es wird geschehen, daß Bewohner und Völker vieler Städte kommen 
werden; und die Bewohner der einen werden zur anderen gehen und sagen: ,Laßt uns doch 
hingehen um Jehova anzuflehen und Jehova der Heerscharen zu suchen!'“ „Auch ich will gehen!“ 
Und viele Völker und mächtige Nationen werden kommen, um Jehova der Heerscharen in 
Jerusalem zu suchen und Jehova anzuflehen. So spricht Jehova der Heerscharen: In jenen Tagen da 
werden zehn Männer aus allerlei Sprachen der Nationen ergreifen, ja ergreifen werden sie den 
Rockzipfel eines jüdischen Mannes und sagen: „Wir wollen mit euch gehen, denn wir haben 
gehört, daß Gott mit euch ist.“ 

Wir ersehen aus diesen Schriftzeugnissen, wozu Israel erwählt ist: es soll Heilsträger und 
Gnadenvermittler an die Völkerwelt sein. Auch hier verfährt Gott nach dem gleichen Grundsatz, 
den wir bei der Gemeinde des Christus sahen: nicht das Wertvollste und Edelste, sondern das 
Wertloseste erwählt Gott, wie 5. Mose 7, 7 geschrieben steht: "Nicht weil euer mehr (oder 
würdiger!) wären als aller Völker, hat Jehova sich euch zugeneigt und euch erwählt; denn ihr seid 
das geringste unter allen Völkern." 

Israel ist, wie wir sahen, erwählt, um den Völkern der Erde das Heil zu vermitteln. Zu welchem 
Zweck aber ist die Gemeinde des Christusleibes erwählt, der wir angehören dürfen? Wozu hat 
Gott dich und mich herausgerissen aus dem Betrug dieser Zeit und Welt und uns die Herrlichkeit 
seines Sohnes enthüllt? 

Wir wollen zwei Zweckbestimmungen betrachten, zu denen wir erwählt sind: eine äußere für die 
Gegenwart, die unseren Wandel angeht, und eine innere für die Zukunft, die unseren 
Ewigkeitsdienst betrifft. Beide sind gleich wichtig und köstlich. 

Eph. 1, 4 sagt uns, daß wir auserwählt sind in Christo Jesu vor Grundlegung der Welt, "auf daß wir 
heilig und tadellos seien vor ihm". Die Gewißheit der Auserwählung macht nicht leichtsinnig und 
selbstsicher, sondern bedeutet im Gegenteil eine sittliche Verpflichtung, heilig und makellos zu 
wandeln. Die hohe Stellung "in ihm" verpflichtet und befähigt zum gottgemäßen Zustand "vor 
ihm". "In ihm" sind wir "in Christo"; vor ihm stehen und wan-deln wir "im Herrn". Was wir in 
Christo sind und haben, hat es immer mit dem zu tun, was uns von Gott gegeben, was von ihm 
allein gewirkt ist und völlig ohne jedes Zutun unsererseits ge-schieht. Unsere Darstellung jedoch, 
unser Wandel in Kampf und Anfechtung, unser Werden und Wachsen, vollzieht sich unter 



12 | 30  

Anwendung unserer sittlichen Entscheidungsfreiheit immer "im Herrn". Wer eine dieser beiden 
Seiten leugnet, bringt sich und die ihn hören, in tiefste Nöte und Konflikte! 

Darum spricht auch Paulus in den ersten drei Lehrkapiteln des sogenannten Epheserbriefes von 
den Segnungen, die uns in Christo eignen, d.h. uns ohne jegliches Zutun oder Mitwirken 
unsererseits aus freier Gnade gegeben sind; Kapitel 4, 1 dagegen beginnt ganz kennzeichnend mit 
den Worten: "Ich ermahne euch nun, ich, der Gefangene im Herrn." Gesegnet sind wir in Christo, 
ermahnt werden wir im Herrn! 

Wer da glaubt, er habe als Auserwählter besondere Vorrechte und brauche es nicht so genau zu 
nehmen, der hat das Wesen der Erwählung nicht verstanden. Erwählt sein legt uns die heilige 
Pflicht auf, heilig und tadellos zu wandeln. Nach unserem Wort ist ein heiliges, makelloses Leben 
die Zweckbestimmung unserer Erwählung. Möchten dein und mein Herz zutiefst davon erfaßt und 
erfüllt sein! 

Dazu kommt aber ein Zweites! Unser Auserwähltsein birgt nämlich auch Ewigkeitsaufgaben 
großen Ausmaßes in sich. Schlagen wir nochmals 1. Kor. 1, 27, 28 auf! Dort wird uns bezeugt, dass 
Gott das Törichte der Welt deshalb auserwählt, damit er die Weisen zuschanden mache; durch die 
Auserwählung des Schwachen soll das Starke abgetan werden; durch die Auserwählung der 
Unedlen und Verachteten und der Nichtse soll das, was etwas ist, unwirksam oder wertlos 
gemacht werden. 

Nun erhebt sich die Frage, wer mit den Weisen, den Starken und den etwas Seienden gemeint ist. 
Sind es nur Menschen oder sind es vielleicht auch Wesen höherer Ordnung? 

In 2. Sam. 14, 20 wird die Weisheit Davids mit der Weisheit eines Engels Gottes verglichen, so daß 
er alles erkennt und überschaut, was auf Erden vorgeht. Demnach wissen die Engel, wenigstens 
was den äußeren Ablauf des Weltgeschehens angeht, mehr als die Menschen. Es können also 
unter den Weisen, die durch die Erwählung der Törichten zuschanden werden sollen, sehr wohl 
Engel verstanden werden. 

Lesen wir nicht vom Gelüsten der Engel, in das uns geschenkte Evangelium hineinzuschauen? Und 
steht nicht auch geschrieben, daß den Fürstentümern und Gewalten in den Himmelsregionen 
durch die Gemeinde die Weisheit Gottes gezeigt werden soll? Hier sieht und ahnt der Glaube 
große und köstliche Zusammenhänge zwischen der sichtbaren Menschen-welt und der 
unsichtbaren Engelwelt, der wir ja nach 1. Kor. 4, 9 ein Schauspiel oder Theater sind. Wer sind nun 
die Starken oder Stiere oder Büffel, von denen wir in mancherlei Zusammenhängen lesen? Denken 
wir an Hiob 41. 16, Ps.: 29, 1; 78, 24. 25 und 89, 6! Die beiden letzten Stellen lassen aus ihrem 
Kontext ohne weiteres erkennen, daß es sich nicht um Menschen, sondern um Engel, um 
Himmelsbewohner handelt. Denn das Manna, das Himmelsgetreide oder Himmelsbrot, war ja 
keine Erdenfrucht für Menschen, sondern eben eine Nahrung für Bewohner der oberen Welt. 

Daß in Ps. 89, 6 Engel gemeint sind, ist offensichtlich, da ja nicht solche auf Erden, sondern Wesen 
"in den Wolken" mit dem Herrn verglichen werden sollen. Das erhellt noch Klarer aus dem 
vorhergehenden und dem folgenden Vers. Ps. 89, 5 lautet: "Die Himmel werden deine Wunder 
preisen, Jehova, und deine Treue in der Versammlung der Heiligen." Die hier genannte Ver-
sammlung der Heiligen ist also nicht hier unten auf Erden; son-dern droben im Himmel; es sind 
Geistwesen höherer Art. Der 7. Vers heißt: "Er ist ein Gott, gar erschrecklich im vertrauten Kreise 
der Heiligen und furchtbar über alle, die rings um ihn her sind." Von dem hier genannten 
vertrauten Kreis oder der Rats-versammlung lesen wir in Hiob 1 und 2 und in anderen 
Zusammenhängen der Schrift. Die Heiligen, die "rings um ihn her sind", können ja keine Menschen 
sein. Denn einmal sind die Menschen nicht um ihn her, sondern tief und weit unter ihm, und zum 



13 | 30  

anderen ist er gegen uns nicht "gar erschrecklich", sondern ein liebender Vater, der seine Sonne 
aufgehen läßt über Gerechte und Ungerechte und regnen läßt über Böse und Gute. 

Der Herr selbst nennt Satan in Matth.12, 29 (vgl. Mark. 3, 27 und Luk.11, 20!) einen Starken, und 
auch in Jes. 28, 2 und Amos 5, 9 spricht die Schrift von Gottes Feind als von dem Starken. 

Aus all diesen Zusammenhängen ersehen wir unzweideutig, wer wohl die Weisen und die Starken 
sind, die durch unser Erwähltsein zuschanden werden. Daraus erkennen wir aber auch die 
umfassenden Ewigkeitsaufgaben, die auch Paulus in dem knappen, aber vielsagenden Wort 
andeutet: "Wisset ihr nicht, daß wir Engel richten werden?" (1.Kor. 6, 3.) 

Wir sind also zu großen Diensten erwählt. Denn Erwählung hat es mit Aufgaben an Anderen und 
Späteren zu tun und hat nicht den Zweck, uns in ein Eigenleben frommer Beschaulichkeit zu 
führen und die übrigen Geschöpfe Gottes endlos und ziellos der Verdammnis zu überlassen. Wer 
das glaubt oder gar noch sich darüber freut, der weiß wahrlich nicht, was Erwählung ist und hat 
vom Geiste Gottes keinen Hauch verspürt. 

Der Hohepriester, der im Allerheiligsten seinen gottverordneten Dienst tat, war auch ein 
Erwählter. Aber nicht für sich, sondern für das ganze Volk (Hebr.5, 1; 7, 27)! So ist der Auserwählte 
für die anderen da, denen er nach Gottes heiligem Liebesplan dienen darf und in diesem Dienst 
schon jetzt die Wonnen der zukünftigen Welten und die Glückseligkeit des Vaters in sich trägt. 

 

 

V. Wie steht Gott zu seinen Auserwählten? 

 

Wenn jemand im Orient zur Zeit, als unser Neues Testament entstand, einen Menschen kaufte, 
um ihn als Haus-, Fabrik- oder Feldsklaven zu verwenden, so konnte er mit ihm machen, was er 
wollte; er hatte unbedingtes Verfügungsrecht über ihn. Nicht selten kam es vor, daß solche armen 
Leibeigenen auf irgendeine Art zu Tode gequält wurden, um Teilnehmern an Gastmählern oder 
Zuschauern bei Festvorführungen den Nervenkitzel eines aufregenden Schauspiels zu bereiten. 
Denken wir nur an die Arena zu Rom, an die Neronischen Gärten, wo Menschen, mit Werg 
umwickelt, als Fackeln benützt und bei lebendigem Leibe verbrannt wurden! Es kam vor, daß 
Sklaven zerhackt und als Fischfutter in Karpfenteiche geworfen wurden.  

Nur selten kam ein Sklavenhalter in ein Herzensverhältnis der Liebe zu seinem leibeigenen 
Untertan; doch geschah es öfter, daß begabte Sklaven sich freikauften oder sonstwie frei wurden 
und später führende Stellungen einnahmen. So war Felix, von dem in Apg. 24 die Rede ist, vor dem 
sich Paulus verteidigte, ursprünglich Sklave, hatte es aber dank seiner Grausamkeit und Anmaßung 
bis zum römischen Landpfleger über Judäa gebracht. Auch war es oft der Fall, daß schöne 
Sklavinnen ihre Herren an sich zu fesseln wußten und dadurch einflußreiche, führende Rollen in 
deren Leben spielten. Im großen ganzen aber war das Los eines Sklaven unsagbar hart; er hatte 
keinerlei Rechte und wurde meist wie ein Tier, wie eine tote Sache behandelt, die man kaufte oder 
verkaufte, ausnützte und wegwarf. 

Wie ganz anders handelt Gott mit solchen, die er erwählte und die durch den Gehorsam des 
Glaubens seine Sklaven wurden! Wie ist sein Herz mit heißer Liebe zu ihnen erfüllt! Wenn wir an 
einem menschlichen Vorbild sehen wollen, was unseren Vater hinsichtlich der Seinen bewegt, wie 
er über die Seinen denkt und was er für sie fühlt, so brauchen wir nur das kleine Philemonbrieflein 
nachzulesen. Dort handelt es sich ja um einen entlaufenen Sklaven namens Onesimus, der im 
Gefängnis in Rom mit Paulus zusammenkam und durch dessen Dienst zum lebendigen Glauben 



14 | 30  

durchbrach. Mit welchen Tönen unvergleichlicher Liebe und Herzensgüte bürgt der Apostel für 
diesen Burschen! "Ich bitte dich um der Liebe willen, ich alter Paulus, der ich nun ein Gefangener 
Jesu Christi bin. Ich wollte dich nämlich wegen meines Sohnes Onesimus bitten, den ich gezeugt 
habe in den Banden . . . Ich sende ihn dir jetzt zurück und mit ihm sozusagen mein Herz." (9-12.) 
Diesen Onesimus (auf deutsch: Nützlich!), der einst durchaus kein Onesimus war, nennt Paulus 
sein eigenes Herz! Er sieht nicht länger einen Sklaven in ihm, sondern einen geliebten Bruder (Vers 
16)! 

Was das bedeutet, erkennen wir daraus, wenn wir bedenken, daß man entlaufenen Sklaven mit, 
glühendem Eisen ein F (fugitivus = Flüchtling) auf die Stirn brannte. Solche Ausreißer wurden 
gewöhnlich entweder zu Tode gepeitscht oder ins Pistrinum geschickt, wo sie lebenslang die 
Mühle drehen mußten. Um einem Entlaufen vorzubeugen, ließen manche Herren ihren Sklaven 
Metalltafeln um den Hals schmieden, worauf stand, wohin sie im Falle der Flucht zurückgeschickt 
werden sollten. Sklaven durften nicht zu den oberen Göttern beten; ihnen überließ man den Kult 
untergeordneter Feld-, Wald- und Wiesengottheiten. 

Das war die Stellung eines Sklaven in der Zeit, als das Neue Testament entstand. Und in diesem 
wunderbaren Buch nennt sich Paulus einen Sklaven Jesu Christi, werden auch wir als Sklaven 
Gottes bezeichnet. Wie ganz anders empfindet unser Vater in Christo Jesu uns gegenüber! Was 
denkt und fühlt er hinsichtlich unserer, die er aus dem Sklavenmarkt der Welt und Sünde 
auserwählt und zurückgekauft hat durch das Blut seines Sohnes? 

Wir wollen nur ein Dreifaches nennen, um einen Einblick zu bekommen, wie Gott zu seinen 
Auserwählten eingestellt ist, was ihm seine "Sklaven des Gehorsams" bedeuten.  

1. In Jes.42, 1 lesen wir das Wort des Herrn: "Siehe, mein Knecht, den ich stütze, mein 
Auserwählter, an welchem meine Seele Wohlgefallen hat, ich habe meinen Geist auf ihn gelegt, er 
wird das Recht hinausbringen zu den Nationen." Mögen wir nun diese Schrift auf das erwählte 
Volk Israel beziehen, wenn es zurechtgebracht sein wird und seine gewaltigen Missionsaufgaben 
an den Völkern erfüllt - mögen wir es erbaulich in der Jetztzeit auf uns anwenden (was wir mit 
einem jeden Wort Gottes tun müssen und dürfen!) - oder mögen wir den Herrn selbst darin 
erblicken, auf den ja jedes Gotteswort im letzten und tiefsten Sinne zielt - wir ersehen immer aus 
diesem Zeugnis, daß Gott an seinen Auserwählten Wohlgefallen hat. 

Spricht doch der Vater aus dem Himmel herab von seinem geliebten Sohn, an dem er 
Wohlgefallen gefunden hat!  

Doch auch an uns und unserer Vollendung hat der Vater Wohlgefallen! Denken wir etwa an Eph. 1, 
5, wonach wir nach dem Wohlgefallen des Willens Gottes zur Sohneswürde zuvorbestimmt sind; 
oder erinnern wir uns, daß uns nach Eph. 1, 9 das Geheimnis seines Willens nach seinem 
Wohlgefallen kundgetan wurde; oder sinnen wir darüber nach, was es bedeutet, daß der Herr 
nach Phil. 2, 16 selbst das Wollen und Vollbringen in uns wirkt nach seinem Wohlgefallen; 
vergessen wir auch nie, daß ein würdiger, dem Herrn und dem Evangelium geziemender Wandel 
dient "zu allem Wohlgefallen" (KoI. 1, 10)! All das offenbart uns die überaus große und köstliche 
Wahrheit, daß wir als Auserwählte unter dem Wohlgefällen oder Wonnewillen Gottes stehen. 

Nur in diesem Lichte ahnen wir etwas von der Überfülle heiliger Liebe, die aus der paulinischen 
Fürbitte von 2. Thess. 1, 11. 12 herausleuchtet, wo der Apostel schreibt: "Deshalb beten wir auch 
allezeit für euch, auf daß unser Gott euch würdig erachte der Berufung und erfülle alles 
Wohlgefallen seiner Gütigkeit und das Werk des Glaubens in Kraft, damit der Name unseres Herrn 
Jesus verherrlicht werde in euch und ihr in ihm nach der Gnade unseres Gottes und des Herrn 
Jesus Christus." 



15 | 30  

Halten wir als erstes fest: Erwählte stehen unter dem Wohlgefallen Gottes. An ihnen hat der Vater 
seine Freude; alle seine Lust ist an seinen Heiligen (Ps. 16, 3). 

2. Um seiner Auserwählten willen verkürzt Gott Zeiten des Gerichtes. Das bezeugt Matth. 24, 22, 
und Lukas 18, 7. 8a erhärtet das. Dort lesen wir: "Wenn jene Tage (d.i. der Drangsal) nicht verkürzt 
würden, so würde kein Fleisch gerettet werden; aber um der Auserwählten willen werden jene 
Tage verkürzt werden." "Gott aber, sollte er das Recht seiner Auserwählten nicht ausführen, die 
Tag und Nacht zu ihm schreien, und ist er in Bezug auf sie langsam? Ich sage euch, daß er ihr Recht 
schnell ausführen wird." 

Wir wollen uns das klarzumachen versuchen, indem wir einen achtfachen Christusauftrag 
nachlesen, den wir in Jes.61, 1-3 aufgezeichnet finden. Er lautet: "Der Geist des Herrn, Jehovas, ist 
auf mir, weil Jehova mich gesalbt hat, um den Elenden frohe Botschaft zu bringen, mich gesandt 
hat, zu verbinden, die zerbrochenen Herzens sind, Freiheit auszurufen den Gefangenen und 
Öffnung des Kerkers den Gebundenen; um auszurufen das Jahr der Annehmung Jehovas und den 
Tag der Rache unseres Gottes, zu trösten alle Trauernden; um den Trauernden Zions aufzusetzen 
und ihnen zu geben Kopf-schmuck statt Asche, Freudenöl statt Trauer, ein Ruhmesgewand statt 
eines verzagten Geistes." Hier sind zwei wichtige Äonen nebeneinandergestellt: das Jahr der 
Annehmung oder der Huld und der Tag der Rache unseres Gottes. Als dem Herrn in der Synagoge 
zu Nazareth die Buchrolle des Propheten Jesaja gereicht wurde und er nach der Gepflogenheit 
reisender Propheten oder Schriftausleger daraus vorlas, um einige erläuternde Bemerkungen 
hinzuzufügen, brach er mitten im Satz ab, rollte das heilige Pergament zu, gab es dem 
Synagogendiener, der es ihm gereicht hatte, zurück und legte sein Zeugnis der Gnade ab (Lukas 4, 
14-22a).  

Heute leben wir im "Jahr der Betätigung des Wohlgefallens Jahwes" (so wörtlich nach Jes. 61, 2). 
Dieses Jahr dauert schon fast zwei Jahrtausende. Und doch ist es trotz des Versagens Israels und 
der Nationen noch nicht zu Ende. Noch ruft und lockt Gott durch seinen Geist Menschen aus dem 
Volk der Wahl und den übrigen Völkern heraus. 

Wenn aber diese Gnaden- oder Gunstzeit Gottes zu Ende sein wird, wenn er die Gemeinde des 
Leibes des Christus von der Erde weggenommen haben wird, dann bricht der Tag der Rache 
unseres Gottes an. Beachten wir, daß die Gnade ein Gottesjahr, die Rache hingegen nur einen 
Gottestag währt! Dieser Tag der Rache ist die Drangsalszeit, die 70. Danielsche Jahrwoche, die also 
sieben Jahre dauert bzw. in diese Woche hineinfällt und in ihrer vollen, schrecklichen Auswirkung 
nur dreieinhalb Jahre währt. 

Arthur Muhl - Zürich hat in einer geistvollen, gründlichen Bibelarbeit über die Sterne, die von Gott 
als Zeichen der Erinnerung, der Warnung, der Hoffnung und der Ermunterung gesetzt sind, 
nachgewiesen, daß der Äon der Drangsalszeit eigentlich viel länger dauern sollte, aber um der 
Auserwählten willen verkürzt wird. Gottes Herz empfindet das Leid seiner Geschöpfe mit und hat 
die Absicht und das Verlangen, durch ein Mindestmaß von Leiden ein Höchstmaß von Herrlichkeit 
auszuwirken. 

Halten wir das nicht nur für die Endzeit, sondern auch für unser persönliches, gegenwärtiges 
Leben fest, daß Gott um seiner Auserwählten willen Leidenszeiten verkürzt, in Drangsal und 
Gerichtsspannungen ein abgekürztes Verfahren macht! Darüber wird unser Herz froh und dankbar 
und lernt ihm willig gehorchen und völlig vertrauen, komme, was da wolle. 

3. Auch wenn Gottes Auserwählte zeitweise Feinde sind, so sind und bleiben sie dennoch Geliebte! 
Das bezeugt Paulus in Römer 11, 28. 29, wo wir lesen: "Hinsichtlich des Evangeliums sind sie 



16 | 30  

(Israel) zwar Feinde, um euretwillen, hinsichtlich der Auswahl aber Geliebte, um der Väter willen. 
Denn die Gnaden-gaben und die Berufung Gottes sind unbereubar." 

Warum haßt Israel in seiner Gesamtheit das Evangelium? Wes-halb verwirft es seinen eigenen 
Messias? Warum bereitet es seinem Gott und sich selbst so viele Schmerzen? "Um euretwillen!" 
Hätte Israel seinen Herrn bei seinem ersten Auftreten als Retter und König angenommen, so wäre 
das verheißene Reich aufgerichtet worden. War doch seine Botschaft ein Bußruf an das Volk, 
damit das Königreich Gottes kommen könne. Israel aber tat nicht Buße, verwarf seinen 
rechtmäßigen König und tötete ihn als Staatsfeind und Gotteslästerer. 

Nach der Auferstehung Christi wurde das Reich dem verblendeten Volk nochmals angeboten, wie 
wir u. a. in Apg. 3, 19. 20 lesen: "So tut nun Buße und bekehret euch, auf daß eure Sünden 
ausgetilgt werden und Zeiten der Erquickung kommen vom Angesicht des Herrn und er euch den 
zuvorverordneten Jesus Christus sende." Hätte Israel Buße getan, so wäre der Herr sofort 
wiedergekommen und hätte sein Reich aufgerichtet. Daß das aber nicht geschah, war wohl 
einerseits eine Sünde Israels, aber andererseits uns zum Heil und zur Herrlichkeit. Es wäre, 
menschlich gesprochen, nie zu einer Berufung und Bildung der Leibesgemeinde Christi aus den 
Nationen gekommen, es hätte kein paulinisches Fülleevangelium gegeben. Darum sind die Juden, 
die den Sohn Gottes verworfen haben, Feinde "um unsretwillen"! Ihre Ablehnung und Feindschaft, 
ihre Verstockung und ihr Gericht kommt uns zugut und bildet die Heilsgrundlage unserer 
Herrlichkeit. 

Wir verstehen, wenn der Apostel angesichts solch wunder-barer Zusammenhänge, die kein 
Menschenherz ersinnen konnte, ausruft: „0 Tiefe des Reichtums, sowohl der Weisheit als auch der 
Erkenntnis Gottes! Wie unausforschlich sind seine Gerichte und unausspürbar seine Wege!" 
(Römer 11, 33.) 

Auserwählte bleiben Geliebte Gottes, selbst wenn sie zeitweise Irr- und Umwege gehen. Daß ihr 
Straucheln und Fallen wohl zum eigenen Verderben, aber auch zum Heil anderer gereicht, ist eine 
anbetungswürdige Wahrheit, die uns ein wenig in die Liebespläne der Gnadenallmacht Gottes 
hineinschauen läßt. Der Herr behandelt uns nicht wie entlaufende Sklaven, wenn wir einmal seine 
Hände loslassen und in der Torheit unseres Ungehorsams eigene Wege gehen. Er holt uns wieder 
zurück und scheut keine Züchtigung der Liebe, um, uns wieder ganz für sich zu gewinnen. Das wird 
er dereinst in der Drangsalszeit an Israel tun, und das tut er jetzt an uns, den Gliedern des Leibes 
des Christus. 

Welch ein Wunder der Gnade, daß Gott seine Feinde liebt! 

". . . zwar Feinde... aber Geliebte . . .!" sagt unser Wort in Römer 11, 28. Gott liebt die Welt, den 
Kosmos, das dem Gesetz der Sünde verfallene System der gegenwärtigen Weltordnung (Joh.3, 16). 
Seine Heilsträger jedoch, sei es Israel als Segenskanal der Erde und aller Nationen, oder sei es die 
Gemeinde des Leibes seines Sohnes als Herr über das All, stehen unter seiner besonderen Güte 
und Fürsorge. 

Ein Dreifaches erkannten wir bezüglich der Stellung Gottes zu seinen Auserwählten: 

1.Gottes Auserwählte stehen unter seinem besonderen Wohl-gefallen;  

2. um ihretwillen verkürzt Gott heilsnotwendige Leidens- und Gerichtszeiten; 

3. sie sind, wenn auch zeitweise Feinde, dennoch seine Geliebten. 

Ist es da nicht ein überaus großes Vorrecht, zu den Auserwählten zählen zu dürfen? Sollte die 
Tatsache, in Christo Jesu vor Grundlegung der Welt erwählt worden zu sein, uns nicht mit tiefer 
und heiliger Freude erfüllen und uns zu treuem, heiligem Danken und Dienen anspornen? 



17 | 30  

 

 

VI. Welche Folgen hat die Erwählung für uns? 

 

Wo irgend Gott etwas Wesenhaftes wirkt in dieser Weltzeit, die unter dem Fürsten der Gewalt der 
Luft steht (Eph. 2, 2), da fühlt sich der Feind bedroht und ergreift seine Gegenmaß-nahmen. Gott 
läßt ihn gewähren, obwohl es ihm ein Leichtes wäre, ihn durch einen Hauch seines Mundes zu 
beseitigen (Hiob 15, 30; 2. Thess. 2, 8). Vorerst gestattet er ihm, alle Register seines Könnens zu 
ziehen, seine sämtlichen, ihm anvertrauten Machtmittel zu gebrauchen, damit zuletzt sein völliges 
Unvermögen offenbar wird. Unser Auserwähltsein hat mancherlei Folgen für uns. Zunächst ergibt 
sich für alle Gotterwählten die Tatsache, daß sie von der Welt gehaßt werden. Das sagt der Herr 
sehr klar und unzweideutig in Joh. 15, 18. 19, wo wir lesen: "Wenn die Welt euch haßt, so wisset, 
daß sie mich vor euch gehaßt hat. Wenn ihr von der Welt wäret, würde die Welt das Ihrige lieben; 
weil ihr aber nicht von der Welt seid, sondern ich euch aus der Welt erwählt habe, darum haßt 
euch die Welt." 

Aus der Welt Auserwählte tragen nicht mehr die Kennzeichen dieses verfinsterten Kosmos in und 
an sich. Sie werden darum von den gottlosen oder frommen "Leuten dieses Aons" als 
Fremdkörper, als Störenfriede empfunden und gehaßt. Das ist eigentlich verwunderlich! Denn 
Gläubige sind doch ganz anders geworden, haben doch eine Erneuerung und Entfinsterung 
erfahren, sind doch nicht mehr ein Fluch, sondern ein Segen für ihre Umgebung. Ihnen gilt das 
Wort von 1. Kor. 6, 9b-11: "Weder Hurer noch Götzendiener noch Ehebrecher noch Weichlinge 
noch Knabenschänder noch Diebe noch Habsüchtige noch Trunkenbolde noch Schmäher noch 
Räuber werden das Reich Gottes ererben. Und solche sind eurer etliche gewesen; aber ihr seid 
abgewaschen, ihr seid geheiligt, ihr seid gerechtfertigt worden in dem Namen unseres Herrn Jesus 
und durch den Geist unseres Gottes." Ist es nicht verwunderlich, daß man Menschen nur deshalb 
haßt, weil sie rein, treu und zuverlässig geworden sind? "Wundert euch nicht, Brüder, wenn die 
Welt euch haßt!" ruft Johannes in seinem ersten Brief (3, 13) den Heiligen aus Israel zu. 

Wer anders, besser geworden ist als seine Umgebung, ist ein fortwährender Vorwurf gegen seine 
Mitmenschen. Darum wird er gehaßt und gelästert. Das bezeugt auch Petrus, wenn er in I 4, 3-4 
schreibt: "Die vergangene Zeit ist uns genug, den Willen der Nationen vollbracht zu haben, indem 
wir wandelten in Aus-schweifungen, Lüsten, Trunkenheit, Festgelagen, Trinkgelagen und 
frevelhaften Götzendienereien; wobei es sie befremdet, daß ihr nicht mitlaufet zu demselben 
Treiben der Ausschweifung, und lästern euch." 

Wenn wir als Auserwählte um unseres Glaubens willen gehaßt und geschmäht werden, ohne daß 
ein berechtigter Anlaß vorliegt, so haben wir alle Ursache, uns zu freuen. Es ist Gnade bei Gott, ein 
besonderes Stehen unter seinem Wohlgefallen, wenn man als Christ leidet. Das lesen wir im 
gleichen Brief des Apostels Petrus in 2, 19. 20. Dort heißt es: "Dies ist wohlgefällig (oder Gnade), 
wenn jemand um des Gewissens vor Gott willen Beschwerden erträgt, indem er ungerecht leidet. 
Denn was für ein Ruhm ist es, wenn ihr ausharret, indem ihr sündiget und geschlagen werdet? 
"Wenn ihr aber ausharret, indem ihr Gutes tut und leidet, das ist wohlgefällig bei Gott." 

Der Haß gegen den und die Auserwählten Gottes hat eine tiefe Ursache. Der Feind wollte die 
Erlösung verhindern, wollte vereiteln, daß 1. Mose 3, 15 wahr werde, wo Gott verheißen hat, dass 
des Weibes Same dem Schlangensamen, also dem Feind, den Kopf zermalmen, ihn besiegen und 
töten werde. Der Weibessame aber ist zutiefst Christus, der dem Fleische nach Israel angehört. 
Darum geht der Kampf Satans gegen das auserwählte Volk! 



18 | 30  

Die Kanaaniter, die unter einem besonderen Fluch standen und dadurch in besonderer Weise 
Werkzeuge des Feindes waren, weilten in dem Lande, das Gott Abraham und seinem Samen ver-
sprochen hatte (1. Mose 12, 6). Nach dem Urtext kann man lesen: "Die Kanaaniter waren bereits 
im Lande." Das will besagen, daß der Feind Abraham zuvorkam und das Land besetzte, das der 
Schauplatz göttlicher Heilstaten werden sollte. 

Nach 1. Mose 12, 10-20 bewirkte Satan eine Hungersnot, wo-durch die Irr- und Umwege 
Abrahams nach Ägypten notwendig wurden, die den Heilsträger göttlicher Verheißung schier zu 
Fall gebracht hätten. So wollte der Feind das Kommen des Retters und damit die Rettung 
verunmöglichen. Alle Versuchungen und Niederlagen dieses Mannes Gottes müssen wir unter 
dem Gesichtspunkt zu verstehen suchen, daß der Feind den heiligen Samen mit allen ihm zu 
Gebote stehenden Mitteln zu vernichten trachtete. Nur so wird uns vieles verständlich, was wir 
unter rein moralischem Gesichtswinkel gar nicht in seinem Vollumfang richtig werten können. 

Die Josephsgeschichte wird uns nur dann wirklich verständlich und in das Licht der Heilsgeschichte 
gerückt, wenn wir begreifen, daß der Feind durch die Hungersnot den ganzen heiligen Samen 
ausrotten wollte und ihn dann später in Ägypten als Nation völlig zu vernichten trachtete (2. Mose 
1, 15. 16). Pharao war ein aus-gesprochenes Werkzeug der Finsternis, um den heiligen Samen zu 
zerstören, damit kein Erlöser und keine Erlösung komme. Als dann aber die Nation immer größer 
und zahlreicher wurde, hatte es Satan auf die königliche Linie besonders abgesehen. "Aber Jehova 
wollte das Haus Davids nicht verderben, um des Bundes willen, den er mit David gemacht, und so 
wie er ihm gesagt hatte, daß er ihm und seinen Söhnen eine Leuchte geben wolle alle Tage" (2. 
Chron. 21, 7). Gott vereitelte alle Anschläge des Feindes. Immer wieder erhielt er einen Erben im 
königlichen Geschlecht am Leben. Vergleiche 2. Chron. 21, 17: "Und sie (d. h. die Philister und 
Araber) zogen wider Juda herauf und brachen ein und führten alle Habe weg, die sich im Hause 
des Königs vor-fand, und auch seine Söhne und seine Weiber; und es blieb ihm kein Sohn übrig als 
nur Joahas, der jüngste seiner Söhne." 

Lesen wir 2. Chron. 22, 10-12; 23, 3, wo es uns lebendig und dramatisch vor Augen gestellt wird, 
worum es dem Feind ging: den königlichen Samen ganz auszurotten! Dort heißt es: "Als Athalja, 
die Mutter Ahasjas, sah, daß ihr Sohn tot war, da machte sie sich auf und brachte allen königlichen 
Samen vom Hause Juda um. Aber Josabath, die Tochter des Königs, nahm Joas, den Sohn Ahasjas, 
und stahl ihn weg aus der Mitte der Königssöhne, die getötet wurden, und sie tat ihn und seine 
Amme in das Schlafgemach. Und so verbarg ihn Josabath, die Tochter des Königs Joram . . . Und er 
war sechs Jahre bei ihnen im Hause Gottes versteckt . . . Und die ganze Gemeinde machte im 
Hause Gottes einen Bund mit dem König. Und Jojada sprach zu ihnen: Siehe, der Sohn des Königs 
soll König sein, so wie Jehova von den Söhnen Davids geredet hat." 

Der Plan Hamans war, sämtliche Juden im ganzen Reich zu vertilgen (Esther 3, 6). Seit dieser Zeit 
versuchte es der Feind immer wieder, auf diese Weise zu seinem Ziele zu kommen. Aber Gott ließ 
es um seines großen Namens und seiner Eidschwüre willen nicht zu. 

Die Mutter Jesu war schwanger geworden, ohne daß ihr Mann sie erkannt hatte. Nach 5. Mose 22, 
20. 21 hätte sie mit Fug und Recht gesteinigt werden können. Denn eine schwangere Frau kann 
nach menschlicher Meinung keine Jungfrau mehr sein. Joseph aber wollte seinem Weibe diese 
Schmach nicht antun, obwohl er sicherlich in starken satanischen Versuchungen stand, dennoch zu 
verlangen, daß sie gesteinigt würde. Wir können uns wohl vorstellen, was in seinem Herzen 
vorgegangen sein mag und welche Kämpfe es gekostet haben mochte, bis der Geist der Gnade 
über die starre Gesetzlichkeit siegte (Matth. 1, 19). Gebrauchte doch der Feind das Gesetz, um den 
Sohn Gottes zu morden, wie wir in Joh. 19, 6b. 7 lesen: "Pilatus spricht zu ihnen: ... ich finde keine 



19 | 30  

Schuld an ihm. Die Juden antworteten ihm: Wir haben ein Gesetz, und nach unserem Gesetz muß 
er sterben. . ." 

Der Kindermord des Herodes (Matth. 2, 16), der direkte Mordversuch Satans (Matth. 4, 6), die 
Absicht der fanatischen Juden, Jesus vom Berg in die Tiefe zu stürzen (Lukas 4, 29), der Seesturm, 
als der Herr im Schiff schlief (Lukas 8, 22-24) - all das müssen wir als Versuche des Feindes 
ansehen, den Herrn um-zubringen, damit er nicht das Erlösungswerk vollbringen könne. 

In Gethsemane steigerten sich diese Versuche zu einer dramatischen Höhe, als der Teufel seinen 
stärksten Untergebenen, den Tod, aussandte, um das Leben Jesu zu nehmen. Lukas 22, 43. 44a 
kann man so übersetzen: "Es erschien ihm aber ein Engel vom Himmel, der ihn anfiel (oder 
überfiel). Und als er im Todeskampfe war, betete er heftiger." Obwohl er schon in der Agonie war 
(das im Urtext gebrauchte Wort ist ein medizinischer Fachausdruck und bedeutet Todeskampf!), 
wurde er doch vom Tode errettet. Das bezeugt uns klar Hebr.5, 7! Der Feind wollte nämlich den 
Herrn töten ehe er ans Kreuz ging. Er konnte es aber nicht, obwohl der Tod, dieser furchtbare 
Engel, es zweimal versuchte. Denn nur "die Seele, welche sündigt, die soll sterben"! Vergeblich 
durchforschte der finstere Bote Satans die heiligen Kammern des Leibes Jesu. Er fand keine Sünde 
und durfte deshalb sein reines Leben nicht wegnehmen. 

Welche gewaltigen Vorgänge mögen in den Stunden von Gethsemane und Golgatha in der 
Geisterwelt stattgefunden haben! Davon können wir nur wenig begreifen. Die Mächte der Bosheit 
erkannten Jesus keineswegs als den Herrn der Herrlichkeit. Denn sonst hätten sie seine 
Kreuzigung, die ihre Niederlage besiegelte, mit allen zu Gebote stehenden Mitteln vereitelt (1. Kor. 
2, 8). Sie glaubten ihn durch Versiegelung des Grabes im Tode halten zu können (Matth. 27, 66). 
Doch der Herr löste die Wehen des Todes auf und konnte keineswegs von ihm, in dessen Gewalt 
er sich freiwillig begeben hatte (Joh. 10, 17. 18), festgehalten werden (Apg. 2, 24). 

Alle Versuche des Feindes, den heiligen Samen, sowohl Israel als auch seinen Messias, 
auszurotten, schlugen fehl. Der Haß gegen das auserwählte Volk und den Auserwählten Gottes 
konnte nicht zum Ziel kommen. Und wenn der gleiche Haß jetzt uns, dem Leibe Christi, 
entgegenschlägt, so dürfen wir uns nicht wundern. Mag der Feind als Engel des Lichts (2. Kor. 11, 
14) oder als Engel aus dem Himmel (Gal. 1, 8) erscheinen, um das Evangelium durch falsche 
Apostel und betrügerische Arbeiter zu verdrehen und die Ausreife der Gemeinde hintanzuhalten - 
wir wissen, daß die Liebe und Treue Gottes größer und stärker ist als alle Macht und List Satans.
  

Halten wir fest: Auserwählte müssen gehaßt werden. Das ist eine innere Notwendigkeit, die im 
Wesen dieser Welt begründet ist. Wer nicht bereit ist, als Verkannter und Geschmähter seinen 
Weg zu gehen, der ist nicht wert, zu den Lieblingen Gottes zu gehören. Wer aber andererseits das 
Wunder der Erwählung wirklich im Geiste erfaßt hat und davon ergriffen ist, der freut sich, um des 
Namens Jesu willen gelästert zu werden. 

Eine zweite Folge für die Auserwählten besteht darin, daß der Feind alle Verführungskünste gegen 
sie anwendet. Schlagen wir Mark. 13, 22 nach, wo der Herr im Blick auf die Endzeit sagt: "Es 
werden falsche Christi und falsche Propheten aufstehen und werden Zeichen und Wunder tun, 
um, wenn möglich, auch die Auserwählten zu verführen." 

Die gottlose Welt ist ohne weiteres dem Feind verfallen. Um sie braucht er sich gar nicht 
besonders zu bemühen. Aber die Auserwählten sind ihm ein Dorn im Auge. Darum sucht er sie 
durch Verführung aus ihrer Glaubensgeborgenheit herauszulocken. Was ihm mit Gewalt nicht 
gelingt, versucht er durch List. 



20 | 30  

Das Volk irdischer Wahl, Israel, war der Verführung besonders ausgesetzt. Der mit Unzucht 
verbundene Götzen-dienst der sie umgebenden heidnischen Völker übte in vielfacher Beziehung 
einen gewaltigen Reiz aus. Darum warnt Gott immer wieder vor dieser Verführung. Denken wir 
nur an Worte wie 5. Mose 11, 16: „Hütet euch, daß euer Herz nicht verführt werde und ihr 
abweichet und anderen Göttern dienet und ihr euch vor ihnen niederbeuget und der Zorn Jehovas 
wider euch entbrenne." Oder schlagen wir nach, was in 2. Chron. 21, 11-15 über den gottlosen 
König Joram geweissagt ist: "Er machte Höhen auf den Bergen Judas und verleitete die Bewohner 
von Jerusalem, Hurerei zu treiben, und verführte Juda dazu. Da gelangte eine Schrift von Elia, dem 
Propheten, an ihn, welche lautete: So spricht Jehova, der Gott deines Vaters David: Darum, daß du 
nicht auf den Wegen deines Vaters Josaphat und auf den Wegen Asas, des Königs von Juda, 
gewandelt hast, sondern auf dem Wege der Könige von Israel gewandelt und Juda und die 
Bewohner von Jerusalem verleitet hast, Hurerei zu treiben nach den Hurereien des Hauses Ahabs, 
und auch deine Brüder, das Haus deines Vaters, ermordet hast, die besser waren als du: siehe, so 
wird Jehova dein Volk und deine Söhne und deine Weiber und alle deine Habe plagen mit einer 
großen Plage; du aber wirst schwer erkranken an einer Krankheit deiner Eingeweide, bis deine 
Eingeweide infolge der Krankheit heraustreten werden Tag für Tag." 

So ernst handelt Gott mit denen, die sein Volk verführen! Möchten doch alle, die der Gemeinde 
des Herrn in Wort oder Schrift als Apostel, Propheten, Evangelisten, Hirten oder Lehrer dienen, 
keine Verführer, keine blinden Blindenleiter, sondern gottbeglaubigte Führer sein! Dann wird über 
ihrem Leben dermaleinst nicht das demütigende, beschämende Wort stehen, das von Joram 
gesagt wurde: "Er ging hin, ohne vermißt zu werden, und man begrub ihn" (2. Chron. 21, 20)! 

In Matth. 24, dem großen Kapitel der Endzeit, redet der Herr öfter von Verführern. Als die Jünger 
Einzelheiten hinsichtlich der Zerstörung des Tempels, der Zeichen seiner Wiederkunft und der 
Vollendung dieses Zeitalters wissen wollten, begann er seine Antwort mit der ernsten Ermahnung: 
"Sehet zu, daß euch nie-mand verführe!" (Vers 4.) In den folgenden Versen 5, 11 und 24 warnte er 
eindringlich vor den Verführern, die selbst die Aus-erwählten zu verführen trachten. 

Daß natürlich der Feind den Spieß umkehrte und den Herrn und die Seinen als Verführer 
hinzustellen versuchte und immer wieder versucht, ist jedem klar, der mit Paulus sagen kann: 
"Seine (d.i. Satans) Gedanken sind uns nicht unbekannt" (2. Kor. 2, 11). So wird der Herr in Matth. 
27, 63 ein Verführer genannt (vgl. Joh. 7, 12), und auch wir müssen es uns gefallen lassen, gleich 
unserm Bruder und Lehrer Paulus als Verführer gebrand-markt zu werden (2. Kor. 6, 8). 

Der Nationenapostel warnt ernstlich vor Verführern, aller Art, wenn er schreibt: "Laßt euch nicht 
verführen: Böser Verkehr ver-dirbt gute Sitten! . . . Ich fürchte, daß etwa, wie die Schlange Eva 
durch ihre List verführte, auch euer Sinn verderbt und abgewandt werde von der Einfalt gegen 
Christus . . . Niemand verführe euch mit eitlen Worten . . . Dies (daß in Christus verborgen sind alle 
Schätze der Weisheit und der Erkenntnis) sage ich aber, auf daß niemand euch verführe durch 
überredende Worte . . . Laßt euch von niemand auf irgendeine Weise verführen, den dieser Tag 
(der Gerichtstag Gottes) kommt nicht, es sei denn, daß zuvor der Abfall komme . . ." (1. Kor. 15, 
33; 2. Kor. 11, 3; Eph. 5, 6; Kol. 2, 4; 2. Thess. 2, 3.) 

   Der Feind wird öfter Verführer genannt; denken wir nur an Offb. 12, 9: "... der große Drache, die 
alte Schlange, welche Teufel und Satan genannt wird, der den ganzen Erdkreis verführt. . ."; Offbg. 
20, 3: ". . . auf daß er nicht mehr die Nationen verführe . . ."; Offb. 20, 7. 8: ". . . wenn die tausend 
Jahre vollendet sind, wird der Satan aus seinem Gefängnis losgelassen werden und wird ausgehen, 
die Nationen zu verführen . . ." 

Da der Feind weiß, daß er wenig Zeit hat, daß seine Tätigkeit bald zu Ende ist, wenn die 
Heilskörperschaft des Leibes Christi aus den Nationen und der irdische Segens-träger, die Braut 



21 | 30  

des Lammes aus Israel, vollendet sind, sucht er mit allen Mitteln der Gewalt und der List, der 
Bedrohung und der Verführung die Aus-reife der Heiligen zu verhindern. Es wird ihm nicht 
gelingen; sein Wüten muß im Gegenteil dazu beitragen, den Prozeß der Vollendung zu 
beschleunigen. 

Wollen wir doch nie vergessen, daß Auserwählte den Ver-füh-rungskünsten des Feindes besonders 
ausgesetzt sind. Nicht nur ihre Anfechtungen und Versuchungen sind stärker, sondern sie erliegen 
auch leichter dem fromm getarnten Blendwerk der Hölle. Ein starker Trost liegt in den bei den 
Wörtlein "wenn möglich" (Matth.24, 24; Mark. 13, 22). Das will heißen, daß ein Betrug doch nicht 
möglich ist, wenn wir auf der Hut sind und uns von Gottes Wort und Geist warnen und leiten 
lassen. 

Eine weitere Folge unserer Auserwählung lesen wir in Römer 8, 33. Dort schreibt Paulus: "Wer 
wird wider Gottes Auserwählte Anklage erheben?" Das tönt wie der Klang einer Siegesfanfare 
durch müde und traurige Herzen. Gegen Gottes Auserwählte gibt es keine rechtsgültige Anklage! 
Wohl gibt es an uns, solange wir noch auf Erden im Fleische wallen, manches Verdammliche. Aber 
eine Verdammnis gibt es nicht mehr (Römer 8, 1 wörtlich). Wen Gott selber rechtfertigt, den kann 
kein Geschöpf im Himmel oder auf Erden oder unter der Erde verdammen! Wer könnte die, die 
Gott auserwählt, zuvorerkannt, zuvorbestimmt, berufen, gerechtfertigt und verherrlicht hat 
(Römer 8, 29. 30), noch zu verdammen wagen? Wer wollte gegen den Sühnetod Christi, durch den 
unsere gesamte Schuld völlig bezahlt ist, gegen die Auferstehung des Herrn, durch die wir 
gerechtfertigt sind und neue Lebensmöglichkeiten empfangen, gegen das Hohe-priesteramt des 
Sohnes Gottes, der unser Rechtsanwalt, unser Fürsprecher auf dem Thron seines und unseres 
Vaters ist, ankommen (Römer 8, 33. 34)? 

I111 

I I ! 

'\ill 

1111 

Satan ist nicht der Verkläger der Welt; diese verklagt sich selbst durch ihre Worte und Werke, 
durch die Urteile, mit denen sie andere verurteilt; der Feind ist der Verkläger der Brüder, die er 
Tag und Nacht vor unserem Gott verklagt (Offb. 12, 10). Wie-viele Anklagen, leider auch allzu 
berechtigte Anklagen, gegen Fromme mußten die Himmel schon anhören! Aber für uns, die 
Glieder des Leibes Christi, ist der Feind schon jetzt zum Schwei-gen gebracht. Er darf und kann uns, 
solange wir bewußt unter der Deckung des Blutes Christi bleiben, niemals anklagen. Alle seine 
Versuche, uns von der Liebe Christi zu scheiden, müssen fehlschlagen, und wir sind mehr als 
Überwinder, sind "Übersie-ger" durch den, der uns geliebet hat (Römer 8, 37). 

Welch ein unsagbar köstliches und beseligendes Wissen: in Christo Jesu sind wir als Auserwählte 
Gottes unverklagbar und unantastbar durch den Feind. "Weder Tod noch Leben, weder En-gel 
noch Fürstentümer, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, noch Gewalten, weder Höhe noch 
Tiefe noch irgendein anderes Geschöpf vermag uns zu scheiden von der Liebe Gottes, die in 
Christo Jesu ist, unserem Herrn!" (Römer 8, 38. 39.)  

Fassen wir die drei Folgen zusammen, die die Auserwählung für uns hat: wir werden gehaßt; wir 
sind in besonderer Weise den Verführungskünsten des Feindes ausgesetzt; aber wir sind 
unverklagbar in Christo Jesu, so daß nichts und niemand in der gesamten Schöpfung eine 
rechtsgültige Anklage gegen uns er-heben kann. 

 



22 | 30  

 

VII. Welches ist unsere praktische Einstellung zur Erwählung? 

 

Erwählung ist allein und ausschließlich Gottes Sache. Der Mensch kann nichts dazu und nichts 
davon tun. Nicht wir erwählen ihn, sondern er erwählt uns. Wenn dieses Fundament angetastet 
wird, so ist unser ganzes Heil in Frage gestellt. Sobald das Geschöpf bei bleibenden und 
wesenhaften Dingen auch nur das Geringste mitzureden und mitzuhandeln hätte, wäre alles von 
vornherein zum Scheitern verurteilt. 

Das leuchtet jedem ein, der den tiefen und wesensmäßigen Unterschied zwischen Geschaffenem 
und Gezeugtem erfaßt hat. Denn alles Geschöpfliche muß versagen und zerbrechen, damit Gott 
als der Neuzeuger des ganzen Alls sein innerstes Sein und Wesen enthüllen und darstellen kann. 

Und doch hat jede göttliche Wahrheit für uns, solange wir im Niedrigkeitsleibe auf Erden leben, 
auch eine rein menschliche Seite. Die paulinische Füllebotschaft, die letzte Ziele zeigt und uns ins 
Herz des Vaters schauen und uns den Pulsschlag seiner wunderbaren Liebe fühlen läßt, lautet 
keineswegs: Gott macht alles; es kommt einzig und allein auf ihn an; ihr Menschen könnt tun und 
lassen, was ihr wollt: der Wille Gottes setzt sich dennoch durch und führt, völlig unbeeinflußt von 
allem geschöpflichem Tun, alles, alles herrlich hinaus! - Nein, so heißt die Botschaft nicht, die uns 
Nationen gesagt ist! Eine solche Darstellung ist eine Überspitzung und kommt aus unserer 
gefallenen, verfinsterten Vernunft, die letztlich dem Fleisch entspringt und dem Fleische dient. 

Auch da, wo Paulus höchste und herrlichste Wahrheiten darbietet, denken wir etwa an den 
Epheser- und Kolosserbrief, - schließt er immer Ermahnungen und Ermunterungen an, die sich an 
unseren Willen, an unsere sittliche Entscheidungsfreiheit wen-den. In überaus ernsten Worten 
fordert er die Empfänger seiner Rundschreiben zu einem heiligen Wandel auf (Eph.4, 1), zu 
gegenseitigem Ertragen in der Liebe (Vers 2), zum Ablegen der Unmündigkeit (Vers 14), zum 
Festhalten der Wahrheit (Vers 15), zum bewußten Absagen alles Heidnischen (Vers 17-22), zur 
Trennung von allem Lügenwesen (Vers 22-25), zur Unterlassung jeglichen Diebstahls (Vers 28), zur 
heiligen Zucht unseres Gesprächstones (Vers 29), zur gegenseitigen Vergebung (Vers 32), zur 
völligen Überwindung von Unzucht und Habsucht in Wort und Wesen (5, 3) usw. Man müßte 
geradezu die Ermahnungs-kapitel der Füllebriefe abschreiben, wollte man zeigen, wieviel rein 
menschlich-moralische Anweisungen uns gegeben sind. 

Wenn nun - wir reden töricht - Gott allein alles bewirkte und sein Tun sich gewissermaßen 
automatisch an uns vollzöge, so wären doch alle diese Ermahnungen unnötig, ja, sie wären 
geradezu eine Trübung und Verwässerung der Botschaft der alleinwaltenden Gnade! Hier sehen 
wir, daß der natürliche Mensch - unsere Vernunft und, Logik sind wesentliche Stücke unseres 
seelisch geistigen Naturbestandes!  

I1 

III!I 

1 

' 

11 

1 

, I" 



23 | 30  

- nicht im heiligen Gleichgewicht der überlogischen Wahrheit zu bleiben vermag, sondern sie 
durch sein hartes Entweder-Oder zerreißt und zerschneidet, aber nicht die innere geistliche Linie 
zu schauen imstande ist. 

Ja, man darf sogar noch einen Schritt weitergehen! göttliche Lehrwahrheiten sind nicht um ihrer 
selbst willen da, damit man sich daran berausche und in fleischliche Sicherheit komme (das taten 
und tun manche zu ihrem eigenen Verderben!), sondern verfolgen fast immer einen praktischen 
Zweck. 

Der Apostel hatte keineswegs das Hauptziel, ein lückenloses Lehrgebilde für den Verstand zu 
übermitteln, sondern vielmehr jeden Menschen vollkommen in Christo darzustellen (Kol. 1, 28b). 
Zu diesem Zweck tat er ein Doppeltes: er ermahnte und lehrte (Vers 28a)! Ermahnung hat es aber 
immer mit unserem Wandel, der praktischen Darstellung vor Gott, zu tun, während die Lehre uns 
unser Sein in Christo, unsere Stellung in Gott enthüllt. Diese beiden Seiten gilt es zu unterscheiden 
bzw. in ihrer untrennbaren Einheit zu sehen und festzuhalten. Wer das nicht tun kann oder will, 
wird mit der Zeit nach der einen oder anderen Seite entgleisen. Dafür bildet die Kirchengeschichte 
bis hinein in die kleinsten und reinsten Kreise viele traurige Beispiele. 

Paulus lehrte, daß die Heiligen dereinst Welt und Engel richten werden (1. Kor. 6; 2. 3). Diese 
überaus köstliche und wichtige Wahrheit darf aber nicht aus dem Zusammenhang gelöst werden, 
da sie sonst berauschend und gefährlich wirken kann. Es handelte sich darum, daß in der 
Gemeinde zu Korinth Neid und Streit herrschten und die Gläubigen soweit gingen, sich gegenseitig 
zu verklagen und vor die weltlichen Gerichte zu schleppen. Um diesen traurigen Mißständen 
abzuhelfen, enthüllt der Apostel Paulus die gewaltigen Wahrheiten von zukünftigen Aufgaben der 
Erwählten. Solche Erkenntnisse machen nicht stolz, sondern demütigen, führen uns nicht zum 
Hochmut, sondern zur Versöhnlichkeit und Nachgiebigkeit gegenüber unseren Mitbrüdern. 

Diese innere, ursächliche Einheit von Lehre und Ermahnung finden wir in noch vielen  anderen 
Zusammenhängen der Schrift. Dem "religiösen" Menschen paßt das nicht. Der Moralisch-Religiöse 
lehnt jede Lehrerkenntnis als Spekulation ab und brüstet sich mit seinen vermeintlichen Tugenden 
und frommen Leistungen. Der Intellektuell-Religiöse dagegen rühmt sich seiner Erkenntnisse, 
seines angeblich lückenlosen Systems, das er sich ausgeklügelt oder von anderen übernommen 
hat, hält, im Gegensatz zu Gottes Wort, Heiligungseifer und Bemühungen der Liebe für überflüssig, 
ja, sogar für schädlich! 

Paulus hingegen, der Sonderbeauftragte des verherrlichten Christus an seine Gemeinde, schreibt 
sehr klar in 1. Tim. 1, 5: "Das Endziel (oder die Vollendung) des Gebotes (oder der Anweisung, 
nämlich seiner brieflichen Darlegungen!) ist Liebe aus reinem Herzen und gutem Gewissen und 
ungeheucheltem Glauben." Nicht die lückenlose Lehrerkenntnis, sondern das reine Herz, das gute 
Gewissen und der ungeheuchelte Glaube stehen im Vordergrund. Das wollen wir doch beachten 
und uns nicht aus dem Herzstück des Evangeliums herausdrängen lassen! Denn das Geheimnis des 
Glaubens kann man nicht durch starres Festhalten irgend eines Dogmas, sondern nur in einem 
reinen Gewissen bewahren (1. Tim. 3, 9). 

Das gilt auch hinsichtlich der Erwählung. Paulus wußte um die Erwählung der Brüder aus 
Thessalonich. Den Beweis für ihr Auserwähltsein sah er darin, daß sich das Evangelium bei ihnen 
nicht nur als Festhalten am verkündigten Wort auswirkte, „sondern auch in Kraft und im Heiligen  
Geist und in vieler Vollgewißheit"  (I. 1, 4. 5). 

Was tat nun Paulus hinsichtlich der erwählten Thessalonicher? Er dankte Gott immerdar und 
erwähnte sie unablässig in seinen Gebeten (Vers 2. 3). Das sollte auch unsere praktische 
Einstellung zu unserer Erwählung sein: unaufhörlich zu loben und zu preisen für das an uns 



24 | 30  

geschehene Wunder. Nur so kann und wird es Gott uns bewahren und vertiefen. Denn jede noch 
so große und herrliche geistliche Wahrheit wird uns dadurch immer größer und köstlicher, immer 
mehr zum lebendigen Besitz und Genuß, daß wir dafür danken. Fing nicht die Sünde der Nationen 
und ihr furchtbarer Abfall von Gott damit an, dass sie nicht Lob und Anbetung darbrachten, 
sondern den Gedanken ihres eigenen Herzens folgten (Römer 1, 18-21)? , 

Das gilt bis zu gewissem Grad auch für uns. Die Wahrheit der Erwählung ist nicht dazu da, daß man 
darüber philosophiert oder disputiert, sondern daß man dafür unserem Gott vermehrtes Loben 
und Danken entgegenbringt. So hat es Paulus gehandhabt, und so wollen wir es als seine Schüler 
und Nachahmer auch machen. Nicht nur die eigene Auserwählung, sondern auch die der 
anvertrauten Gemeinden waren ihm Ursache ununterbrochener Anbetung. 

Einen zweiten Hinweis bezüglich unserer praktischen Einstellung zur Erwählung finden wir in 2. 
Petri 1, 10: "Darum, Brüder, befleißiget euch um so mehr, eure Berufung und Erwählung fest 
zumachen; denn wenn ihr diese Dinge tut, so werdet ihr niemals straucheln." Es handelt sich im 
Textzusammenhang um die Reinigung der Gotteskinder (lies Vers 3-9!). Diese aber kommt nicht 
nur für Gläubige aus Israel, sondern auch für die Erwählten aus den Nationen in Betracht, wie wir 
aus vielen Stellen der Paulusbriefe ersehen. 

Zur Befestigung unserer Berufung und Erwählung gehört,   obwohl das einerseits ausschließlich 
Gaben unverdienter, freier Gnade sind, andererseits dennoch "aller Fleiß". Wir reichen dar 
(bringen heran, wenden an) Glauben, Tugend, Erkenntnis, Selbst-beherrschung, Ausdauer, 
Gottseligkeit, Bruderliebe, Gottesliebe (Vers 5-7). Wer in diesen Dingen steht, wird nicht 
straucheln, sondern seine Berufung und Erwählung befestigen (Vers 8-10). Wo aber die Reinigung 
fehlt, da gibt es geistliche Blindheit und Kurzsichtigkeit. 

Blindheit schloß aber vom heiligen Dienst völlig aus! Blinde Tiere durften nicht geopfert werden (3. 
Mose 22, 22; 5. Mose 15, 21), und Blinde durften nicht Priester sein, um Gott zu nahen (3. Mose 
21, 18). 

Genau so verhält es sich mit der Blindheit, die darin besteht, daß man nicht in der Reinigung lebt. 
Man wird dadurch unfähig zum heiligen Dienst und Zeugnis für Gott und wird hinsichtlich seiner 
Berufung und Erwählung wankend. Wie mancher, der einmal eine lebendige, beseligende 
Heilsgewißheit hatte und vielen zum Segen war, verlor sie durch Untreue und begann in jeder 
Beziehung zu straucheln. Wo Neid und Streit, pharisäischer Hochmut und lieblose Härte sind, da 
kann es keine Lebensdurchbrüche geben, können keine Menschen Frieden finden und zum 
befreienden Glauben kommen. Mürrische, gehässige und herrschsüchtige Machthaber können 
unmöglich wirkliche Träger und Künder der Frohbotschaft oder Freudenkunde dessen sein, der die 
Liebe ist und sich in seinem Sohn zutiefst erniedrigte. Da nützt alles Pochen auf menschliche 
Rechte und Würden nichts. Die heiligen Normen der Schrift gelten für alle und jeden, auch für dich 
und mich! Nur ein Leben in der Demut, Treue und Reinigung läßt unsere gottgeschenkten 
Gewißheiten immer fester verankert und fruchtbarer werden. Es ist ergreifend, wie der greise 
Petrus immer wieder an diese wichtigen Wahrheiten erinnert und sein ganzes Herz voll väterlicher 
Liebe in diese Ermahnungen legt, wenn er hinsichtlich der Befestigung der Berufung und 
Erwählung schreibt: "Ich will Sorge tragen, euch immer wieder an diese Dinge zu erinnern, 
wiewohl ihr sie wisset und in der gegenwärtigen Wahrheit befestigt seid. Ich halte es aber für 
recht, solange ich in dieser Hütte bin, euch durch Erinnerung aufzuwecken, da ich weiß, daß das 
Ablegen meiner Hütte bald geschieht, wie auch unser Herr Jesus Christus mir kundgetan hat. Ich 
will mich aber befleißigen, daß ihr auch zu jeder Zeit nach meinem Abschied imstande seid, euch 
diese Dinge ins Gedächtnis zu rufen." (2. Petri 1, 12-15.) Es ist also durchaus nicht nebensächlich 
und belanglos, ob wir als Berufene und Auserwählte aus den göttlichen Wahrheiten ein 



25 | 30  

Schlummerkissen machen, oder ob wir mit heiligem Ernst und ganzer Treue ein Leben der 
Reinigung und Hingabe an Gott füh-ren. Wer nicht wie Paulus alles für Verlust achtet wegen der 
Vortrefflichkeit der Erkenntnis Christi Jesu wird drüben viel Beschämung ernten. Das Gesetz von 
Saat und Ernte hat auch auf geistlichen Boden eine große Bedeutung.  

Täuschen wir uns nicht mit betrügerischen Worten! Die Gleichgestaltung mit Christus, die 
Umprägung in sein Bild der Herrlichkeit ist keine Sache, die automatisch, ganz von selbst und ohne 
unser Zutun und Dabeisein vor sich geht! Wer nicht mitleiden will, wird auch nicht mitverherrlicht 
werden (Römer 8, 17b). 

 

Verwandlung in das Bild des Sohnes Gottes setzt eben ein Hineinsterben in sein Leben voraus, ein 
völliges Drangeben unseres Seins und Wesens. Wer da glaubt, das umgehen und sich mit der 
theoretischen Kenntnis eines christlichen Dogmas begnügen zu können, wird einmal sehr erstaunt 
sein, wenn die Gedanken und Gesinnungen der Herzen vor dem Herrn offenbar werden, der auch 
für seine Gemeinde ein "gerechter Richter" sein wird, wie Paulus in seinem letzten Schreiben 
betont (2.Tim. , 8). 

Wer wirklich erwählt ist, wird sich in heiligem Wandel mit ganzem Ernst danach ausstrecken, ein 
Leben der Reinigung und Heiligung zu führen. Wer das nicht nötig zu haben glaubt, hat den Sinn 
der Erwählung nicht begriffen und täuscht sich selbst. Und davor bewahre uns Gott in Gnaden! 

Bezüglich unserer praktischen Einstellung zur Erwählung möchten wir noch ein kurzes Wort sagen, 
das die "Amtskleidung" der Auserwählten betrifft. Wir wissen, welche tiefe und köstliche 
sinnbildliche Bedeutung die Kleidung des Hohenpriesters hat: wie sein Gurt die Wahrheit 
vorschattet, sein Rock ein Hinweis auf die Gerechtigkeit ist, seine Achselschilder Symbole der Kraft 
sind und das Brustschild ein Bild der Liebe ist, die Glocken und Granatäpfel am Saum seines 
Gewandes die Harmonie von Wort und Wandel, Zeugnis und Fruchtbarkeit darstellen, das 
Stirnschild die Heiligkeit versinnbildlicht, das Salböl, womit er gesalbt wurde, den Freudengeist 
Gottes symbolisiert usw. 

So gibt es, wenn wir so sagen dürfen, auch ein "Amtskleid" der Auserwählten, obwohl ja die 
Gemeinde des Leibes Christi keinerlei Ämter, sondern nur Dienste kennt, in ihrer Niedrigkeit auf 
Erden im tiefsten Grunde nur Diakone hat. Da, wo der Aus-druck Liturg und damit verwandte 
Worte gebraucht werden, handelt es sich immer um Dienste und Handreichungen verschiedener 
Art. In Kol. 3, 12-14 lesen wir: Ziehet nun an (oder: habt angezogen) als Auserwählte Gottes, als 
Heilige und Geliebte: herzliches Erbarmen, Güte, Demut, Milde, Langmut, einander ertragend und 
euch gegenseitig vergebend, wenn einer Klage hat wider den anderen; wie auch der Christus euch 
vergeben hat, also auch ihr. Über dies alles aber ziehet die Liebe an, welche das Band der 
Vollkommenheit ist." Hier werden uns acht Stücke genannt, die wir als Auserwählte, Heilige und 
Geliebte angezogen haben und immer wieder anlegen sollen: 

1. herzliches Erbarmen oder innerste Regung des Mitleids 

2. Güte, Freundlichkeit oder Rechtschaffenheit; 

3. Niedrigkeit oder Demut; 

4. Milde, Sanftmut oder Gelassenheit; 

5. Langmut oder Geduld; 

6. gegenseitiges Ertragen; 

7. gegenseitiges Vergeben oder Gnadenerweisung; 



26 | 30  

8. über alles: das Band der Vollkommenheit: die Gottesliebe 

Trägst du, trage ich alle die Kleidungsstücke der Gott-erwählten? Haben wir das alles angezogen 
und ziehen wir es immer wieder an, wie wir auch jeden Morgen unsere Kleidung anziehen und 
keinen Teil weglassen oder vernachlässigen? Wenn wir dieses Gewand der Auserwählten. Punkt 
für Punkt betrachten, so finden wir, daß leider oft das gerade Gegenteil an uns ist. Erfüllt uns nicht 
manchmal Herzenskälte statt innerster Regung des Mitleids? Finden wir bei den Kindern Gottes 
nicht oft Selbstsucht statt Güte und Freundlichkeit? Und wieviel Hochmut, Dünkel und Anmaßung 
in frommer Verhüllung begegnen wir statt der hier genannten Niedriggesinntheit! Wie oft treffen 
wir schroffe Rechthaberei, wo wir Milde und Gelassenheit erwarten sollten! Und wie leicht 
werden wir ungeduldig, wo uns Langmut zieren sollte! Wie wenig können sich Gläubige oft 
gegenseitig ertragen! Wer einen tieferen oder weniger tiefen Einblick in Gottes Gedanken hat, wer 
anders geführt ist, andersartige Dienste und Aufgaben hat, wird von anderen abgelehnt, beneidet, 
verleumdet. Gott sei es geklagt, daß es das leider gibt! Und das durchaus nicht nur bei den 
schlichten, einfachen, sogenannten primitiven Gläubigen! Gerade der Kampf unter den "Führern" 
ist ein erschreckendes Kapitel, das wohl endgültig erst vor Christi Preisrichterstuhl seine 
Erledigung finden wird. 

Wie selten findet man, daß sich die Heiligen gegenseitig vergeben, einer dem andern Gnade 
darreicht! Und wer von uns ist immer mit dem Vollkommenheitsband der Liebe Gottes umgürtet, 
um würdig des Evangeliums zu wandeln? Ohne diesen Gurt konnte der Orientale seines weiten 
Gewandes wegen nicht recht gehen und noch weniger eilen. Und doch sollen wir, wie einst Israel 
in Ägypten, an den Lenden gegürtet sein, um "als die Hinwegeilenden" das Passah des Herrn zu 
essen und aufbruchsbereit sein zum Auszug aus dem Lande der Knechtschaft und der Finsternis. 

Laßt uns nie vergessen, was alles zur Kleidung der Erwählten gehört! Wer hienieden ein mehr oder 
weniger wichtiges und hohes Amt hat, trägt die entsprechende Kleidung: der Richter, der 
Geistliche, der Offizier. Wie man den Eisenbahner, den Post-beamten, die Krankenschwester an 
ihrer Tracht und Uniform er-kennt, so sollte man auch an den Auserwählten die Kleidung von Kol. 
3, 12-14 wahrnehmen. 

Wer erwählt ist, bleibt in lebendiger und ständiger Danksagung, befestigt seine Berufung und 
Erwählung durch einen heiligen Wandel und zieht entsprechende Kleidung an. Möchten wir dem 
nachjagen in heiliger Treue und Entschiedenheit, damit wir dieser köstlichen Gnadengabe, soweit 
wir sie wirklich besitzen, nicht verlustig gehen, sondern uns ihrer immer mehr erfreuen lernen! 

 

 

VIII. Was erwählen wir? 

 

Wer wirklich erwählt ist, erwählt auch seinerseits das, was Gott wohlgefällt. Denn nicht nur der 
Gottlose steht vor dauernden Entscheidungen sittlicher Art, auch der Gläubige muß sich immer 
wieder entschließen, was er in jedem einzelnen Falle erwählen soll. Schreibt doch Paulus in Phil. 1, 
22: "Was ich erwählen soll, weiß ich nicht." 

    Der Mensch ist durchaus keine tote Schachfigur, kein willenloser Automat, sondern begnadet 
und geadelt durch das heilige Geschenk der Entscheidungsfreiheit. Obwohl es das nicht gibt, was 
man gewöhnlich mit Willensfreiheit bezeichnet (wolle einmal Kaiser von China sein, ob es dir 
gelingt!), so besteht doch eine Wahlfreiheit zwischen verschiedenen Möglichkeiten. 

Das gilt für Engel und Menschen, für Gottlose und Heilige!  



27 | 30  

Denken wir zunächst an 1. Mose 6, 21 Da steht von den "Söhnen des Gottes" (einer Benennung 
der Engel, wie aus einer Zu-sammenstellung aller einschlägigen Stellen klar hervorgeht!) ge-
schrieben: "... sie sahen, daß die Töchter der Menschen schön waren und sie nahmen (ergriffen, 
nahmen weg!) sich zu Wei-bern, welche sie irgend erwählten." Diese Engel haben ihre ihnen 
zugewiesene Körperlichkeit (oiketerion, das gleiche Wort wie in 2. Kor. 5, 21) nicht bewahrt, 
sondern sind anderem Fleische, nämlich dem Fleisch der Menschentöchter nachgegangen (Judas 
6, 7). Wegen dieser Sünde wurden sie nicht verschont, sondern in den tiefsten Abgrund, den 
Tartarus, hinabgestürzt, Ketten der Finsternis überliefert, um für das Gericht aufbewahrt zu 
werden (2. Petri 2, 4). 

Geistwesen erwählen die Lust des Fleisches! Wenn wir auch nicht alle Zusammenhänge verstehen, 
die in diesen Vorgängen liegen, von denen alle Völker etwas wissen und ahnen und es darum in 
ihren Sagen und Mythen widerklingen lassen, so ist doch das Schriftwort klar und eindeutig genug, 
um uns ein Bild von diesen gewaltigen Ereignissen zu geben. Erfahrene Seel-sorger wissen 
erschütternde Dinge zu berichten von ähnlichen, Vorkommnissen, wenn auch naturgemäß solche 
Vereinigungen unfruchtbar bleiben. Ob nicht aber der bald in die Erscheinung tretende Antichrist 
eine Zeugung Satans mit einem Weibe aus der Menschheit sein wird, wie ja auch Jesus durch den 
Heiligen Geist gezeugt wurde? "Lot erwählte sich die ganze Ebene des Jordan." (1. Mose 13,11.) Es 
ist kennzeichnend, daß Lot, dieser Mitläufer Abrahams, des Vaters des Glaubens, seine Augen 
nicht zu Gott erhob, sondern auf der gut bewässerten, gartengleichen Ebene von Sodom und 
Gomorra ruhen ließ (1. Mose 13, 10). 

Erst nachdem Lot sich von Abraham getrennt hatte (nicht Abraham von Lot!), sprach Gott wieder 
zu seinem Knecht und Freund (1. Mose 13, 14) und gab ihm herrliche Zusagen. Während Lot (zu 
deutsch: Verhüller oder Verdecker) am Jordan, am Todesstrom in der Sündenstadt Sodom wohnt, 
zeltet Abraham bei Mamre (zu deutsch: Offenbarung!), bei Hebron (zu deutsch: Gemeinschaft!). Er 
baut einen Altar, das Sinnbild der Hingabe und Anbetung, bekommt Offenbarungen und hat 
Gemeinschaft mit Gott. Lot dagegen wird Stadtrat (er sitzt im Tore) und muß später erleben, daß 
seine Frau und seine Töchter vom Sündengift Sodoms völlig verdorben sind. Während Abraham 
glücklich ist, muß Lot durch das, was er an dem von ihm selbst erwählten Ort sieht und hört, Tag 
für Tag seine Seele quälen (2. Petri 2, 7. 8). 

Welche Linie erwählen du und ich? Die Abrahams- oder die Lotslinie? Beides ist, menschlich 
gesprochen, in unsere Ent-scheidung gestellt. Wir können die Welt genießen und benützen oder 
aber uns von ihr trennen. Wenn das allein Gottes Sache wäre, so wären die vielen Ermahnungen, 
die der Apostel Paulus in dieser Hinsicht in allen seinen Schreiben, auch in den Füllebriefen, gibt, 
überflüssig und wertlos. 

In Spr. 1, 22-:30 lesen wir tiefe und köstliche Worte von der Weisheit Gottes. Wer anders aber ist 
im tiefsten und letzten Grunde diese Weisheit als Christus? Ist er nicht von Gott zur Weisheit 
gemacht (1. Kor. 1, 30)? Die Weisheit redet eindringlich zu den Einfältigen, den Spöttern und den 
Toren, die Geisteszucht und Gotteserkenntnis hassen. Er droht ihnen ernstes Gericht an, weil sie 
die Furcht des Herrn nicht erwählten und in seinen Rat nicht einwilligten (Vers 29. 30). Ihre eigene 
Sorglosigkeit und Abtrünnigkeit wird ihnen zum Verderben werden und sie um-bringen; bitter 
rächt sich ihre falsche Wahl! 

Wird nicht jeder Sünder immer wieder auf die ver-schiedenste Weise vor die Entscheidung für 
oder gegen Gott gestellt? Wie oft haben wir schon in Evangelisationen geradezu körperlich - 
seelisch mitgefühlt, daß Menschen innerlich bewegt waren und dennoch nicht die Entscheidung 
des Herzens, die Hingabe des Willens wagten. Und in vielen seelsorgerlichen Aussprüchen dürfen 



28 | 30  

wir erleben, daß Menschen in heiligem Entschluß ihr Leben Gott weihen, ihn in völliger Hingabe 
des Herzens erwählen und das Geisteszeugnis der Errettung empfangen. 

Es ist immer wieder die gleiche Situation, in der Josua den Stämmen Israels die zur Entscheidung 
drängenden Worte zurief: "Erwählet euch heute, wem ihr dienen wollt . . . Ich aber und mein 
Haus, wir wollen Jehova dienen!" (24, 15.) 

Gott hat es in die Entscheidung seiner Geschöpfe gestellt, wem sie dienen wollen, und er achtet 
ihren Herzensentschluß. Daß er jedoch letztlich dennoch zu seinem Ziele kommt und selbst die 
Irrwege verblendeter Engel und Menschen nach äonenlangen Strafen und Qualen allen zum 
Besten dienen, ist eine Sache, die nicht in unseren Zusammenhang gehört. Heute, jetzt stehen wir 
vor Entscheidungen und können das Gute oder das Böse, Belial oder Christus, Licht oder Finsternis 
erwählen. Dahin zielt die Schrift in allen Büchern, auch in den Briefen des Apostels Paulus! 

Ein überaus lehrreiches und ernstes Beispiel dafür, wie Gott die Wahl seiner Geschöpfe achtet, ist 
1. Sam. 8. Dieses Kapitel handelt von dem Verlangen Israels nach einem König nach heidnischem 
Vorbild. Das Volk glaubte, daß die Veränderung der Staatsform ihm das Heil bringe. Welch ein 
Wahn! Rein äußerlich gesehen, war das Begehren Israels durchaus zu verstehen. Der alte Samuel 
hatte seine Söhne Joel und Abija als Richter über das Volk eingesetzt. Diese Männer waren jedoch 
bestechlich und gewinnsüchtig und beugten das Recht. Da war die Forderung aller Ältesten 
durchaus begreiflich, daß sie einen König gleich allen Nationen verlangten. „Gleich allen 
Nationen!“ Darin lag der Ungehorsam und das Versagen. Israel sollte Vorbild und Heilsbringer für 
alle Völker sein, nicht aber diese nachahmen und sich von ihren guten oder schlechten 
Einrichtungen betören und verführen lassen. 

Was sagte Gott zu dem Verlangen seines Volkes durch den Mund aller seiner Altesten? "Höre auf 
die Stimme des Volkes in allem, was sie dir sagen; denn nicht dich haben sie verworfen" sondern 
mich haben sie verworfen, daß ich nicht König über sie sein soll.“ (Vers 7.) Mit ernsten Worten 
ermahnt nun Samuel das Volk und schildert nach Gottes Geheiß, wie der selbsterwählte König 
herrschen und Israel bedrücken würde und schließt mit der Drohung: "Dies wird die Weise des 
Königs sein, der über euch regieren wird: euere Söhne wird er nehmen und für sich bestellen auf 
seinen Wagen und unter seine Reiter, daß sie vor seinem Wagen herlaufen; . . .   und euere 
Töchter wird er nehmen . . . und euere Felder und euere Weingärten und euere Olivengärten, die 
besten wird er nehmen und seinen Knechten geben. . . und wird den Zehnten nehmen . . . euere 
Knechte und euere Mägde und euere schönsten Jünglinge und euere Esel wird er nehmen und sie 
zu seinen Geschäften verwenden. Euer Kleinvieh wird er zehnten, und ihr, ihr werdet ihm zu 
Knechten sein. Und ihr werdet an jenem Tage schreien wegen eures Königs, den ihr euch erwählt 
habt . . .“ (Vers 11-18). 

"Aber das Volk weigerte sich, auf die Stimme Samuels zu hören; und sie sprachen: Nein, sondern 
ein König soll über uns sein, damit auch wir seien wie alle Nationen. " (Vers 19. 20.) Israel wollte 
sein "wie alle Nationen"! Es wollte nicht die Kriege Gottes, sondern seine eigenen Kriege führen 
(Vers 20b)! Das war seine Fehlentscheidung und seine Schuld. Gott verlangt oder bittet nicht, daß 
sie ihre Absicht ändern, sondern gebietet Samuel, auf die Stimme des Volkes zu hören und ihm 
den erwünschten König zu geben. So kam Saul zur Herrschaft. 

Wir sehen also, wie der Herr die Wahl seiner Geschöpfe gewährt und diese, sei es zum Fluch oder 
zum Segen, sich auswirken läßt. 

Alle diese scheinbar so nutzlosen und qualvollen Irrwege und Umwege sind letztlich durchaus 
heilsnotwendig, damit Gott zu seinem zuvorgeplanten Ziele kommt. Nur wer das Weltgeschehen 
vom Ziel der Vollendung her sehen lernt, kann es begreifen, ohne daß er verbittert wird oder 



29 | 30  

verzweifelt. Wer jedoch die Endziele Gottes nicht kennt, der muß irre werden an der scheinbar so 
sinnlosen Verflochtenheit von Zuvorbestimmung oder "Schicksal" und eigener Wahl und 
Verschuldung. 

Auch der Gläubige steht in fortwährender Ent-scheidungsfreiheit, kann das oder jenes erwählen. 
Denken wir nur an den Bericht von Apg. 15, 35-40! Paulus und Barnabas kamen in eine scharfe 
Auseinandersetzung (wörtlich: Erbitterung!) wegen der Frage, ob Markus mitgenommen werden 
solle oder nicht. Schließlich trennte man sich, und Paulus erwählte sich den Silas zum Gefährten. 
Das war durchaus keine süßlich-fromme Sache! Hat Paulus recht getan? War seine "Erwählung", 
die er traf, wirklich richtig? Bewies nicht die Zukunft, daß er Markus falsch beurteilt hatte? Wer 
wollte das alles eindeutig lösen? Auf jeden Fall ersehen wir aus dieser Szene, daß auch treue 
Gläubige fortwährend Entscheidungen zu treffen haben und in der Gefahr stehen, etwas Falsches 
zu tun. Denn einer muß doch geirrt haben: entweder Paulus oder Barnabas! 

Daß auch im Zustand unbedingter Treue eine Wahl nicht immer leicht ist, ersehen wir aus Phil. 1, 
21-24. Dort schreibt der Apostel: "Für mich ist Christus das Leben und Sterben Gewinn. Wenn nun 
mein Weiterleben im Leib dazu dienen könnte, Frucht zu bringen, so wüßte ich nicht, was ich 
erwählen sollte. Es liegt mir beides hart an: einerseits hätte ich Lust, abzuscheiden und bei 
Christus zu sein; und das wäre bei weitem das Beste für mich. Andererseits ist es um euretwillen 
nötiger, daß ich noch im Leibe weiterlebe." (Mülheimer Übersetzung.) Paulus hat die Wahl, auf 
Erden zu bleiben oder zu seinem Herrn zu gehen. Er weiß aber nicht, was er erwählen soll. Das 
eine wäre besser, das andere nötiger. Da aber die Liebe und nicht die Selbstsucht in allen 
Zweifelsfragen die Entscheidung treffen soll, weiß der Apostel, daß er auf Erden bleiben wird zur 
Förderung und zur Glaubens-freude der Philipper (Vers 25). 

Einen weiteren Einblick in seine innersten Herzensent-scheidungen läßt uns Paulus in 2. Tim. 2, 10 
tun. Dort spricht er das ergreifende Bekenntnis aus, das ihm keine Redensart war, sondern das er 
mit seinem Blute besiegelte: "Ich erdulde alles um der Auserwählten willen, auf daß auch sie das 
Heil erlangen, das in Christo Jesu ist, mit ewiger Herrlichkeit." Welch ein Wort! Kannst du, kann ich 
auch so sprechen? Errettung mit äonischer Herrlichkeit sollen die Auserwählten erlangen. Damit 
sie zu diesem Ziel kommen, erleidet der Apostel alles. 0 hätten wir doch alle die heilige Leidens- 
und Sterbensbereitschaft für die Zielerreichung der Gläubigen! Wie weit sind wir davon entfernt! 
Wie viele suchen nichts anderes als ein schönes Heim, ein gemütliches Leben, einen 
einflussreichen Posten, ein gesichertes Einkommen. Aber gleich unserem Lehrer und Vorbild für 
andere zu dulden, "Auswurf", "Fußmatte" und "nichts" zu werden - nein, das geht wirklich nicht, 
das ist Schwärmerei in höchster Potenz! Man ist es seiner Stellung, seiner Bildung, sich selbst 
schuldig, sich nicht gar zu sehr zu demütigen. Fromm singen, fromm beten und fromm reden - das 
will und kann man auch. Aber wirklich den untersten Weg gehen, Unrecht tragen, mit einfachster 
Kost, Wohnung und Kleidung zufrieden sein, jedem zu jeder Zeit zu dienen bereit sein, sich 
verleumden und beschimpfen zu lassen - nein, das geht wirklich zu weit! 

Welch ein abgrundtiefer Unterschied besteht doch zwischen unserem Bruder und Lehrer Paulus 
und uns! Wir sind noch nicht einmal gewillt, alles zu erdulden, damit wir selbst das Heil in Christo 
Jesu mit ewiger Herrlichkeit erlangen! Wieviel weniger sind wir zu wirklichen Opfern für andere 
bereit! Bruder und Schwester, täuschen wir uns nicht: es wird manche Überraschung geben vor 
dem Preisrichterstuhl des Christus. Und wer weiß, wie bald! 

Mose wählte lieber mit dem Volke Gottes Ungemach zu leiden als die zeitliche Ergötzung der 
Sünde zu haben, indem er die Schmach des Christus für größeren Reichtum hielt als die Schätze 
Ägyptens; denn er schaute auf die Belohnung. (Hebr. 11,25. 26.) Auch der Freund Gottes, der noch 
auf dem Boden des Gesetzes stand, hatte die Wahl, was er tun und lassen wollte. Im drohten auf 



30 | 30  

der einen Seite Schmach und Leiden eines gequälten, entrechteten Sklavenvolkes; andererseits 
lockten ihn Wissenschaft und Reichtum, Ergötzung der Lust und königliche Herrschaft. Was wir 
wohl an seiner Stelle getan hätten? 

Was war bei Mose in jenen kritischen Augenblicken entscheidend? Der Blick aufs Ziel! Er schaute 
auf die Belohnung! Verstehen wir jetzt, warum uns der Feind immer und immer wieder, oft mit 
den frömmsten Mitteln, die Schau der Herrlichkeit des Christus verdunkeln möchte? Begreifen wir 
nun, warum er solche schmäht, die den Auftrag haben, die wunderbaren Vollendungswahrheiten 
zu bezeugen und ins Licht zu rücken? Hätte Moses nur auf die Mühsal des Weges, auf die Schmach 
der Gegenwart und auf den jämmerlichen Zustand seines Volkes geblickt, so hätte er nie eine 
solch weittragende Entscheidung treffen können. So aber schaute er auf den Lohn! Im Geist sah er 
schon das verheißene Land erstrahlen, wußte von den Zusagen, die bereits ein Henoch erhalten 
hatte (Judas 14. 15) und wartete gleich Abraham auf die Stadt, welche Grundlagen hat und deren 
Baumeister und Schöpfer Gott ist (Hebr. 11, 10). 

So vermögen auch wir nur im Blick auf die Vollendung in jeder Anfechtung, Versuchung und 
Entscheidung das Rechte zu erwählen und mit Freuden die Spannungen, Ängste und Nöte zu 
ertragen, die nicht nur diese Weltzeit mit ihren immer stärker werdenden Belastungen, sondern 
auch der Dienst für Gott, das Unverstandensein und Bekämpftwerden um Jesu willen mit sich 
bringen. 

Möchten wir in dieser wenn auch noch so fromm getarnten, so doch im tiefsten Wesen gottlosen, 
christus-feindlichen Welt solche sein, die mit David in Wahrheit bekennen können: "Den Weg der 
Treue habe ich erwählt!" (Ps. 119, 30a.) Laßt uns, die wir zum Größten und Herrlichsten erwählt 
sind, was es in dieser Schöpfung gibt, zum Leib des Christus, nun auch unsererseits gleich Maria 
das gute Teil erwählen, das bleibend und wesenhaft ist und nie von uns genommen werden wird 
(Lukas 10, 42)! Dieser "gute Teil" aber ist nicht eine Sache, ist nicht ein Wissen und Verstehen, 
nicht ein Fühlen oder Wollen, ist auch letztlich kein Tun und Leisten, sondern ist er, er allein, und 
nur er! Glückselig, wer von ihm erwählt ist und ihn wiederum erwählt! 


