Kahal.De

Autor: Wolfgang Jugel
Thema: Die Frage nach dem Sinn unseres Seins in dieser Welt

(Gekiirzter Artikel aus dem Heft ,,Und diese sind noch in der Welt“)

Warum nimmt uns der Herr nach unserer Bekehrung nicht aus dieser Welt heraus und verhindert
dadurch neuen Siindenfall und Versuchung?

Warum lasst Er uns noch in dieser Welt der Wirren und Wehen?

Dieser Frage, die weit mehr Kinder Gottes bedriickt, als wir vermuten, soll einmal anhand von zwolf
Schriftzusammenhangen nachgegangen werden.

Zwolf Antworten auf diese Frage

1. Wir sind in der Welt, weil Gott uns gewollt hat

In Psalm 8 fragt der heilige Sanger: ,Was ist der Mensch, dass Du seiner gedenkst?” Nach der
Septuaginta — der griechischen Ubersetzung des Alten Testaments — heiRt dieser Vers: ,Warum ist
der Mensch, dass Du seiner gedenkst?“ Darauf wurden je und je die verschiedensten Antworten
gegeben. Man kann anthropologisch, biologisch, psychologisch und philosophisch dazu Stellung
nehmen. Was die Philosophie in den letzten Jahrhunderten zu dieser Frage beitrug, kénnte man in
folgende Formeln zusammenfassen, die zeigen, wie wenig der Menschengeist liber seine eigene
Existenz auszusagen vermag. Wir stellen ihnen Gottes Wort gegentiber:

Ich denke, darum bin ich. — ,Hat Gott nicht die Weisheit der Welt zur Torheit gemacht?“

Ich zweifle, darum bin ich. — ,Der Zweifler ist wie eine Meereswoge.”

Ich fihle, darum bin ich. — ,Der seelische Mensch vernimmt nicht, was des Geistes ist.”

Ich existiere, darum bin ich. — ,Alles Fleisch ist wie Gras und verdorrt.” Ich ekle mich, darum bin

ich. — ,,Bedenke, wovon du gefallen bist.”

Horen wir die biblische Antwort auf die Frage nach dem Sinn der Geburt und Existenz: Gott will
mich —darum bin ich.

Er will mich fiir Sich Selbst. Und was Er will, das tut Er auch. Er verwirklichte mich in Zeugung und
Werden, Geburt und Wachstum biologisch. Es verfehlt den eigentlichen Sinn seines Seins, wer als
Glaubender in ichgebundener und fleischverhafteter Frommigkeit den Satz umkehrt: Ich will Gott
fiir mich selbst und versuche, lhn in Seinen Interessen und Absichten einzuspannen. Dabei wird es
dem Herrn einmal mide, von uns als Handlanger missbraucht zu werden. Sohnschaft fiir Ihn selbst!
Dasein fur Ihn! Er hat mein Sein nicht verhindert; Er lieR mich so werden, wie ich bin; Er wollte mich
fiir Seine eigenen Interessen. Wofiir Er mich will, das kann ich nur Schritt fiir Schritt im Wandel mit
Ihm erkennen. ,Und was Er mit mir machen will, sind alles Seine Sachen!”

Dass und wie sehr Er mich will, bewies Er, als Er auch fiir mich als Kaufpreis das kostbare Blut Seines
Sohnes bezahlte. Ihm sei Dank, dass Er als grundlegenden Sinn unseres Seins nicht den biologischen

1112



Prozess der Zeugung, den seelischen Prozess der Altersreife oder anthropologisch gesehen das
Werden des Geistes zur Menschlichkeit, sondern Seinen eigenen souverdanen Willen gesetzt hat!

2. Wir sind in der Welt, um von der Wahrheit (dem Wesenhaften) Zeugnis zu geben

Wer vermag Ziel und Geheimnis seines Lebens auszuloten? An unerschlieRbaren Pforten verharrt
des Geistes Kraft und des Herzens Vermogen. Wir erschrecken oft. Dunkle Schatten bedrohen uns:
die Urvater unserer Schuld. Wozu sind wir da — treibend wie ein Schiff auf untergangheischenden
Wassern ohne Zielfahrt. Der meditierende Inder, glaubend an des Lebens Wiederkehr, hat es nicht
gar so schwer wie wir, die wir wissen um des Lebens Einmaligkeit zwischen Zeugung und letztem
Gericht.

Einer, der es wissen muss, weil Er aller Dinge Herz schaut, gibt uns Antwort. Es ist der Welt groRte
Stunde, da Er im Rechtsprozess vor Pilatus die Weichen der Welt- und Heilsgeschichte auf das Kreuz
hin stellt. Wie leicht hatte Er vermocht, dem Verhor durch geringe Tauschung in Wort und Tat eine
Wendung zum Leidlosen zu geben! Als Ihn der romische Jurist fragt: , Also bist Du doch ein Kénig?“,
antwortet Er, indem Er die Wurzeln Seiner und damit unserer Existenz bloRlegt: ,Ich bin dazu
geboren und darum in die Welt hineingekommen, damit Ich vom Wesenhaften Zeugnis gabe”
(Joh.18,37).

In der Welt, die der Liige verfallen ist wie unentrinnbaren Netzen, vom Vater der Lige
durchdrungen, fern vom Wesenhaften und engverflochten in das dichte Gespinst des Betruges — da
stand der einzig Wahre und Wesenhafte und legte von der Wahrheit Zeugnis ab in Wort und Tat.
Keine Lige ward in Seinem Mund erfunden! Alle Seine Eide und VerheiBungen halt Er! Die
verborgene Heuchelei frommer Pharisder entlarvte Er, die geheime Heilssehnsucht der Siinder
erfillte Er, Er durchschaute alle und alles. Und weil Er vom Wesenhaften und aus der Wahrheit
redete, verstand Ihn keiner. Alle waren sie Liigner! Und alle sind wir Ligner!

Wohl dem, der vor Ihm freiwillig offenbar wird, die Liebe zur Wahrheit annimmt und Seine Stimme
zu horen vermag, weil Er aus der Wahrheit ist.

Dieser Sohn besiegelte das Zeugnis vom Wesenhaften mit der Hingabe Seines Lebens am
Schandpfahl der Verbrecher. Dort erfiillte Er Sich und Seine Aufgabe und bewies aller Welt, dass Er
die Wahrheit festhielt in der Liebe. Was schonungslose Entlarvung nicht vermochte — dies zwang
uns zu Boden: Seine Gite fihrte uns zur BuRe. Darum erkennen auch wir den Zweck unserer Geburt
darin, dass wir, unvollkommen zwar, doch mit willigem Herzen die Wahrheit bezeugen sollen. Wenn
wir nur bereiter dafiir waren und uns nicht so oft durch die Schatten unseres Alltags verfiihren
lieen! Helle Augen bedlrfen wir, um Not und Gebundenheit des anderen zu gewahren und ihn
zum wirklichen Leben zu flihren; weite Herzen, die Mitleiden haben kénnen mit den Schwachheiten
der Briider, des Mundes und der Hand, die mit Christi Trost trosten. Dann kénnte auch von uns
gesagt sein: , Dieser kam zum Zeugnis” (Joh.1,7).

Kundmachung des Wesenhaften — darin besteht der Geburtssinn unseres

Daseins und die Zeugnisaufgabe unseres Mundes. Doch auch sollen wir Wahrheitszeugen der Tat
und des Wesens sein, Charakterdarsteller Gottes und Briefe Christi an die Welt. Vermessen wir uns,
wenn wir so reden?

Horen wir Gottes Wort:

,lhr aber seid ein auserwahltes Geschlecht, ein kdnigliches Priestertum, eine heilige Nation, ein Volk
zum Besitztum, damit ihr den Charakter dessen verkiindigt, der euch berufen hat von der Finsternis
zu Seinem wunderbaren Licht“ (1.Petr.2,9).

212



Weil der Herr aber Geist, Licht und Liebe ist, sollen wir im Geist, im Licht und in der Liebe wandeln
(Rom.8,4; 1.Joh.1,7; Eph.5,2). Wir sind nicht Licht, Geist und Liebe, sondern Finsternis, vom Ungeist
behaust und vom Hass verzehrt. Wir sollen uns einfach in Gottes Licht hineinstellen und es
widerstrahlen, in Seinem Geist wandeln und uns von Ihm durchdringen lassen, in Seiner Liebe uns
bergen und sie abgldanzen. Das ist das Geheimnis der Fruchtbarkeit. ,,Wer in Ihm bleibt, stindigt
nicht” (1.Joh.3,6) ist keine unausfiihrbare VerheiBung!

So verkiindigt man in Tat und Wesen Gottes Zeugnis.
Schlagen wir dazu noch ein Pauluswort nach:

... ihr seid ein Brief Christi, angefertigt durch uns im Dienst, geschrieben nicht mit Tinte, sondern
mit dem Geist des lebendigen Gottes, nicht auf steinerne Tafeln, sondern auf fleischerne Tafeln des
Herzens ... als solche seid ihr offenbar geworden!“ (2.Kor.3,13).

Der Herr bewahre uns vor einem bloRen Vegetieren in dieser Welt und stelle uns ganz in die groRe
Aufgabe unseres Seins hinein, Zeugnis vom Wesenhaften zu geben! Dazu lasst Er uns noch in dieser
Welt!

3. Wir sind in der Welt, um als Stachel, Gewissen, Aufhaltendes der Welt gehasst zu werden und
die Welt gerichtsreif zu machen

Die Tatsache, dass wir nicht ,,von der Welt“, aber doch ,,in der Welt” sind, zeigt nicht nur an, wo wir
stehen und wohin wir gehoren. Das griechische Wortlein fir ,,von” oder ,aus” wird zumeist in
Zusammenhangen gebraucht, wo von Zeugung und Geburt gesprochen wird. ,Boas aber zeugte
Obed von der Ruth” heillt es im Geschlechtsregister des Herrn. Es deutet somit den
wesensmaRigen, zeugungsmaRigen Zusammenhang auch dort an, wo von geistig-seelischen
Urspriingen geredet wird.

So bedeutet Jesu Wort in Johannes 17,16, dass die Glaubenden zwar existenziell (das heil3t in ihrem
duleren Lebensverlauf) in der Welt, aber ontologisch (das heilt nach ihrer seinsmaRigen Herkunft)
nicht von der Welt sind. lhre Herkunft ist, zutiefst besehen, aus Gott. Darum haben sie auch die
Vollmacht, das Recht, Kinder Gottes zu heillen (Joh.1,12.13).

In dieser Doppelstellung gleichen sie dem Sohn, der darum in Wort und Tat nicht verstanden wurde,
weil Er aus Gott war. Die Linie des Geistesmaligen, Wesenhaften, des Gottesadels in lhm
Uberschnitt sich mit der Linie der Liige, der Gewalt, dem Prinzip der Finsternis in der Welt. Es gibt
Sohnschaften des Lichts und Sohnschaften der Finsternis.

Weil die Juden in ihrem geistig-seelischen Geburtszusammenhang von ihrem Vater, dem Teufel,
waren (Joh.8,44), horten sie Seine Stimme nicht und hassten lhn als den ganz anderen.

Hier gibt es keine Ubereinkunft, keinen Kompromiss, kein Verstehen, weil eine im Wesen
begriindete Trennung vorliegt. Die Finsternis muss das Licht, der Hass die Liebe, der Ungeist den
Geist, die Liige die Wahrheit, die fromme Heuchelei die gottliche Offenbarung und die Sohnschaft
der Finsternis die Sohnschaft des Lichts hassen.

Auch uns ist der Hass gegen den ,anderen”, fremden Jesus nicht unbekannt, wenn uns eine vollig
ungewohnte Seite Seines Wesens und Wirkens aufgeht in plotzlicher Klarheit. Fortschreiten in der
Erkenntnis Jesu ist ein schmerzlicher Werdeprozess zwischen dem alten und dem neuen Menschen.
Wohl dem, der noch in solchem Werden steht und sich nicht auf ein einseitiges Christus- und

312



Gottesbild festlegt. Derselbe Paulus, der bei seiner Bekehrung fragte: ,,Herr, wer bist Du?“, hatte
noch am Ende seines Lebens das leidenschaftliche Bestreben, Ihn zu erkennen.

Grundsatzlich gilt aber, dass die Welt, wie sie zuvor lhn hasste, auch uns als Geistestrager hassen
muss. Wir wollen uns nie dariber hinwegtaduschen, dass wir ihr als Fremdkorper gelten! Wohl uns,
wenn wir hin und wieder davon noch etwas erfahren: Es wird Prifstein flir die Echtheit unseres
verborgenen Lebens mit Gott sein —wenngleich auch manches vermeintliche Martyrertum um Jesu
willen auf unverbesserlichem Diinkel, frommem Pharisdismus und anstofRigem Wandel beruht.

Doch es gilt, was 1.Johannes 4,4-6 in eindeutiger Klarheit bezeugt: ,lhr seid (zeugungsmaRig) aus
Gott, Kinder, und habt die Antichristen Glberwunden, weil der, welcher in euch ist, groRRer ist als der,
welcher in der Welt ist. Sie sind (nach ihrem Geburtszusammenhang) aus der Welt, darum reden
sie aus der Welt, und die Welt hort sie infolgedessen. Wir sind aus Gott; wer Gott kennt, hort uns;
wer nicht aus Gott stammt, hort uns nicht; hieran erkennen wir den Geist der Wahrheit und den
Geist des Irrtums.”

Wir sind da als Objekt des Hasses finsterer Welten. Wie werden die Starken, die alles in sich selbst
zu haben vermeinen, einmal zu nichts werden, wenn sie uns, die sie gehasst, geschlagen, verfolgt
und verflucht, verfemt und gequalt haben, am Ziel der Vollendung sehen, als Richter Uber
Menschen und Engel! Das aber ist Gottes Ziel; denn Er erwahlt das, was nichts ist.

Darum lasst Er uns in dieser Welt, dass die starken Fiirsten des Abgrunds an dem Christus in uns
zuschanden werden. Das ist auch der tiefe Sinn jedes Sieges im Alltag unseres Lebens.

Und so sind wir das Gewissen dieser Welt, ,Stachel” des ,rasenden Saulus”, das , Aufhaltende”, bis
der Herr uns aus der Mitte nimmt (2.Thess.2,5.6). Wir sind das Gewissen Israels und reizen es durch
unser Dasein zur Eifersucht (R6m.11,13.14). Wir sind das Gewissen der Gewissenlosen, gefallener
Welten Stachel, die an uns gewahren, was die Liebe vermag. Geht uns etwas davon auf, warum uns
der Herr noch in dieser Welt lasst? Doch wir wollen weiterfragen.

4. Wir sind in der Welt, um Gott im Leiden zu verherrlichen und zu rechtfertigen

»Alle Menschen sind Slinder und Ligner.” ,Vor Mir soll sich kein Fleisch riihmen.” , Ich will die
Starken zum Raube haben.” ,Ich will das, was etwas ist, zunichtemachen.” ,Mir soll sich
beugen jedes Knie.” ,,Mir soll schwoéren jede Zunge.”

Wenn Gott solche VerheiBungen gibt, dann will Er in allem recht behalten, Seine Ehre keinem
anderen geben und am Ende aller Seiner Wege so dastehen, dass kein Geschépf Ihm auf tausend
Fragen nur eines zu antworten weil3. In der groflen Auseinandersetzung zwischen Gott und der
Finsternis gibt es juristische Zusammenhange, von denen uns nur hier und da ein Licht in den
heiligen Schriften aufleuchtet. Darum steht im Interesse Gottes weniger unsere als Seine eigene
»Rechtfertigung”.

Er will recht behalten in allen Seinen Wegen. Nur ein Beispiel: Er bezeugte nicht nur aller Welt tiber
den Nazarener Jesus: ,Dies ist Mein lieber Sohn, in Ihm ist all Mein Wohlgefallen begriindet”,
sondern bewies und erwies dies durch Totenauferstehung (R6m.1,4). Darum erklart Johannes das
Werk des Geistes, die Welt von der Gerechtigkeit (oder Rechtfertigung) zu tberfihren damit,
»,darum weil Ich zum Vater gehe”. Die Auferstehung und Thronerhéhung Jesu war Rechtfertigung
Gottes und soll als Erweis der Sohnschaft eine der drei Uberfiihrungsaufgaben des Geistes an der
Welt sein.

4112



Gott will in allen Seinen Wegen und VerheiBungen gerechtfertigt werden!
Darum lasst Er uns, zutiefst gesehen, in so viel Elend und herzerschiitternde

Drangsal kommen, damit wir uns immer dann, wenn wir an dem windirren Kerzenlicht unseres
Rates irrewerden, im Gebet auf Seine VerheiBungen berufen. So schenken wir lhm Vertrauen, und
Er ldsst unsere Bitten geschehen, wenn sie nach Seinem Willen sind.

Im Gebet des Vertrauens rechtfertigen wir Gott! Die Todeskrankheit des Lazarus sollte so der
Verherrlichung Gottes dienen; und ein Mensch erblindete bei seiner Geburt, damit die Werke
Gottes offenbar wiirden (Joh.11,4; 9,3). Und wenn der Gerichtsgegner der Kinder Gottes den
Lrechtschaffennen, vollkommenen, gottesfiirchtigen, das Bose meidenden” Hiob verdachtigt, er
diene Ihm nur, um ein frommes Geschaft mit lhm zu machen, um gegen die Hingabe seines Herzens
Wohlstand und Wohlleben einzuhandeln, dann muss Hiob im Leid erweisen, dass er den Herrn nicht
um Guter und Gaben, sondern um Seiner Selbst willen liebt! So rechtfertigte er Gott, denn ,er
schrieb Ihm nichts Ungereimtes zu”.

Dass auch wir den Herrn bei allen Mitteilungen und Segnungen doch um

Seiner Selbst willen lieben mochten! Dass uns Seine Interessen hoher im Kurs stiinden als die
unseren! Uns wirde klarer: Er beldsst uns noch in dieser Welt, damit wir lhn zur Mitternacht des
Leides verherrlichen, segnen und rechtfertigen in allen Seinen Wegen!

Doch unser Leid und Wehe hat noch einen anderen Sinn, der kaum zu erfassen ist:

5. Wir sind in der Welt, um die Riickstinde der Drangsale des Christus fiir den Leib zu ergédnzen
(Kol.1,24)

Wenn in Apostelgeschichte 1,1 der Erdenwandel unseres Herrn in Niedrigkeit als Anfang in Tat und
Lehre gekennzeichnet wird, dann bedeutet dies, dass Er die Seinen zur Vollausfiihrung Seiner
Berufungen, Amter und Aufgaben in dieser Welt zuriicklieR. Sie sollen groRere Werke tun als Er
(Joh.14,12).

Paulus war beauftragt, Gottes Wort zur Fille, zum Abschluss, zur Ganzheit zu fihren (Kol.1,25). So
hat die Gemeinde als Nachhut Christi auch die Aufgabe, Seine Leiden zu erfiillen, auf ihr VollmaR zu
bringen. Kolosser 1,24 soll uns dies erharten. Dort bezeugt Paulus von sich: , Jetzt freue ich mich in
den Leiden fir euch und erganze in meinem Fleisch, was noch riickstandig ist von den Drangsalen
des Christus fiir Seinen Leib.”

In heiliger Konsequenz, sich vollig als Opfer Christi verbrennen zu lassen, sprach Paulus dieses Wort
freiwilliger Ganzhingabe. Es deutet geheimnisvoll etwas davon an, dass die tiefe wesensmaRige
Verbindung zwischen Haupt und Gliedern so eng ist, dass auch sie an der Vollfiihrung der
Leidensaufgabe Jesu teilnehmen.

Es gibt also noch Riickstdande, AuBenstande an Drangsalen Christi. Dies hdangt damit zusammen, dass
jede Aufgabe des Hauptes zugleich auch Aufgabe der Glieder ist. Das Haupt hat ,ein fir alle Mal“
und vollgiiltig gelitten und aller Welt Schuld bezahlt. Fir die Glieder ist das vom Haupt bereits
erfullte Amt Gegenwartsaufgabe, die bis zur Vollendung des Christusleibes wahrt.

512



Diese Last wird nun nicht etwa gleichmaRig verteilt, sondern nach Tragvermdgen und innerer
Herzensbereitschaft. Gott legt nicht mehr auf, als wir tragen kénnen! Wir kénnen aber auch —
objektiv gesehen — grolSe Tragkraft besitzen, aber leidensscheu diese Aufgabe umgehen. In dieser
Gefahr stand die Kolossergemeinde. Paulus erklart sich bereit, in seiner Person ihre Leidenslast
noch zu erstatten. Und der Herr nimmt ihn beim Wort!

Er zeigt ihm, wie viel er leiden musse.

Er beschwert ihn (ber sein Tragvermégen hinaus (1.Kor.1,8). Wir aber wollen nicht voreilig und
unbescheiden dem Herrn Geliibde letzten Einsatzes tun, ohne vorher die Kosten zu tberschlagen!
Ob der Opferweg des Apostels fir jedes Glied des Leibes Christi gelten kann, wagen wir nicht zu
entscheiden. Es gibt aber in dieser Zeit und Welt die Moglichkeit, sich an der Erfiillung der Drangsal
Christi zu beteiligen. Auch darum lasst der Herr die Seinen noch in dieser Welt. Wir bitten den
Herrn: ,Komme mit uns zum Ziel, koste es, was es wolle!”

6. Wir sind in der Welt, um im Kampf des Glaubens geilibt zu werden

,Du aber kampfe den guten Kampf des Glaubens!“ Dieser Apostelbefehl gilt dem Menschen Gottes.
Der Glaubenskampf beginnt, sobald man Christi Heil erfasst. Es ist darum vollig falsch,
AuBenstehenden und Neubekehrten ein ,seliges Wandeln auf sonnigen H6h'n“ — , willenlos nur
noch dem Freunde geweiht” und ,tot fir der Siinde verlockenden Reiz“ — zu versprechen. Jede
[llusion auf dem Boden des Glaubens ist Gift. Glaube und lllusion verhalten sich zueinander wie
Liebe und Hurerei. Vertrauen wird nur in der Begegnung mit einem Vertrauenswiirdigen geboren,
der seine Verheilungen einlost. Vertrauen zerbricht an enttduschter Hoffnung. Wer in der
Wahrheit steht, verwirft psychologische Reklametricks solcher Art und bezeugt auch dem, der das
Heil erfasst, dass jedem Glaubenden Kampf verordnet ist in dieser Welt.

Der Krieg des Glaubens ist letztlich ein Krieg zwischen Christus und Satan.

Er begann, als der Feind sich erheben wollte zum Thron Gottes. Dieser Krieg wahrt Jahrtausende —
ohne Friedensschluss und Kompromiss. In Ihm gibt es keine Kriegsdienstverweigerer.

Seine Hauptschlacht ist am Kreuz bereits geschlagen, der Sieger steht fest!

Ill

Und mag der Gegner Gottes auch Nachhutgefechte liefern: , Die Rechte Gottes behélt den Sieg

Vom Sieg Jesu leben wir, geglirtet mit dem Schwert der Verteidigungsbereitschaft, dienend mit
der Kelle an Gottes Bau. Die Urauseinandersetzung zwischen dem Sohn und Satan drangt nun zur
Endauseinandersetzung hin, die das Haupt mit all den Seinen ausfihren wird. Nachdem Satan aus
dem Thronsaal Gottes in den Lufthimmel verwiesen wurde, stlirzen ihn Michael und seine Engel
in der Endzeit auf die Erde. Bei der Wiederkunft Christi wird er von Ihm und den Seinen fir
tausend Jahre mit Ketten gebunden und schlieRlich nach seinem letzten Aufruhr in den Feuersee
geworfen. Unser Lebenskampf ist Manover fiir diese Endauseinandersetzung, Exerzierplatz des
Zukunftigen! Nach unserer Bewahrung hier erhalten wir dort Ewigkeitsaufgaben. Die bésen Tage
unseres kleinen Alltags sollen uns zurlsten auf den bésen Tag.

Horen wir hieriiber Gottes Wort:

,Darum nehmt die ganze Waffenriistung Gottes, damit ihr an dem bdsen Tage zu widerstehen und,
nachdem ihr alles ausgerichtet

(oder Uberwaltigt) habt, zu stehen vermogt. Steht jetzt ...“ (Eph.6,13.14).

612



Das Stehen jetzt soll also in uns das Vermogen ausbilden, einst zu widerstehen, zu siegen und zu
stehen an Seinem Tag! Dass wir doch mehr unser Sein und unsere Anfechtungen in dieser Welt in
solchem Licht sehen! Darum werden wir auf den Exerzierplatzen unseres taglichen Lebens von
den Firsten dieser Welt gedrillt! Sie verrichten Dienste an uns, ohne zu wissen und zu wollen,
dass sie damit ihre zukinftigen ,Offiziere”, Richter und Retter heranbilden. Wiissten sie es, dann
tasteten sie uns nicht an, sondern bereiteten uns ein bequemes Wohlleben zu unserem Unheil.

7. Wir sind in der Welt, um an den Briidern lhn lieben zu lernen

Wenn Goethe einmal diese Erde eine ,Pflanzschule der Geister” nannte, so hat er damit etwas
vom Sinn unseres Daseins erfasst. Wer hier in miihevoller Kleinarbeit die Gedanken Gottes
stickweise nachdachte, unter dieser Bruchstiickarbeit oft verzagend, dem werden sie in der
Ewigkeit in vollendeter Harmonie und Klarheit aufstrahlen.

Wer hier den Kampf des Glaubens kdmpfte, der vermag an jenem bdsen Tag das Feld zu behalten,
und Gott wird Satan unter Seine FiiBe zertreten. Wer hier Gottes Lob oft unter Tranen zur
Mitternacht des Leides sang, der wird einst im Chor der Vollendeten Ihn lobpreisen. Und wer hier
in der Welt des Hasses zu lieben lernte, wird einst den Herrn véllig lieben kénnen. Dann ist alle
Angst in ihm erloschen!

Geschenktes will dargestellt werden, jede Gottesgabe will sich in irdischer

Aufgabe verwirklichen, alles Geistige will im Zeltbau unseres irdischen Leibes ausgelebt sein. Darum
spricht das Neue Testament so oft vom ,,Uben”, vom , Trainieren“ und ermahnt uns, zur Befestigung
des Gottgeschenkten allen Fleil’ anzuwenden. Auch fromme MiRigganger dampfen den Geist!

So stehen wir auch in heiligem ,Training” der Liebe.
Johannes schreibt dariiber:

,Wenn jemand sagt: Ich liebe Gott, und hasst seinen Bruder, so ist er ein Liigner; denn wer seinen
Bruder nicht liebt, den er gesehen hat, wie kann er Gott lieben, den er nicht gesehen hat? Und
dieses Gebot haben wir von Ihm, dass, wer Gott liebt, auch seinen Bruder liebe” (1.Joh.4,20.21).

Wie nichtern ist die Aussage des Johannes: ,lhr habt Gott nicht gesehen”;, auch unser
erkenntnismaRiges Gottesbild deckt sich nicht mit dem, was Er in Wirklichkeit ist. Es wird immer
wieder durch die Schrift korrigiert werden und wehe dem, der solcher Korrektur nicht mehr
offensteht! Weil aber Gott unsichtbar und fern ist, kénnen wir lhn leicht lieben. Liebe auf
Entfernung, ohne Tuchfiihlung und Wesensdurchdringung, kann ihre Echtheit nicht erweisen. Dass
diese Entfernung unser Vertrauen zu Gott erschwert, ist die andere Seite. Flr beides schafft Er die
rechte Korrektur.

Weil wahre Liebe nur auf dem Boden des Vertrauens wachsen kann, erleichtert Er es uns durch
eidlich beschworene Verheillungen, durch die Erfahrung Seiner Wunder, durch Sein Kommen ins
Fleisch; die Liebe aber erschwert Er uns: Er bindet die Liebe zu Ihm an die Liebe zum Bruder. Wir
sollen sie hier auf der Erde erweisen, da weder wir noch irgendein Bruder am Ziel der
Vollkommenheit stehen. Am Christus im anderen lernen wir, die Gotteskindschaft héher zu
schatzen als fleischliche und seelische Mangel, Begabung und Herkunft, Sympathie und Antipathie.
Wer diese Liebe hier nicht praktiziert und in irgendeiner Form den Bruder ablehnt, der hasst Gott

7112



und wird zum Liigner, wenn er auf Zeugnisversammlungen, Konferenzen oder in einsamem Gebet
seine Liebe zu lhm bekennt!

Solche Liebe ist dennoch keine weichliche Liebe. Sie hilt die Wahrheit fest, straft und ermahnt,
beurteilt und entlarvt. Wie oft werden wir in solchem Doppelgang und Widerspiel zwischen
Wahrheit und Liebe irre an unserem

Herzen! Darum bezeugt Johannes im Vers darauf genau das Entgegengesetzte: ,An diesem
Prifstein erkennen wir, dass wir die Kinder Gottes lieben, wenn wir Gott lieben und Seine Gebote
halten.”

Diesem scheinbaren Gegensatz liegt nicht altersschwaches unlogisches Denken zugrunde, sondern
heilige bipolare Spannung gottlicher Wahrheit! Liebe zu Gott und Liebe zu den Briidern sind so eng
verflochten, dass keines von dem anderen isoliert werden kann, ohne das Leben zu gefahrden. Wer
den Herrn nicht mehr liebt, liebt auch die Briider nicht, und wenn er ihnen in seelischer Regung
noch so zartlich begegnet. Und wer die Briider nicht mehr liebt, der liebt auch Gott nicht, und wenn
er lhn noch so tiberschwanglich preist!

Wer aber in ernstem Richteramt den Bruder dem Satan libergibt und Gott dabei noch so liebt, dass
er Seinen Endsieg liber den Geist dieses Bruders gewahrt, der handelt in der Liebe und (iberzeugt
sein irrendes Herz vor dem Herrn (1.Kor.5,5; 1.Joh.3,18-20). Halten wir fest: Gott lasst uns noch in
der hasserfiillten Welt, dass wir Ihn lieben lernen an den Briidern und die Briider lieben lernen an
und bei lhm!

8. Wir sind in der Welt, damit Gott in den Gliedern des Christus wachst (Kol.2,19)

Oft stellen biologische und physikalische Gesetze eine liberraschende Analogie zu Geistesgesetzen
dar. Von den einfachsten Regungen in Einzellern bis zu pflanzlichen und tierischen Organismen, ja
bis zu den seelischgeistigen Erscheinungen beim Menschen kennen wir als Merkmale des Lebens:
Spannung, Ganzheit, Frucht, Eigentatigkeit, Entwicklung zur Reife, Gemeinschaftsbedingtheit und
Wachstum. Diese Kennzeichen natiirlichen Lebens gelten auch fiir das Leben aus Gott, ja fiir Gottes
eigenes Leben.

So kennt und nennt die Schrift, so merkwiirdig es erscheinen mag, ein Wachstum Gottes und
bezeugt damit von dem einen, gliickseligen Gott, der alles in Sich Selbst hatte in ungeteilter
Harmonie, dass Er nicht allein bleiben wollte. Er zeugte vor aller Welt den Sohn, in dem nun all Sein
Wohlgefallen begriindet ist. Gott wachst und will in der gegenwartigen Weltzeit viele S6hne zur
Herrlichkeit und Vollendung flihren: Das ist die Gliickseligkeit Seiner Liebe, wenn Er in ihnen das
Bild Seines Sohnes aufleuchten sieht; und nichts bewegt und erregt Sein Vaterherz so sehr, als wenn
ein Stinder BufSe tut und das Christusheil mit bereitem Herzen empfangt!

Gott will in allen Heiligen angestaunt werden, wenn der Gesamtchristus der Welt offenbar wird.
Um dieses Ziel zu erreichen, lasst Er Sein Wort im Kosmos wachsen, Frucht bringen und zur Fiille
kommen, und zwar in der Doppelheit des schriftlichen und personenhaften Logos. Mit jeder
erkannten und lebendig ergriffenen Schriftwahrheit wachst der Christus in uns. Und umgekehrt:
Immer wenn fruchtbares Wachstum zu neuem Leben fiihrt, dann 6ffnen sich neue Wege der
Schrifterkenntnis!

Gottes Wort wachst! Der Leib des Christus wachst! Gott wachst in allen! Das Hochziel dieses
Wachstums aber wird erst dann erreicht sein, wenn der Vater nicht mehr nur etliches in einigen,
vieles in vielen, sondern alles in allen sein wird. So umreif3t uns die Schrift das Wachstum Gottes,

812



das aus der Liebe heraus geschieht. Nichts anderes bewog Gott jemals dazu, Wesen aus sich
herauszugestalten, als die Liebe. Liebe ist Lebensmehrung, und Lebensmehrung ist bei Ihm Liebe.

Unbegreifbares Wunder, dass auch wir in dieses Wachstum Gottes, in den heiligen Rhythmus der
Lebensmehrung, einbezogen sind! Kolosser 2,19 bezeugt und ermahnt uns, ,das Wachstum Gottes
zu wachsen”, das heildt zu wachsen, wie Er wachst, zu Seinen Zielen hinzuwachsen, zu wachsen in
der Liebe. Das ist unerhort grofd und mit dem Zollstock unseres Verstandes nie zu ermessen!

Jedes Wachstum, das danach strebt, endlich am Ziel frommer Gemiitlichkeit und Beschaulichkeit in
den Ruhestand versetzt zu werden, ist nicht Gottes Wachstum! Immer wenn wir wachsen und
werden, um uns selbst zu verwirklichen, um vor anderen zu strahlen, um edle und hehre Ideale zu
erreichen, wachsen wir nicht das Wachstum Gottes. Es ist Zeichen echten Wachstums, wenn es sich
Uber Ziel und Weg klar ist.

Mehr noch: Wenn wir wachsen in der Erkenntnis, um unseren hungrigen

Geist zu erfiillen, in der Gnade, um lediglich unser irdisches und ewiges Heil zu sichern, wachsen
wir nicht, wie Gott wachst! Nur wenn wir wachsen in der Liebe um Seinetwillen, um fiir lhn, far
Seine Erfillung, Seine Ziele, Seine Mehrung und Seine Interessen da zu sein, entsprechen wir dem
Wunsch des Apostels in Kolosser 2,19. Hierflir aber lieB uns der Herr in dieser Welt! So wachst Gott
in der Welt und in die Welt hinein.

9. Wir sind in der Welt, um den Himmelsmachten ein Schauspiel zu sein

Wir unterscheiden in der Psychologie drei Typen: den Akustischen, der vorwiegend aufs Horen
eingestellt ist, den Visuellen, der durch das, was er sieht, am ehesten angesprochen wird, und den
Motorischen, den Tatmenschen der Hand. Menschliche Belehrung richtet sich darum ausschlief8lich
an Hand, Ohr und Auge.

Wenn wir die Wesen und Korperschaften des Kosmos einmal in diese Gruppen einteilen wollen, so
entspricht wohl dem motorischen Typ das Heils- und Missionsvolk Israel mit seinen gewaltigen,
noch bevorstehenden Tataufgaben; dem akustischen Typ kénnten wir die hérende Gemeinde
zuordnen, die, durch das Wort erbaut, im Glauben und nicht im Schauen lebt, und dem visuellen
Typ die lichten und finsteren Himmelsmachte, die begehren hineinzuschauen. Sie gewahren am
AuBeren das Innere, an AuRenvorgidngen Innenvorginge, am Abbildhaften das Wesenhafte.
Hineinzuschauen vermogen sie jedoch nicht, wie sehr ihr Begehren, ihr Wunsch und Wille, auf
direktes Schauvermogen auch zielt!

Nur der Herr vermag das Herz aller Dinge und Wesen, das verborgene Motiv alles Seins zu sehen.
Auch des Menschen Auge sieht und wird nimmer satt in solchem Begehren, aber im Unterschied
zum Engel gewahrt der Mensch nur die AuRenseite, ,was vor Augen ist“, zumeist ohne an ihr
Innenvorgange ablesen zu kénnen. Das bleibt medial veranlagten Sonderbegabungen vorbehalten.

Aus diesem Grunde hat Gott je und je den Intelligenzen der Uberwelt Modelle Seines Wesens und
Wirkens vor Augen gestellt. Um etwas kundzutun von Seinen Liebeszielen mit Israel und aller Welt,
zeigte Er ihnen als ein Modell und Anschauungsbild die Ehe. Diese schattet in ihrer Symbolik
vielfdltige Beziehungen ab. Paulus deutet sie in Epheser 5,25-32, wie er nachdriicklich bezeugt, auf
Christus und die Gemeinde. Es gibt also auch andere Deutungsmaglichkeiten.

Was aber Gott vor allem an AuBenvorgangen fir jene ,Seher” darstellen mochte, sind Seine
Grundsatze und Gnadenabsichten mit der Gemeinde. Lesen wir 1.Korinther 4,9: , Wir sind ein
Theater, ein Schauspiel dem Kosmos, sowohl Engeln als Menschen.” Dieses Schauspiel beginnt hier
auf der Erde, erfihrt aber seine Fortsetzung in den kommenden Aonen, wo der Herr den

912



Uberschwanglichen Reichtum Seiner Gnade in Glite gegen uns ,ausstellen”, darstellen, erweisen
oder bildhaft aufzeigen will in Christus Jesus (Eph.2,7).

Gott stellt ins ,,Schaufenster der Welt” nicht das Staubgeputzt-Tadellose, die beste Ware, die Er zu
vergeben hat, sondern gerade umgekehrt das Schlechte, Geringe, Unedle, Unvermogende, um an
ihm zu erweisen, was Er vermag. ,Was die Gnade vermag”, so heil3t das Schauspiel, das wir jenen
Welten und Wesen Tag um Tag abschatten und darstellen sollen. Er will keine Reklame flr uns
machen, sondern fiir Sich und Sein Vermdogen. Dies reicht bis in kleinste Alltagsdinge hinein.

Wenn Paulus zum Beispiel in 1.Korinther 11 der Frau verordnet, in der Gemeinde ihr Haupt mit
einem Schleier zu verhillen, dann will er weder zu Modefragen Stellung nehmen noch ein
neutestamentliches Gesetz vom Sinai schaffen, sondern tut es ,,um der Engel willen”, die am
AuReren schépfungsmiRige und gnadenméRige Zusammenhinge schauen. Wenn nun eine Frau in
der damaligen Zeit ihr Haupt unbedeckt lieR, dann glich sie dulSerlich einer kaufbaren StraRendirne,
die dasselbe tat. Damit ging sie fiir jene Wesen, die am AuReren das Innere schauen, ihres
eigentlichen Charakters als Frau, wie Gott sie gemeint hatte, verlustig. Diese stellte sich in ihrem
AuReren einer Frau gleich, welche die Schopfungsordnung Gottes gebrochen hatte.

Heute ist das, so meinen wir, insofern anders, als die Sitte der Kopfbedeckung nicht mehr gilt. Heute
gilt das enthllte Haupt ja nicht mehr als Zeichen fiir die Dirne; darum ist eine Gleichstellung der
glaubigen Frau mit ihr auf diese Weise gar nicht mehr moéglich. Wozu dann ein gesetzliches
Festhalten des , Kopftlichleins“?

Heute gelten fir ,ehrbar” und ,ehrlos” kaum noch duRere Kennzeichen; die Grenzlinien sind
verwischt. Fir die glaubende Frau ist es weit schwerer, den Apostelbefehl ,Stellt euch nicht dieser
Welt gleich!“ zu erfillen. Es sind in unserer Zeit andere Dinge, an denen sie ihr inneres Wesen
erweisen muss.

Halten wir fest: Wir haben auch in unserer dulleren Lebenshaltung, in Mode, Lebensstil und
anderem das darzustellen, was wir innerlich sind. Der ,,unverwesliche Schmuck des Herzens” hat
sich in zuchtvollem, gediegenem, edlem und sauberem AuReren kundzutun. Auch diese
Alltagsfragen gehéren mit zu jenem ,Schauspiel fir die Engel”. Mdchten wir solche sein, die in
standigem Gedenken daran diese Aufgabe erfiillen! Darum lield uns der Herr in der Welt!

10. Wir sind in der Welt, um vom Hochmut befreit zu werden Das Wesen bestimmt die Form.

Die Form andert am Wesen nichts. Deshalb gibt es Tod nicht nur in falschen, sondern auch in
richtigen Formen. Man kann Wein aus der Kaffeetasse, aber auch aus dem Weinglas trinken. So
flihrt der mechanische Weg einer Korrektur des Lebens immer von aul3en nach innen, von der Form
zum Wesen. Man kann einen Baum beschneiden, und dennoch haben seine Nachkémmlinge wieder
die alte Art. Der mechanische Weg fiihrt keine wesenhaften Anderungen herbei. Daraus ist es zu
erkldren, dass bei allen duReren Reparaturen und Reformen die Kirchengeschichte immer wieder
im Stadium der ,Form der Gottseligkeit ohne deren Kraft” verlief. Der Ansatzpunkt war falsch.

Auch Gott beschritt diesen Weg im Gesetz, um die Kraftlosigkeit des Fleisches der Siinde zu
erweisen. Der Weg einer Wesensanderung, die vom dulleren Wandel zur inneren Erneuerung
fortfiihren sollte, erwies sich als Fehlschlag. Das tausendjahrige Reich stellt einen letzten grof3en
Versuch in dieser Richtung dar; es wird an seinem Ende offenbar werden, dass alle duReren
Segnungen und Befreiungen es nicht vermochten, den Menschen grundlegend umzugestalten: Er
wird unter der Inspiration Satans sich gegen Christus erheben (Offb.20,7-10).

1012



Der organische Weg dagegen fihrt von innen nach auflen. Ich kann einen Baum durch
Beeinflussung seiner Chromosomenanlage so verandern, dass neue Formen entstehen. Das ist der
Weg der Gnade, den Gott mit uns geht. Und weil Er ein fiir alle Mal verhindern will, dass wir jemals
wieder der Siinde des Hochmuts erliegen und von Ihm abfallen, ldsst Er uns noch in dieser Welt, um
uns in Versuchung, Anfechtung, Not und Zuschandenwerden an uns selbst vom Hochmut zu
desinfizieren.

Er will Sich mit der Gemeinde Seines Leibes keine Experimente leisten, sondern mit ihr auf dem
kiirzesten und gradlinigsten Weg zum Ziel kommen. Der Hochweg der Vollendung und Gleichheit
mit dem Sohn ist nur moglich nach den scheinbaren Irr- und Umwegen und Abwegen unseres
Erdenlebens. Ndhme der Herr uns sofort nach unserem Glaubigwerden aus dieser Welt heraus —
wir missbrauchten die gottgeschenkte Herrlichkeit und fielen wieder von Ilhm ab! Die zukiinftige
Herrlichkeit hat ja den Charakter der Freiheit, birgt also noch die Moglichkeit zu Entscheidungen in
sich. Romer 8 spricht von der , Freiheit der Herrlichkeit der SOhne Gottes”.

Damit sich vor Ihm auch einmal unser frommes Fleisch nicht riihmen kann und auch unser Mund
verstopft sei, sollen wir hier erfahren, dass in uns nichts Gutes, wohl aber die Siinde wohnt. Wir
waren zu jeder Sliinde und Gemeinheit fahig, hielte Gottes Rechte nicht Gber uns Wacht! Auch
darum nimmt Er uns noch nicht aus dieser Welt des Hochmuts und der Siinde heraus!

11. Wir sind in der Welt, damit wir die Welt und ihr Wesen durchschauen lernen, um sie einst
richten zu kénnen (1.Kor.6,2.3)

Eine unserer Zukunftsaufgaben lautet, ob wir es wahrhaben wollen oder nicht, dass wir Engel und
Menschen richten sollen. Richten kann man aber nur das Durchschaute. Nur die erkannten Falle
kann man beurteilen. Nur wer den alten Aon und sein Wesen durchschaut hat, vermag ihn einst zu
richten. Und dieses juristische Praktikum erfiillen wir, indem wir in standiger Tuchfliihlung mit der
alten Welt und ihrem Wesen, ihrer Versuchung und Finsternis, ihrer Lust und ihrem Narrentanz,
ihrem Flirsten und Geist stehen missen. Nicht, als ob wir sie erproben und durchkosten, die Tiefen
Satans erkennen sollten, um dadurch die Gnade Gottes volliger erfassen zu kénnen, wie es die Sekte
der Nikolaiten praktizierte (Offb.2,6-24)!

Am Ende aber langer Erfahrung und Bewahrung steht das Bekenntnis des Paulus: ,Satans
Gedanken sind uns nicht unbekannt!“ Durch die aufreibende Angst und Drangsal, Herzensnot und
Versuchung in dieser Welt werden wir fahig, den Kosmos und sein Wesen zu durchschauen und
zu richten.

12. Wir sind in der Welt, um als ,,Embryo der Ewigkeit” auszureifen fiir jene Welt

Wir fassen das bisher Gesagte unter einem gewaltigen Wort aus 1.Korinther 15 zusammen,
welches von der Blickwarte kommender Vollendungsreife her unser Erdendasein beschreibt. Dort
spricht Paulus von unserem Leib und Leben in Niedrigkeit als von einer Saat, die erst im
Herrlichkeitsleib der kommenden Welt aufgehen wird. Wir bauen also schon hier, indem wir
Gottes Leben wachstlimlich ergreifen, an unserem zukinftigen Leib!

Wie im Natirlichen jede Reifestufe die ihr vorhergehende als unvollkommenes, noch nicht
vollwertiges Leben betrachtet, so erscheinen wir vom Standpunkt Gottes aus als Saat und
Keimling, als Embryo der Ewigkeit. Alles, was wir hier in Christus unter der Bewahrung Gottes
wachsen und werden, was wir ertragen und erleiden, was wir ergreifen an Leben und Licht, wird

11112



herrlich ausreifen im zukiinftigen Aon. Aber gesit wird in dieser Welt! Und in der kommenden
unterscheidet sich Leib von Leib an Herrlichkeit. Was der Mensch sat, das wird er ernten. Wer
karglich sat, wird karglich ernten, wer im Segen sat, wird im Segen ernten, die mit Tranen saen,

werden mit Freuden ernten!
Wohl uns, dass der Herr uns noch in dieser Welt asst!
Wir bitten lhn nach Seinem Willen und Seiner Bitte und sind darum der Erh6rung gewiss:

,Herr, wir bitten Dich nicht, dass Du uns aus dieser Welt wegnimmst, sondern dass Du uns in der
Welt bewahrst vor dem Bosen!”

1212



