Kahal.De

Autor: Karl Geyer
Thema: Das Bild gesunder Worte

Der Mensch offenbart die Gedanken seines Inneren durch das Wort, sowohl durch das
gesprochene Wort als auch durch das geschriebene. Das Wort ist das GefalRR des Geistes, durch das
er sich kundmacht. Der Geist umfasst den gesamten Bewusstseinsinhalt des Menschen, so wie
auch der Geist Gottes allein wei3, was in Gott ist (1. Kor. 2,11). Ohne das geschriebene oder
gesprochene Wort vermochten wir nicht unser Inneres einem anderen Menschen zu erschlieSen.

So wird auch das unsichtbare Wesen Gottes kundgemacht durch das Wort Gottes. Dieser Titel
kommt sowohl dem Sohne zu als dem Fleisch gewordenen Wort (Joh. 1,14; Offb. 19,13) wie auch
dem geschriebenen Worte Gottes, das vom Sohne zeugt. Im Sohn wohnte die ganze Fiille der
Gottheit leibhaftig (Kol. 2,9), sodass Er in vollkommener Geistes- und Gottesfiille den Vater
kundmachen konnte. Darum gebiihrt auch niemand sonst der Name »das Wort Gottes« als nur
lhm allein.

Der religiose Mensch kann Gott suchen, ob er IThn wohl tastend fiihlen und finden méchte (Apg.
17,27). Etwas Gewisses hat er nie. Gewissheit gibt es nur da, wo Gott selbst sich durch das Fleisch
gewordene Wort so offenbart, wie Er wirklich ist. Alle Religionen enthalten Gedanken der
Menschen Uiber das Wesen Gottes. Das sind aber alles nur Tastversuche. Gottes eigene Gedanken
Uber sich selbst hat Er nur im Sohne und durch den Sohn enthillt.

Der gesunde Glaube ruht nicht auf den religiosen Tastversuchen der Menschen, sondern auf dem
unerschitterlichen Fundament der Selbstoffenbarung Gottes im Sohn. Der Glaube kommt aus der
Predigt, diese aber aus Gottes Wort (R6m. 10,17). Darum besitzt er auch volle Gewissheit (Hebr.
10,22) und ist selbst eine gewisse Zuversicht (Hebr. 11,1-3), weil er nicht aus dem geschopflichen,
verganglichen Wesen herkommt, das schwankt und wechselt, sondern aus dem Wesen Gottes
selbst, bei dem es keinen Schatten noch Wechsel des Lichtes gibt.

Gesunder Glaube kann seine Herkunft nicht verleugnen. Er steht auf dem Wort. — Worauf sollte er
sich denn auch stiitzen, wenn es nichts Gewisses, Unveranderliches, Absolutes mehr gébe in dieser
verganglichen Welt? — »Wenn Dein Wort nicht mehr soll gelten, worauf soll der Glaube ruhn? Mit
ist’s nicht um tausend Welten, aber um Dein Wort zu tun.«

Die Weisheit von oben aber ist aufs erste rein (keusch) (Jak. 3,17). Diese Keuschheit geht zunachst
auf das Wort hin. In zarter Ehrerbietung beugt sich der Glaubende unter die Ausspriiche Gottes,
und wenn er redet, so bemiht er sich, das Bild gesunder Worte festzuhalten, wie es die Schrift
gebraucht (2. Tim. 1,13), und nichts davon- oder dazuzutun. Des- halb hat sein Reden auch ein ganz
anderes Gewicht als das Reden nur religios gesinnter Menschen. Er redet als Ausspriiche Gottes
(1. Petr. 4,11). Das Wort wird nicht verfalscht, sondern als aus Gott redet er auch vor Gott (2. Kor.
2,17). Aus dem Samen des Wortes kommt der Glaube, und aus dem Glauben kommt als Frucht
wieder das gesunde Wort, die schrift- gemalRke Rede (2. Kor. 4,13).

Die Gefahr, das Bild gesunder Worte zu verlassen, besteht flir uns alle. Zunachst fallt es uns nach
unserem Glaubigwerden oft sehr schwer, von menschlichen Dogmen und philosophisch fundierten
Lehrsatzen frei zu werden, da sie durch eine Jahrhunderte alte Tradition geheiligt er- scheinen.
Sodann ist aber auch das Gegenteil eine fast noch groBere Ge- fahr, indem wir, um in unserem
Bruderkreis originell zu erscheinen, unbedingt Neues bringen muissen. Der Mensch wird selbst des
Mannas mide (4. Mose 21,5). Er muss Neues sehen und horen (Apg. 17,21). Wer diesem Verlangen
von Bridern oder ganzen Versammlungen nachgibt, muss notgedrungen bald menschliche Zusatze

114



und eigene Erfindungen bringen. Schlimmer ist diese Gefahr natiirlich dann, wenn wir selbst
originell sein wollen. Die gottgesetzte Eigenart jedes Geschopfes bedarf nicht solcher kiinstlichen
Methoden, um originell zu scheinen. Wahres Wesen geht schlicht und einfach seinen Weg und ist
damit artgemalRer als die bestaunt sein wollende Eigenartigkeit.

Es ist zwecklos, diese Gefahren bei anderen zu suchen und sie bei sich selbst nicht zu sehen. Wir
alle straucheln oft. Darum ist es schwer, in der Gemeinde Gottes Lehrer zu sein (Jak. 3,1.2). (Siehe
auch Verse 3-12.) Da- zu ist das Schwert des Geistes, das Wort Gottes, ein zweischneidiges
Schwert, sogar noch scharfer als ein solches. Wer es recht gebraucht, empfangt durch die uns
selbst zugekehrte Schneide beim Anschwingen zuerst die Verwundung, ehe er die andere Schneide
nach dem Gegner schwingen kann. Das Wort muss erst an meinem Herzen seine Kraft erweisen,
wenn es von mir ausgehend den Horenden (oder Lesenden) Gnade darreichen und dienen soll.

Wer hatte noch nie in der Erregung ein Wort gesprochen, das er spater lieber unausgesprochen
gewusst hatte — noch nie einen Brief geschrieben, den er nachher am liebsten zurilickholen wollte
— wer hatte noch nie nach der spilrbaren Gegenwart des Herrn und nach herrlichen
Gnadenerweisungen des Geistes durch eine Bemerkung, die witzig sein sollte und die andern zum
Lachen reizte, die heilige Stille einer Versammlung zerstért — noch nie Stunden heiliger
Gemeinschaft mit dem Herrn und den Bridern durch Worte der Kritik an Briidern entweiht — noch
nie so von einem an- deren Menschen geredet, dass es ihm nachher leidtat? Darum bediirfen wir
des Selbstgerichts und der Ermahnung.

Beispiele zu unserem Thema

Eine Gefahr, das Bild gesunder Worte zu verlassen, liegt darin, dass man eine Seite einer Sache
Uberbetont und die andere Seite leugnet. Wer z. B. nicht unterscheidet zwischen dem, was wir in
Christus sind, und dem, was wir davon hier unten darstellen (also zwischen Stellung und
Darstellung, oder Stand und Zustand oder Sein und Werden), der wird entweder nur das lehren,
was von unserem erhabenen Stand in Christus geschrieben steht, wird aber die Mangelhaftigkeit
unseres praktischen Zustandes leugnen, also in den vollendeten Perfektionismus fallen, — oder er
wird (oft gerade als Reaktion auf solche falsche Stellungnahme) alles Gewicht auf den praktischen
Zustand legen, eine fanatische, selbst- gemachte Heiligung betreiben und damit die Gnade
entwerten. Erst die Einordnung beider Seiten in eine héhere Einheit 16st die Schwierigkeiten und
ergibt ohne Pressung das Bild gesunder Worte, wie es die Schrift bietet.

Wir stehen (iberhaupt standig in der Gefahr, aus einer Seite einer Sache ein System zu machen,
weil das sogenannte logische Denken immer ein- seitig ist. Von einer bestimmten Voraussetzung
aus verfolgen wir mit eiserner Konsequenz einen Gedanken und bilden auf diese Weise eine
Gedankenreihe oder ein Lehrsystem. Die Folgerichtigkeit der Schlisse bei der Verfolgung einer
Idee biirgt noch lange nicht fir die Wahrheit und Wirklichkeit des Ergebnisses.

Man kann von der Gottheit Christi ausgehen und in vollig konsequenter Gedankenfolge Seine
wahre Menschheit leugnen; man kann auch von Seiner Menschheit ausgehen und in gradliniger
Denkweise Seine Gottheit leugnen. Es ist wohl unndétig zu sagen, dass beides Bild gesunder Worte
entspricht, das die Schrift von der Gottheit und Menschheit Christi gebraucht.

Auch die Nichtbeachtung der Unterscheidung zwischen Seele und Geist gibt zu vielen Irrtiimern
Anlass. Konnte sonst ein wirklich treuer Bruder in einer Versammlung den Ausspruch tun: »Unsere
Seele ist eine Gottesgebarerin«? — Die Schrift lehrt doch, dass der natiirliche Mensch (wortl. der
seelische Mensch) nicht vernimmt, was des Geistes Gottes ist (1. Kor. 2,14). Gottes Geist zeugt

214



doch mit unserem Geiste, nicht mit unsrer Seele. Das neue Leben ist geistgezeugt (Joh. 3,6), also
aus dem Pneuma, nicht aus der Seele, der Psyche. Es tut auch hier not, das Bild gesunder Worte
festzuhalten.

Bei der Willensfrage kann man ebenso die eine Seite unterdriicken und unterschlagen zugunsten
der anderen, indem man das Verhaltnis des Willens Gottes zum Willen des Menschen nur von einer
Seite aus bestimmt. Es besteht gewiss im ganzen All nichts ohne den Willen dessen, der alles wirkt
nach dem Rat Seines Willens (Eph. 1,11). Von hier aus lasst sich jegliche Willensbetatigung des
Menschen leugnen. Umgekehrt kann man vom Willen des Geschopfes ausgehen und durch die sich
ergebenden folgerichtigen Schliisse den unbeschrankten Gotteswillen so einschranken, dass alles
Heil vom Geschopf abhangig ist und nicht vom Schopfer. Kennt die Schrift solche einseitigen, aber
in sich selbst konsequenten Denk- reihen? — Nein, sie redet vom Willen Gottes und vom Willen des
Menschen und zeigt ohne jede Pressung, in welchem Verhiltnis beide zueinander stehen. Sie
braucht weder den Willen des Geschépfes zu leugnen noch den Willen Gottes zu beschranken
durch die falsche Anwendung der Worte »lhr habt nicht gewollt«, wobei vergessen wird zu
erwdhnen, dass die Fortsetzung heilt: »... bis dass ihr sprecht: Gelobt sei, der da kommt im Namen
des Herrn« (Matth. 23,37-39).

Der Mensch hat einen Willen, aber keinen unumschrankt freien Willen. Vielmehr ist sein Wille
zeitlich und wesenhaft beschrankt, wie es ja tGiberhaupt kein Geschopf gibt, das sich den Anfang
seines Daseins selbst bestimmen kann und vieles andere mehr. Innerhalb gewisser Grenzen darf
der Mensch seinen Willen betatigen. Das andert an dem Weltplan Gottes nichts. Macht man das
Handeln Gottes vom Willen des Menschen abhangig, so lastert man. Leugnet man den Willen des
Menschen, was haufig in guter Meinung geschieht, um Gott wirklich Gott sein zu lassen, so
entbindet man das Geschopf von jeglicher Verantwortung. Das ganze Weltgeschehen wird dann
zu einem 6den Mechanismus, in dem alle Wesen nur als Marionetten erscheinen. Wenn sie
wirklich nur Marionetten waren, konnte der, der sie tanzen heildt, sie nicht verurteilen und strafen,
weil sie so tanzten, wie Er befahl.

Man kann aber nicht auf der einen Seite jegliche Verantwortung aus- schalten und dabei doch die
Ermahnungen stehen lassen, die selbst in den sogenannten Flillebriefen des Apostels Paulus noch
die Halfte des gesamten Textes in Anspruch nehmen. Ohne die Verantwortlichkeit gdbe es nie ein
sittliches Handeln. Die Schrift halt es sogar fiir notwendig, im Epheserbrief ganz einfache, aber
umso eindringlichere Ermahnungen an uns zu richten, z. B.: »Wer gestohlen hat, stehle nicht
mehr« (Eph. 4,28). Man beachte auch die Verse 29-32 sowie 5,3-6 und 6,1-9; oder aus dem
Kolosserbrief die Stellen 3,18-25 und 4,1-6. Es kann hier gewiss nicht eingewendet werden, das
ginge nur Juden etwas an.

Uberhaupt ist der Schaden, der durch die ZerreiRung der Schrift entstanden ist, wohl ebenso
schlimm wie der, der durch das Nichtunter- scheiden oder Nichtteilen der Schrift sich einschlich.
Wenn man, um den Charakter der Paulusbriefe als Botschaft an die Leibesgemeinde her-
vorzuheben, solche Werturteile fallt wie das: »Die Petrusbriefe haben uns (iberhaupt nichts zu
sagen, so verleugnet man damit, dass jede gott- gegebene Schrift uns niitze ist. Und dies sagt
ausdrucklich der Apostel der Leibesgemeinde, Paulus, in seinem letzten Brief, den er vor seiner
Hinrichtung schrieb, im 2. Timotheusbrief (2. Tim. 3,16). Mit solchen irrefihrenden Werturteilen
hat man den gesunden Weg der Schriftteilung verlassen und ist auf die ungesunde Linie der
SchriftzerreiBung geraten.

Es mag gewiss sein, dass mancher Bruder im Uberschwang eines neu- en Durchbruchs eine Linie
verlangert oder einseitige Folgerungen aus einer neu gewonnenen Erkenntnis zieht. Solange dies
in Unwissenheit geschieht, mag der Herr ihm in Gnaden vergeben —ihm —und uns allen. Wo aber

3|4



nach Erkenntnis eines Irrtums das Bekenntnis der Irrung nicht erfolgt aus Furcht, den Glorienschein
der Unfehlbarkeit einzubiiRen, da lastet bewusste Schuld auf einem solchen Bruder, und der Herr
muss die notwendige Korrektur vornehmen, indem Er Zucht bt zur Zurechtbringung.

Gerade die Briider, die eine erkannte Wahrheitslinie durch sogenannte folgerichtige Schliisse
weiter ausbauen, verlieren durch ihr Spezialistentum den lebendigen Zusammenhang mit dem
groflen Ganzen. Sie vergessen zu leicht, dass die Wahrheit keine Sache ist, die man umgrenzen
kann, sondern eine Person, die sich uns in dauernder Lebensgemeinschaft immer tiefer erschliel3t,
namlich der, der gesagt hat: »Ich bin ... die Wahrheit« (Joh. 14,6). Bei unserem Gldaubigwerden
stellten wir uns im Prinzip auf den Boden der Wahrheit; aber praktisch wahr im taglichen Leben
sind wir nur insoweit, als der, der die Wahrheit ist, in uns Gestalt gewonnen hat und gewinnt.

Was ist in den letzten Jahren gestritten worden (iber Seelenschlaf, Tod- schlaflehre, die
Erschaffung Satans, lber Jehovah und den Engel Jehovahs, (iber den sogenannten freien Willen
usw. Die Worte und Bilder, die dabei gebraucht wurden, entstammen zum groRRen Teil nicht dem
Inhalt der Heiligen Schrift. Sie sollen Lehrmeinungen erlautern, verdunkeln aber die Schrift, weil
sie ihr nicht entstammen. Das Bild gesunder Worte wurde nicht festgehalten. Mit welchem
Ergebnis? — Brider, die vor dem Angesicht des Herrn zusammengehdren, wurden
auseinandergerissen. Der Satan vermochte es, an die Stelle der einen Wahrheit in Person, des
Christus, viele Lehrwahrheiten als Sachen zu setzen, als Dinge oder Ge- genstinde oder
Hauptstiicke und Nebenstlicke. Mit Sachen trennt er sachlich die, die dem Wesen nach zu dem
einen Organismus des Christusleibes gehoren. Und dieser Betrug wird selten erkannt. Die
Blendung durch glanzende Lehrgebaude lasst es viele Glaubige gar nicht merken, dass sie durch
eigene oder fremde Systeme in einen Wortmaterialismus gefallen sind, der deshalb so gefahrlich
ist, weil er mit Schriftworten arbeitet. Die schlimmsten Systeme sind die selbstgemachten, deren
Griunder in der Re- gel jede fremde Beurteilung ablehnen, wenn auch nicht in der Theorie, so doch
in der Praxis. Der Mensch ist zwar selbst sein bester Kenner, aber sein schlechtester Kritiker. Denn
sein eigenes Fleisch und Blut hasst niemand.

Wer vor die Gemeinde hintritt als Lehrer, muss sich selbst belehren las- sen. Kein Mensch ist
unfehlbar. Einer soll lehren, die anderen sollen beurteilen. Dabei wird es sich bald offenbaren, was
die Schrift in den Worten sagt: »Die Weisheit von oben lasst sich sagen« (Jak. 3,17) und »Wer da
meint, er wisse etwas, der hat noch nicht erkannt, wie man erkennen soll« (1. Kor. 8,2).

Das sei dir und mir der Priifstein, an dem wir erkennen wollen, ob wir gesund sind im Glauben und
bereit, das Bild gesunder Worte festzuhalten.

414



