
1 | 4  

Kahal.De 

Autor: Karl Geyer 

Thema: Das Bild gesunder Worte 

 
Der Mensch offenbart die Gedanken seines Inneren durch das Wort, sowohl durch das 
gesprochene Wort als auch durch das geschriebene. Das Wort ist das Gefäß des Geistes, durch das 
er sich kundmacht. Der Geist umfasst den gesamten Bewusstseinsinhalt des Menschen, so wie 
auch der Geist Gottes allein weiß, was in Gott ist (1. Kor. 2,11). Ohne das geschriebene oder 
gesprochene Wort vermöchten wir nicht unser Inneres einem anderen Menschen zu erschließen.  

So wird auch das unsichtbare Wesen Gottes kundgemacht durch das Wort Gottes. Dieser Titel 
kommt sowohl dem Sohne zu als dem Fleisch gewordenen Wort (Joh. 1,14; Offb. 19,13) wie auch 
dem geschriebenen Worte Gottes, das vom Sohne zeugt. Im Sohn wohnte die ganze Fülle der 
Gottheit leibhaftig (Kol. 2,9), sodass Er in vollkommener Geistes- und Gottesfülle den Vater 
kundmachen konnte. Darum gebührt auch niemand sonst der Name »das Wort Gottes« als nur 
Ihm allein.  

Der religiöse Mensch kann Gott suchen, ob er Ihn wohl tastend fühlen und finden möchte (Apg. 
17,27). Etwas Gewisses hat er nie. Gewissheit gibt es nur da, wo Gott selbst sich durch das Fleisch 
gewordene Wort so offenbart, wie Er wirklich ist. Alle Religionen enthalten Gedanken der 
Menschen über das Wesen Gottes. Das sind aber alles nur Tastversuche. Gottes eigene Gedanken 
über sich selbst hat Er nur im Sohne und durch den Sohn enthüllt.  

Der gesunde Glaube ruht nicht auf den religiösen Tastversuchen der Menschen, sondern auf dem 
unerschütterlichen Fundament der Selbstoffenbarung Gottes im Sohn. Der Glaube kommt aus der 
Predigt, diese aber aus Gottes Wort (Röm. 10,17). Darum besitzt er auch volle Gewissheit (Hebr. 
10,22) und ist selbst eine gewisse Zuversicht (Hebr. 11,1–3), weil er nicht aus dem geschöpflichen, 
vergänglichen Wesen herkommt, das schwankt und wechselt, sondern aus dem Wesen Gottes 
selbst, bei dem es keinen Schatten noch Wechsel des Lichtes gibt.  

Gesunder Glaube kann seine Herkunft nicht verleugnen. Er steht auf dem Wort. – Worauf sollte er 
sich denn auch stützen, wenn es nichts Gewisses, Unveränderliches, Absolutes mehr gäbe in dieser 
vergänglichen Welt? – »Wenn Dein Wort nicht mehr soll gelten, worauf soll der Glaube ruhn? Mit 
ist’s nicht um tausend Welten, aber um Dein Wort zu tun.«  

Die Weisheit von oben aber ist aufs erste rein (keusch) (Jak. 3,17). Diese Keuschheit geht zunächst 
auf das Wort hin. In zarter Ehrerbietung beugt sich der Glaubende unter die Aussprüche Gottes, 
und wenn er redet, so bemüht er sich, das Bild gesunder Worte festzuhalten, wie es die Schrift 
gebraucht (2. Tim. 1,13), und nichts davon- oder dazuzutun. Des- halb hat sein Reden auch ein ganz 
anderes Gewicht als das Reden nur religiös gesinnter Menschen. Er redet als Aussprüche Gottes 
(1. Petr. 4,11). Das Wort wird nicht verfälscht, sondern als aus Gott redet er auch vor Gott (2. Kor. 
2,17). Aus dem Samen des Wortes kommt der Glaube, und aus dem Glauben kommt als Frucht 
wieder das gesunde Wort, die schrift- gemäße Rede (2. Kor. 4,13).  

Die Gefahr, das Bild gesunder Worte zu verlassen, besteht für uns alle. Zunächst fällt es uns nach 
unserem Gläubigwerden oft sehr schwer, von menschlichen Dogmen und philosophisch fundierten 
Lehrsätzen frei zu werden, da sie durch eine Jahrhunderte alte Tradition geheiligt er- scheinen. 
Sodann ist aber auch das Gegenteil eine fast noch größere Ge- fahr, indem wir, um in unserem 
Bruderkreis originell zu erscheinen, unbedingt Neues bringen müssen. Der Mensch wird selbst des 
Mannas müde (4. Mose 21,5). Er muss Neues sehen und hören (Apg. 17,21). Wer diesem Verlangen 
von Brüdern oder ganzen Versammlungen nachgibt, muss notgedrungen bald menschliche Zusätze 



2 | 4  

und eigene Erfindungen bringen. Schlimmer ist diese Gefahr natürlich dann, wenn wir selbst 
originell sein wollen. Die gottgesetzte Eigenart jedes Geschöpfes bedarf nicht solcher künstlichen 
Methoden, um originell zu scheinen. Wahres Wesen geht schlicht und einfach seinen Weg und ist 
damit artgemäßer als die bestaunt sein wollende Eigenartigkeit.  

Es ist zwecklos, diese Gefahren bei anderen zu suchen und sie bei sich selbst nicht zu sehen. Wir 
alle straucheln oft. Darum ist es schwer, in der Gemeinde Gottes Lehrer zu sein (Jak. 3,1.2). (Siehe 
auch Verse 3–12.) Da- zu ist das Schwert des Geistes, das Wort Gottes, ein zweischneidiges 
Schwert, sogar noch schärfer als ein solches. Wer es recht gebraucht, empfängt durch die uns 
selbst zugekehrte Schneide beim Anschwingen zuerst die Verwundung, ehe er die andere Schneide 
nach dem Gegner schwingen kann. Das Wort muss erst an meinem Herzen seine Kraft erweisen, 
wenn es von mir ausgehend den Hörenden (oder Lesenden) Gnade darreichen und dienen soll.  

Wer hätte noch nie in der Erregung ein Wort gesprochen, das er später lieber unausgesprochen 
gewusst hätte – noch nie einen Brief geschrieben, den er nachher am liebsten zurückholen wollte 
– wer hätte noch nie nach der spürbaren Gegenwart des Herrn und nach herrlichen 
Gnadenerweisungen des Geistes durch eine Bemerkung, die witzig sein sollte und die andern zum 
Lachen reizte, die heilige Stille einer Versammlung zerstört – noch nie Stunden heiliger 
Gemeinschaft mit dem Herrn und den Brüdern durch Worte der Kritik an Brüdern entweiht – noch 
nie so von einem an- deren Menschen geredet, dass es ihm nachher leidtat? Darum bedürfen wir 
des Selbstgerichts und der Ermahnung.  

  

Beispiele zu unserem Thema  

  

Eine Gefahr, das Bild gesunder Worte zu verlassen, liegt darin, dass man eine Seite einer Sache 
überbetont und die andere Seite leugnet.  Wer  z. B. nicht unterscheidet zwischen dem, was wir in 
Christus sind, und dem, was wir davon hier unten darstellen (also zwischen Stellung und 
Darstellung, oder Stand und Zustand oder Sein und Werden), der wird entweder nur das lehren, 
was von unserem erhabenen Stand in Christus geschrieben steht, wird aber die Mangelhaftigkeit 
unseres praktischen Zustandes leugnen, also in den vollendeten Perfektionismus fallen, – oder er 
wird (oft gerade als Reaktion auf solche falsche Stellungnahme) alles Gewicht auf den praktischen 
Zustand legen, eine fanatische, selbst- gemachte Heiligung betreiben und damit die Gnade 
entwerten. Erst die Einordnung beider Seiten in eine höhere Einheit löst die Schwierigkeiten und 
ergibt ohne Pressung das Bild gesunder Worte, wie es die Schrift bietet.  

Wir stehen überhaupt ständig in der Gefahr, aus einer Seite einer Sache ein System zu machen, 
weil das sogenannte logische Denken immer ein- seitig ist. Von einer bestimmten Voraussetzung 
aus verfolgen wir mit eiserner Konsequenz einen Gedanken und bilden auf diese Weise eine 
Gedankenreihe oder ein Lehrsystem. Die Folgerichtigkeit der Schlüsse bei der Verfolgung einer 
Idee bürgt noch lange nicht für die Wahrheit und Wirklichkeit des Ergebnisses.  

Man kann von der Gottheit Christi ausgehen und in völlig konsequenter Gedankenfolge Seine 
wahre Menschheit leugnen; man kann auch von Seiner Menschheit ausgehen und in gradliniger 
Denkweise Seine Gottheit leugnen. Es ist wohl unnötig zu sagen, dass beides Bild gesunder Worte 
entspricht, das die Schrift von der Gottheit und Menschheit Christi gebraucht.  

Auch die Nichtbeachtung der Unterscheidung zwischen Seele und Geist gibt zu vielen Irrtümern 
Anlass. Könnte sonst ein wirklich treuer Bruder in einer Versammlung den Ausspruch tun: »Unsere 
Seele ist eine Gottesgebärerin«? – Die Schrift lehrt doch, dass der natürliche Mensch (wörtl. der 
seelische Mensch) nicht vernimmt, was des Geistes Gottes ist (1. Kor. 2,14). Gottes Geist zeugt 



3 | 4  

doch mit unserem Geiste, nicht mit unsrer Seele. Das neue Leben ist geistgezeugt (Joh. 3,6), also 
aus dem Pneuma, nicht aus der Seele, der Psyche. Es tut auch hier not, das Bild gesunder Worte 
festzuhalten.  

Bei der Willensfrage kann man ebenso die eine Seite unterdrücken und unterschlagen zugunsten 
der anderen, indem man das Verhältnis des Willens Gottes zum Willen des Menschen nur von einer 
Seite aus bestimmt. Es besteht gewiss im ganzen All nichts ohne den Willen dessen, der alles wirkt 
nach dem Rat Seines Willens (Eph. 1,11). Von hier aus lässt sich jegliche Willensbetätigung des 
Menschen leugnen. Umgekehrt kann man vom Willen des Geschöpfes ausgehen und durch die sich 
ergebenden folgerichtigen Schlüsse den unbeschränkten Gotteswillen so einschränken, dass alles 
Heil vom Geschöpf abhängig ist und nicht vom Schöpfer. Kennt die Schrift solche einseitigen, aber 
in sich selbst konsequenten Denk- reihen? – Nein, sie redet vom Willen Gottes und vom Willen des 
Menschen und zeigt ohne jede Pressung, in welchem Verhältnis beide zueinander stehen. Sie 
braucht weder den Willen des Geschöpfes zu leugnen noch den Willen Gottes zu beschränken 
durch die falsche Anwendung der Worte »Ihr habt nicht gewollt«, wobei vergessen wird zu 
erwähnen, dass die Fortsetzung heißt: »... bis dass ihr sprecht: Gelobt sei, der da kommt im Namen 
des Herrn« (Matth. 23,37–39).  

Der Mensch hat einen Willen, aber keinen unumschränkt freien Willen. Vielmehr ist sein Wille 
zeitlich und wesenhaft beschränkt, wie es ja überhaupt kein Geschöpf gibt, das sich den Anfang 
seines Daseins selbst bestimmen kann und vieles andere mehr. Innerhalb gewisser Grenzen darf 
der Mensch seinen Willen betätigen. Das ändert an dem Weltplan Gottes nichts. Macht man das 
Handeln Gottes vom Willen des Menschen abhängig, so lästert man. Leugnet man den Willen des 
Menschen, was häufig in guter Meinung geschieht, um Gott wirklich Gott sein zu lassen, so 
entbindet man das Geschöpf von jeglicher Verantwortung. Das ganze Weltgeschehen wird dann 
zu einem öden Mechanismus, in dem alle Wesen nur als Marionetten erscheinen. Wenn sie 
wirklich nur Marionetten wären, könnte der, der sie tanzen heißt, sie nicht verurteilen und strafen, 
weil sie so tanzten, wie Er befahl.  

Man kann aber nicht auf der einen Seite jegliche Verantwortung aus- schalten und dabei doch die 
Ermahnungen stehen lassen, die selbst in den sogenannten Füllebriefen des Apostels Paulus noch 
die Hälfte des gesamten Textes in Anspruch nehmen. Ohne die Verantwortlichkeit gäbe es nie ein 
sittliches Handeln. Die Schrift hält es sogar für notwendig, im Epheserbrief ganz einfache, aber 
umso eindringlichere Ermahnungen an uns zu richten, z. B.: »Wer gestohlen hat, stehle nicht 
mehr« (Eph. 4,28). Man beachte auch die Verse 29–32 sowie 5,3–6 und 6,1–9; oder aus dem 
Kolosserbrief die Stellen 3,18–25 und 4,1–6. Es kann hier gewiss nicht eingewendet werden, das 
ginge nur Juden etwas an.  

Überhaupt ist der Schaden, der durch die Zerreißung der Schrift entstanden ist, wohl ebenso 
schlimm wie der, der durch das Nichtunter- scheiden oder Nichtteilen der Schrift sich einschlich. 
Wenn man, um den Charakter der Paulusbriefe als Botschaft an die Leibesgemeinde her- 
vorzuheben, solche Werturteile fällt wie das: »Die Petrusbriefe haben uns überhaupt nichts zu 
sagen«, so verleugnet man damit, dass jede gott- gegebene Schrift uns nütze ist. Und dies sagt 
ausdrücklich der Apostel der Leibesgemeinde, Paulus, in seinem letzten Brief, den er vor seiner 
Hinrichtung schrieb, im 2. Timotheusbrief (2. Tim. 3,16). Mit solchen irreführenden Werturteilen 
hat man den gesunden Weg der Schriftteilung verlassen und ist auf die ungesunde Linie der 
Schriftzerreißung geraten.  

Es mag gewiss sein, dass mancher Bruder im Überschwang eines neu- en Durchbruchs eine Linie 
verlängert oder einseitige Folgerungen aus einer neu gewonnenen Erkenntnis zieht. Solange dies 
in Unwissenheit geschieht, mag der Herr ihm in Gnaden vergeben – ihm – und uns allen. Wo aber 



4 | 4  

nach Erkenntnis eines Irrtums das Bekenntnis der Irrung nicht erfolgt aus Furcht, den Glorienschein 
der Unfehlbarkeit einzubüßen, da lastet bewusste Schuld auf einem solchen Bruder, und der Herr 
muss die notwendige Korrektur vornehmen, indem Er Zucht übt zur Zurechtbringung.  

Gerade die Brüder, die eine erkannte Wahrheitslinie durch sogenannte folgerichtige Schlüsse 
weiter ausbauen, verlieren durch ihr Spezialistentum den lebendigen Zusammenhang mit dem 
großen Ganzen. Sie vergessen zu leicht, dass die Wahrheit keine Sache ist, die man umgrenzen 
kann, sondern eine Person, die sich uns in dauernder Lebensgemeinschaft immer tiefer erschließt, 
nämlich der, der gesagt hat: »Ich bin ... die Wahrheit« (Joh. 14,6). Bei unserem Gläubigwerden 
stellten wir uns im Prinzip auf den Boden der Wahrheit; aber praktisch wahr im täglichen Leben 
sind wir nur insoweit, als der, der die Wahrheit ist, in uns Gestalt gewonnen hat und gewinnt.  

Was ist in den letzten Jahren gestritten worden über Seelenschlaf, Tod- schlaflehre, die 
Erschaffung Satans, über Jehovah und den Engel Jehovahs, über den sogenannten freien Willen 
usw. Die Worte und Bilder, die dabei gebraucht wurden, entstammen zum großen Teil nicht dem 
Inhalt der Heiligen Schrift. Sie sollen Lehrmeinungen erläutern, verdunkeln aber die Schrift, weil 
sie ihr nicht entstammen. Das Bild gesunder Worte wurde nicht festgehalten. Mit welchem 
Ergebnis? – Brüder, die vor dem Angesicht des Herrn zusammengehören, wurden 
auseinandergerissen. Der Satan vermochte es, an die Stelle der einen Wahrheit in Person, des 
Christus, viele Lehrwahrheiten als Sachen zu setzen, als Dinge oder Ge- genstände oder 
Hauptstücke und Nebenstücke. Mit Sachen trennt er sachlich die, die dem Wesen nach zu dem 
einen Organismus des Christusleibes gehören. Und dieser Betrug wird selten erkannt. Die 
Blendung durch glänzende Lehrgebäude lässt es viele Gläubige gar nicht merken, dass sie durch 
eigene oder fremde Systeme in einen Wortmaterialismus gefallen sind, der deshalb so gefährlich 
ist, weil er mit Schriftworten arbeitet. Die schlimmsten Systeme sind die selbstgemachten, deren 
Gründer in der Re- gel jede fremde Beurteilung ablehnen, wenn auch nicht in der Theorie, so doch 
in der Praxis. Der Mensch ist zwar selbst sein bester Kenner, aber sein schlechtester Kritiker. Denn 
sein eigenes Fleisch und Blut hasst niemand.  

Wer vor die Gemeinde hintritt als Lehrer, muss sich selbst belehren las- sen. Kein Mensch ist 
unfehlbar. Einer soll lehren, die anderen sollen beurteilen. Dabei wird es sich bald offenbaren, was 
die Schrift in den Worten sagt: »Die Weisheit von oben lässt sich sagen« (Jak. 3,17) und »Wer da 
meint, er wisse etwas, der hat noch nicht erkannt, wie man erkennen soll« (1. Kor. 8,2).  

Das sei dir und mir der Prüfstein, an dem wir erkennen wollen, ob wir gesund sind im Glauben und 
bereit, das Bild gesunder Worte festzuhalten.  

 


