
 1 | 18  

Kahal.De 

Autor: Adolf Heller 

Thema: Der gegenwärtige Kosmos 

 

Gottes Wort bezeichnet die Welt in ihrem jetzigen Zustand als Kosmos. Das bedeutet soviel wie das 

Geordnete, das schön Geschmückte. Es ist das Gegenteil vom Chaos, dem Ungeordneten, dem 

Durcheinander. Über dem Kosmos, der Welt in ihren Ordnungen und Gesetzen, stehen die 

Kosmokratoren, die Weltbeherrscher oder Systemhalter. Ihnen ist nach göttlichem Ratschluss die 

Verwaltung der gegenwärtigen Ordnung im All anvertraut. 

Sagte doch der Feind zum Herrn, indem er Ihm in einem Augenblick „alle Reiche des Erdkreises" 

zeigte: „Ich will Dir alle diese Gewalt und ihre Herrlichkeit geben, denn mir ist sie übergeben, und 

wem irgend ich will, gebe ich sie." Jesus widersprach ihm nicht! Das hätte Er aber sicher getan, wenn 

die Behauptung Satans eine Lüge gewesen wäre, ja, der Feind hätte gar nicht gewagt, dem Sohn 

Gottes eine solch plumpe Unwahrheit ins Gesicht zu sagen. Auch Paulus spricht von Satan als von 

dem „Gott dieser Weltzeit" (2. Kor. 4, 4) und nennt ihn „den Fürsten der Gewalt der Luft", den Geist, 

der in dem Äon dieses Kosmos sein Werk und Wesen hat (Eph. 2, 2). Aus diesem Zusammenhang 

können wir mancherlei lernen, was uns viel Licht gibt. Wenn die Schrift bezeugt, dass es für die, die 

den wesenhaften Gott nicht kennen, in der Tat viele Götter gibt (1. Kor. 8, 5), so sehen wir hier, dass 

Satan der oberste Gott der Nichtgötter ist. Dass er „Fürst der Gewalt der Luft" genannt wird, enthält 

ein Doppeltes: einmal offenbart es ihn als den Gegenspieler Gottes und Seines Sohnes. Denn Gott 

ist Liebe und Sein Sohn ist der „Sohn der Liebe" (Kol. l, 13). 

Der Feind stellt den Gegenpol der sich selbst opfernden Liebe dar: die brutale Gewalt, die, um sich 
selber zu behaupten und durchzusetzen, den andern vernichtet. 

Die unscheinbaren Wörtlein „der Luft" besagen, dass der Teufel sein Hauptquartier in der die Erde 

umlagernden Atmosphäre hat und von dort aus wirkt. Sicherlich kann er seit Christi Auferstehung 

und Erhöhung nicht mehr wie einst (vgl. 1. Kön. 22, Hiob l u. 2 u.a.m.!) an den himmlischen 

Ratsversammlungen teilnehmen. Genaues wissen wir nicht. Wenn Gott in Seiner Weisheit über 

manche Wahrheiten einen Schleier gelegt hat, so sollen wir nicht versuchen, ihn mit Gewalt lüften 

und wegziehen zu wollen. 

Auch der Ausdruck „Äon dieses Kosmos" gibt uns zu denken. Äon bedeutet Weltzeit, Kosmos 

dagegen Weltsystem. Darf man nun aus der Zusammenstellung dieser beiden hochwichtigen Worte 

schließen, dass sich die Begriffe decken, dass der gegenwärtige Äon und der gegenwärtige Kosmos 

das gleiche sind? Das sind Fragen, die man nicht vorschnell abschließend beantworten kann. Je 

gründlicher man sie am Schriftganzen prüft, um so stärker wird uns unsre Unwissenheit und 

Unzulänglichkeit in den Dingen bewusst, „die Gott betreffen". 

In diesem Zusammenhang muss noch ein Wort genannt werden, das meist zu einseitig genommen 

und dessen biblischer Vollsinn wohl kaum richtig erfasst wird: das Wort „oikoumene" = das, wo 

jemand seinen Wohnsitz hat, das er verwaltet, ordnet und regiert. Dass die gegenwärtige 

oikoumene den Engeln unterstellt ist, die zukünftige dagegen nicht mehr, ersehen wir aus Hebr. 2, 

5. Bitte nachschlagen! 

Was aber ist nach dem Gesamtbild der Schrift die oikoumene? Man kann mit klaren und eindeutigen 

Beweisstellen aus Gottes Wort drei Antworten geben, die sich durchaus nicht decken, sondern ganz 

verschieden weite Gesichtsfelder haben. Zum ersten darf man sagen, dass die oikoumene das 



2 | 18  

Kulturgebiet des Römischen Reiches ist, also Teile von Südeuropa, Nordafrika und Vorderasien. Das 

ersehen wir am besten aus Lukas 2, l, wo von der Volkszählung der oikoimene die Rede ist, die von 

Kaiser Augustus angeordnet wurde. Noch eine Reihe andrer Zusammenhänge erhärten die 

Auffassung, dass oikoumene zur Zeit, als das Neue Testament entstand, eine Benennung des 

Römischen Reiches war. 

Darüber hinaus gibt es jedoch Schriftstellen, die erkennen lassen, dass unter oikoumene die ganze 

Erde verstanden wurde, dass alle Gebiete, die bewohnt waren, unter dieser Benennung 

zusammengefasst waren. Das erhärtet z. B. Lukas 4, 5. Saum zeigte dem Herrn nicht ein Reich der 

oikoumene, sondern alle Reiche der oikoumene! Das geht auch aus Matth. 24, 14; Apg. 17, 31 u.a. 

klar hervor. Nehmen wir nur noch Offbg. 12, 9 und 16, 14 hinzu, wo im Urtext auch von der 

oikoumene die Rede ist! 

Noch weiter und gewaltiger aber wird der Begriff gefasst, wenn wir Hebr, 1, 6 und 2, 5 im Licht von 

Offb. 12, 12 lesen! Da ergibt sich ohne  Zwang, dass die oikoumene nicht nur die bewohnte. Erde 

ist. wie viele meinen, sondern dass auch die bewohnten Himmel so genannt werden! Decken sich 

vielleicht in dieser letzten Schau Kosmos und oikoumene? überschneiden sich die drei Begriffe Äon, 

Kosmos und oikoumene nicht vielfach? Nur ein von heiliger, selbstloser Liebe zur Wahrheit 

getragenes gründliches Schriftstudium vermag hier schrittweise Licht zu gewinnen. Es ist natürlich 

viel bequemer und billiger, irgendeine liberale oder orthodoxe Meinung über diese Dinge 

nachzusprechen, als selbst nachzuforschen. Letzteres taten die Leute zu Beröa (Apg. 17, 11). Und 

zwar nicht nur dann und wann auf einer Brüderfreizeit, sondern täglich. Wir aber gleichen leider 

eher den Brüdern in Thessalonich, die weniger „edel" oder ..vornehm" waren. Ja, die Schrift versteht 

unter „Vornehmheit" etwas ganz anderes als wir! 

Jedenfalls unterstehen sowohl die gegenwärtigen Wohngebiete von Engeln und Menschen als auch 

der gegenwärtige Kosmos und Äon gewaltigen Geisteswesen jener für unser irdisches Auge  

unsichtbaren Welt. Was steht uns doch noch an reichen Erkenntnissen alles bevor! — 

Dem Ausdruck Kosmos begegnen wir im Neuen Testament 187 mal. 187 ist das Produkt von 11 x 17. 

Die Elf, die an die Zwölf der Ordnung und Verwaltung herankommt, sie aber nicht erreicht, darf man 

wohl als die Zahl der Unvollständigkeit und Unordnung bezeichnen. Wir erinnern nur an die 11 

Söhne des verfluchten Kanaan, an die 11 Fürsten Esaus, des ungöttlichen Gegenbildes Jakob-Israels, 

an die 11 Gebrechen der Priester, die vom Dienst im Heiligtum ausschlössen, und viele andre gewiss 

nicht zufällige Dinge, die irgendwie mit der 11 in Verbindung stehen. 

Die 17, die siebente Primzahl, die Summe zweier Vollendungszahlen, nämlich der Füllezehn und der 

Vollkommenheitssieben, versinnbildlicht die geistliche Vollendung. Auch dafür lassen sich 

mancherlei Beweise anführen. (Siehe die Schrift: Biblische Zahlensymbolik, von Adolf Heller, 

erschienen im Paulus-Verlag, Stuttgart!) 

Will uns die Tatsache, dass das Wort Kosmos genau 187 mal vorkommt, nicht sagen, dass dieses 

Weltsystem bezüglich seiner geistlichen Vollendung noch durchaus unvollständig und unordentlich 

ist, dass das gegenwärtige „schön Geschmückte" keineswegs etwas Endgültiges und Vollkommenes 

ist? Wir wollen über diese Dinge gewiss nicht streiten; aber wir glauben, dass Gottes Wort noch viele 

tiefe und köstliche Geheimnisse und Schönheiten enthält, von denen wir nichts wissen noch ahnen. 

Es ist natürlich unmöglich, alle 187 Stellen zu betrachten oder auch nur zu nennen. Darum wollen 

wir uns in unsrer Betrachtung auf eine einzige Buchrolle beschränken, der wir etliche Wahrheiten 

über den Kosmos entnehmen, auf den 1. Johannesbrief. Wir hätten ebenso gut das Johannes-

Evangelium oder ein paulinisches Schreiben wählen können, so vielfältig sind die Zeugnisse über das 



3 | 18  

Wesen des Kosmos. Bleiben wir bei dem erstgenannten und ziehen wir nur einige Parallelen andrer 

inspirierter Schreiber hinzu. Wir betrachten 

1. Das Wesen des Kosmos. 

2. Den Zustand des Kosmos. 

3. Die Einsicht des Kosmos. 

4. Den Hass des Kosmos. 

5. Das Vergehen des Kosmos. 

0. Das Überwundenwerden des Kosmos. 

7. Die Erneuerung des Kosmos. 

Wenn wir in den folgenden Zeilen von dem gegenwärtigen Weltsystem reden, so wollen wir nicht 

nur Himmel und Erde als solche sehen, sondern immer daran denken, dass „kosmische Mächte", 

wie der ahnende Mensch sagt, oder, wie das Wort der Wahrheit sie nennt, Kosmokratoren oder 

Systemhalter sie lenken und leiten, sie verwalten und gestalten. 

 

1 Das Wesen des Kosmos 

In 1. Joh. 2, 15. 16 ermahnt der Apostel seine Briefempfänger: „Liebet nicht die Welt (den Kosmos), 

noch was in der Welt ist. Wenn jemand die Welt liebt, so ist die Liebe des Vaters nicht in ihm; denn 

alles, was in der Welt ist, die Lust des Fleisches und die Lust der Augen und der Hochmut des Lebens, 

ist nicht aus dem Vater, sondern ist aus der Welt." 

Wir gebrauchen die Welt (1. Kor. 7, 31), aber wir hängen unser Herz nicht daran. Unsre tiefste, 

ureigentliche Liebe gehört ihr nicht! Alles ist unser, auch die Güter und Gaben, die Schätze und 

Schönheiten des Kosmos, wir aber sind Christi Erbe und Eigentum. „Alles, was im Kosmos ist", gehört 

zur Fleischeslust, zur Augenlust oder zum Hochmut des Lebens. Die gesamte Sichtbarkeit, so edel 

und selbstlos auch vieles davon erscheinen mag, ist in diese drei Klassen einzugliedern. Alles, was 

die Kosmokratoren der Menschheit anzubieten vermögen, zahlt dazu. Täuschen wir uns also nicht 

darüber, worin das wahre Wesen dieser Welt besteht! 

Als der Feind den Herrn versuchte, durfte er Ihn auf verschiedene Proben stellen. In drei 

Versuchungen gebrauchte er seine stärksten Waffen gegen Ihn. Zuerst forderte er Ihn auf, Steine in 

Brot zu verwandeln, um die irdischen Bedürfnisse des Volkes zu stillen. Dann wollte er Ihn 

veranlassen, Sich von der Zinne des Tempels herabzustürzen, um die Schaulust der Masse zu 

befriedigen und Sich als Wundertäter zu erweisen. Zuletzt bot er Ihm die Herrschaft über alle Reiche 

der Welt und ihre Herrlichkeit an. Der Teufel wähnte, der Herr werde diese Ihm durchaus 

geziemende Stellung so rasch wie möglich zu erreichen suchen. 

Stellen wir diese Versuchungen dem gegenüber, was Johannes als Wesensinhalt des Kosmos 

bezeichnet, so finden wir folgende Parallelen: Irdisch-natürliche Bedürfnisse des Leibes — 

Fleischeslust; Befriedigung des Schautriebes der Seele — Augenlust; Begehren der Weltherrschaft 

für den Geist — Hochmut des Lebens. 

Gebraucht der Feind nicht heute noch die gleichen Mittel, um die Menschheit in seiner Gewalt zu 

halten? Der Kosmos und die Kosmokratoren können ihr Wesen und ihre Geschichte nicht 

verleugnen. Die gestaltenden Kräfte dieses Weltsystems sind nicht aus dem Vater, sondern sind 

kosmischer Art. Die inneren Triebkräfte dieser Welt bleiben sich, wenn sie auch in verschiedenen 



4 | 18  

Formen und Auswirkungen auftreten, zutiefst immer gleich: Brot und Spiele, Fleischeslust und 

Augenlust beherrschen die Niederen; Hochmut des Lebens aber, Herrschsucht in allen 

Schattierungen, die Großen dieser Erde. Auf tausendfache Art wiederholt sich der Wahnsinn des 

Turmbaus zu Babel in der Geschichte der Menschheit. Die Wurzel aber bleibt immer die gleiche: 

Hochmut des Lebens! 

Die Kosmokratoren suchen Leib, Seele und Geist des natürlichen Menschen zu befriedigen. Dazu 

vermögen sie aber nichts anderes zu bieten als Fleischeslust, Augenlust und Hochmut des Lebens. 

Die überragenden, wirklich beseligenden Güter und Gaben Gottes sind ihnen wesensfremd. Das 

Reich Gottes besteht ja nicht in Essen und Trinken, sondern in Friede und Freude im Heiligen Geist. 

Das ist aber etwas wesensmäßig völlig anderes. Die Dinge, die Gott betreffen, stammen aus einer 

völlig entgegengesetzt gearteten Welt des Lichtes und der Liebe. Sie sind uns von Natur nicht nur 

fremd, sondern sogar verächtlich und zuwider. 

Erst die Erneuerung in Christo Jesu lässt uns wachstümlich das Wesen der Welt durchschauen und 

die Heilsgüter Gottes ergreifen. Aber selbst dann noch, wenn man den Frieden des Herrn 

geschmeckt hat und Seiner erlösenden Liebe teilhaftig geworden ist, besteht die dauernde Gefahr, 

dass wir uns in dieser Welt beschmutzen und beflecken. Darum schreibt Jakobus: „Ein reiner und 

unbefleckter Gottesdienst vor Gott und dem Vater ist dieser: Waisen und Witwen in ihrer Drangsal 

besuchen, sich selbst von der Welt unbefleckt erhalten" (1, 27). 

Können nicht auch wir, wie es das Leben in demütigender Weise leider immer wieder offenbart, 

nachdem wir den Befleckungen dieses Kosmos entflohen sind durch die Erkenntnis unsres Herrn 

und Heilandes Jesu Christi, wiederum in diese verwickelt, von diesen überwältigt werden? Siehe 2. 

Petri 2, 20! 

Wir wollen ein Doppeltes aus diesem Gotteswort lernen: einmal, dass man allein durch die 

Erkenntnis (epignosis = Vollerkenntnis, Liebesumgang) Christi dem Schmutz oder den Gräueln dieses 

Kosmos zu entrinnen vermag; zum ändern aber, dass wir, wenn wir nicht wachsam sind und nicht in 

der Lebensverbindung mit dem Erhöhten bleiben, vom Zauber der Welt wieder besiegt und als 

Sklaven wieder weggeführt werden können. 

Das braucht durchaus nicht immer in moralisch anstößiger, grobsinnlicher Weise zu geschehen. 

Denken wir nur etwa an Gal. 4, 3. 9, wo Paulus so ernst und eindringlich mahnt: „Als wir Unmündige 

waren, waren wir geknechtet unter die Elemente des Kosmos ... wie wendet ihr wieder um zu den 

schwachen und armseligen Elementen, denen ihr von neuem versklavt sein wollt?" 

Die Systemhalter dieser Weltzeit sind im tiefsten Grunde nichts anderes als schwache und armselige 

Elementargeister (stoicheia). Der unerrettete Mensch ist ihnen versklavt; der Gläubige aber ist 

durch den Glaubensgehorsam ihrer Gewalt entnommen und in Christo Jesu hoch über sie erhöht. 

Darum kämpfen sie gegen uns (Eph. 6, 12) und fühlen sich durch unsern Glauben, der den Bestand 

ihrer Herrschaft leugnet, bedroht. Sie wollen das zerfallende, verfaulende Weltsystem so lange wie 

möglich erhalten, weil sie von einer Welterneuerung nichts wissen. 

Der Kosmos hat neben den äußeren Schönheiten, die leider meist als Blendwerk und Zauber auf 

unsern Leib und unsre Seele wirken, auch durchaus höhere, göttliche Werte. Denken wir nur etwa 

an Römer l, 19—21a, wo Paulus darlegt, dass das von Gott Erkennbare den Menschen enthüllt ist: 

„denn das Unsichtbare von Ihm, sowohl Seine ewige Kraft als auch Seine Göttlichkeit, die von 

Erschaffung der Welt an in dem Gemachten wahrgenommen werden, wird geschaut, damit sie ohne 

Entschuldigung seien, weil sie, Gott kennend, Ihn weder verherrlichten, noch Hirn Dank 

darbrachten." 



5 | 18  

Der Kosmos kann auch in seinem jetzigen gefallenen Zustand den Menschen dahin führen, dass er 

Gott die Ehre gibt und Ihm Dank darbringt. Wir wissen, dass das in seiner Gesamtheit kein Volk getan 

hat, sondern dass alle den grauenhaften Fluches- und Finsternisweg von Römer l, 21 b—32 

gegangen sind. Darum kommt es auch naturnotwendig zu dem, was Römer 3, 19 in die lapidaren 

Worte zusammenfasst: „Der ganze Kosmos ist dem Gericht Gottes verfallen." 

Es ist so wichtig, dass wir einen Blick dafür gewinnen, worin das Wesen dieses Kosmos besteht. Denn 

erst dann finden wir eine gottgeziemende Einstellung zur Welt und lassen uns von ihr nicht mehr 

betrügen. 

 

2. Der Zustand  des  Kosmos 

Die gegenwärtige Welt ist gar nicht so stark und stolz, wie es den Anschein hat. Sie ist vielmehr an 

den „Argen" oder „Bösen" dahingegeben und befindet sich in der Umklammerung des Feindes. 

Darum schreibt Johannes: „Der ganze Kosmos liegt in dem Bösen" (1. 5, 19b). Der Zustand der Welt 

ist ein Dahinge gebensein unter die Gewalt des „Nichtswürdigen", ein Verhaftetsein unter das 

Gesetz der Sünde. 

Wer nicht wirklich errettet ist, sondern innerlich noch dieser Welt angehört, kann und will das 

freilich nicht zugeben. Und doch ist dem so! Denn um die Wahrheit in ihrem eigentlichen Wesen zu 

erkennen, bedarf es des „Geistes der Wahrheit". Und diesen Geist der Wahrheit kann der Kosmos 

nicht empfangen, wie Joh. 14, 16. 17u bezeugt: „Ich werde den Vater bitten, und Er wird euch einen 

ändern Sachwalter geben, dass Er bei euch sei in Ewigkeit, den Geist der Wahrheit, den die Welt 

nicht empfangen kann, weil sie Ihn nicht sieht noch Ihn kennt." 

Weil die Welt in dem Bösen liegt und damit unter das Gesetz der Sünde geknechtet ist, hat sie keinen 

Frieden und kann demzufolge auch keinen Frieden geben. Darum sagt der Herr in Joh. 14, 27a: 

„Frieden lasse Ich euch, Meinen Frieden gebe Ich euch, nicht wie die Welt gibt, gebe Ich euch." 

Bestürzung und Furcht kennzeichnen den Zustand dieses Kosmos. Deshalb fährt Jesus in dem 

obengenannten Schriftwort fort: „Euer Her/, werde nicht bestürzt, seid auch nicht furchtsam." 

Drangsal, Quetschung oder Einengung lässt uns die Welt in ihrer tausendfach wechselnden Gestalt 

zuteil werden. Wie wahr ist darum das Herrenwort: „In der Welt habt ihr Angst." Müssen wir das 

nicht alle auf die eine oder andere Weise immer wieder schmerzlich erfahren? Heilige Freude, 

wirkliche Freiheit und göttlichen Frieden, wonach doch das Menschenherz so heiß verlangt, vermag 

uns der Kosmos nicht zu geben. Darum hat auch der Dichter recht, wenn er wehmütig von einem 

allgemeinen Weinen spricht, das durch alle Adern der Natur geht. 

Und selbst da. wo die Welt gewisse Scheinfreuden vermittelt, lebt in den Herzen der Gläubigen ein 

unbefriedigtes Sehnen, eine sich nach Gottes Herrlichkeit ausstreckende, schmerzliche Spannung. 

Nur der Herr Selbst kann diese Traurigkeit wenden und sie durch Seine Gegenwart in Licht und Heil 

verwandeln. 

Nachdem die Erde von den Gräueln der Gewalttat durch die große Flut gereinigt war, legte Gott 

Furcht und Schrecken auf die Tierwelt. Nun entstand zwischen den Menschen und der stummen 

Kreatur eine unheilvolle Entfremdung, wenn wir so sagen dürfen. Denn im Paradies hatte Adam 

doch das Gebot königlicher Herrschaft über die Vögel des Himmels, die Fische des Meeres und alles 

Getier der Erde erhalten. Dass das nicht eine brutale Unterjochung, sondern eher ein liebliches 

Verhältnis gewesen sein muss, wird jeder begreifen, der nur ein wenig von den Gedanken Gottes 

weiß. 



6 | 18  

Dass auch 'der Mensch, genau wie die Tierwelt, unter Furcht und Schrecken geriet, sich aber durch 

Gottes Licht und Heil und Kraft bewahren lassen kann, ersehen wir aus dem köstlichen ersten Vers 

des 27. Psalmes: ..Der Herr ist mein Licht und mein Heil, vor wem sollte ich midi fürchten? Der Herr 

ist meines Lebens Kraft, vor wem sollte ich erschrecken?" Furcht und Schrecken dieser Welt können 

wir nur durch Gottes Licht und Heil, allein durch Seine beseligenden Liebes- und Lebenskräfte 

überwinden. 

Der Weg der Erwählten Gottes durch diesen Kosmos ist voller Ängste und We hen. Gleich einem 

Weibe, das ein Kindlein erwartet, sehnen sie sich nach dem Augenblick, da das wahre Leben, das 

Vereintsein mit dem Herrn, endlich durchbricht und dem Zustand der Schwachheit und Furcht ein 

Ende bereitet. Sagte das nicht Jesus schon Seinen israelitischen Jüngern, als Er sie in Seinen 

Abschiedsreden ermunterte: „Wahrlich, wahrlich, Ich sage euch, dass ihr weinen und wehklagen 

werdet, aber die Welt wird sich freuen; ihr werdet traurig sein, aber eure Traurigkeit wird zur Freude 

werden. Das Weib, wenn sie gebiert, hat Traurigkeit, weil ihre Stunde gekommen ist; wenn sie aber 

das Kind geboren hat, gedenkt sie nicht mehr der Drangsal um der Freude willen, dass ein Mensch 

zur Welt geboren ist. Audi ihr habt zwar jetzt Traurigkeit; aber Ich werde euch wiedersehen, und 

euer Herz wird sich freuen, und eure Freude nimmt niemand von euch." (Joh. 16, 20—22.) 

Lasst uns nie vergessen, dass wir in einer Welt der Furcht leben. So viel Schönes. Grolles und Edles 

auch als Überrest vom Paradies und als Angeld auf die kommende Heilszeit darin liegen mag, — der 

Kosmos ist dunkeln, bösen Mächten preisgegeben und von ihnen versklavt und gefangen bis zu der 

von Gott festgesetzten Befreiungsstunde. 

Die Erlösung der Welt aber ist gebunden an das Hervortreten und Enthülltwerden der Gemeinde 

des Leibes des Christus. Erinnern wir uns nur des gewaltigen paulinischen Zeugnisses von Römer 8, 

19—22: „Das sehnsüchtige Harren der Schöpfung wartet auf das Enthülltwerden der Söhne Gottes. 

Denn die Schöpfung ist der Nichtigkeit unterworfen worden (nicht mit Willen, sondern um 

deswillen, der sie unterworfen hat), auf Hoffnung, dass auch selbst die Schöpfung freigemacht 

werden wird von der Knechtschaft des Verderbnisses zu der Freiheit der Herrlichkeit der Kinder 

Gottes." 

Die ganze Schöpfung befindet sich in sehnsüchtigem Harren. Der Gegenstand ihrer gespannten 

Erwartung ist die vollendete Gemeinde des Leibes des Christus. Mit ihrem Offenbarwerden beginnt 

auch das Heil der Kreatur. Die Knechtschaft des Verderbnisses wird ein Ende haben; der Kosmos 

wird nicht immer in der Umklammerung des Bösen schmachten müssen. Vorläufig aber liegt er trotz 

allen bewussten und unbewussten Sträubens im Argen.  

 

3. Die Einsicht des Kosmos 

„Sehet, welch eine Liebe uns der Vater gegeben hat, dass wir Gottes Kinder heißen sollen! Deswegen 

erkennt uns die Welt nicht, weil sie Um nicht erkannt hat." (1. Joh. 3, 1.) Kinder Gottes sein zu dürfen, 

des Vaters der Herrlichkeit ureigenes Leben in uns zu tragen inmitten einer vergänglichen Welt der 

Sünde und Finsternis, das ist ein gar gewaltiges Vorrecht, dessen überragende Größe und 

unaussprechliche Seligkeit uns so selten vollauf bewusst werden. Wie sollte uns dieses Wissen zu 

ununterbrochener Danksagung reizen! 

Von diesem Größten und Wunderbarsten, was es auf dieser dunkeln Erde voll Blut und Tränen gibt, 

wissen aber die Kosmokratoren und die von ihnen beeinflussten und unter ihrer Herrschaft 

stehenden Menschen nichts. „Der Kosmos erkennt euch nicht", sagt unser Schriftwort. Man kann 



7 | 18  

auch übersetzen: „Die Welt anerkennt euch nicht." Sie weiß nichts von dem, was wir in Christo 

haben und was wir in Gottes Augen kraft Seiner Berufung, mit der Er Selbst uns beru fen hat, in 

Christo Jesu sind und sein werden. 

Warum aber erkennt und anerkennt uns die Welt nicht? Etwa weil wir nicht heilig genug sind und 

nicht erlöst genug aussehen? Dass dem leider oft so ist, wollen wir gewiss nicht leugnen. Aber das 

ist keineswegs der eigentliche Grund, warum die Welt uns nicht versteht und uns nicht glaubt. Wie 

manches treue Kind Gottes, beeindruckt durch eine gesetzliche, treiberische Wortverkündigung, 

meint, es müsse, wenn es recht vor Gott stehe, überall ein lebenserneuernder Lichts- und 

Segensträger in der Welt sein. Wenn die gläubige Gemeinde wirklich gottgeziemend wandele, so 

kann man oft hören und lesen, gäbe es überall gewaltige Erweckungen, und die ganze Welt wäre 

bald bekehrt. 

Ist das wirklich der Fall? Ein einziges Wort möge uns hier richtungweisend sein. Vom Herrn Jesus 

lesen wir, dass Seine eigenen Brüder nicht an Ihn glaubten. Wenn aber je ein Mensch heilig, 

untadelig und gottgefällig lebte, so war es gewiss der Herr in Seiner Niedrigkeit. Und was war das 

Ergebnis Seines unanstößigen Wandels? Nach außen gesehen war es kein anderes, als dass Seine 

eigenen Brüder nicht an Ihn glaubten, Er in Seiner Vaterstadt nichts ausrichten konnte und Sein 

kleiner, armseliger Jüngerkreis Ihn in der Entscheidungsstunde Seines Lebens, am Kreuz auf 

Golgatha, verließ! Wie wahr ist das ernste Zeugnis von Joh. l, 10: „Er war in dem Kosmos, und  der 

Kosmos ward durch Ihn, und der Kosmos kannte Ihn nicht." Der Schöpfer wurde von Seinen eignen 

Geschöpfen nicht erkannt, sondern abgelehnt und umgebracht! 

Und die gleiche Stellung, die der Herr in Seiner Niedrigkeit einnahm, ist auch die unsre. Wie Er in der 

Welt war, sind auch wir in dieser Welt. Als Unerkannte gehen wir unsern Weg. Die höchsten und 

herrlichsten Heilsgüter, deren wir aus Gnaden teilhaftig wurden, sind der Welt eine Torheit. Denn 

um die Dinge zu erkennen, die uns von Gott geschenkt worden sind, genügt nicht der Geist des 

Kosmos. Dazu bedarf es des Geistes Gottes, wie Paulus in 1. Kor. 2, 12 schreibt: „Wir haben aber 

nicht den Geist des Kosmos empfangen, sondern den Geist, der aus Gott ist, auf dass wir die Dinge 

kennen (verstehen oder durchschauen), die uns von Gott aus Gnaden gegeben sind." 

Die Welt als solche hat kein Licht über göttliche Dinge. Ihr sind die Belange Gottes völlig 

verschlossen. Das ist befremdlich. Denn in Joh. l, ') lesen wir doch von dem Herrn als von dem 

wahrhaftigen Licht, welches jeden in die Welt kommenden Menschen erleuchtet. Wenn jeder in 

diesen Kosmos hineingeborene Mensch erleuchtet wird, also mindestens irgendwie und 

irgendwann einmal in den Zustand gebracht wird, den man als Erwecktsein bezeichnet, wie ist es da 

möglich, dass die Welt den Herrn und uns, die Seinen, nicht erkennt? Die Lösung dieser Frage stellt 

uns vor eine überaus ernste Tatsache: jeder Ungehorsam gegen empfangenes göttliches Licht führt 

uns in einen Prozess der Verstockung. Das Nicht-glauben-wollen führt notwendigerweise zu einem 

Nicht-glauben-Können. Wer sich selbst verhärtet, der wird von Gott verhärtet. Das sehen wir an 

Pharao von Ägypten, und diese ernste Wahrheit bestätigt sich, wenn auch nur in den allerfeinsten 

Anfängen, in unserm eignen Leben und dem unsrer Brüder und Freunde. 

Der Kosmos hat seine arteigne Weisheit. Er verfügt über gewaltige Fähigkeiten und mancherlei 

Wissen. Auch Paulus anerkennt die Weisheit dieses Äons und der Fürsten dieses Äons, wenn er sagt: 

„Wir reden Weisheit unter den Vollkommenen, nicht aber Weisheit dieses Zeitlaufs noch der 

Fürsten dieses Zeitlaufs" (1. Kor. 2, 6). 

Höher als Menschenweisheit ist die Weisheit der Engel. So lesen wir z. B. in 2. Sam. 14, 20b: „Mein 

Herr ist weise, gleich der Weisheit eines Engels Gottes, dass Er alles weiß, was auf Erden vorgeht." 



8 | 18  

Kein Mensch vermag alle irdischen Vorgänge zu überschauen. Wohl aber können das bis zu einem 

gewissen Grade Engel oder Dämonen. Darum geht ihr Wissen — siehe Kartenlegen, Befragen von 

Toten, okkulte Auskünfte usw.! — weit über das bloß menschliche hinaus, reicht aber nicht im 

entferntesten an die Wahrheit, besonders das innere Wesen der Wahrheit heran. 

Auf noch höherer Stufe steht die Weisheit Gottes. Von ihr bezeugt der Apostel der Fülle: „Wir reden 

Gottes Weisheit in einem Geheimnis, die verborgene, welche Gott zuvorbestimmt hat vor den 

Zeitaltern zu unsrer Herrlichkeit, welche keiner von den Fürsten dieses Zeitlaufs erkannt hat, denn 

wenn sie dieselbe erkannt hatten, so würden sie wohl den Herrn der Herrlichkeit nicht gekreuzigt 

haben" (1. Kor. 2, 7. 8). 

Wir sehen also, dass die Einsicht der Kosmokratoren, so umfassend sie auch in vielfacher Hinsicht 

scheinen mag, bezüglich der Fülle Gottes nur sehr mangelhaft, ja, kaum vorhanden ist. Wenn wir 

verstanden haben, dass Christus uns zur Weisheit geworden ist von Gott (1. Kor. l, 30), so lesen wir 

solche Worte wie Hiob 28, 12—22 mit ganz ändern Augen. Dort steht geschrieben: „Die Weisheit, 

wo wird sie erlangt? ... Kein Mensch kennt ihren Wert, und im Lande der Lebendigen wird sie nicht 

gefunden ... Sie ist verborgen vor den Augen aller Lebendigen, und vor den Vögeln des Himmels ist 

sie verhüllt. Der Abgrund und der Tod sagen: Mit unseren Ohren haben wir ein Gerücht von ihr 

gehört." Wer sind, im Sinne der tieferen Bedeutung der Schrift, diese Vögel des Himmels, denen die 

Weisheit verhüllt ist? Die Erklärung des Gleichnisses vom Sämann, die der Herr in Matth. 13, 3. 4 in 

Verbindung mit den Versen 18 und 19 gibt, ist so eindeutig, dass man nicht darüber zu streiten 

braucht. Wem das nicht genügt, der nehme noch Offbg. 18, 2 hinzu! Dünn wird er zu fassen 

vermögen, dass diese Vögel in der Symbolsprache der Schrift Satan und seine Dämonen sind. Kein 

Wunder, dass diese Mächte die Weisheit Gottes lernen müssen! Wer jetzt Eph. 3, K) in Verbindung 

mit 1. Petri l, 12b zu fassen vermag, der fasse es! Der Abgrund und der Tod, die im Vollsinn der 

Schrift weit mehr sind als Orte und Zustände, vermögen zu sprechen. Sie haben auch Ohren und 

können hören. Wer das nicht glauben kann und will, der lasse es. Aber sie hören nicht wie wir die 

herrliche Füllebotschaft, sondern nur dunkle Gerüchte. Sie haben keine klaren, göttlichen 

Einsichten. Hätten die Mächte der Bosheit gewusst, dass sie durch ihr Verbrechen auf Golgatha ihr 

eigne Niederlage besiegelten, ja, das Heil der Welt im totalen Sieg Christi besiegeln halfen, so hätten 

sie den Herrn nicht getötet. 

Wie wunderbar sind Gottes Wege! Selbst die Bosheit der Bösen muss dazu dienen, dass der Liebes- 

und Retterwille des Vaters der Barmherzigkeit ausgeführt werde. Erst an der Größe und Tiefe der 

Einsicht Gottes erkennen wir, wie arm und gering die der Kosmokratoren ist. Der Schöpfer geht 

unter Seine Geschöpfe, und sie kennen Ihn nicht. Bezeugt doch Joh. l, 10 vom Herrn: „Er war im 

Kosmos, und der Kosmos ward durch Ihn, und der Kosmos kannte Ihn nicht." 

Und doch war dieses Verkannt- und Geschmähtwerden, das Sich-quälen-undmorden-Lassen der 

Liebesweg der Weisheit Gottes zum Heil Seiner Schöpfung. Nur der Glaube versteht und geht diesen 

Weg! Wer im weiten Weltenall könnte dieser wundersamen Gottesweisheit widerstehen? Lasst uns 

weiterpilgern über diese dunkle Erde voll Lüge und Verleumdung, voll Neid und Streit, und, indem 

wir uns der Liebe Gottes als ihre Nachahmer immer wieder anbefehlen, stets damit rechnen, dass 

dieser Kosmos trotz all seiner vermeintlichen Weisheit uns nicht verstehen kann! 

 

4. Der Hass des Kosmos 

„Wundert euch nicht, Brüder, wenn die Welt euch hasst!" ruft Johannes in I. 3, 13 den Gläubigen zu. 

Wir müssen, um dieses Wort zu verstehen, uns im Geist in die Zeit der ersten Gemeinden versetzen. 



9 | 18  

Damals kamen durch die Botschaft des Evangeliums viele Menschen aus Nacht und Sünde, aus 

Schuld und Schande zu einer lebenserneuernden Umkehr. Aus Räubern und Mördern, Dieben und 

Unzüchtigen, Betrügern und Lästerern wurden mit einemmal gottgeweihte, christusgebundene 

Menschen. Auf ihrem Antlitz lag ein Schein des inneren Friedens, und aus ihren Augen strahlte die 

Freude der Gotteskindschaft. Sie waren der Vollmacht der Finsternis entrissen, in das Reich des 

Sohnes der Liebe Gottes versetzt und wandelten in der Neuheit des Lebens. 

Nun sollte man doch annehmen, dass die Welt solche, die ihre Mitmenschen nicht mehr belügen 

und betrügen, berauben und unterdrücken, von nun an achten und schätzen werde. Und das um so 

mehr, als die Gläubigen voll Hilfsbereitschaft und Selbstlosigkeit ihrer Umgebung Christus 

vorzuleben und nur Gutes zu erweisen suchten. Da sollte man doch meinen, dass solche Leute 

anerkannt und geliebt worden wären. 

Im Anfang war das wohl auch kurze Zeit der Fall. Das entnehmen wir Apg. 2, 46. 47a, wo wir lesen: 

„Indem sie täglich einmütig im Tempel verharrten und zu Hause das Brot brachen, nahmen sie 

Speise mit Frohlocken und Einfalt des Herzens, lobten Gott und hatten Gunst bei dem ganzen Volk." 

Gar rasch aber verwandelte sich dieses Wohlwollen in Hass und Feindschaft. Und über diesen 

ungerechtfertigten Hass wunderten sich die Gläubigen. Darum ermahnt sie der Apostel der Liebe: 

„Wundert euch nicht, wenn die Welt euch hasst!" 

Wie viele Gotteskinder gibt es, die sich den Hass der Welt nur dadurch zuziehen, dass sie treu und 

still ihren Weg gehen! Man kann ihnen nichts nachsagen, sie tun ihre Pflicht, fallen niemand zur Last 

und suchen ihren Mitmenschen nur Gutes zu erweisen. Und dennoch werden sie gehasst und 

gelästert. Und das nicht nur von Gottlosen, sondern auch von neidischen, ehrgeizigen, geldgierigen 

Frommen! Dem Herrn erging es ebenso, und denen, die an Ihn glauben würden, hat Er das gleiche 

vorausgesagt. Der Kosmos muss uns hassen; er kann ja nicht anders. 

Rein menschlich gesehen, ist es durchaus unbegreiflich, dass die Welt den Herrn und die Seinen 

hasst. Hat doch Jesus klar und unzweideutig bezeugt: „Gott hat Seinen Sohn nicht in die Welt 

gesandt, dass Er die Welt richte, sondern dass die Welt durch Ihn errettet werde" (Joh. 3, 17). Gibt 

es eine bessere Botschaft, eine herrlichere Freudenkunde? Eine Welt in Sünde und Schande, die 

dem gerechten Gericht verfallen ist, soll nicht bestraft, sondern errettet und selig werden! Und die 

Antwort auf dieses Angebot ist unmotivierter, abgrundtiefer Hass. 

Ein Vorbild auf die Entstehung des Hasses Satans gegen Christus finden wir in dem Verhältnis von 

Saul (zu deutsch: Begehrer!) zu David (auf deutsch: Geliebter!). Lesen wir nur vier kurze Worte in 1. 

Sam. 18: „Saul sah scheel (oder sauer) auf David (oder: beneidete David)." (Vers 9.) „Saul fürchtete 

sich vor David." (Vers 12.) „Saul scheute sich vor ihm." (Vers 15.) „Saul wurde David feind." 

(Vers 29.) So hat genau wie der Tod (vgl. Jak. l, 14, 15!) auch der Hass seine Entwicklungsgeschichte. 

Die Quelle ist der Neid! „Durch des Teufels Neid ist der Tod in die Welt gekommen", lesen wir in 

dem apokryphen Buch der Weisheit (2, 24). 

Satan wollte sich in seinem ungefallenen Zustande dem Höchsten gleich machen (Jes. 14, 14). Er 

wollte und konnte keinen Höheren über sich anerkennen. Diesen Gedanken inspirierte er auch den 

ersten Menschen. „Ihr werdet sein wie Gott!" (1. Mose 3, 5), lautete seine Lüge. Darum wird der 

Neid, diese Quelle vieler Bitternisse und Selbstquälereien, in verschiedenen Aufzählungen von 

Lastern an erster Stelle genannt. Siehe 1. Kor. 3, 3; 1. Tim. 6, 4; Jak. 3, 14! Der Neid, dieser „Eiter in 

den Gebeinen" (Spr. 14, 30 Luthertext), schleicht sich sogar ins Allerheiligste unsres Lebens ein, in 

den Beweggrund unsres Dienstes für Gott. Schreibt doch Paulus in Phil, i, 15a: „Etliche predigen 

Christus aus Neid und Streit." Ob es das wohl auch heute, in unsrer „christlichen Zeit" noch gibt? 



10 | 18  

Ganz gewiss, Gott sei's geklagt! Wie aber stellt sich Paulus zu solchen Leuten? Bedenken wir, dass 

nicht nur der Beweggrund solcher angeblicher Diener Gottes und Christi der Neid war, sondern dass 

das Ziel ihrer Verkündigung darin bestand, des Apostels Gefangenschaft zu erschweren (Mülheimer 

Übersetzung), ihm noch mehr Kummer zu verursachen (Mengebibel) oder eine Gefahr für seinen 

Kettenberuf dadurch heraufzubeschwören (Daechsel). Welche Maßnahmen verhängte Paulus in 

apostolischer Vollmacht über solche Gegner? Die Verse 18 und 19a geben uns die überraschende 

und tief beschämende Antwort: „Was denn? Wird doch auf alle Weise, sei es aus Vorwand oder in 

Wahrheit, Christus verkündigt, und darüber freue ich mich, ja, ich werde mich auch freuen; denn ich 

weiß, dass mir dies zur Seligkeit ausschlagen wird." Wir sehen also, welch eine schreckliche Wurzel 

der Neid ist, der allmählich zum tödlichen, sich selbst verzehrenden Hass wird. Wie wahr ist das 

Wort, das uns den Weg zur Heilung von Neid und Missgunst zeigt: „Gegen Vorzüge eines ändern 

gibt es nur ein Mittel: die Liebe!" — 

Als der Herr den Juden sagte: „Ihr seid von dem, was unten ist, Ich bin von dem, was droben ist; ihr 

seid von diesem Kosmos, Ich bin nicht von diesem Kosmos" (Joh. 8, 23), suchten sie Ihn zu töten 

(Vers 40) und behaupteten, Er sei von einem Dämon besessen (Vers 48). So schrecklich sind die 

Auswirkungen für das persönliche Leben, wenn man das Wesen dieser Welt durchschaut und sich 

von ihr nach Gottes Wort und Willen innerlich, und, wo nötig, auch äußerlich distanziert. So erging 

es dem Herrn; sollte es uns anders ergehen? Der Umstand, dass wir diesem Kosmos und seinen 

Gesetzen durch Gottes Gnade entnommen sind und nun Bürger einer ändern Welt sein dürfen, 

genügt vollauf, um mit tödlichem Hass gehasst zu werden. Was sagte doch der Herr Seinen Jüngern 

in Joh. 15,19? „Wenn ihr von der Welt wäret, so würde die Welt das Ihrige lieben; weil ihr aber nicht 

von der Welt seid, sondern Ich euch von der Welt auserwählt habe, darum hasst euch die Welt." 

Wenn wir erlöste und gelöste Menschen sind, die den Frieden Gottes im Herzen tragen, so sind wir, 

ohne dass wir etwas sagen oder Besonderes tun, eine fortwährende stumme Anklage gegen solche, 

die in Fleischeslust, Augenlust und Hochmut des Lebens diesem Kosmos versklavt sind. Da gilt es 

das wichtige und tröstliche Wort von 1. Petri 5, 8. 9 besonders zu beherzigen, wo wir ermahnt 

werden: „Seid nüchtern, wachet; euer Widersacher, der Teufel, geht umher wie ein brüllender Löwe 

und sucht, wen er verschlinge. Dem widerstehet standhaft im Glauben, da ihr wisset, dass dieselben 

Leiden sich vollziehen an euren Brüdern, die in der Welt sind." Wundern wir uns darum nicht, wenn 

die Welt uns hasst! 

In Hebr. 11, 7 lesen wir: „Durch Glauben bereitete Noah, als er einen göttlichen Ausspruch über das, 

was noch nicht zu sehen war, empfangen hatte, von Furcht bewegt, eine Arche zur Rettung seines 

Hauses, durch welche er die Welt verurteilte und Erbe der Gerechtigkeit wurde, die nach dem 

Glauben ist." Glaubensgehorsam und Furcht bewogen Noah, eine Rettungsarche zu bauen. Dadurch 

erreichte er ein Doppeltes: einmal wurde «r Erbe der Gerechtigkeit, und zum ändern verurteilte er 

die Welt, den Kosmos, durch sein Tun. Denn nicht nur die Menschen auf Erden, sondern auch die 

unsichtbaren Mächte und Gewalten der Himmelsregionen waren Zeugen seines Handelns im 

Glauben an Gottes Wort. 

Genau so wie Abraham, dem Vater der Gläubigen, ergeht es auch uns, den Kindern des Glaubens. 

Durch den Gehorsam unsres Vertrauens bewirken wir nicht nur Heil und Herrlichkeit für uns, werden 

wir nicht nur „der Welt Erbe" (Römer 4, 13), sondern verurteilen durch unsern Glauben und das sich 

daraus ergebende Tun den Kosmos, ohne dass wir auch nur im geringsten ein lästerndes Urteil 

aussprechen. 

Die Stellung zu Gott und Seinem Wort ist immer der Grund und wird in der Endzeit, genau wie zur 

Zeit Noahs (Matth. 24, 37), eine besondere Ursache sein, gehasst und verfolgt zu werden. „Ich habe 



11 | 18  

ihnen Dein Wort gegeben, und die Welt hat sie gehasst", betet der Herr im hohepriesterlichen Gebet 

(Joh. 17, 14). 

Es genügt schon, das von Gott gegebene Wort im Glauben zu erfassen, um von der Welt gehasst zu 

werden. Denn wer die lebendigen Aussprüche Gottes wirklich ergreift, der ist dadurch diesem 

Kosmos entnommen und hat die Wurzeln seines Wesens und ureigentlichen Seins in Christus 

gesenkt. Er ist „in Liebe gewurzelt und gegründet" (Eph. 3, 7), „gewurzelt und auferbaut in Ihm (d. i. 

Christus)" (Kol. 2, 7). 

Von den Märtyrern der Drangsalszeit lesen wir, dass sie geschlachtet werden um des Wortes Gottes 

und um ihres Zeugnisses willen (Offb. 6, 9). Die Mitteilung des Wortes Gottes macht die Empfänger 

zu Zeugen, und ihr Zeugnis erregt einen solchen Hass bei ihrer Umwelt, dass sie die Träger des Heils 

wie Vieh dahinschlachtet. Welch ein erschütterndes Los, und doch — welche Würde, um Gottes und 

Seines Wortes willen sein Leben lassen zu dürfen! Der Hass der Gottlosen und Frommen wird immer 

mehr oder weniger ein Gradmesser für die Echtheit und Tiefe unsres Glaubenslebens sein. Wie stark 

sind doch die Ausdrücke, die der Apostel Paulus gebraucht, wenn er zeigt, was die Welt von uns hält, 

wie sie unser Wesen einschätzt! Er spricht vom „Auskehricht des Kosmos", von „Auswurf" oder 

„Spucknapf für alle". Dabei handelt es sich nicht etwa um untreue Gläubige, denen man mit Recht 

Schwachheit oder Sünde vorwerfen kann, nein, Paulus zählt sich selbst zu denen, die Abschaum oder 

Abscheu genannt werden! Darüber ist er nicht etwa beleidigt oder entrüstet, sondern stellt ganz 

nüchtern diesen Tatbestand fest. Wenn wir irgendeine Gefühlsbetonung in den herzbewegenden 

Versen von 1. Kor. 4, 10—16 finden, dann die einer heiligen Freude und eines demütigen Rühmens, 

so dass er seine Briefempfänger bittet, auch in diesem Stück seine Nachahmer zu werden. Möchten 

wir doch auch in Wahrheit und Wesenhaftigkeit Nachahmer des gesegnetsten aller Apostel werden, 

nicht nur hinsichtlich der überreichen Gnaden, die er empfing, sondern auch bezüglich seines 

Ausharren« in guten und bösen Gerüchten, unter Neid und Verleumdung seiner „frommen Brüder" 

und im Hass der Welt! „Es ist dem Jünger genug, dass er sei wie sein Lehrer, und der Knecht wie sein 

Herr. Wenn sie den Hausherrn Beelzebub genannt haben, wie viel mehr Seine Hausgenossen!" 

(Matth. 10, 25.) 

In Joh. 17, 18 betet der Herr: „Gleichwie Du Mich in die Welt gesandt hast, habe Ich auch sie in die 

Welt gesandt." Das ist ein gar gewaltiges Gleichwie! Stellen wir uns vor, was es den Vater kostete, 

Seinen geliebten Sohn, die Wonne und Freude Seines Herzens, in diesen Kosmos der Rebellion und 

Sünde zu senden! Weil nun der Sohn gleicherweise das tut, was Er den Vater tun sieht (Joh. 5, 19), 

so sendet Er auch die Seinen so aus, wie der Vater Ihn gesandt hat. Darin liegt zunächst eine überaus 

hohe Ehre und Würdigung. Die Tatsache unsrer Aussendung als Botschafter an Seiner Statt (2. Kor. 

5, 20) beweist uns, wie hoch der Herr uns wertschätzt und achtet. Denn jedes Staatsoberhaupt wird 

doch nur seine fähigsten und tüchtigsten Mitarbeiter als Botschafter in andre Länder, zumal in 

feindlich gesinnte Staaten schicken. Nicht Engelmächte und Geisterfürsten, sondern uns hat der 

Herr in den Kosmos gesandt! 

Zum ändern aber beweist unsre Sendung in der Gleichheit der des Sohnes Gottes, welch inniger 

Liebe und tiefen Mitgefühls wir versichert sein dürfen. 

Denn der Herr, der alle Dinge weiß und kennt, dem die uns verschleierte Zukunft lichtvolle 

Gegenwart ist, fühlt und trägt all das, was im Dienst und Zeugnis für Ihn an Last und Leid in unser 

Leben hereinbricht. „In all unsrer Bedrängnis ist Er bedrängt" (Jes. 63, 9), und „da Er die Seinigen, 

die in der Welt waren, geliebt hatte, liebte Er sie bis ans Ende" (Joh. 13, 1). Dieses Bewusstsein der 

durchtragenden, bis zum Ziele der Herrlichkeit führenden Liebe Jesu ist uns ein tausendfacher Ersatz 

für all die Widerwärtigkeiten um und in uns, die uns manchmal zu Boden zu werfen drohen. Lasst 



12 | 18  

uns nie vergessen, dass unser Herr stärker ist als alle Mächte und Gewalten der Bosheit, die 

ununterbrochen auf die Seinen einstürmen! 

Der Hass gegen Gottes Wort, Gottes Sohn und Gottes Kinder gehört zum Wesen dieser Welt. Wer 

das weiß und damit rechnet, reibt sich nicht innerlich wund, sondern kann auch da glauben, lieben 

und hoffen, wo er um seines Herrn willen gehasst und verfolgt wird. 

 

5. Das Vergehen des Kosmos 

„Der Kosmos vergeht", bezeugt uns 1. Joh. 2, 17. Das heißt nicht, dass er einmal aufhört zu bestehen 

und irgendwie vernichtet wird. Nein, er hört nur auf, das zu sein, was er jetzt, im gegenwärtigen 

Zeitlauf, seinem inneren Wesen nach ist. Der vorige Kosmos wurde ja ebenfalls nicht verschont, 

sondern von der großen Flut überschwemmt und alles Leben auf ihm mit wenigen Ausnahmen hin 

weggenommen. Das sagt Petrus in II., 2, 5: „Er (d. i. Gott) verschonte den anfänglichen (oder 

früheren) Kosmos nicht, sondern erhielt nur Noah, den Prediger der Gerechtigkeit, selbacht, als Er 

die Flut über die Welt der Gottlosen brachte." 

Gleichwie der vergangene Kosmos durch Wasser zerstört wurde, so wird der gegenwärtige durch 

einen gerichtsmäßigen Feuerprozess hindurchlaufen. Davon lesen wir in verschiedenen 

Zusammenhängen der heiligen Schriften. Am Ende dieser Durchfeuerungen steht aber nicht das 

Nichts, nicht das Aufhören, sondern eine neue Schöpfung. Nicht das Zerstörtwerden der Erde und 

der Himmel, sondern das In-die-Erscheinung-Treten einer neuen Erde und eines neuen Himmels ist 

Gegenstand der Erwartung von 2. Petri 3, 13. 

Der ganze Kosmos ist dem Gericht verfallen (Römer 3, 19b). Darum muss seine Form oder Gestalt 

vergehen, sein Zustand als unzureichendes, gottfeindliches System aufhören. „Das Schema (Gestalt, 

Form oder Beschaffenheit) dieses Kosmos vergeht (oder nimmt ein Ende)", lehrt der Apostel der 

Fülle in 1. Kor. 7, 31b. 

Es ist von Bedeutung, zu sehen, in welchem Zusammenhang und mit welcher Absicht Paulus den 

Korinthern diese Wahrheit darlegt. Er bespricht praktische Fragen des täglichen Verhaltens in Freud 

und Leid, bezüglich Ehe und Besitz, im Teilhaben an den Gaben und Gütern dieser Welt. Alles ist 

unser; alles ist erlaubt; die Erde und ihre Fülle ist uns zum Genuss gegeben. Aber es nützt und 

frommt nicht alles! Der gegenwärtige Kosmos ist nur eine vorübergehende Erscheinungsform der 

Schöpfung. Das wollen wir immer bedenken, die wir so stark von ihm beeindruckt und in seine 

Gesetze verflochten sind. 

Wir sehen also, dass Paulus nicht deshalb göttliche Lehren vermittelt, um das bloße Wissen seiner 

Briefempfänger zu bereichern. Das würde ja nur zur Aufgeblasenheit und religiösen Rechthaberei 

führen, wie das leider in manchen Kreisen, die das bloße Wissen überbetonen, der Fall ist. Auch da, 

wo der Apostel der Fülle Lehrwahrheiten darbietet, berührt er sittliche Fragen des täglichen Lebens. 

Paulus brachte weder geharnischte Moralpredigten noch schreckte er seine Hörer mit 

Höllenandrohungen. Das tun meist nur solche, die das Heil in seinem Wesen und in seiner Tiefe nicht 

kennen. Der Nationenapostel zeigt vielmehr die großen Gottesabsichten mit dem gegenwärtigen 

Kosmos. Im Licht dieser Erkenntnis, dieser die Herzen packenden Wahrheiten gestaltet sich die 

praktische Einstellung der Berufenen zu den Mühen und Versuchungen, den Lüsten und Leiden des 

täglichen Lebens ganz von selbst. Damit die Gemeinden das rechte Verhältnis zur Welt finden, sagt 

er ihnen, was der Kosmos seinem innersten Wesen nach ist und wie bald seine Erscheinungsform 

vergeht. Aufhören oder ein Ende nehmen bedeutet im Sinne der Schrift meist: ein Teilziel erreichen, 



13 | 18  

wodurch gewisse Umgestaltungen zustande kommen. Lesen wir z. B. Ps. 83, 17. 181 Dort bittet 

Asaph, der inspirierte, heilige Sänger den Herrn hinsichtlich der Feinde Gottes: „Lasse sie beschämt 

und hinweggeschreckt werden für immer und mit Scham bedeckt werden und umkommen, damit 

sie erkennen, dass Du allein, dessen Name Herr ist, der Höchste bist über die ganze Erde!" 

„Hinweggeschrecktwerden für immer" (für immer) und „umkommen" zielt also nicht auf ein 

Aufhören des Lebens überhaupt, sondern auf das Gegenteil. Die Feinde Gottes sollen durch die 

Gerichtswege erkennen, dass Er allein der Höchste ist über der ganzen Erde. Erkenntnis Gottes 

bedeutet aber immer Heil und ewiges Leben! (Joh. 17, 3.) 

Das gilt auch für den Kosmos. Er wird nicht deshalb vergehen, damit er nicht mehr existiere, sondern 

damit er seine gottgeziemende Umgestaltung erfahre. Zu diesem Zweck aber muss er zuerst 

zunichte werden. Ohne schwere und tiefe Gerichte geht das nicht. Der Geist Gottes wird vermittelst 

schmerzlicher, demütigender Heimsuchungen die Welt überführen und ihr offenbaren, dass ihr 

jetziger Fürst und Gebieter gerichtet ist. Das sagt der Herr in Joh. 16,8, wo wir lesen: „Wenn Er (d.i. 

der Sachwalter, der Heilige Geist) gekommen ist, so wird Er die Welt überführen von Sünde und von 

Gerechtigkeit und von Gericht." Wenn uns also die Welt mit ihrer Lust lockt und ihrer Drangsal 

schreckt, so wollen wir immer bedenken, dass ihre Gestalt und ihr Wesen nicht endlos so sein 

werden, wie das jetzt der Fall ist. Der Kosmos vergeht; der gegenwärtige Zustand dieser Welt wird 

bald ein Ende haben. 

 

6.  Das Überwundenwerden des Kosmos 

„Alles, was aus Gott geboren ist, überwindet die Welt; und dies ist der Sieg, der die Welt 

überwunden hat: unser Glaube. Wer ist es, der die Welt überwindet, wenn nicht der, welcher glaubt, 

dass Jesus der Sohn Gottes ist?" (1. Joh. 5, 4. 

5.) Durch den Glauben vermögen wir alle Ängste und Einengungen, alle Lüste und Lockungen dieser 

Welt zu überwinden. In Christo können wir als Übersieger (Rom. 8, 37) durch alles hindurchgehen 

und brauchen nicht mehr den Gesetzen dieses Äons unterworfen zu sein. Wenn wir, „entflohen den 

Befleckungen des Kosmos durch die Erkenntnis des Herrn und Retters Jesus Christus" (2. Petri 2, 20) 

in der Neuheit des Lebens wandeln, so vermögen wir im Glauben all dem zu widerstehen, was uns 

unter die „Elemente der Welt" zurückzuziehen trachtet. 

Wir überwinden den Kosmos durch den Glauben, d. h. dadurch, dass wir uns Augenblick um 

Augenblick in Christo geborgen wissen. Der biblische Glaube aber hat zwei Seiten: eine positive und 

eine negative. Die positive besteht darin, dass wir all das, was uns im Sohne Gottes an Lichts- und 

Lebenskräften gegeben ist, was uns durch die gottgeschenkten Kanäle des Wortes, des Gebetes, der 

Gemeinschaft, des Abendmahls, segnender Handauflegung usw. zuströmt, im Glauben ergreifen. 

Die andere Seite hingegen, die Hand in Hand mit der ersten geht und gar nicht hinweggedacht 

werden kann, ist die, dass wir mit Christo von den Elementen des Kosmos hinwegsterben. Die 

Grundmächte dieser Welt sind aber, wie wir .sahen, Fleischeslust, Augenlust und Hochmut des 

Lebens. Wenn wir uns im Herzen von diesen Dingen lossagen, sie verleugnen und fliehen, dann 

sterben wir hinweg von ihnen. Es ist wie bei einer Geschäftsverbindung oder Freundschaft, die nicht 

mehr gepflegt wird: sie erkaltet und hört schließlich völlig auf. Das vermögen wir aber nie und 

nimmer aus eigner Kraft, sondern nur durch die Erlösungstat von Golgatha. Denn durch das Kreuz 

Christi ist uns die Welt gekreuzigt und wir der Welt. Durch den Glauben wissen wir uns mit Christo 

gekreuzigt und gestorben, aber auch auferweckt und mitversetzt in die Himmelsregionen. Wenn wir 



14 | 18  

das Stunde um Stunde festhalten, dann dürfen wir erfahren, dass wir in dieser Stellung tatsächlich 

unantastbar für den Feind sind. Wir sind nicht nur unangreifbar für den Feind — das wäre zu wenig 

—, wir überwinden oder besiegen die Welt l Stehen wir doch nach Phil. 2, 15 als Himmelslichter, 

Leuchtfeuer oder Lichtquellen in dem Finsterniskosmos verdrehter und verkehrter Menschen. 

Finsternis kann aber nur durch Licht, Hass nur durch Liebe und Tod nur durch Leben überwunden 

werden. Und diesen Lichtsdienst hat der Herr den Seinen aufgetragen. 

Die ins Fleisch hinabgesunkene Welt kann nur durch Geist erneuert werden. Darum lesen wir in Joh. 

16, 8: „Wenn Er (d. i. der Sachwalter, der Heilige Geist) gekommen ist, wird Er die Welt überführen 

von Sünde und von Gerechtigkeit und von Gericht." Sünde besteht darin, dass man nicht glaubt, ist 

Gesondertsein von Gott. Davon kann aber nur der Geist der Wahrheit überführen. Ohne den Geist 

Gottes können wir nicht nur nicht einmal Jesus einen Herrn heißen, — ohne Ihn vermögen wir nicht 

einmal das Wesen der Sünde zu erkennen. Schuldverfehlungen einzelner Taten kann auch ein 

unerleuchteter Mensch einsehen; aber innerlich davon durchdrungen und darüber gestraft sein, 

dass man nicht in Lebensgemeinschaft mit dem steht, der doch das Leben, unser wirkliches Leben 

ist, ohne Liebeseinheit mit dem, der doch die Liebe, die fleischgewordene Liebe des Vaters ist, — 

das ist nur möglich durch den Heiligen Geist. Der Gläubige überwindet die Welt, steht dem gesamten 

kosmischen System als Sieger in Christo gegenüber. Darum ist das erste, was Paulus tut, wenn er 

betend an die Römer denkt, dass er dankt, dass ihr Glaube im ganzen Kosmos verkündigt wird (1,8). 

Jede Glaubenstat und jedes Glaubenszeugnis ist ein Siegesfanal der göttlichen Lichtprinzipien 

gegenüber den kosmischen Finsternismächten. Von einer köstlichen Frucht „im ganzen Kosmos" 

schreibt Paulus in Kol. l, 6: „Das Wort der Wahrheit des Evangeliums ist zu euch gekommen, so wie 

auch im ganzen Kosmos, und ist fruchtbringend und wachsend". 

Wie aber wurde die weltüberwindende Kraft bei den Kolossern wirksam? Die ersten Worte des 

nächsten, des siebenten Verses geben uns die schlichte Antwort: „So wie ihr gelernt habt von 

Epaphras, unserm geliebten Mitknecht". Das hier gebrauchte Wort „lernen" kann man auch 

verdeutschen mit begreifen (ergreifen) oder sich belehren lassen. Es ist also ein ganz einfacher, 

natürlicher Weg, der hier gezeigt wird. Wir müssen verstehen, warum Paulus das gerade den 

Kolossern sagt. Kolossä liegt in Phrygien, dem Mutterland der Fantasie und Schwärmerei. Hier haben 

wir ein typisches Beispiel, wie stark die Landschaft den Menschen gestaltet: Phrygien ist wild 

zerklüftet, von Erdbeben heimgesucht und darum voller Erdspalten und Krateröffnungen, aus denen 

Schwefeldämpfe aufsteigen. Thaies, der hier geboren ist, lehrte: die Welt, der Kosmos, ist ein von 

Dämonen erfülltes Lebewesen, das von Demiurgen und Äonen, Pläroma- und Kenonageistern belebt 

ist und durchwaltet wird. Er teilte die Gläubigen ein in Pistiker (einfache Gotteskinder) und Gnostiker 

(besonders erleuchtete Heilige) und hatte merkwürdige Vorstellungen von einer Verbindung 

zwischen dem göttlichen Christus und dem irdischen Jesus und von den Menschenseelen als 

verirrten Lichtfunken Gottes. Den Gläubigen, die in diesem Mutterboden der Schwärmerei zu Hause 

waren, galt es, den ganz einfachen, nüchternen, schlichten Weg des Heils zu zeigen. Das tut Paulus, 

indem er schreibt: „Ihr habt die Gnade Gottes in Wahrheit erkannt, so wie ihr gelernt (eingesehen, 

verstanden oder euch daran gewöhnt) habt durch unsern geliebten Mitknecht Epaphras." (Kol. l, 6b. 

7a.) 

In Joh. 17, 15. 16 betet der Herr: „Ich bitte nicht, dass Du sie (d. i. die Seinen) aus der Welt 

wegnehmest, sondern dass Du sie bewahrst vor dem Bösen. Sie sind nicht von der Welt, gleichwie 

Ich nicht von der Welt bin". Die Bewahrung der Gläubigen im Flucheszauber dieses Kosmos ist eine 

überaus wichtige und ernste Sache. Nicht mit Unrecht sagte General von Viebahn einmal: „Eine 

Errettung ist ein großes Wunder; aber Bewahrung ist ein viel größeres". Wir werden in der Welt nur 



15 | 18  

so weit bewahrt, als wir uns innerlich von ihr trennen. Und das ist nicht leicht. Wie viele einst treue, 

für ihren Herrn brennende Gotteskinder haben schon schmerzlich und demütigend erfahren, dass 

eine enge Berührung mit der Welt uns nicht nur befleckt, sondern uns in ihren satanischen Bannkreis 

hineinzieht. Wäre es da nicht besser, Gott nähme uns nach unsrer Errettung gleich aus dieser 

Finsternis weit heraus zu Sich? Das wäre doch köstlich! Aber dann gäbe es keine Bewahrung und 

Bewährung, keinen Sieg und kein Zeugnis vor der unsichtbaren Welt, kein Überwinden und Erneuern 

des Kosmos. Deshalb bleiben wir in der Welt, sind aber nicht von der Welt. Wir werden bewahrt und 

geheiligt in der Wahrheit. Das Mittel dazu sind nicht Visionen und ekstatische Zustände, nicht 

fromme Gefühle und Empfindungen, sondern ganz einfach „das Wort". Lies die Verse 15—17 im 

Zusammenhang! Wir überwinden den Kosmos nicht dadurch, dass wir sein Wesen zu beeinflussen 

und es zu reformieren versuchen, sondern dadurch, dass wir uns von ihm absondern. Je mehr wir 

uns mit dem Wesen dieser Welt einlassen, desto stärker werden wir hineingezogen in seinen Fluch 

und sein Blendwerk und verlieren die Freude am Heil und die Fruchtbarkeit unsres Zeugnisses und 

Dienstes für den Herrn. Je mehr wir uns aber innerlich und, wo es sein muss, auch äußerlich von ihr 

absondern, um so stärker ist unser Einfluss auf sie. Die Glieder des Leibes Christi sind nicht von 

(wörtlich: aus) dem Kosmos, d.h. sie haben ihre innersten und geheimsten Lebenswurzeln nicht im 

gegenwärtigen Weltsystem mit seiner Habgier und Herrschsucht, seiner Lüge und seinen 

Verleumdungen, sondern in Christo Jesu, ihrem Herrn und Haupt. 

Wir wissen, dass Gott Seinen Sohn nicht in die Welt gesandt hat, um sie zu richten, sondern um sie 

zu retten. Widerspricht das aber nicht dem Herrenwort in Joh. 9, 39, wo Jesus sagt: „Zum Gericht 

bin Ich in diese Welt gekommen"? Die sogenannten Widersprüche der Bibel lösen sich, wenn man 

jedes Wort da stehen lässt, wohin es gehört, und es nicht wahllos und willkürlich aus seinem 

Zusammenhang reißt. Beide Mal spricht der Herr mit Pharisäern. Im ersten Fall mit dem demütigen, 

heilsverlangenden Nikodemus und an der zweiten Stelle zu den hochmütigen, selbstgerechten 

religiösen Führern der Juden, die über das Heilungswunder an dem Blindgeborenen nörgelten. 

In der ersten Unterredung, die unter vier Augen stattfand, zeigt Jesus große Heils- und Rettungsziele, 

in der zweiten hingegen nur den schmerzlichen, demütigenden Weg, den Er Seine widerspenstigen 

Geschöpfe führen muss. Gerichte sind Gottes Wege, aber Errettung sind Seine Ziele. 

Heilsverlangenden und Bußfertigen offenbart Er die Ziele Seiner Liebe; Verstockten hingegen 

verkündet Er den Weg, den Seine Heiligkeit und Gerechtigkeit Ihn zu gehen zwingt. Das ist 

wesenhafte, innere, pneumatische Schriftteilung, die viel wichtiger ist als die rein äußere, 

heilskörperschaftlich-schematische. Nur der Unglaube und die Unkenntnis Gottes erblicken in 

Seinem Wort Widersprüche. Wer hingegen mit des Vaters Heilsgedanken denken lernt, der sieht 

anbetend die wunderbare Harmonie Seines Wortes und Seines Waltens. 

Nach Joh. 12, 46 bezeugt der Herr: „Ich bin als ein Licht in die Welt gekommen, auf dass jeder, der 

an Mich glaubt, nicht in der Finsternis bleibe". Alles Kosmische ist zutiefst Finsterniswesen, wie wir 

bereits in verschiedenen Zusammenhängen sahen. Nun ist es aber das Ziel Gottes, alle Finsternis 

Seiner Schöpfung in Licht zu verwandeln, so dass „auch selbst die Schöpfung freigemacht werden 

wird von der Knechtschaft des Verderbnisses zu der Freiheit der Herrlichkeit der Kinder Gottes" 

(Römer 8, 21). Um das zu erreichen, verfährt Gott nach dem Grundsatz der Auswahlen. Er rettet 

Körperschaften aus dem Kosmos heraus: eine irdische, Israel, als Heilsträger für die Erde und die 

Nationen, und eine himmlische, die Gemeinde des Leibes Christi, für das ganze übrige All. Diese 

Organismen gestaltet der Herr, der als Licht in diese Welt gekommen ist, zu Lichtsträgern. Deshalb 

sagte Er sowohl Seinen israelitischen Jüngern, als Er im Fleisch der Niedrigkeit auf Erden wandelte, 

als auch der Auswahl aus den Nationen als der Erhöhte und Verklärte vom Himmel her durch Sein 



16 | 18  

dazu besonders berufenes Werkzeug, den Apostel Paulus, sie seien Lichter im Kosmos, d. h. Lichter 

im Weltsystem oder Lichter im „Schmuck", was das Wort „Kosmos" auch bedeuten kann. 

Christus ist nicht nur das wesenhafte Licht, sondern auch das wesenhafte Brot, das der Welt das 

Gottesleben gibt. Das Manna in der Wüste war dafür ein Vorbild, ein symbolischer Hinweis. Das 

bezeugt der Herr mit den Worten: „Wahrlich, wahrlich, Ich sage euch: Nicht Mose hat euch das Brot 

aus dem Himmel gegeben, sondern Mein Vater gibt euch das wahrhaftige Brot aus dem Himmel. 

Denn das Brot Gottes ist der, welcher aus dem Himmel herniederkommt und dem Kosmos das Leben 

gibt.'' (Joh. 6, 32. 33.) 

Genau wie das Haupt, so sind auch wir, die Glieder, ein Brot, ein Leib (1. Kor. 10, 17). Was sich daraus 

ergibt an umfassenden Folgerungen, wollen wir in diesem Zusammenhang nicht näher ausführen. 

Nur soviel sei gesagt, dass „durch uns" alle Verheißungen Gottes aus- und durchgeführt werden (2. 

Kor. l, 20) und wir das All hinein in den Christus zum Wachstum bringen (Eph. 4, 15, wörtlich). 

Gott liebt die Welt und überwindet sie dadurch, dass Er ihr in Seinem Sohn der 

Liebe Sein eignes Leben vermittelt. In der geistgeschenkten Erkenntnis dieser Heilstatsachen gehen 

wir nun äußerlich schweigend und wartend, innerlich aber als Sieger durch alle Ängste und 

Anfeindungen unsern gottverordneten, längst vor Ewigkeiten zuvorbestimmten Weg. So 

überwinden wir den Kosmos durch den Glauben an den Sohn Gottes. —- 

 

7.  Die Erneuerung  des Kosmos 

„Christus ist die Sühnung für unsre Sünden, nicht aber allein für die unsren, sondern auch für den 

ganzen Kosmos ... Wir haben gesehen und bezeugen, dass der Vater den Sohn gesandt hat als Retter 

des Kosmos." (1. Joh. 2, 2; 4, 14.) 

Zwei gewaltige Wahrheiten werden hier bezeugt. Einmal hören wir, dass Christus nicht nur die 
Sühnung für die Sünden einiger, weniger Menschen, sondern für die ganze Welt ist; und zum 
ändern lesen wir, dass Er der Erretter des Kosmos ist. Wir sahen bereits, dass Gerichte Gottes 
Wege, Heil und Rettung aber Seine Ziele sind. Nicht Knechtschaft und endlose Strafe, nicht 
Vernichtung und gänzliche Auflösung sind das Letzte, sondern Beseligung und Herrlichkeit. Das gilt 
nicht nur für die eine oder andre Auswahl aus der Menschheit., sondern für den gesamten 
Kosmos. 

Sagt nicht der Herr in Joh. 12, 47b: „Ich bin nicht gekommen, dass Ich die Welt richte, sondern dass 

Ich die Welt errette (wohlbehalten heimführe, glücklich ans Ziel bringe)"? Wenn es Ihm also nicht 

gelänge, die Welt zu retten, so wäre Sein 

Kommen ein Fehlschlag gewesen. Dann wäre auch der Gott, dem alle Seine Wege vor Grundlegung 

der Welt bewusst waren, kein allmächtiger Vater der Liebe, sondern — die Feder sträubt sich fast, 
das zu schreiben! — ein ohnmächtiger Scheingott, der das, was Er plante, nicht durchführen kann 

und dem Seine Geschöpfe und Feinde über den Kopf gewachsen sind. Welch eine Unkenntnis 

Gottes, ja, welch eine Lästerung, solches zu glauben! 

Das Blut am Kreuz bedeutet nach Kol. l, 20 (apokatallaxai ta panta = vollversöhnen oder in 

gegenseitige Aussöhnung bringen das All) die schließliche, wirkliche, allumfassende Aussöhnung des 

Universums mit Gott und Gottes mit ihm. 

Nun könnte jemand einwenden: Ja, das ist ohne Zweifel der Fall, dass das Lösegeld des Blutes Christi 

ausreicht für alle und jede Kreatur. Wenn sich nun aber ein großer Teil der Menschheit gegen die 



17 | 18  

Annahme des Heiles sträubt und die Geisterwelt nicht erlösungsfähig ist? Gott zwingt doch Sein Heil 

niemand auf! Er achtet den Adel der Persönlichkeit und freien Willensentscheidung, so dass es nicht 

Seine Schuld ist, wenn nur wenige errettet werden. 

Dazu sei gesagt, dass unser Schriftwort klar bezeugt, dass Christus nicht nur ein Retter des Kosmos 

sein möchte, sondern dass Er tatsächlich der Retter der Welt ist. Wenn ich einem Ertrinkenden einen 

Rettungsring zuwerfe, er aber aus Unfähigkeit oder Trotz diesen Ring nicht ergreift und dadurch 

ertrinkt, so möchte ich gerne sein Retter sein, habe ich alles getan, um ihn dem Tode zu entreißen, 

aber in Wirklichkeit bin ich doch trotz all meines guten Willens nicht sein Retter. Seinen Retter darf 

ich mich erst dann nennen, wenn ich den Ertrinkenden an Land gebracht habe und er lebt und in 

Sicherheit ist. 

Das ist ein sehr schwacher Vergleich. Aber er zeigt uns doch klar und verständlich, was es bedeutet, 

wenn die Schrift Christus den Retter des Kosmos nennt. In diesem Titel liegt die Garantie, dass der 

Sohn Gottes tatsächlich die ganze Welt erretten wird. Wenn davon auch jetzt noch nichts zu sehen 

ist, so wird das Heil der ganzen Welt zur gottgegebenen Zeit und Stunde dennoch Zustandekommen 

und offenbar werden. Denn was der Herr zuvorgeplant und mit heiligem Eidschwur erhärtet hat, 

das führt Er auch trotz allen Widerstrebens der Gottlosen und allen Unglaubens der Frommen bis 

zum herrlichen Vollziel aus und durch. 

Wer die Zeugnisse des Wortes Gottes über die Errettung des Kosmos gründlich studiert, könnte 

einwenden: Betet aber nicht der Herr in Joh. 17, 9: „Nicht für den Kosmos bitte Ich, sondern für die, 

welche Du Mir gegeben hast"? Geht nicht daraus hervor, dass nur die Auswahl der Gläubigen 

errettet wird, die Welt als solche aber verloren geht? — Dem wäre entgegenzuhalten, dass Christus, 

das Lamm Gottes, nach Joh. l, 29 die Sünde des Kosmos wegnimmt oder beseitigt. So sagt auch 

Römer 11, 15 klar und unzweideutig, dass die Verwerfung Israels „die Versöhnung des Kosmos" ist. 

Die Welt ist, ohne dass sie es weiß oder will, de jure, wenn auch noch nicht de facto, versöhnt. 

Diese herrliche Botschaft ist in uns, der Gemeinde des Leibes Christi, niedergelegt, ist uns verliehen 

oder zugeordnet. Das bezeugt Paulus in 2. Kor. 5, 19, wenn er schreibt: „Gott war in Christo und 

versöhnte den Kosmos mit Sich Selbst, indem Er ihnen ihre Übertretung nicht zurechnete, und hat 

in uns das Wort der Versöhnung niedergelegt". 

Die praktische Versöhnung der Welt vollzieht sich keineswegs von selbst, gewissermaßen 

automatisch, sondern hat ihre Voraussetzungen. Eine davon ist die volle Einheit all derer, die Christo 

als Glieder Seines Körpers oder als Brautgemeinde und Knechte angehören. Dann erst wird die Welt 

glauben und erkennen. Bezeugen das nicht die ergreifenden Gebetsworte des Herrn in Joh. 17, 21. 

23: „... auf dass sie alle eines seien, gleichwie Du, Vater, in Mir und Ich in Dir, auf dass auch sie in 

Uns eines seien, auf dass die Welt glaube, dass Du Mich gesandt hast ... Ich in ihnen und Du in Mir, 

auf dass sie in eines vollendet seien, auf dass die Welt erkenne, dass Du Mich gesandt und sie geliebt 

hast, gleichwie Du Mich geliebt hast"? 

Der Kosmos wird dereinst glauben und erkennen! Wer aber glaubt, der hat das ewige Leben (Joh. 5, 

24), und Erkenntnis Gottes und Christi ist das ewige Leben (Joh. 17, 3). Wenn dieses heilige, göttliche 

„auf dass" in Joh. 17, 21. 23 nicht in Erfüllung ginge, dann hätte Gott, um nur einige wenige 

Jesajaworte aus der Überfülle göttlicher Vollendungszusagen herauszugreifen, in 24, 21. 22; 45, 

22—24; 46, 10; 53, 10 falsch geschworen und würde — o grauenhafter Gedanke, der an Lästerung 

grenzt! — als Lügner erfunden. 

Das wird aber keineswegs der Fall sein; im Gegenteil: Gott wird gerechtfertigt werden in allen Seinen 

Wegen und Werken, und kein Geschöpf im weiten Weltenall wird Ihm nachsagen können, Er habe 



18 | 18  

nicht recht gehandelt oder habe jemand enttäuscht. Alle werden ausnahmslos in heilige Anbetung 

ausbrechen, wie Ps. 135, 6 weissagt und Offbg. 5, 13 bestätigt: „Alles, was dem Herrn wohlgefällt, 

tut Er in den Himmeln und auf der Erde, in den Meeren und in allen Tiefen ... Und jedes Geschöpf, 

das in dem Himmel und auf der Erde und auf dem Meere ist, und alles, was in ihnen ist, hörte ich 

sagen: Dem, der auf dem Throne sitzt, und dem Lamme die Segnung und die Ehre und die 

Herrlichkeit und die Macht von Ewigkeit zu Ewigkeit!" 

Wenn dereinst das prophetische Vollendungswort von Offbg. 21, 5: „Siehe, Ich mache alles neu!" 

wahr geworden sein wird, wird auch der gesamte Kosmos der Vergänglichkeit und der 

Gottesfeindschaft völlig entrissen und in Christi Art und Wesen umgestaltet sein. Noch ist es längst 

nicht so weit! Noch sehen wir dem Sohne Gottes nicht alles unterworfen, obwohl das grundsätzlich, 

d.h. von Rechts wegen, wenn auch noch nicht in die Erscheinung getreten, der Fall ist (Hebr. 2, 8). 

Aber unser Glaube schaut frohlockend in jene ferne Zukunft der Vollendung, da das gesamte All das 

Loblied der Erlösung anstimmen und sich jedes Knie der Himmlischen, Irdischen und Unterirdischen 

im Namen Jesu anbetend beugen wird. Dann werden auch die einstmals erbittertsten Feinde freudig 

bekennen, dass der Sohn Gottes der Retter des Kosmos ist. 

 

Das All dient Gott und dient zugleich Den geistgezeugten Söhnen. 

Die Armen macht Er groß und reich, Die Niedren wird Er krönen. 

Auch die Ihn fliehn, wird einst Er ziehn, Und sei's auch unter 

Schmerzen, Zu Seinem Vaterherzen. A. H. 

 


