Kahal.De

Autor: Adolf Heller
Thema: Der gegenwartige Kosmos

Gottes Wort bezeichnet die Welt in ihrem jetzigen Zustand als Kosmos. Das bedeutet soviel wie das
Geordnete, das schon Geschmiickte. Es ist das Gegenteil vom Chaos, dem Ungeordneten, dem
Durcheinander. Uber dem Kosmos, der Welt in ihren Ordnungen und Gesetzen, stehen die
Kosmokratoren, die Weltbeherrscher oder Systemhalter. Ihnen ist nach gottlichem Ratschluss die
Verwaltung der gegenwartigen Ordnung im All anvertraut.

Sagte doch der Feind zum Herrn, indem er lhm in einem Augenblick ,alle Reiche des Erdkreises"
zeigte: ,,Ich will Dir alle diese Gewalt und ihre Herrlichkeit geben, denn mir ist sie Gibergeben, und
wem irgend ich will, gebe ich sie." Jesus widersprach ihm nicht! Das hatte Er aber sicher getan, wenn
die Behauptung Satans eine Liige gewesen ware, ja, der Feind hatte gar nicht gewagt, dem Sohn
Gottes eine solch plumpe Unwahrheit ins Gesicht zu sagen. Auch Paulus spricht von Satan als von
dem ,Gott dieser Weltzeit" (2. Kor. 4, 4) und nennt ihn ,,den Flirsten der Gewalt der Luft", den Geist,
der in dem Aon dieses Kosmos sein Werk und Wesen hat (Eph. 2, 2). Aus diesem Zusammenhang
kénnen wir mancherlei lernen, was uns viel Licht gibt. Wenn die Schrift bezeugt, dass es fir die, die
den wesenhaften Gott nicht kennen, in der Tat viele Gotter gibt (1. Kor. 8, 5), so sehen wir hier, dass
Satan der oberste Gott der Nichtgotter ist. Dass er , Flirst der Gewalt der Luft" genannt wird, enthalt
ein Doppeltes: einmal offenbart es ihn als den Gegenspieler Gottes und Seines Sohnes. Denn Gott
ist Liebe und Sein Sohn ist der ,Sohn der Liebe" (Kol. I, 13).

Der Feind stellt den Gegenpol der sich selbst opfernden Liebe dar: die brutale Gewalt, die, um sich
selber zu behaupten und durchzusetzen, den andern vernichtet.

Die unscheinbaren Wortlein ,,der Luft" besagen, dass der Teufel sein Hauptquartier in der die Erde
umlagernden Atmosphdre hat und von dort aus wirkt. Sicherlich kann er seit Christi Auferstehung
und Erhéhung nicht mehr wie einst (vgl. 1. Kén. 22, Hiob | u. 2 u.a.m.!) an den himmlischen
Ratsversammlungen teilnehmen. Genaues wissen wir nicht. Wenn Gott in Seiner Weisheit liber
manche Wahrheiten einen Schleier gelegt hat, so sollen wir nicht versuchen, ihn mit Gewalt liften
und wegziehen zu wollen.

Auch der Ausdruck ,Aon dieses Kosmos" gibt uns zu denken. Aon bedeutet Weltzeit, Kosmos
dagegen Weltsystem. Darf man nun aus der Zusammenstellung dieser beiden hochwichtigen Worte
schlieRen, dass sich die Begriffe decken, dass der gegenwirtige Aon und der gegenwirtige Kosmos
das gleiche sind? Das sind Fragen, die man nicht vorschnell abschlieBend beantworten kann. Je
griindlicher man sie am Schriftganzen prift, um so starker wird uns unsre Unwissenheit und
Unzulanglichkeit in den Dingen bewusst, ,,die Gott betreffen".

In diesem Zusammenhang muss noch ein Wort genannt werden, das meist zu einseitig genommen
und dessen biblischer Vollsinn wohl kaum richtig erfasst wird: das Wort ,,oikoumene" = das, wo
jemand seinen Wohnsitz hat, das er verwaltet, ordnet und regiert. Dass die gegenwadrtige
oikoumene den Engeln unterstellt ist, die zuklinftige dagegen nicht mehr, ersehen wir aus Hebr. 2,
5. Bitte nachschlagen!

Was aber ist nach dem Gesamtbild der Schrift die oikoumene? Man kann mit klaren und eindeutigen
Beweisstellen aus Gottes Wort drei Antworten geben, die sich durchaus nicht decken, sondern ganz
verschieden weite Gesichtsfelder haben. Zum ersten darf man sagen, dass die oikoumene das

1118



Kulturgebiet des Romischen Reiches ist, also Teile von Stideuropa, Nordafrika und Vorderasien. Das
ersehen wir am besten aus Lukas 2, |, wo von der Volkszahlung der oikoimene die Rede ist, die von
Kaiser Augustus angeordnet wurde. Noch eine Reihe andrer Zusammenhange erhadrten die
Auffassung, dass oikoumene zur Zeit, als das Neue Testament entstand, eine Benennung des
Romischen Reiches war.

Dariber hinaus gibt es jedoch Schriftstellen, die erkennen lassen, dass unter oikoumene die ganze
Erde verstanden wurde, dass alle Gebiete, die bewohnt waren, unter dieser Benennung
zusammengefasst waren. Das erhartet z. B. Lukas 4, 5. Saum zeigte dem Herrn nicht ein Reich der
oikoumene, sondern alle Reiche der oikoumene! Das geht auch aus Matth. 24, 14; Apg. 17, 31 u.a.
klar hervor. Nehmen wir nur noch Offbg. 12, 9 und 16, 14 hinzu, wo im Urtext auch von der
oikoumene die Rede ist!

Noch weiter und gewaltiger aber wird der Begriff gefasst, wenn wir Hebr, 1, 6 und 2, 5 im Licht von
Offb. 12, 12 lesen! Da ergibt sich ohne Zwang, dass die oikoumene nicht nur die bewohnte. Erde
ist. wie viele meinen, sondern dass auch die bewohnten Himmel so genannt werden! Decken sich
vielleicht in dieser letzten Schau Kosmos und oikoumene? iiberschneiden sich die drei Begriffe Aon,
Kosmos und oikoumene nicht vielfach? Nur ein von heiliger, selbstloser Liebe zur Wahrheit
getragenes griindliches Schriftstudium vermag hier schrittweise Licht zu gewinnen. Es ist natirlich
viel bequemer und billiger, irgendeine liberale oder orthodoxe Meinung Uber diese Dinge
nachzusprechen, als selbst nachzuforschen. Letzteres taten die Leute zu Ber6a (Apg. 17, 11). Und
zwar nicht nur dann und wann auf einer Briiderfreizeit, sondern taglich. Wir aber gleichen leider
eher den Briidern in Thessalonich, die weniger ,,edel" oder ..vornehm" waren. Ja, die Schrift versteht
unter ,Vornehmheit" etwas ganz anderes als wir!

Jedenfalls unterstehen sowohl die gegenwartigen Wohngebiete von Engeln und Menschen als auch
der gegenwirtige Kosmos und Aon gewaltigen Geisteswesen jener fiir unser irdisches Auge
unsichtbaren Welt. Was steht uns doch noch an reichen Erkenntnissen alles bevor! —

Dem Ausdruck Kosmos begegnen wir im Neuen Testament 187 mal. 187 ist das Produkt von 11 x 17.
Die Elf, die an die Zwolf der Ordnung und Verwaltung herankommt, sie aber nicht erreicht, darf man
wohl als die Zahl der Unvollstiandigkeit und Unordnung bezeichnen. Wir erinnern nur an die 11
S6hne des verfluchten Kanaan, an die 11 Fiirsten Esaus, des ungottlichen Gegenbildes Jakob-Israels,
an die 11 Gebrechen der Priester, die vom Dienst im Heiligtum ausschléssen, und viele andre gewiss
nicht zufallige Dinge, die irgendwie mit der 11 in Verbindung stehen.

Die 17, die siebente Primzahl, die Summe zweier Vollendungszahlen, namlich der Fillezehn und der
Vollkommenheitssieben, versinnbildlicht die geistliche Vollendung. Auch dafiir lassen sich
mancherlei Beweise anflihren. (Siehe die Schrift: Biblische Zahlensymbolik, von Adolf Heller,
erschienen im Paulus-Verlag, Stuttgart!)

Will uns die Tatsache, dass das Wort Kosmos genau 187 mal vorkommt, nicht sagen, dass dieses
Weltsystem bezliglich seiner geistlichen Vollendung noch durchaus unvollstandig und unordentlich
ist, dass das gegenwartige ,,schon Geschmiickte" keineswegs etwas Endgiltiges und Vollkommenes
ist? Wir wollen Uber diese Dinge gewiss nicht streiten; aber wir glauben, dass Gottes Wort noch viele
tiefe und kostliche Geheimnisse und Schonheiten enthalt, von denen wir nichts wissen noch ahnen.

Es ist natirlich unmoglich, alle 187 Stellen zu betrachten oder auch nur zu nennen. Darum wollen
wir uns in unsrer Betrachtung auf eine einzige Buchrolle beschranken, der wir etliche Wahrheiten
Uber den Kosmos entnehmen, auf den 1. Johannesbrief. Wir hatten ebenso gut das Johannes-
Evangelium oder ein paulinisches Schreiben wahlen kénnen, so vielfaltig sind die Zeugnisse iber das

218



Wesen des Kosmos. Bleiben wir bei dem erstgenannten und ziehen wir nur einige Parallelen andrer
inspirierter Schreiber hinzu. Wir betrachten

1. Das Wesen des Kosmos.

2. Den Zustand des Kosmos.

3. Die Einsicht des Kosmos.

4. Den Hass des Kosmos.

5. Das Vergehen des Kosmos.

0. Das Uberwundenwerden des Kosmos.
7. Die Erneuerung des Kosmos.

Wenn wir in den folgenden Zeilen von dem gegenwartigen Weltsystem reden, so wollen wir nicht
nur Himmel und Erde als solche sehen, sondern immer daran denken, dass , kosmische Machte",
wie der ahnende Mensch sagt, oder, wie das Wort der Wahrheit sie nennt, Kosmokratoren oder
Systemhalter sie lenken und leiten, sie verwalten und gestalten.

1 Das Wesen des Kosmos

In 1. Joh. 2, 15. 16 ermahnt der Apostel seine Briefempfanger: , Liebet nicht die Welt (den Kosmos),
noch was in der Welt ist. Wenn jemand die Welt liebt, so ist die Liebe des Vaters nicht in ihm; denn
alles, was in der Welt ist, die Lust des Fleisches und die Lust der Augen und der Hochmut des Lebens,
ist nicht aus dem Vater, sondern ist aus der Welt."

Wir gebrauchen die Welt (1. Kor. 7, 31), aber wir hdangen unser Herz nicht daran. Unsre tiefste,
ureigentliche Liebe gehort ihr nicht! Alles ist unser, auch die Gliter und Gaben, die Schatze und
Schonheiten des Kosmos, wir aber sind Christi Erbe und Eigentum. ,,Alles, was im Kosmos ist", gehort
zur Fleischeslust, zur Augenlust oder zum Hochmut des Lebens. Die gesamte Sichtbarkeit, so edel
und selbstlos auch vieles davon erscheinen mag, ist in diese drei Klassen einzugliedern. Alles, was
die Kosmokratoren der Menschheit anzubieten vermogen, zahlt dazu. Tauschen wir uns also nicht
darliber, worin das wahre Wesen dieser Welt besteht!

Als der Feind den Herrn versuchte, durfte er lhn auf verschiedene Proben stellen. In drei
Versuchungen gebrauchte er seine starksten Waffen gegen Ihn. Zuerst forderte er lhn auf, Steine in
Brot zu verwandeln, um die irdischen Bediirfnisse des Volkes zu stillen. Dann wollte er lhn
veranlassen, Sich von der Zinne des Tempels herabzustilirzen, um die Schaulust der Masse zu
befriedigen und Sich als Wundertater zu erweisen. Zuletzt bot er Ihm die Herrschaft (iber alle Reiche
der Welt und ihre Herrlichkeit an. Der Teufel wahnte, der Herr werde diese |hm durchaus
geziemende Stellung so rasch wie moglich zu erreichen suchen.

Stellen wir diese Versuchungen dem gegeniliber, was Johannes als Wesensinhalt des Kosmos
bezeichnet, so finden wir folgende Parallelen: Irdisch-natiirliche Bediirfnisse des Leibes —
Fleischeslust; Befriedigung des Schautriebes der Seele — Augenlust; Begehren der Weltherrschaft
fir den Geist — Hochmut des Lebens.

Gebraucht der Feind nicht heute noch die gleichen Mittel, um die Menschheit in seiner Gewalt zu
halten? Der Kosmos und die Kosmokratoren konnen ihr Wesen und ihre Geschichte nicht
verleugnen. Die gestaltenden Krafte dieses Weltsystems sind nicht aus dem Vater, sondern sind
kosmischer Art. Die inneren Triebkrafte dieser Welt bleiben sich, wenn sie auch in verschiedenen

3118



Formen und Auswirkungen auftreten, zutiefst immer gleich: Brot und Spiele, Fleischeslust und
Augenlust beherrschen die Niederen;, Hochmut des Lebens aber, Herrschsucht in allen
Schattierungen, die GroRen dieser Erde. Auf tausendfache Art wiederholt sich der Wahnsinn des
Turmbaus zu Babel in der Geschichte der Menschheit. Die Wurzel aber bleibt immer die gleiche:
Hochmut des Lebens!

Die Kosmokratoren suchen Leib, Seele und Geist des natiirlichen Menschen zu befriedigen. Dazu
vermogen sie aber nichts anderes zu bieten als Fleischeslust, Augenlust und Hochmut des Lebens.
Die Uberragenden, wirklich beseligenden Giliter und Gaben Gottes sind ihnen wesensfremd. Das
Reich Gottes besteht ja nicht in Essen und Trinken, sondern in Friede und Freude im Heiligen Geist.
Das ist aber etwas wesensmaRig vollig anderes. Die Dinge, die Gott betreffen, stammen aus einer
vollig entgegengesetzt gearteten Welt des Lichtes und der Liebe. Sie sind uns von Natur nicht nur
fremd, sondern sogar verachtlich und zuwider.

Erst die Erneuerung in Christo Jesu lasst uns wachstiimlich das Wesen der Welt durchschauen und
die Heilsgliter Gottes ergreifen. Aber selbst dann noch, wenn man den Frieden des Herrn
geschmeckt hat und Seiner erlésenden Liebe teilhaftig geworden ist, besteht die dauernde Gefahr,
dass wir uns in dieser Welt beschmutzen und beflecken. Darum schreibt Jakobus: ,Ein reiner und
unbefleckter Gottesdienst vor Gott und dem Vater ist dieser: Waisen und Witwen in ihrer Drangsal
besuchen, sich selbst von der Welt unbefleckt erhalten" (1, 27).

Kénnen nicht auch wir, wie es das Leben in demitigender Weise leider immer wieder offenbart,
nachdem wir den Befleckungen dieses Kosmos entflohen sind durch die Erkenntnis unsres Herrn
und Heilandes Jesu Christi, wiederum in diese verwickelt, von diesen Uberwaltigt werden? Siehe 2.
Petri 2, 20!

Wir wollen ein Doppeltes aus diesem Gotteswort lernen: einmal, dass man allein durch die
Erkenntnis (epignosis = Vollerkenntnis, Liebesumgang) Christi dem Schmutz oder den Graueln dieses
Kosmos zu entrinnen vermag; zum andern aber, dass wir, wenn wir nicht wachsam sind und nicht in
der Lebensverbindung mit dem Erhohten bleiben, vom Zauber der Welt wieder besiegt und als
Sklaven wieder weggefilihrt werden kénnen.

Das braucht durchaus nicht immer in moralisch anstoBiger, grobsinnlicher Weise zu geschehen.
Denken wir nur etwa an Gal. 4, 3. 9, wo Paulus so ernst und eindringlich mahnt: , Als wir Unmiindige
waren, waren wir geknechtet unter die Elemente des Kosmos ... wie wendet ihr wieder um zu den
schwachen und armseligen Elementen, denen ihr von neuem versklavt sein wollt?"

Die Systemhalter dieser Weltzeit sind im tiefsten Grunde nichts anderes als schwache und armselige
Elementargeister (stoicheia). Der unerrettete Mensch ist ihnen versklavt; der Glaubige aber ist
durch den Glaubensgehorsam ihrer Gewalt entnommen und in Christo Jesu hoch (iber sie erhoht.
Darum kampfen sie gegen uns (Eph. 6, 12) und fihlen sich durch unsern Glauben, der den Bestand
ihrer Herrschaft leugnet, bedroht. Sie wollen das zerfallende, verfaulende Weltsystem so lange wie
moglich erhalten, weil sie von einer Welterneuerung nichts wissen.

Der Kosmos hat neben den duRReren Schonheiten, die leider meist als Blendwerk und Zauber auf
unsern Leib und unsre Seele wirken, auch durchaus hdhere, gottliche Werte. Denken wir nur etwa
an Roémer |, 19—21a, wo Paulus darlegt, dass das von Gott Erkennbare den Menschen enthiillt ist:
»denn das Unsichtbare von Ihm, sowohl Seine ewige Kraft als auch Seine Goéttlichkeit, die von
Erschaffung der Welt an in dem Gemachten wahrgenommen werden, wird geschaut, damit sie ohne
Entschuldigung seien, weil sie, Gott kennend, lhn weder verherrlichten, noch Hirn Dank
darbrachten."

4118



Der Kosmos kann auch in seinem jetzigen gefallenen Zustand den Menschen dahin fiihren, dass er
Gott die Ehre gibt und Ihm Dank darbringt. Wir wissen, dass das in seiner Gesamtheit kein Volk getan
hat, sondern dass alle den grauenhaften Fluches- und Finsternisweg von Rémer |, 21 b—32
gegangen sind. Darum kommt es auch naturnotwendig zu dem, was Romer 3, 19 in die lapidaren
Worte zusammenfasst: ,Der ganze Kosmos ist dem Gericht Gottes verfallen."

Es ist so wichtig, dass wir einen Blick daflir gewinnen, worin das Wesen dieses Kosmos besteht. Denn
erst dann finden wir eine gottgeziemende Einstellung zur Welt und lassen uns von ihr nicht mehr
betriigen.

2. Der Zustand des Kosmos

Die gegenwartige Welt ist gar nicht so stark und stolz, wie es den Anschein hat. Sie ist vielmehr an
den ,Argen" oder ,Bdsen" dahingegeben und befindet sich in der Umklammerung des Feindes.
Darum schreibt Johannes: ,,Der ganze Kosmos liegt in dem Bosen" (1. 5, 19b). Der Zustand der Welt
ist ein Dahinge gebensein unter die Gewalt des ,Nichtswirdigen", ein Verhaftetsein unter das
Gesetz der Siinde.

Wer nicht wirklich errettet ist, sondern innerlich noch dieser Welt angehoért, kann und will das
freilich nicht zugeben. Und doch ist dem so! Denn um die Wahrheit in ihrem eigentlichen Wesen zu
erkennen, bedarf es des ,Geistes der Wahrheit". Und diesen Geist der Wahrheit kann der Kosmos
nicht empfangen, wie Joh. 14, 16. 17u bezeugt: ,Ich werde den Vater bitten, und Er wird euch einen
andern Sachwalter geben, dass Er bei euch sei in Ewigkeit, den Geist der Wahrheit, den die Welt
nicht empfangen kann, weil sie Ihn nicht sieht noch lhn kennt."

Weil die Welt in dem Bdsen liegt und damit unter das Gesetz der Sinde geknechtet ist, hat sie keinen
Frieden und kann demzufolge auch keinen Frieden geben. Darum sagt der Herr in Joh. 14, 27a:
,Frieden lasse Ich euch, Meinen Frieden gebe Ich euch, nicht wie die Welt gibt, gebe Ich euch."

Bestirzung und Furcht kennzeichnen den Zustand dieses Kosmos. Deshalb fahrt Jesus in dem
obengenannten Schriftwort fort: ,Euer Her/, werde nicht bestiirzt, seid auch nicht furchtsam."
Drangsal, Quetschung oder Einengung lasst uns die Welt in ihrer tausendfach wechselnden Gestalt
zuteil werden. Wie wahr ist darum das Herrenwort: ,In der Welt habt ihr Angst." Missen wir das
nicht alle auf die eine oder andere Weise immer wieder schmerzlich erfahren? Heilige Freude,
wirkliche Freiheit und gottlichen Frieden, wonach doch das Menschenherz so heild verlangt, vermag
uns der Kosmos nicht zu geben. Darum hat auch der Dichter recht, wenn er wehmditig von einem
allgemeinen Weinen spricht, das durch alle Adern der Natur geht.

Und selbst da. wo die Welt gewisse Scheinfreuden vermittelt, lebt in den Herzen der Glaubigen ein
unbefriedigtes Sehnen, eine sich nach Gottes Herrlichkeit ausstreckende, schmerzliche Spannung.
Nur der Herr Selbst kann diese Traurigkeit wenden und sie durch Seine Gegenwart in Licht und Heil
verwandeln.

Nachdem die Erde von den Grdueln der Gewalttat durch die groRe Flut gereinigt war, legte Gott
Furcht und Schrecken auf die Tierwelt. Nun entstand zwischen den Menschen und der stummen
Kreatur eine unheilvolle Entfremdung, wenn wir so sagen diirfen. Denn im Paradies hatte Adam
doch das Gebot koniglicher Herrschaft tiber die Vogel des Himmels, die Fische des Meeres und alles
Getier der Erde erhalten. Dass das nicht eine brutale Unterjochung, sondern eher ein liebliches
Verhaltnis gewesen sein muss, wird jeder begreifen, der nur ein wenig von den Gedanken Gottes
weil3.

5|18



Dass auch 'der Mensch, genau wie die Tierwelt, unter Furcht und Schrecken geriet, sich aber durch
Gottes Licht und Heil und Kraft bewahren lassen kann, ersehen wir aus dem kostlichen ersten Vers
des 27. Psalmes: ..Der Herr ist mein Licht und mein Heil, vor wem sollte ich midi flirchten? Der Herr
ist meines Lebens Kraft, vor wem sollte ich erschrecken?" Furcht und Schrecken dieser Welt kénnen
wir nur durch Gottes Licht und Heil, allein durch Seine beseligenden Liebes- und Lebenskrafte
Uberwinden.

Der Weg der Erwihlten Gottes durch diesen Kosmos ist voller Angste und We hen. Gleich einem
Weibe, das ein Kindlein erwartet, sehnen sie sich nach dem Augenblick, da das wahre Leben, das
Vereintsein mit dem Herrn, endlich durchbricht und dem Zustand der Schwachheit und Furcht ein
Ende bereitet. Sagte das nicht Jesus schon Seinen israelitischen Jiingern, als Er sie in Seinen
Abschiedsreden ermunterte: ,,Wahrlich, wahrlich, Ich sage euch, dass ihr weinen und wehklagen
werdet, aber die Welt wird sich freuen; ihr werdet traurig sein, aber eure Traurigkeit wird zur Freude
werden. Das Weib, wenn sie gebiert, hat Traurigkeit, weil ihre Stunde gekommen ist; wenn sie aber
das Kind geboren hat, gedenkt sie nicht mehr der Drangsal um der Freude willen, dass ein Mensch
zur Welt geboren ist. Audi ihr habt zwar jetzt Traurigkeit; aber Ich werde euch wiedersehen, und
euer Herz wird sich freuen, und eure Freude nimmt niemand von euch." (Joh. 16, 20—22.)

Lasst uns nie vergessen, dass wir in einer Welt der Furcht leben. So viel Schones. Grolles und Edles
auch als Uberrest vom Paradies und als Angeld auf die kommende Heilszeit darin liegen mag, — der
Kosmos ist dunkeln, bdsen Machten preisgegeben und von ihnen versklavt und gefangen bis zu der
von Gott festgesetzten Befreiungsstunde.

Die Erlosung der Welt aber ist gebunden an das Hervortreten und Enthilltwerden der Gemeinde
des Leibes des Christus. Erinnern wir uns nur des gewaltigen paulinischen Zeugnisses von Rémer 8,
19—22: ,,Das sehnsiichtige Harren der Schopfung wartet auf das Enthilltwerden der S6hne Gottes.
Denn die Schopfung ist der Nichtigkeit unterworfen worden (nicht mit Willen, sondern um
deswillen, der sie unterworfen hat), auf Hoffnung, dass auch selbst die Schépfung freigemacht
werden wird von der Knechtschaft des Verderbnisses zu der Freiheit der Herrlichkeit der Kinder
Gottes."

Die ganze Schopfung befindet sich in sehnsiichtigem Harren. Der Gegenstand ihrer gespannten
Erwartung ist die vollendete Gemeinde des Leibes des Christus. Mit ihrem Offenbarwerden beginnt
auch das Heil der Kreatur. Die Knechtschaft des Verderbnisses wird ein Ende haben; der Kosmos
wird nicht immer in der Umklammerung des Bosen schmachten missen. Vorlaufig aber liegt er trotz
allen bewussten und unbewussten Straubens im Argen.

3. Die Einsicht des Kosmos

»Sehet, welch eine Liebe uns der Vater gegeben hat, dass wir Gottes Kinder heiRen sollen! Deswegen
erkennt uns die Welt nicht, weil sie Um nicht erkannt hat." (1. Joh. 3, 1.) Kinder Gottes sein zu dirfen,
des Vaters der Herrlichkeit ureigenes Leben in uns zu tragen inmitten einer verganglichen Welt der
Siinde und Finsternis, das ist ein gar gewaltiges Vorrecht, dessen Ulberragende GroRe und
unaussprechliche Seligkeit uns so selten vollauf bewusst werden. Wie sollte uns dieses Wissen zu
ununterbrochener Danksagung reizen!

Von diesem GroRRten und Wunderbarsten, was es auf dieser dunkeln Erde voll Blut und Tranen gibt,
wissen aber die Kosmokratoren und die von ihnen beeinflussten und unter ihrer Herrschaft
stehenden Menschen nichts. ,Der Kosmos erkennt euch nicht", sagt unser Schriftwort. Man kann

618



auch Ubersetzen: ,Die Welt anerkennt euch nicht." Sie weilR nichts von dem, was wir in Christo
haben und was wir in Gottes Augen kraft Seiner Berufung, mit der Er Selbst uns beru fen hat, in
Christo Jesu sind und sein werden.

Warum aber erkennt und anerkennt uns die Welt nicht? Etwa weil wir nicht heilig genug sind und
nicht erlost genug aussehen? Dass dem leider oft so ist, wollen wir gewiss nicht leugnen. Aber das
ist keineswegs der eigentliche Grund, warum die Welt uns nicht versteht und uns nicht glaubt. Wie
manches treue Kind Gottes, beeindruckt durch eine gesetzliche, treiberische Wortverkiindigung,
meint, es misse, wenn es recht vor Gott stehe, Uberall ein lebenserneuernder Lichts- und
Segenstrager in der Welt sein. Wenn die glaubige Gemeinde wirklich gottgeziemend wandele, so
kann man oft héren und lesen, gdbe es Uberall gewaltige Erweckungen, und die ganze Welt ware
bald bekehrt.

Ist das wirklich der Fall? Ein einziges Wort mdge uns hier richtungweisend sein. Vom Herrn Jesus
lesen wir, dass Seine eigenen Brider nicht an lhn glaubten. Wenn aber je ein Mensch heilig,
untadelig und gottgefillig lebte, so war es gewiss der Herr in Seiner Niedrigkeit. Und was war das
Ergebnis Seines unanstéBigen Wandels? Nach aul3en gesehen war es kein anderes, als dass Seine
eigenen Brider nicht an lhn glaubten, Er in Seiner Vaterstadt nichts ausrichten konnte und Sein
kleiner, armseliger Jingerkreis lhn in der Entscheidungsstunde Seines Lebens, am Kreuz auf
Golgatha, verlielR! Wie wahr ist das ernste Zeugnis von Joh. |, 10: ,,Er war in dem Kosmos, und der
Kosmos ward durch lhn, und der Kosmos kannte Ihn nicht." Der Schépfer wurde von Seinen eignen
Geschopfen nicht erkannt, sondern abgelehnt und umgebracht!

Und die gleiche Stellung, die der Herr in Seiner Niedrigkeit einnahm, ist auch die unsre. Wie Er in der
Welt war, sind auch wir in dieser Welt. Als Unerkannte gehen wir unsern Weg. Die héchsten und
herrlichsten Heilsgliter, deren wir aus Gnaden teilhaftig wurden, sind der Welt eine Torheit. Denn
um die Dinge zu erkennen, die uns von Gott geschenkt worden sind, genligt nicht der Geist des
Kosmos. Dazu bedarf es des Geistes Gottes, wie Paulus in 1. Kor. 2, 12 schreibt: ,,Wir haben aber
nicht den Geist des Kosmos empfangen, sondern den Geist, der aus Gott ist, auf dass wir die Dinge
kennen (verstehen oder durchschauen), die uns von Gott aus Gnaden gegeben sind."

Die Welt als solche hat kein Licht Uber gottliche Dinge. lhr sind die Belange Gottes vollig
verschlossen. Das ist befremdlich. Denn in Joh. |, ') lesen wir doch von dem Herrn als von dem
wahrhaftigen Licht, welches jeden in die Welt kommenden Menschen erleuchtet. Wenn jeder in
diesen Kosmos hineingeborene Mensch erleuchtet wird, also mindestens irgendwie und
irgendwann einmal in den Zustand gebracht wird, den man als Erwecktsein bezeichnet, wie ist es da
moglich, dass die Welt den Herrn und uns, die Seinen, nicht erkennt? Die Losung dieser Frage stellt
uns vor eine Uberaus ernste Tatsache: jeder Ungehorsam gegen empfangenes gottliches Licht fihrt
uns in einen Prozess der Verstockung. Das Nicht-glauben-wollen flihrt notwendigerweise zu einem
Nicht-glauben-Kénnen. Wer sich selbst verhartet, der wird von Gott verhartet. Das sehen wir an
Pharao von Agypten, und diese ernste Wahrheit bestitigt sich, wenn auch nur in den allerfeinsten
Anfangen, in unserm eignen Leben und dem unsrer Brider und Freunde.

Der Kosmos hat seine arteigne Weisheit. Er verfligt Gber gewaltige Fahigkeiten und mancherlei
Wissen. Auch Paulus anerkennt die Weisheit dieses Aons und der Fiirsten dieses Aons, wenn er sagt:
SWir reden Weisheit unter den Vollkommenen, nicht aber Weisheit dieses Zeitlaufs noch der
Firrsten dieses Zeitlaufs" (1. Kor. 2, 6).

Hoher als Menschenweisheit ist die Weisheit der Engel. So lesen wir z. B. in 2. Sam. 14, 20b: ,,Mein
Herr ist weise, gleich der Weisheit eines Engels Gottes, dass Er alles weil3, was auf Erden vorgeht."

7118



Kein Mensch vermag alle irdischen Vorgange zu tGberschauen. Wohl aber kénnen das bis zu einem
gewissen Grade Engel oder Ddmonen. Darum geht ihr Wissen — siehe Kartenlegen, Befragen von
Toten, okkulte Auskiinfte usw.! — weit tGber das bloB menschliche hinaus, reicht aber nicht im
entferntesten an die Wahrheit, besonders das innere Wesen der Wahrheit heran.

Auf noch hoherer Stufe steht die Weisheit Gottes. Von ihr bezeugt der Apostel der Fiille: ,,Wir reden
Gottes Weisheit in einem Geheimnis, die verborgene, welche Gott zuvorbestimmt hat vor den
Zeitaltern zu unsrer Herrlichkeit, welche keiner von den Firsten dieses Zeitlaufs erkannt hat, denn
wenn sie dieselbe erkannt hatten, so wiirden sie wohl den Herrn der Herrlichkeit nicht gekreuzigt
haben" (1. Kor. 2, 7. 8).

Wir sehen also, dass die Einsicht der Kosmokratoren, so umfassend sie auch in vielfacher Hinsicht
scheinen mag, bezliglich der Fiille Gottes nur sehr mangelhaft, ja, kaum vorhanden ist. Wenn wir
verstanden haben, dass Christus uns zur Weisheit geworden ist von Gott (1. Kor. |, 30), so lesen wir
solche Worte wie Hiob 28, 12—22 mit ganz andern Augen. Dort steht geschrieben: ,Die Weisheit,
wo wird sie erlangt? ... Kein Mensch kennt ihren Wert, und im Lande der Lebendigen wird sie nicht
gefunden ... Sie ist verborgen vor den Augen aller Lebendigen, und vor den Végeln des Himmels ist
sie verhillt. Der Abgrund und der Tod sagen: Mit unseren Ohren haben wir ein Gerlicht von ihr
gehort." Wer sind, im Sinne der tieferen Bedeutung der Schrift, diese Vogel des Himmels, denen die
Weisheit verhiillt ist? Die Erkldrung des Gleichnisses vom Sdmann, die der Herr in Matth. 13, 3. 4 in
Verbindung mit den Versen 18 und 19 gibt, ist so eindeutig, dass man nicht dariber zu streiten
braucht. Wem das nicht genligt, der nehme noch Offbg. 18, 2 hinzu! Dinn wird er zu fassen
vermogen, dass diese Vogel in der Symbolsprache der Schrift Satan und seine Damonen sind. Kein
Wunder, dass diese Machte die Weisheit Gottes lernen miissen! Wer jetzt Eph. 3, K) in Verbindung
mit 1. Petri |, 12b zu fassen vermag, der fasse es! Der Abgrund und der Tod, die im Vollsinn der
Schrift weit mehr sind als Orte und Zustande, vermogen zu sprechen. Sie haben auch Ohren und
konnen horen. Wer das nicht glauben kann und will, der lasse es. Aber sie horen nicht wie wir die
herrliche Fillebotschaft, sondern nur dunkle Gerlichte. Sie haben keine klaren, gottlichen
Einsichten. Hatten die Machte der Bosheit gewusst, dass sie durch ihr Verbrechen auf Golgatha ihr
eigne Niederlage besiegelten, ja, das Heil der Welt im totalen Sieg Christi besiegeln halfen, so hatten
sie den Herrn nicht getotet.

Wie wunderbar sind Gottes Wege! Selbst die Bosheit der Bésen muss dazu dienen, dass der Liebes-
und Retterwille des Vaters der Barmherzigkeit ausgefiihrt werde. Erst an der Grof3e und Tiefe der
Einsicht Gottes erkennen wir, wie arm und gering die der Kosmokratoren ist. Der Schépfer geht
unter Seine Geschopfe, und sie kennen lhn nicht. Bezeugt doch Joh. |, 10 vom Herrn: ,Er war im
Kosmos, und der Kosmos ward durch Ihn, und der Kosmos kannte lhn nicht."

Und doch war dieses Verkannt- und Geschmahtwerden, das Sich-qualen-undmorden-Lassen der
Liebesweg der Weisheit Gottes zum Heil Seiner Schopfung. Nur der Glaube versteht und geht diesen
Weg! Wer im weiten Weltenall kénnte dieser wundersamen Gottesweisheit widerstehen? Lasst uns
weiterpilgern Uber diese dunkle Erde voll Liige und Verleumdung, voll Neid und Streit, und, indem
wir uns der Liebe Gottes als ihre Nachahmer immer wieder anbefehlen, stets damit rechnen, dass
dieser Kosmos trotz all seiner vermeintlichen Weisheit uns nicht verstehen kann!

4. Der Hass des Kosmos

»Wundert euch nicht, Brider, wenn die Welt euch hasst!" ruft Johannesin I. 3, 13 den Glaubigen zu.
Wir missen, um dieses Wort zu verstehen, uns im Geist in die Zeit der ersten Gemeinden versetzen.

8|18



Damals kamen durch die Botschaft des Evangeliums viele Menschen aus Nacht und Siinde, aus
Schuld und Schande zu einer lebenserneuernden Umkehr. Aus Raubern und Mordern, Dieben und
Unzlichtigen, Betrliigern und Lasterern wurden mit einemmal gottgeweihte, christusgebundene
Menschen. Auf ihrem Antlitz lag ein Schein des inneren Friedens, und aus ihren Augen strahlte die
Freude der Gotteskindschaft. Sie waren der Vollmacht der Finsternis entrissen, in das Reich des
Sohnes der Liebe Gottes versetzt und wandelten in der Neuheit des Lebens.

Nun sollte man doch annehmen, dass die Welt solche, die ihre Mitmenschen nicht mehr belligen
und betriigen, berauben und unterdriicken, von nun an achten und schatzen werde. Und das um so
mehr, als die Glaubigen voll Hilfsbereitschaft und Selbstlosigkeit ihrer Umgebung Christus
vorzuleben und nur Gutes zu erweisen suchten. Da sollte man doch meinen, dass solche Leute
anerkannt und geliebt worden waren.

Im Anfang war das wohl auch kurze Zeit der Fall. Das entnehmen wir Apg. 2, 46. 47a, wo wir lesen:
»Indem sie taglich einmitig im Tempel verharrten und zu Hause das Brot brachen, nahmen sie
Speise mit Frohlocken und Einfalt des Herzens, lobten Gott und hatten Gunst bei dem ganzen Volk."
Gar rasch aber verwandelte sich dieses Wohlwollen in Hass und Feindschaft. Und Uber diesen
ungerechtfertigten Hass wunderten sich die Glaubigen. Darum ermahnt sie der Apostel der Liebe:
,Wundert euch nicht, wenn die Welt euch hasst!"

Wie viele Gotteskinder gibt es, die sich den Hass der Welt nur dadurch zuziehen, dass sie treu und
still ihren Weg gehen! Man kann ihnen nichts nachsagen, sie tun ihre Pflicht, fallen niemand zur Last
und suchen ihren Mitmenschen nur Gutes zu erweisen. Und dennoch werden sie gehasst und
gelastert. Und das nicht nur von Gottlosen, sondern auch von neidischen, ehrgeizigen, geldgierigen
Frommen! Dem Herrn erging es ebenso, und denen, die an Ihn glauben wiirden, hat Er das gleiche
vorausgesagt. Der Kosmos muss uns hassen; er kann ja nicht anders.

Rein menschlich gesehen, ist es durchaus unbegreiflich, dass die Welt den Herrn und die Seinen
hasst. Hat doch Jesus klar und unzweideutig bezeugt: ,Gott hat Seinen Sohn nicht in die Welt
gesandt, dass Er die Welt richte, sondern dass die Welt durch lhn errettet werde" (Joh. 3, 17). Gibt
es eine bessere Botschaft, eine herrlichere Freudenkunde? Eine Welt in Siinde und Schande, die
dem gerechten Gericht verfallen ist, soll nicht bestraft, sondern errettet und selig werden! Und die
Antwort auf dieses Angebot ist unmotivierter, abgrundtiefer Hass.

Ein Vorbild auf die Entstehung des Hasses Satans gegen Christus finden wir in dem Verhaltnis von
Saul (zu deutsch: Begehrer!) zu David (auf deutsch: Geliebter!). Lesen wir nur vier kurze Worte in 1.
Sam. 18: ,Saul sah scheel (oder sauer) auf David (oder: beneidete David)." (Vers 9.) ,,Saul furchtete
sich vor David." (Vers 12.) ,Saul scheute sich vor ihm." (Vers 15.) ,Saul wurde David feind."

(Vers 29.) So hat genau wie der Tod (vgl. Jak. |, 14, 15!) auch der Hass seine Entwicklungsgeschichte.
Die Quelle ist der Neid! ,Durch des Teufels Neid ist der Tod in die Welt gekommen", lesen wir in
dem apokryphen Buch der Weisheit (2, 24).

Satan wollte sich in seinem ungefallenen Zustande dem Hdéchsten gleich machen (Jes. 14, 14). Er
wollte und konnte keinen Hoheren lber sich anerkennen. Diesen Gedanken inspirierte er auch den
ersten Menschen. ,lhr werdet sein wie Gott!" (1. Mose 3, 5), lautete seine Liige. Darum wird der
Neid, diese Quelle vieler Bitternisse und Selbstqualereien, in verschiedenen Aufzahlungen von
Lastern an erster Stelle genannt. Siehe 1. Kor. 3, 3; 1. Tim. 6, 4; Jak. 3, 14! Der Neid, dieser ,Eiter in
den Gebeinen" (Spr. 14, 30 Luthertext), schleicht sich sogar ins Allerheiligste unsres Lebens ein, in
den Beweggrund unsres Dienstes fiir Gott. Schreibt doch Paulus in Phil, i, 15a: ,Etliche predigen
Christus aus Neid und Streit." Ob es das wohl auch heute, in unsrer ,christlichen Zeit" noch gibt?

9|18



Ganz gewiss, Gott sei's geklagt! Wie aber stellt sich Paulus zu solchen Leuten? Bedenken wir, dass
nicht nur der Beweggrund solcher angeblicher Diener Gottes und Christi der Neid war, sondern dass
das Ziel ihrer Verkiindigung darin bestand, des Apostels Gefangenschaft zu erschweren (Milheimer
Ubersetzung), ihm noch mehr Kummer zu verursachen (Mengebibel) oder eine Gefahr fiir seinen
Kettenberuf dadurch heraufzubeschworen (Daechsel). Welche MaBnahmen verhdngte Paulus in
apostolischer Vollmacht liber solche Gegner? Die Verse 18 und 19a geben uns die lberraschende
und tief beschamende Antwort: ,,Was denn? Wird doch auf alle Weise, sei es aus Vorwand oder in
Wahrheit, Christus verkiindigt, und dariiber freue ich mich, ja, ich werde mich auch freuen; dennich
weil}, dass mir dies zur Seligkeit ausschlagen wird." Wir sehen also, welch eine schreckliche Wurzel
der Neid ist, der allmahlich zum todlichen, sich selbst verzehrenden Hass wird. Wie wahr ist das
Wort, das uns den Weg zur Heilung von Neid und Missgunst zeigt: ,Gegen Vorziige eines dndern
gibt es nur ein Mittel: die Liebe!" —

Als der Herr den Juden sagte: ,Ihr seid von dem, was unten ist, Ich bin von dem, was droben ist; ihr
seid von diesem Kosmos, Ich bin nicht von diesem Kosmos" (Joh. 8, 23), suchten sie Ihn zu téten
(Vers 40) und behaupteten, Er sei von einem Damon besessen (Vers 48). So schrecklich sind die
Auswirkungen fir das personliche Leben, wenn man das Wesen dieser Welt durchschaut und sich
von ihr nach Gottes Wort und Willen innerlich, und, wo nétig, auch dulRerlich distanziert. So erging
es dem Herrn; sollte es uns anders ergehen? Der Umstand, dass wir diesem Kosmos und seinen
Gesetzen durch Gottes Gnade entnommen sind und nun Biirger einer andern Welt sein dirfen,
genigt vollauf, um mit tédlichem Hass gehasst zu werden. Was sagte doch der Herr Seinen Jiingern
inJoh. 15,197 ,,Wenn ihr von der Welt waret, so wiirde die Welt das |hrige lieben; weil ihr aber nicht
von der Welt seid, sondern Ich euch von der Welt auserwéhlt habe, darum hasst euch die Welt."

Wenn wir erloste und geléste Menschen sind, die den Frieden Gottes im Herzen tragen, so sind wir,
ohne dass wir etwas sagen oder Besonderes tun, eine fortwahrende stumme Anklage gegen solche,
die in Fleischeslust, Augenlust und Hochmut des Lebens diesem Kosmos versklavt sind. Da gilt es
das wichtige und trostliche Wort von 1. Petri 5, 8. 9 besonders zu beherzigen, wo wir ermahnt
werden: ,Seid nlichtern, wachet; euer Widersacher, der Teufel, geht umher wie ein brillender Léwe
und sucht, wen er verschlinge. Dem widerstehet standhaft im Glauben, da ihr wisset, dass dieselben
Leiden sich vollziehen an euren Briidern, die in der Welt sind." Wundern wir uns darum nicht, wenn
die Welt uns hasst!

In Hebr. 11, 7 lesen wir: ,,Durch Glauben bereitete Noah, als er einen gottlichen Ausspruch tber das,
was noch nicht zu sehen war, empfangen hatte, von Furcht bewegt, eine Arche zur Rettung seines
Hauses, durch welche er die Welt verurteilte und Erbe der Gerechtigkeit wurde, die nach dem
Glaubenist." Glaubensgehorsam und Furcht bewogen Noah, eine Rettungsarche zu bauen. Dadurch
erreichte er ein Doppeltes: einmal wurde «r Erbe der Gerechtigkeit, und zum d@ndern verurteilte er
die Welt, den Kosmos, durch sein Tun. Denn nicht nur die Menschen auf Erden, sondern auch die
unsichtbaren Machte und Gewalten der Himmelsregionen waren Zeugen seines Handelns im
Glauben an Gottes Wort.

Genau so wie Abraham, dem Vater der Gldaubigen, ergeht es auch uns, den Kindern des Glaubens.
Durch den Gehorsam unsres Vertrauens bewirken wir nicht nur Heil und Herrlichkeit fir uns, werden
wir nicht nur ,,der Welt Erbe" (Rémer 4, 13), sondern verurteilen durch unsern Glauben und das sich
daraus ergebende Tun den Kosmos, ohne dass wir auch nur im geringsten ein lasterndes Urteil
aussprechen.

Die Stellung zu Gott und Seinem Wort ist immer der Grund und wird in der Endzeit, genau wie zur
Zeit Noahs (Matth. 24, 37), eine besondere Ursache sein, gehasst und verfolgt zu werden. ,Ich habe

1018



ihnen Dein Wort gegeben, und die Welt hat sie gehasst", betet der Herr im hohepriesterlichen Gebet
(Joh. 17, 14).

Es gentligt schon, das von Gott gegebene Wort im Glauben zu erfassen, um von der Welt gehasst zu
werden. Denn wer die lebendigen Ausspriiche Gottes wirklich ergreift, der ist dadurch diesem
Kosmos entnommen und hat die Wurzeln seines Wesens und ureigentlichen Seins in Christus
gesenkt. Er ist ,,in Liebe gewurzelt und gegriindet" (Eph. 3, 7), ,gewurzelt und auferbaut in Ihm (d. i.
Christus)" (Kol. 2, 7).

Von den Martyrern der Drangsalszeit lesen wir, dass sie geschlachtet werden um des Wortes Gottes
und um ihres Zeugnisses willen (Offb. 6, 9). Die Mitteilung des Wortes Gottes macht die Empfanger
zu Zeugen, und ihr Zeugnis erregt einen solchen Hass bei ihrer Umwelt, dass sie die Trager des Heils
wie Vieh dahinschlachtet. Welch ein erschiitterndes Los, und doch — welche Wiirde, um Gottes und
Seines Wortes willen sein Leben lassen zu diirfen! Der Hass der Gottlosen und Frommen wird immer
mehr oder weniger ein Gradmesser flr die Echtheit und Tiefe unsres Glaubenslebens sein. Wie stark
sind doch die Ausdriicke, die der Apostel Paulus gebraucht, wenn er zeigt, was die Welt von uns halt,
wie sie unser Wesen einschatzt! Er spricht vom ,Auskehricht des Kosmos", von ,Auswurf" oder
,Spucknapf fir alle". Dabei handelt es sich nicht etwa um untreue Glaubige, denen man mit Recht
Schwachheit oder Siinde vorwerfen kann, nein, Paulus zahlt sich selbst zu denen, die Abschaum oder
Abscheu genannt werden! Darlber ist er nicht etwa beleidigt oder entristet, sondern stellt ganz
nlichtern diesen Tatbestand fest. Wenn wir irgendeine Gefiihlsbetonung in den herzbewegenden
Versen von 1. Kor. 4, 10—16 finden, dann die einer heiligen Freude und eines demiitigen Riihmens,
so dass er seine Briefempfanger bittet, auch in diesem Stlick seine Nachahmer zu werden. Mdchten
wir doch auch in Wahrheit und Wesenhaftigkeit Nachahmer des gesegnetsten aller Apostel werden,
nicht nur hinsichtlich der iberreichen Gnaden, die er empfing, sondern auch bezliglich seines
Ausharren« in guten und bdsen Geriichten, unter Neid und Verleumdung seiner ,,frommen Briider"
und im Hass der Welt! ,,Es ist dem Jlinger genug, dass er sei wie sein Lehrer, und der Knecht wie sein
Herr. Wenn sie den Hausherrn Beelzebub genannt haben, wie viel mehr Seine Hausgenossen!"
(Matth. 10, 25.)

In Joh. 17, 18 betet der Herr: ,,Gleichwie Du Mich in die Welt gesandt hast, habe Ich auch sie in die
Welt gesandt." Das ist ein gar gewaltiges Gleichwie! Stellen wir uns vor, was es den Vater kostete,
Seinen geliebten Sohn, die Wonne und Freude Seines Herzens, in diesen Kosmos der Rebellion und
Sinde zu senden! Weil nun der Sohn gleicherweise das tut, was Er den Vater tun sieht (Joh. 5, 19),
so sendet Er auch die Seinen so aus, wie der Vater |hn gesandt hat. Darin liegt zunachst eine Giberaus
hohe Ehre und Wirdigung. Die Tatsache unsrer Aussendung als Botschafter an Seiner Statt (2. Kor.
5, 20) beweist uns, wie hoch der Herr uns wertschatzt und achtet. Denn jedes Staatsoberhaupt wird
doch nur seine fahigsten und tlichtigsten Mitarbeiter als Botschafter in andre Lander, zumal in
feindlich gesinnte Staaten schicken. Nicht Engelmachte und Geisterfiirsten, sondern uns hat der
Herr in den Kosmos gesandt!

Zum andern aber beweist unsre Sendung in der Gleichheit der des Sohnes Gottes, welch inniger
Liebe und tiefen Mitgefiihls wir versichert sein diirfen.

Denn der Herr, der alle Dinge weiR und kennt, dem die uns verschleierte Zukunft lichtvolle
Gegenwart ist, fihlt und tragt all das, was im Dienst und Zeugnis fir Ihn an Last und Leid in unser
Leben hereinbricht. ,In all unsrer Bedrangnis ist Er bedrangt" (Jes. 63, 9), und ,,da Er die Seinigen,
die in der Welt waren, geliebt hatte, liebte Er sie bis ans Ende" (Joh. 13, 1). Dieses Bewusstsein der
durchtragenden, bis zum Ziele der Herrlichkeit fiihrenden Liebe Jesu ist uns ein tausendfacher Ersatz
fir all die Widerwartigkeiten um und in uns, die uns manchmal zu Boden zu werfen drohen. Lasst

1118



uns nie vergessen, dass unser Herr starker ist als alle Machte und Gewalten der Bosheit, die
ununterbrochen auf die Seinen einstiirmen!

Der Hass gegen Gottes Wort, Gottes Sohn und Gottes Kinder gehért zum Wesen dieser Welt. Wer
das weill und damit rechnet, reibt sich nicht innerlich wund, sondern kann auch da glauben, lieben
und hoffen, wo er um seines Herrn willen gehasst und verfolgt wird.

5. Das Vergehen des Kosmos

»Der Kosmos vergeht", bezeugt uns 1. Joh. 2, 17. Das heilt nicht, dass er einmal aufhort zu bestehen
und irgendwie vernichtet wird. Nein, er hort nur auf, das zu sein, was er jetzt, im gegenwartigen
Zeitlauf, seinem inneren Wesen nach ist. Der vorige Kosmos wurde ja ebenfalls nicht verschont,
sondern von der groRen Flut Glberschwemmt und alles Leben auf ihm mit wenigen Ausnahmen hin
weggenommen. Das sagt Petrus in Il.,, 2, 5: ,Er (d. i. Gott) verschonte den anfanglichen (oder
frilheren) Kosmos nicht, sondern erhielt nur Noah, den Prediger der Gerechtigkeit, selbacht, als Er
die Flut Gber die Welt der Gottlosen brachte."

Gleichwie der vergangene Kosmos durch Wasser zerstort wurde, so wird der gegenwartige durch
einen gerichtsmaRigen Feuerprozess hindurchlaufen. Davon lesen wir in verschiedenen
Zusammenhadngen der heiligen Schriften. Am Ende dieser Durchfeuerungen steht aber nicht das
Nichts, nicht das Aufhoren, sondern eine neue Schopfung. Nicht das Zerstortwerden der Erde und
der Himmel, sondern das In-die-Erscheinung-Treten einer neuen Erde und eines neuen Himmels ist
Gegenstand der Erwartung von 2. Petri 3, 13.

Der ganze Kosmos ist dem Gericht verfallen (Romer 3, 19b). Darum muss seine Form oder Gestalt
vergehen, sein Zustand als unzureichendes, gottfeindliches System aufhdren. ,,Das Schema (Gestalt,
Form oder Beschaffenheit) dieses Kosmos vergeht (oder nimmt ein Ende)", lehrt der Apostel der
Fille in 1. Kor. 7, 31b.

Es ist von Bedeutung, zu sehen, in welchem Zusammenhang und mit welcher Absicht Paulus den
Korinthern diese Wahrheit darlegt. Er bespricht praktische Fragen des taglichen Verhaltens in Freud
und Leid, beziglich Ehe und Besitz, im Teilhaben an den Gaben und Gitern dieser Welt. Alles ist
unser; alles ist erlaubt; die Erde und ihre Fiille ist uns zum Genuss gegeben. Aber es nitzt und
frommt nicht alles! Der gegenwartige Kosmos ist nur eine voriibergehende Erscheinungsform der
Schopfung. Das wollen wir immer bedenken, die wir so stark von ihm beeindruckt und in seine
Gesetze verflochten sind.

Wir sehen also, dass Paulus nicht deshalb gottliche Lehren vermittelt, um das bloRe Wissen seiner
Briefempfanger zu bereichern. Das wirde ja nur zur Aufgeblasenheit und religisen Rechthaberei
fihren, wie das leider in manchen Kreisen, die das bloRe Wissen tiberbetonen, der Fall ist. Auch da,
wo der Apostel der Fiille Lehrwahrheiten darbietet, beriihrt er sittliche Fragen des taglichen Lebens.
Paulus brachte weder geharnischte Moralpredigten noch schreckte er seine Hoérer mit
Hollenandrohungen. Das tun meist nur solche, die das Heil in seinem Wesen und in seiner Tiefe nicht
kennen. Der Nationenapostel zeigt vielmehr die groBen Gottesabsichten mit dem gegenwartigen
Kosmos. Im Licht dieser Erkenntnis, dieser die Herzen packenden Wahrheiten gestaltet sich die
praktische Einstellung der Berufenen zu den Miihen und Versuchungen, den Liisten und Leiden des
taglichen Lebens ganz von selbst. Damit die Gemeinden das rechte Verhaltnis zur Welt finden, sagt
er ihnen, was der Kosmos seinem innersten Wesen nach ist und wie bald seine Erscheinungsform
vergeht. Aufhdren oder ein Ende nehmen bedeutet im Sinne der Schrift meist: ein Teilziel erreichen,

1218



wodurch gewisse Umgestaltungen zustande kommen. Lesen wir z. B. Ps. 83, 17. 181 Dort bittet
Asaph, der inspirierte, heilige Sanger den Herrn hinsichtlich der Feinde Gottes: , Lasse sie beschamt
und hinweggeschreckt werden fiir immer und mit Scham bedeckt werden und umkommen, damit
sie erkennen, dass Du allein, dessen Name Herr ist, der Hochste bist Gber die ganze Erde!"

,Hinweggeschrecktwerden fir immer" (fir immer) und ,,umkommen" zielt also nicht auf ein
Aufhoéren des Lebens liberhaupt, sondern auf das Gegenteil. Die Feinde Gottes sollen durch die
Gerichtswege erkennen, dass Er allein der Hochste ist liber der ganzen Erde. Erkenntnis Gottes
bedeutet aber immer Heil und ewiges Leben! (Joh. 17, 3.)

Das gilt auch fiir den Kosmos. Er wird nicht deshalb vergehen, damit er nicht mehr existiere, sondern
damit er seine gottgeziemende Umgestaltung erfahre. Zu diesem Zweck aber muss er zuerst
zunichte werden. Ohne schwere und tiefe Gerichte geht das nicht. Der Geist Gottes wird vermittelst
schmerzlicher, demitigender Heimsuchungen die Welt Uberfiihren und ihr offenbaren, dass ihr
jetziger Furst und Gebieter gerichtet ist. Das sagt der Herr in Joh. 16,8, wo wir lesen: ,,Wenn Er (d.i.
der Sachwalter, der Heilige Geist) gekommen ist, so wird Er die Welt tGberfiihren von Siinde und von
Gerechtigkeit und von Gericht." Wenn uns also die Welt mit ihrer Lust lockt und ihrer Drangsal
schreckt, so wollen wir immer bedenken, dass ihre Gestalt und ihr Wesen nicht endlos so sein
werden, wie das jetzt der Fall ist. Der Kosmos vergeht; der gegenwartige Zustand dieser Welt wird
bald ein Ende haben.

6. Das Uberwundenwerden des Kosmos

»Alles, was aus Gott geboren ist, Uberwindet die Welt; und dies ist der Sieg, der die Welt
Uberwunden hat: unser Glaube. Wer ist es, der die Welt Giberwindet, wenn nicht der, welcher glaubt,
dass Jesus der Sohn Gottes ist?" (1. Joh. 5, 4.

5.) Durch den Glauben vermégen wir alle Angste und Einengungen, alle Liiste und Lockungen dieser
Welt zu Giberwinden. In Christo kénnen wir als Ubersieger (Rom. 8, 37) durch alles hindurchgehen
und brauchen nicht mehr den Gesetzen dieses Aons unterworfen zu sein. Wenn wir, ,entflohen den
Befleckungen des Kosmos durch die Erkenntnis des Herrn und Retters Jesus Christus" (2. Petri 2, 20)
in der Neuheit des Lebens wandeln, so vermégen wir im Glauben all dem zu widerstehen, was uns
unter die , Elemente der Welt" zuriickzuziehen trachtet.

Wir lberwinden den Kosmos durch den Glauben, d. h. dadurch, dass wir uns Augenblick um
Augenblick in Christo geborgen wissen. Der biblische Glaube aber hat zwei Seiten: eine positive und
eine negative. Die positive besteht darin, dass wir all das, was uns im Sohne Gottes an Lichts- und
Lebenskraften gegeben ist, was uns durch die gottgeschenkten Kanale des Wortes, des Gebetes, der
Gemeinschaft, des Abendmahls, segnender Handauflegung usw. zustrémt, im Glauben ergreifen.

Die andere Seite hingegen, die Hand in Hand mit der ersten geht und gar nicht hinweggedacht
werden kann, ist die, dass wir mit Christo von den Elementen des Kosmos hinwegsterben. Die
Grundmachte dieser Welt sind aber, wie wir .sahen, Fleischeslust, Augenlust und Hochmut des
Lebens. Wenn wir uns im Herzen von diesen Dingen lossagen, sie verleugnen und fliehen, dann
sterben wir hinweg von ihnen. Es ist wie bei einer Geschaftsverbindung oder Freundschaft, die nicht
mehr gepflegt wird: sie erkaltet und hort schlieBlich véllig auf. Das vermdgen wir aber nie und
nimmer aus eigner Kraft, sondern nur durch die Erlésungstat von Golgatha. Denn durch das Kreuz
Christi ist uns die Welt gekreuzigt und wir der Welt. Durch den Glauben wissen wir uns mit Christo
gekreuzigt und gestorben, aber auch auferweckt und mitversetzt in die Himmelsregionen. Wenn wir

13118



das Stunde um Stunde festhalten, dann diirfen wir erfahren, dass wir in dieser Stellung tatsachlich
unantastbar fiir den Feind sind. Wir sind nicht nur unangreifbar fiir den Feind — das ware zu wenig
—, wir Uberwinden oder besiegen die Welt | Stehen wir doch nach Phil. 2, 15 als Himmelslichter,
Leuchtfeuer oder Lichtquellen in dem Finsterniskosmos verdrehter und verkehrter Menschen.
Finsternis kann aber nur durch Licht, Hass nur durch Liebe und Tod nur durch Leben tGberwunden
werden. Und diesen Lichtsdienst hat der Herr den Seinen aufgetragen.

Die ins Fleisch hinabgesunkene Welt kann nur durch Geist erneuert werden. Darum lesen wir in Joh.
16, 8: ,Wenn Er (d. i. der Sachwalter, der Heilige Geist) gekommen ist, wird Er die Welt Gberfihren
von Stinde und von Gerechtigkeit und von Gericht." Stinde besteht darin, dass man nicht glaubt, ist
Gesondertsein von Gott. Davon kann aber nur der Geist der Wahrheit tiberfiihren. Ohne den Geist
Gottes konnen wir nicht nur nicht einmal Jesus einen Herrn heiBen, — ohne Ihn vermoégen wir nicht
einmal das Wesen der Siinde zu erkennen. Schuldverfehlungen einzelner Taten kann auch ein
unerleuchteter Mensch einsehen; aber innerlich davon durchdrungen und dariiber gestraft sein,
dass man nicht in Lebensgemeinschaft mit dem steht, der doch das Leben, unser wirkliches Leben
ist, ohne Liebeseinheit mit dem, der doch die Liebe, die fleischgewordene Liebe des Vaters ist, —
das ist nur moglich durch den Heiligen Geist. Der Glaubige Gberwindet die Welt, steht dem gesamten
kosmischen System als Sieger in Christo gegeniiber. Darum ist das erste, was Paulus tut, wenn er
betend an die Romer denkt, dass er dankt, dass ihr Glaube im ganzen Kosmos verkiindigt wird (1,8).
Jede Glaubenstat und jedes Glaubenszeugnis ist ein Siegesfanal der gottlichen Lichtprinzipien
gegeniiber den kosmischen Finsternismachten. Von einer kostlichen Frucht ,im ganzen Kosmos"
schreibt Paulus in Kol. |, 6: ,,Das Wort der Wahrheit des Evangeliums ist zu euch gekommen, so wie
auch im ganzen Kosmos, und ist fruchtbringend und wachsend".

Wie aber wurde die weltiiberwindende Kraft bei den Kolossern wirksam? Die ersten Worte des
nachsten, des siebenten Verses geben uns die schlichte Antwort: ,So wie ihr gelernt habt von
Epaphras, unserm geliebten Mitknecht". Das hier gebrauchte Wort ,lernen" kann man auch
verdeutschen mit begreifen (ergreifen) oder sich belehren lassen. Es ist also ein ganz einfacher,
natirlicher Weg, der hier gezeigt wird. Wir missen verstehen, warum Paulus das gerade den
Kolossern sagt. Kolossa liegt in Phrygien, dem Mutterland der Fantasie und Schwarmerei. Hier haben
wir ein typisches Beispiel, wie stark die Landschaft den Menschen gestaltet: Phrygien ist wild
zerkliiftet, von Erdbeben heimgesucht und darum voller Erdspalten und Krater6ffnungen, aus denen
Schwefeldampfe aufsteigen. Thaies, der hier geboren ist, lehrte: die Welt, der Kosmos, ist ein von
Damonen erfiilltes Lebewesen, das von Demiurgen und Aonen, Pliroma- und Kenonageistern belebt
ist und durchwaltet wird. Er teilte die Glaubigen ein in Pistiker (einfache Gotteskinder) und Gnostiker
(besonders erleuchtete Heilige) und hatte merkwirdige Vorstellungen von einer Verbindung
zwischen dem gottlichen Christus und dem irdischen Jesus und von den Menschenseelen als
verirrten Lichtfunken Gottes. Den Glaubigen, die in diesem Mutterboden der Schwarmerei zu Hause
waren, galt es, den ganz einfachen, niichternen, schlichten Weg des Heils zu zeigen. Das tut Paulus,
indem er schreibt: ,Ihr habt die Gnade Gottes in Wahrheit erkannt, so wie ihr gelernt (eingesehen,
verstanden oder euch daran gewohnt) habt durch unsern geliebten Mitknecht Epaphras.” (Kol. I, 6b.
7a.)

In Joh. 17, 15. 16 betet der Herr: ,lIch bitte nicht, dass Du sie (d. i. die Seinen) aus der Welt
wegnehmest, sondern dass Du sie bewahrst vor dem Bdsen. Sie sind nicht von der Welt, gleichwie
Ich nicht von der Welt bin". Die Bewahrung der Glaubigen im Flucheszauber dieses Kosmos ist eine
Uberaus wichtige und ernste Sache. Nicht mit Unrecht sagte General von Viebahn einmal: ,Eine
Errettung ist ein groBes Wunder; aber Bewahrung ist ein viel groReres". Wir werden in der Welt nur

1418



so weit bewahrt, als wir uns innerlich von ihr trennen. Und das ist nicht leicht. Wie viele einst treue,
flir ihren Herrn brennende Gotteskinder haben schon schmerzlich und demiitigend erfahren, dass
eine enge Berlihrung mit der Welt uns nicht nur befleckt, sondern uns in ihren satanischen Bannkreis
hineinzieht. Ware es da nicht besser, Gott ndhme uns nach unsrer Errettung gleich aus dieser
Finsternis weit heraus zu Sich? Das ware doch kostlich! Aber dann gabe es keine Bewahrung und
Bewidhrung, keinen Sieg und kein Zeugnis vor der unsichtbaren Welt, kein Uberwinden und Erneuern
des Kosmos. Deshalb bleiben wir in der Welt, sind aber nicht von der Welt. Wir werden bewahrt und
geheiligt in der Wahrheit. Das Mittel dazu sind nicht Visionen und ekstatische Zustande, nicht
fromme Gefiihle und Empfindungen, sondern ganz einfach ,das Wort". Lies die Verse 15—17 im
Zusammenhang! Wir Gberwinden den Kosmos nicht dadurch, dass wir sein Wesen zu beeinflussen
und es zu reformieren versuchen, sondern dadurch, dass wir uns von ihm absondern. Je mehr wir
uns mit dem Wesen dieser Welt einlassen, desto starker werden wir hineingezogen in seinen Fluch
und sein Blendwerk und verlieren die Freude am Heil und die Fruchtbarkeit unsres Zeugnisses und
Dienstes fiir den Herrn. Je mehr wir uns aber innerlich und, wo es sein muss, auch dufRerlich von ihr
absondern, um so starker ist unser Einfluss auf sie. Die Glieder des Leibes Christi sind nicht von
(wortlich: aus) dem Kosmos, d.h. sie haben ihre innersten und geheimsten Lebenswurzeln nicht im
gegenwartigen Weltsystem mit seiner Habgier und Herrschsucht, seiner Lige und seinen
Verleumdungen, sondern in Christo Jesu, ihrem Herrn und Haupt.

Wir wissen, dass Gott Seinen Sohn nicht in die Welt gesandt hat, um sie zu richten, sondern um sie
zu retten. Widerspricht das aber nicht dem Herrenwort in Joh. 9, 39, wo Jesus sagt: ,Zum Gericht
bin Ich in diese Welt gekommen"? Die sogenannten Widerspriiche der Bibel |6sen sich, wenn man
jedes Wort da stehen lasst, wohin es gehort, und es nicht wahllos und willkiirlich aus seinem
Zusammenhang reiflt. Beide Mal spricht der Herr mit Pharisdern. Im ersten Fall mit dem demiitigen,
heilsverlangenden Nikodemus und an der zweiten Stelle zu den hochmiitigen, selbstgerechten
religiosen Flihrern der Juden, die tiber das Heilungswunder an dem Blindgeborenen ndrgelten.

In der ersten Unterredung, die unter vier Augen stattfand, zeigt Jesus groRe Heils- und Rettungsziele,
in der zweiten hingegen nur den schmerzlichen, demitigenden Weg, den Er Seine widerspenstigen
Geschopfe fihren muss. Gerichte sind Gottes Wege, aber Errettung sind Seine Ziele.
Heilsverlangenden und BuRfertigen offenbart Er die Ziele Seiner Liebe; Verstockten hingegen
verkiindet Er den Weg, den Seine Heiligkeit und Gerechtigkeit |hn zu gehen zwingt. Das ist
wesenhafte, innere, pneumatische Schriftteilung, die viel wichtiger ist als die rein dufere,
heilskorperschaftlich-schematische. Nur der Unglaube und die Unkenntnis Gottes erblicken in
Seinem Wort Widerspriiche. Wer hingegen mit des Vaters Heilsgedanken denken lernt, der sieht
anbetend die wunderbare Harmonie Seines Wortes und Seines Waltens.

Nach Joh. 12, 46 bezeugt der Herr: ,Ich bin als ein Licht in die Welt gekommen, auf dass jeder, der
an Mich glaubt, nicht in der Finsternis bleibe". Alles Kosmische ist zutiefst Finsterniswesen, wie wir
bereits in verschiedenen Zusammenhangen sahen. Nun ist es aber das Ziel Gottes, alle Finsternis
Seiner Schopfung in Licht zu verwandeln, so dass ,auch selbst die Schopfung freigemacht werden
wird von der Knechtschaft des Verderbnisses zu der Freiheit der Herrlichkeit der Kinder Gottes"
(Romer 8, 21). Um das zu erreichen, verfahrt Gott nach dem Grundsatz der Auswahlen. Er rettet
Korperschaften aus dem Kosmos heraus: eine irdische, Israel, als Heilstrager fir die Erde und die
Nationen, und eine himmlische, die Gemeinde des Leibes Christi, fir das ganze Ubrige All. Diese
Organismen gestaltet der Herr, der als Licht in diese Welt gekommen ist, zu Lichtstragern. Deshalb
sagte Er sowohl Seinen israelitischen Jlingern, als Er im Fleisch der Niedrigkeit auf Erden wandelte,
als auch der Auswahl aus den Nationen als der Erhéhte und Verklarte vom Himmel her durch Sein

1518



dazu besonders berufenes Werkzeug, den Apostel Paulus, sie seien Lichter im Kosmos, d. h. Lichter
im Weltsystem oder Lichter im ,, Schmuck", was das Wort ,Kosmos" auch bedeuten kann.

Christus ist nicht nur das wesenhafte Licht, sondern auch das wesenhafte Brot, das der Welt das
Gottesleben gibt. Das Manna in der Wiiste war dafiir ein Vorbild, ein symbolischer Hinweis. Das
bezeugt der Herr mit den Worten: ,,Wahrlich, wahrlich, Ich sage euch: Nicht Mose hat euch das Brot
aus dem Himmel gegeben, sondern Mein Vater gibt euch das wahrhaftige Brot aus dem Himmel.
Denn das Brot Gottes ist der, welcher aus dem Himmel herniederkommt und dem Kosmos das Leben
gibt." (Joh. 6, 32. 33.)

Genau wie das Haupt, so sind auch wir, die Glieder, ein Brot, ein Leib (1. Kor. 10, 17). Was sich daraus
ergibt an umfassenden Folgerungen, wollen wir in diesem Zusammenhang nicht ndher ausfiihren.
Nur soviel sei gesagt, dass ,,durch uns" alle VerheiBungen Gottes aus- und durchgefiihrt werden (2.
Kor. |, 20) und wir das All hinein in den Christus zum Wachstum bringen (Eph. 4, 15, wortlich).

Gott liebt die Welt und tGberwindet sie dadurch, dass Er ihr in Seinem Sohn der

Liebe Sein eignes Leben vermittelt. In der geistgeschenkten Erkenntnis dieser Heilstatsachen gehen
wir nun 3uRerlich schweigend und wartend, innerlich aber als Sieger durch alle Angste und
Anfeindungen unsern gottverordneten, langst vor Ewigkeiten zuvorbestimmten Weg. So
Uberwinden wir den Kosmos durch den Glauben an den Sohn Gottes. —-

7. Die Erneuerung des Kosmos

,»Christus ist die SGhnung fiir unsre Siinden, nicht aber allein fur die unsren, sondern auch fiir den
ganzen Kosmos ... Wir haben gesehen und bezeugen, dass der Vater den Sohn gesandt hat als Retter
des Kosmos." (1. Joh. 2, 2; 4, 14.)

Zwei gewaltige Wahrheiten werden hier bezeugt. Einmal héren wir, dass Christus nicht nur die
Sthnung fir die Stinden einiger, weniger Menschen, sondern fiir die ganze Welt ist; und zum
andern lesen wir, dass Er der Erretter des Kosmos ist. Wir sahen bereits, dass Gerichte Gottes
Wege, Heil und Rettung aber Seine Ziele sind. Nicht Knechtschaft und endlose Strafe, nicht
Vernichtung und ganzliche Auflésung sind das Letzte, sondern Beseligung und Herrlichkeit. Das gilt
nicht nur fiir die eine oder andre Auswahl aus der Menschheit., sondern fiir den gesamten
Kosmos.

Sagt nicht der Herr in Joh. 12, 47b: ,,Ich bin nicht gekommen, dass Ich die Welt richte, sondern dass
Ich die Welt errette (wohlbehalten heimfiihre, gliicklich ans Ziel bringe)"? Wenn es lhm also nicht
gelange, die Welt zu retten, so wére Sein

Kommen ein Fehlschlag gewesen. Dann ware auch der Gott, dem alle Seine Wege vor Grundlegung
der Welt bewusst waren, kein allmachtiger Vater der Liebe, sondern — die Feder straubt sich fast,
das zu schreiben! — ein ohnmachtiger Scheingott, der das, was Er plante, nicht durchfiihren kann
und dem Seine Geschopfe und Feinde lber den Kopf gewachsen sind. Welch eine Unkenntnis
Gottes, ja, welch eine Lasterung, solches zu glauben!

Das Blut am Kreuz bedeutet nach Kol. |, 20 (apokatallaxai ta panta = vollverséhnen oder in
gegenseitige Aussohnung bringen das All) die schlieRliche, wirkliche, allumfassende Ausséhnung des
Universums mit Gott und Gottes mit ihm.

Nun kénnte jemand einwenden: Ja, das ist ohne Zweifel der Fall, dass das Losegeld des Blutes Christi
ausreicht fir alle und jede Kreatur. Wenn sich nun aber ein groRer Teil der Menschheit gegen die

1618



Annahme des Heiles straubt und die Geisterwelt nicht erlésungsfahig ist? Gott zwingt doch Sein Heil
niemand auf! Er achtet den Adel der Personlichkeit und freien Willensentscheidung, so dass es nicht
Seine Schuld ist, wenn nur wenige errettet werden.

Dazu sei gesagt, dass unser Schriftwort klar bezeugt, dass Christus nicht nur ein Retter des Kosmos
sein mochte, sondern dass Er tatsdchlich der Retter der Welt ist. Wenn ich einem Ertrinkenden einen
Rettungsring zuwerfe, er aber aus Unfahigkeit oder Trotz diesen Ring nicht ergreift und dadurch
ertrinkt, so mochte ich gerne sein Retter sein, habe ich alles getan, um ihn dem Tode zu entreiRen,
aber in Wirklichkeit bin ich doch trotz all meines guten Willens nicht sein Retter. Seinen Retter darf
ich mich erst dann nennen, wenn ich den Ertrinkenden an Land gebracht habe und er lebt und in
Sicherheit ist.

Das ist ein sehr schwacher Vergleich. Aber er zeigt uns doch klar und verstandlich, was es bedeutet,
wenn die Schrift Christus den Retter des Kosmos nennt. In diesem Titel liegt die Garantie, dass der
Sohn Gottes tatsdchlich die ganze Welt erretten wird. Wenn davon auch jetzt noch nichts zu sehen
ist, so wird das Heil der ganzen Welt zur gottgegebenen Zeit und Stunde dennoch Zustandekommen
und offenbar werden. Denn was der Herr zuvorgeplant und mit heiligem Eidschwur erhartet hat,
das fihrt Er auch trotz allen Widerstrebens der Gottlosen und allen Unglaubens der Frommen bis
zum herrlichen Vollziel aus und durch.

Wer die Zeugnisse des Wortes Gottes liber die Errettung des Kosmos griindlich studiert, kdnnte
einwenden: Betet aber nicht der Herr in Joh. 17, 9: , Nicht fiir den Kosmos bitte Ich, sondern fiir die,
welche Du Mir gegeben hast"? Geht nicht daraus hervor, dass nur die Auswahl der Glaubigen
errettet wird, die Welt als solche aber verloren geht? — Dem ware entgegenzuhalten, dass Christus,
das Lamm Gottes, nach Joh. |, 29 die Siinde des Kosmos wegnimmt oder beseitigt. So sagt auch
Romer 11, 15 klar und unzweideutig, dass die Verwerfung Israels ,die Versdhnung des Kosmos" ist.
Die Welt ist, ohne dass sie es weil} oder will, de jure, wenn auch noch nicht de facto, versohnt.

Diese herrliche Botschaft ist in uns, der Gemeinde des Leibes Christi, niedergelegt, ist uns verliehen
oder zugeordnet. Das bezeugt Paulus in 2. Kor. 5, 19, wenn er schreibt: ,Gott war in Christo und
versdhnte den Kosmos mit Sich Selbst, indem Er ihnen ihre Ubertretung nicht zurechnete, und hat
in uns das Wort der Verséhnung niedergelegt".

Die praktische Versohnung der Welt vollzieht sich keineswegs von selbst, gewissermalen
automatisch, sondern hat ihre Voraussetzungen. Eine davon ist die volle Einheit all derer, die Christo
als Glieder Seines Korpers oder als Brautgemeinde und Knechte angehdren. Dann erst wird die Welt
glauben und erkennen. Bezeugen das nicht die ergreifenden Gebetsworte des Herrn in Joh. 17, 21.
23: ,,... auf dass sie alle eines seien, gleichwie Du, Vater, in Mir und Ich in Dir, auf dass auch sie in
Uns eines seien, auf dass die Welt glaube, dass Du Mich gesandt hast ... Ich in ihnen und Du in Mir,
auf dass sie in eines vollendet seien, auf dass die Welt erkenne, dass Du Mich gesandt und sie geliebt
hast, gleichwie Du Mich geliebt hast"?

Der Kosmos wird dereinst glauben und erkennen! Wer aber glaubt, der hat das ewige Leben (Joh. 5,
24), und Erkenntnis Gottes und Christi ist das ewige Leben (Joh. 17, 3). Wenn dieses heilige, gottliche
»auf dass" in Joh. 17, 21. 23 nicht in Erfillung ginge, dann hatte Gott, um nur einige wenige
Jesajaworte aus der Uberfiille géttlicher Vollendungszusagen herauszugreifen, in 24, 21. 22; 45,
22—24; 46, 10; 53, 10 falsch geschworen und wiirde — o grauenhafter Gedanke, der an Lasterung
grenzt! — als Ligner erfunden.

Das wird aber keineswegs der Fall sein; im Gegenteil: Gott wird gerechtfertigt werden in allen Seinen
Wegen und Werken, und kein Geschopf im weiten Weltenall wird Thm nachsagen kdnnen, Er habe

17|18



nicht recht gehandelt oder habe jemand enttduscht. Alle werden ausnahmslos in heilige Anbetung
ausbrechen, wie Ps. 135, 6 weissagt und Offbg. 5, 13 bestatigt: , Alles, was dem Herrn wohlgefillt,
tut Er in den Himmeln und auf der Erde, in den Meeren und in allen Tiefen ... Und jedes Geschopf,
das in dem Himmel und auf der Erde und auf dem Meere ist, und alles, was in ihnen ist, horte ich
sagen: Dem, der auf dem Throne sitzt, und dem Lamme die Segnung und die Ehre und die
Herrlichkeit und die Macht von Ewigkeit zu Ewigkeit!"

Wenn dereinst das prophetische Vollendungswort von Offbg. 21, 5: ,,Siehe, Ich mache alles neu!"
wahr geworden sein wird, wird auch der gesamte Kosmos der Verganglichkeit und der
Gottesfeindschaft vollig entrissen und in Christi Art und Wesen umgestaltet sein. Noch ist es langst
nicht so weit! Noch sehen wir dem Sohne Gottes nicht alles unterworfen, obwohl das grundsatzlich,
d.h. von Rechts wegen, wenn auch noch nicht in die Erscheinung getreten, der Fall ist (Hebr. 2, 8).
Aber unser Glaube schaut frohlockend in jene ferne Zukunft der Vollendung, da das gesamte All das
Loblied der Erldsung anstimmen und sich jedes Knie der Himmlischen, Irdischen und Unterirdischen
im Namen Jesu anbetend beugen wird. Dann werden auch die einstmals erbittertsten Feinde freudig
bekennen, dass der Sohn Gottes der Retter des Kosmos ist.

Das All dient Gott und dient zugleich Den geistgezeugten S6hnen.
Die Armen macht Er grof8 und reich, Die Niedren wird Er kronen.

Auch die |hn fliehn, wird einst Er ziehn, Und sei's auch unter
Schmerzen, Zu Seinem Vaterherzen. A. H.

18118



