
1 | 14  

Kahal.De 

Autor: Karl Geyer 

Thema: Die Vollausrüstung der Heiligen für das Werk des Dienstes 

 

„Jedem einzelnen aber von uns ist die Gnade gegeben worden nach dem Maße der Gabe des 

Christus. Darum sagt er: Hinaufgestiegen in die Höhe, hat Er die Gefangenschaft gefangen geführt 

und den Menschen Gaben gegeben. Das aber: Er ist hinaufgestiegen, was ist es anders, als dass Er 

auch hinabgestiegen ist in die unteren Teile der Erde? Der hinabgestiegen ist, ist derselbe, der auch 

hinaufgestiegen ist über alle Himmel, auf dass Er alles erfüllte. Und Er hat die einen gegeben als 

Apostel und andere als Propheten und andere als Evangelisten und andere als Hirten und Lehrer, 

zur Vollendung (katartismos = Gemäß-Zubereitung) der Heiligen für das Werk des Dienstes, für die 

Auferbauung des Leibes Christi, bis wir alle hingelangen zu der Einheit des Glaubens und zur 

Erkenntnis des Sohnes Gottes, zu dem erwachsenen Manne, zu dem Maße des vollen Wuchses der 

Fülle des Christus; auf dass wir nicht mehr Unmündige seien, hin und hergeworfen und 

umhergetrieben von jedem Winde der Lehre, die da kommt durch die Betrügerei der Menschen, 

durch ihre Verschlagenheit zu listig ersonnenem Irrtum; sondern die Wahrheit festhaltend in Liebe, 

lasst uns in allem heranwachsen zu Ihm hin, der das Haupt ist, der Christus, aus welchem der ganze 

Leib, wohl zusammengefügt und verbunden durch jedes Gelenk der Darreichung, nach der 

Wirksamkeit in dem Maße jedes einzelnen Teiles für sich das Wachstum des Leibes bewirkt zu seiner 

Selbstauferbauung in Liebe." Eph. 4, 7—16 

Der Heilsplan Gottes erstreckt sich auf die gesamte Schöpfung. Er ist begründet auf den Sohn der 

Liebe, der nach dem Willen des Vaters das All erschuf, für die gefallene Welt Sein Blut als Sühnung 

gab und nun als der Garant für die Einlösung aller Gottesverheißungen bürgt bis ans Ende. 

Der Heilsplan Gottes umfasst also drei gewaltige Gebiete und Abschnitte: 

1. Die Weltschöpfung durch den Sohn in Seiner Gottgestalt und voräonischen Herrlichkeit. 

2. Die Welterlösung durch den Sohn in Seiner Niedrigkeit und in Seinem Todesleiden am Kreuze 

und in Seiner Auferstehung. 

3. Die Welterfüllung (Weltvollendung) durch den Sohn, der als Haupt Seines Fülleleibes (pläroma) 

das All in allem zur Fülle führt. 

Die Schöpfung der Welt ist also einzig das Werk des Sohnes. Die Geschöpfe waren weder Mitberater 

noch Mitwirkende. Sie waren noch gar nicht da. Er rief sie alle erst durch Sein Schöpferwort ins 

Dasein. 

Bei der Erlösung waren die Geschöpfe zwar da, aber sie konnten nicht mitwirken. Die Welt lag im 

Tode. Christus war der aktiv Handelnde. Wir sind als die Erlösten die Behandelten, die Passiven. 

Bei der Erfüllung der Welt zu ihrer ganzen Fülle dürfen wir als Glieder Christi aktiv mitwirken und in 

Seinem Auftrag alle Verheißungen ausführen (2. Kor. l, 20; Eph. 3, 6 u. a.). 

Für die Erfüllung aller göttlichen Zusagen und Eidschwüre stehen dem Sohne alle noch kommenden 

Äonen (Weltzeitalter) zur Verfügung. Es steht Ihm aber auch in dem Herrlichkeitsleibe, den der Vater 

Ihm aus den Erstlingen des Geistes bildet, ein Organismus zur Verfügung, der so mit Gnade begabt 

ist und so zugerüstet wird, dass er in den zukünftigen Zeitaltern imstande ist, jede Einzelheit des 

großen Liebesplanes Gottes zu erkennen in der völligen Einheit mit der Erkenntnis Christi, und der 



2 | 14  

befähigt ist, den gesamten Willen Gottes im All hinauszuführen in der vollen Einheit mit dem 

Glauben des Christus. 

So wird die Gemeinde der Heiligen, der Leib des Christus, zum Lebensträger und Segensmittler für 

das gesamte All; und alle Gottesverheißungen, so viele es ihrer irgend gibt, werden ausgeführt zum 

Lobe Gottes durch uns (2. Kor. l, 20). Wo immer es gilt, in den himmlischen Örtern einen Auftrag zu 

erfüllen, sei es z. B. der, den Kosmos und die Engel zu richten (1. Kor. 6, 2.3), oder sei es der, am 

kommenden bösen Tage allen Fürstentümern, Gewalten, Weltbeherrschern der Finsternis und 

geistlichen Mächten der Bosheit in den himmlischen Örtern siegreich zu widerstehen und nach der 

Ausführung aller Aufträge das Feld zu behalten (Eph. 6, 12. 13), oder der, mit dem Lamm den 

Antichristen zu besiegen (Off. 17, 12—14), oder sei es der, im Tausendjahrreich mit Ihm zu leben 

und zu herrschen (Off. 20, 4—6), oder der, den Gefangenen des Todes im Hades (Totenreich) die 

Frohbotschaft zu verkündigen, dass sie frei sein sollen, oder der, den Nationen, die auf der neuen 

Erde noch nicht in die heilige Stadt dürfen, die Blätter des Lebensbaumes zu ihrer Heilung (Therapie) 

vor die Stadt hinauszubringen (Off. 22, 2), oder seien es gar die Aufträge, die der Herr in jene 

gewaltige Verheißung für uns einschließt: „Ihr werdet größere Dinge tun, denn die Ich getan habe" 

— immer ist die Leibesgemeinde das Organ, durch das der Christus wirkt. 

Aus dieser zentralen Stellung der Gemeinde im Heilsratschluss Gottes ergibt sich für uns die wichtige 

Erkenntnis: 

Es geht zur Zeit im göttlichen Heilsplan um das E i n e : Die Vollendung, die Vollausrüstung, die 

Vollbereitmachung der Heiligen für das Werk des Dienstes (Eph. 4 , 12 ); es g eilt um die Au f e r b 

au u n g des L e i b e s C h r ist i. 

Alle anderen Ereignisse im ganzen Weltgeschehen sind diesem Zwecke untergeordnet. Sie alle 

dienen denen, die Gott lieben, zum Besten, denen, die nach dem Vorsatz berufen sind (Rom. 8, 28). 

Sie wirken den auf der Vorsatzlinie laufenden Leibesgliedern zum Guten mit und helfen alle dazu, 

dass der Organismus des Christusleibes dem Ziele seiner Bestimmung näher kommt. (Vergl, den 

Aufsatz: „Das All dient Ihm und uns" in Nr. 3/4, Jg. 1955 von „Gnade und Herrlichkeit".) 

Die drei ersten Kapitel des Epheserbriefes berichten uns, wie Gott, der Vater, uns in Christo gesegnet 

hat mit jeder geistlichen Segnung in den himmlischen Örtern, wie Er uns auserwählt hat in Ihm vor 

Grundlegung der Welt, wie Er uns zuvorbestimmt hat in Liebe zur Sohnschaft für Sich Selbst, wie Er 

uns begnadigt hat in dem Geliebten, in welchem wir die Erlösung haben durch Sein Blut, die 

Vergebung der Vergebungen nach dem Reichtum Seiner Gnade, wie Er uns in dieser 

überströmenden Gnade das Geheimnis Seines Willens erschloss, das All unter ein Haupt zu bringen, 

wie Er uns dem Sohne als herrliches Erbe gegeben hat, als Seine Fülle, Sein Pläroma, durch das Er 

das All in allem zur Fülle führt, und wie Er uns dazu lebendig gemacht und uns mitauferweckt und 

uns hat mitsitzen lassen in den himmlischen Örtern in Christo Jesu und wie Er die kommenden 

Äonen mit dem überschwänglichen Reichtum Seiner Gnade füllte, die Er in Güte gegen uns 

ausschütten will, und wie Er dazu die Einheit der Gemeinde schuf und uns zu Seiner geistlichen 

Behausung bestimmte, zu Seinem heiligen Tempel, und wie Er das alles tat, indem Er uns zu 

Teilhabern der Verheißungen des Christus machte, zu den Mitgenießern dieses ganzen 

unausforschlichen Reichtums des Christus, durch den wir erfüllt werden sollen zur ganzen 

Gottesfülle. 

Die drei folgenden Kapitel beschreiben uns, wie nun auf der Grundlage dieser Stellung die 

Darstellung zu erfolgen hat, wie unser praktischer Zustand in der Welt angepasst werden soll 

unserem herrlichen Stande in Christo, wie unserem inneren, wesenhaften Sein nun auch das 



3 | 14  

Werden entsprechen muss, damit wir nicht nur mit allem göttlichen Reichtum Gesegnete seien, 

sondern auch in jeder Weise Geübte und in allen Lagen Bewährte, vollbereit zu jedem Einsatz in den 

zukünftigen Aufgaben. 

Deshalb beginnt die zweite Hälfte des Epheserbriefes mit der Ermahnung, dass wir würdig wandeln 

sollen der Berufung, mit welcher wir berufen worden sind (Eph. 4, 1). Auf der Grundlage der Einheit 

des Geistes (Eph. 4, 2—6) sollen nun die verschiedenen Gaben und Dienste sich dahin auswirken, 

dass die Heiligen vollbereitet, völlig zugerüstet werden für das Werk des Dienstes, den sie in den 

kommenden Äonen im Weltall tun sollen (vergl. hierzu den einleitenden Text Eph. 4, 7—16). 

Aus dieser Zubereitung ergibt es sich dann, dass der alte Wandel nicht fortgesetzt werden kann, 

sondern der nach den betrügerischen Lüsten verdorbene alte Mensch als abgetan betrachtet und 

dementsprechend im Tode gehalten wird, dafür wir aber erneuert werden im Geiste unserer 

Gesinnung (im pneuma unseres nous) und angezogen haben den neuen Menschen der geschaffen 

ist in wesenhafter Gerechtigkeit und Heiligkeit (Eph. 4, 17—24). 

Wie dies im einzelnen zu geschehen hat, hören wir in den Abschnitten 4, 25— 32; 5, 1—33; 6, 1—9. 

Dann folgt noch die rechte Orientierung der Kampffront nach jener Seite, die planmäßig die 

Vollendung der Heiligen für das Werk des Dienstes stören und verhindern möchte (Eph. 6, 10—18). 

Dort werden uns auch die Waffen angegeben, durch die wir diesen uns aufgezwungenen Kampf 

siegreich zu bestehen vermögen. 

Wer so den Epheserbrief überschaut, wird finden, dass der ganze Zweck des Briefes dahin geht, die 

Heiligen vollzubereiten für das Werk des Dienstes, für die Auferbauung des Leibes des Christus. 

Diesem Zweck dient ebenso sehr die Offenbarung der herrlichen Stellung der Gemeinde in den drei 

ersten Kapiteln wie auch die Ermahnung zum rechten Gebrauch der Gaben und Dienste zu einem 

unserer Berufung würdigen Wandel in den drei letzten Kapiteln des Briefes. 

Aus all dem ergibt sich, wie auch aus dem Gesamtzeugnis des ganzen Neuen Testamentes, dass es 

eine Heilsgeschichte im weiteren Sinne gibt, die das ganze All umfasst, und eine Heilsgeschichte im 

engeren Sinne, die nur die ausgewählte Heilskörperschaft der Gemeinde angeht. Diese 

Heilskörperschaft ist Diener am Evangelium und daher Mitarbeiter Gottes (1. Kor. 3, 9), Alle anderen 

sind Bediente, d. h. solche, die bedient werden mit dem Evangelium, denen die Frohbotschaft 

gebracht wird. Die ecclesia ist eine Herauswahl, eine Schar Herausgerufener, nicht die Masse, nicht 

das Volksganze. Es ist daher eine Verdrehung göttlicher Ordnungen, wenn die Masse eines Volkes, 

an die wir einen Missionsauftrag (besser gesagt: Evangelisationsauftrag) haben, als ecclesia, als 

Auswahl der Kirche Christi betrachtet wird. Die Gemeinde Jesu Christi ist eine aus der Masse 

herausgerufene Auswahl, keine Volkskirche, keine Massenorganisation. So gewiss es in allen 

christlichen Kirchen und Denominationen wirklich Menschen gibt, die in bewusstem Glauben ihr 

Leben dem Christus Gottes übergaben und vom Geiste Gottes das Zeugnis der Kindschaft empfingen 

und damit zu dem einen Organismus des Christusleibes gehören, dessen beide wesenhaften 

Kennzeichen der Besitz des Geistes und das wortmäßige Bekenntnis zu dem ins Fleisch gekommenen 

Gottessohne sind, so gewiss ist es auch andererseits, dass die Massen der Namenchristen aller 

Konfessionen nicht zu dieser Herauswahl gehören. Es ist daher völlig unverständlich, wie man die 

Anweisungen, die der Heilige Geist zur Vollendung (Vollbereitmachung) der Heiligen gab, einfach 

auf die Mitgliedermassen irgend einer Volkskirche übertragen kann. Viel eher könnte man in einem 

Weltstaat alle Untertanen ohne jegliche militärische Vorbildung zu Generalstäblern ernennen, als 

im Reiche Gottes die Ungläubigen, die nie in einer bewussten Lebensübergabe an Christus die 



4 | 14  

grundlegende Wandlung vollzogen und vom Tode zum Leben durchdrangen, als Heilige und 

Gläubige zu bezeichnen. 

Eigentlich sollte es unnötig sein, einem Leser des Epheserbriefes dies noch besonders sagen zu 

müssen. Die Erfahrung lehrt es jedoch, dass es bitter notwendig ist, darauf hinzuweisen, dass dieser 

Brief sich an die Heiligen und Treuen (oder Gläubigen) wendet. Man lese nur einmal im Alten 

Testament etwa 3. Mose 10, 1—7; 4. Mose 12, l —15; 16, 1—35; oder im Neuen Testament 1. Kor. 

11, 29.30; 2. Kor. 6, 14—18; 2. Tim. 3, 5; 1. Joh. 4, 1—6; 2. Joh. 7—11, Off. 18, 4; Joh. 17, 9—26; dazu 

viele andere Zeugnisse der Schrift, um zu erkennen, dass für den jetzigen Äon der göttliche 

Grundsatz gilt, dass der schmale Wog nur von wenigen gefunden wird, und dass nur wenige durch 

die enge Pforte eingehen zum wahren Leben, dass aber die Masse die bequeme breite Straße zieht. 

Nur die Auswahl nimmt die Gnade an; die Masse wird erst durch das Gericht wirklich belehrt und 

zur Einsicht gebracht. Das Zeugnis des Herrn sollte doch genügen, um dem schlichten 

Glaubensgehorsam den Weg zu zeigen, den wir zu gehen haben und demgegenüber alle 

massenmäßigen kirchenpolitischen Erwägungen nur den Vorsud, darstellen, die Auslesetätigkeit des 

Heiligen Geistes zu korrigieren, im Widerspruch zu den klaren Linien dos Wortes. Dass es einen 

Dienst an der Müsse gibt, der hinunterreicht bis in den Hades, bis in die untersten Örter der Erde, 

sehen wir klar und eindeutig aus den Versen 8—10 unseres Kapitels sowie aus 1. Petr. 3, 18—20; 4, 

6; Ps. 68, 18 (Luther: Vors 19); Ps. 107, 10—16; Such. 9, 11.12; vergl. Jud. 7 mit Matth. 11, 20 —24 

und lies. 16, 44—55. Ein wesentlicher Teil der Frohbotschaft besteht ja gerade darin, den 

Gefangenen zu sagen, dass sie frei sein sollen. Und auch hierin müssen wir Ihm, dem Haupte, in 

allem gleich gemacht werden. Und ein Teil jener gewaltigen Verheißung: „Ihr werdet größere Dinge 

tun, denn die Ich getan habe", bezieht sich auf diesen zukünftigen Dienst im Hades (Totenreich). Es 

ist aber immer der Dienst der Erstlinge an den Nachkommenden. Und für diesen Dienst an der 

Müsse muss die Auswahl bereitgemacht und ausgerüstet werden. Denn jede Gnadengabe ist 

zugleich die Verpflichtung zu einem heiligen Dienst. 

Diese Verpflichtung der Heiligen zum Dienste an dem ganzen All, zu dem der Dienst auf Erden in der 

Jetztzeit nur die notwendige Vorübung im kleinstmöglichen Rahmen ist, ist der geistliche Antrieb 

zum Schreiben des Epheserbriefes, und dieser ist die göttliche Erklärung an die Heiligen, sich für 

diesen Dienst zubereiten zu lassen, um dereinst, wenn der ganze Leib des Christus auferbaut und 

zum Maße des Vollwuchses gelangt ist, zum erwachsenen Manne, als Glieder befähigt zu sein, jeden 

Dienst zu tun, der getan werden muss, nicht nur bis zu dem Augenblick, in dem alle Kniee sich 

beugen und alle Zungen Jesum Christum als Herrn bekennen, sondern von dort ab in der 

zurechtgebrachten und erneuerten Schöpfung erst recht, nachdem es ja dann für die Ausführung 

des Willens Gottes keinerlei Hemmnisse mehr gibt. 

Zur Vollendung der Heiligen für das Werk des Dienstes ist zweierlei notwendig: 

1. die Darreichung aller Gnadengaben an die Glieder durch das Haupt des Leibes; 

2. die Einführung in den Gebrauch dieser Ausrüstung durch das Ausbildungspersonal 

der Apostel, Propheten, Evangelisten, Hirten und Lehrer. 

Die Gnadengaben reicht der Herr unmittelbar jedem einzelnen dar durch Seinen Geist. Alle Gaben 

und Kräfte sind direkte Zuflüsse aus dem Haupte zu den Gliedern (Eph. 4, 15.16; 2, 21; Kol. 2, 19). 

Der Leib wächst aus dem Haupte heraus das Wachstum Gottes, wie jedes Lebewesen im Zustande 

der embryonalen Entwicklung aus seinem Haupte herauswächst. Der innere Zusammenhang aller 

Organe zu einem Organismus ist »U ei n gewährleistet durch den. Geist des Lebens, der in jedem 



5 | 14  

Teile des Ganzen derselbe eine ist. Von Ihm gehen alle Lebensvorgänge aus. Nichts Fremdes wirkt 

dabei mit; im Gegenteil, es könnte nur hemmen und (rennen. 

Christus, das Haupt, weiß auch allein, was der Leib braucht. Kein Geschöpf kann dies wissen. Er 

empfindet jeden Lebensvorgang Seines Leibes mit und reicht zu jedem Bedürfnis die entsprechende 

Gnade dar. Der Leib ist ja das Pläroma des Christus, die Christusfülle, in der Er Sich erfüll l und 

vervollständigt. So ist das Leben der Gemeinde das Leben des Christus, und die Gemeinde ist die 

Fülle des Christus. 

Damit nun diese Gaben von den einzelnen Gliedern zweckmäßig in Gebrauch genommen und in 

ihrem Vollumfang nutzbringend angewandt werden, hat der Herr Seiner Gemeinde Ausbilder und 

Instrukteure gegeben, die Seiner Anweisung gemäß die einzelnen unterweisen und ;als Seine 

Mitarbeiter darüber wachen, dass die planmäßige Übung auf allen Lebensgebieten auch tatsächlich 

erfolgt und nicht einschläft, bis Er Selbst das Kommando gibt zum großen Generalappell aller Glieder 

vor Seinem Preis-Richterstuhl, dem Berna Christi, wo es sich endgültig herausstellt, inwieweit jeder 

vorbewährt ist und damit einsatzfällig für die kommend.: Hauptentscheidung und die ihr folgenden 

Wiederherstellungs- und Erneuerungsaufgaben im ganzen All. 

So sind also die beiden Vorgänge bei der Vollbereitmachung der Heiligen für das Werk des Dienstes 

diese: 

a) die Darreichung der Gnadengaben, 

b) die Einführung in ihren ordnungsmäßigen Gebrauch.  

Da der zweite Vorgang nicht möglich ist ohne den ersten, muss dieser vorausgehen. Ehe die  

Gnadengaben verliehen sind, kann man  nicht in ihnen unterwiesen und geübt werden. Darum steht 

auch die Darreichung der Gnadengaben voran. Christus muss in allein den Vorrang haben. Er reicht 

das Notwendige zum Aufbau dar und bewirkt auch durch Seine Mitarbeiter die zielbewusste 

Anwendung. In dieser Reihenfolge überliefert sie uns auch der Apostel unter der Leitung des Geistes 

Gottes. Die Verse 7—10 unseres Abschnitts stellen die Tatsache der Darreichung und den Umfang 

der Gabe des Christus dar; die Verse 11—16 haben die verschiedenen Dienste und ihren Zweck zum 

Inhalt. Betrachten wir nun die beiden Abschnitte im einzelnen! 

Die Darreichung der Gnadengaben kündet uns Vers 7 mit den Worten: ..Jedem einzelnen aber von 

uns ist die Gnade gegeben worden nach dem Maße der Gabe (des Geschenkes) Christi." 

Die Gnadengaben, die der Herr dem Gesamtleib gegeben hat, sind alle gleich (siehe Vers l—6); die 

aber, die Er jedem einzelnen der Glieder als seine besondere, nur ihm eigene Gnadengabe geschenkt 

hat, sind alle verschieden. Die Verse 4—6 zählen Gnadengaben auf, die dem Gesamtleibe gelten. Da 

steht immer mit starker Betonung das Wort „ein" voran. In dem einen Leibe wohnt nur ein Geist, 

und alle haben nur einen Herrn, der ihrer aller gemeinsames Haupt ist, und alle haben nur einen 

Glauben, nämlich den an den ins Fleisch gekommenen Sohn Gottes. Gott Selbst taufte sie alle durch 

einen Geist zu dem einen Leibe hinzu (1. Kor. 12, 13) und gab ihnen durch ihre Berufung in die 

Gemeinschaft Seines Sohnes auch allen die eine gleiche Hoffnung als Mitteilhaber Seiner 

Verheißung. So herrscht in allem, was den Gesamtleib angeht, völlige Einheit. 

Da aber, wo es um die Vollendung der Einzelpersönlichkeit geht, die innerhalb der Gemeinschaft 

aller Christusglieder auf ihr Vollmaß gebracht und in ihrem Originalcharakter zur Fülle geführt 

werden soll, tritt uns sofort die Verschiedenheit der zu diesem Zwecke geschenkten Gnadengaben 

klar entgegen. Hier geht es nicht um die Gesamtheit, sondern um den einzelnen. Jedem gab der Herr 

die seiner Veranlagung und seiner Zukunftsaufgabe entsprechende Gnade. Darum stehen die Worte 



6 | 14  

voran: „Jedem einzelnen aber ...", wobei das gegensätzliche aber noch deutlich auf den Unterschied 

dieser Zuteilung zu der einheitlichen Zuteilung für den Gesamtleib hinweist. 

„Jedem einzelnen aber . . ." Keiner ist ausgenommen. Am Leibe des Christus gibt es nicht ein einziges 

unbegabtes Glied. Das ist der Christus Sich Selbst schuldig und ebenso der Ehre Seines Gottes und 

Vaters, wie auch der gesamten Schöpfung, die durch den Dienst der Söhne freigemacht werden soll 

von der Knechtschaft der Vergänglichkeit. Da kann und darf es kein Versagen geben. Die Eidschwüre 

Gottes erfordern es, dass jede Verheißung restlos eingelöst wird. Und diese Einlösung geschieht 

durch uns, und der Sohn ist dafür Bürge geworden (2. Kor. l, 20). 

Kind Gottes, der du den Geist der Sohnschaft in dir trägst als Unterpfand für die Erlösung des Leibes 

und für die Einlösung des vollen Erbes, lass es dir als erste Tatsache vorhalten, die du im Blick auf 

deine Bereitmachung und Zurüstung für deinen zukünftigen Dienst im Glauben zu ergreifen und 

festzuhalten hast: Ich habe eine Gabe von dem Christus empfangen, weil an Seinem Leibe jedes 

einzelne Glied eine Gabe erhielt. Und lass es dir weiter sagen, dass der Geist dir gerade jene 

besondere Gnade darreichte, die in dieser Art nur dir zuteil wurde, weil niemand mehr so ist, wie 

du bist, und weil keiner mehr die völlig gleiche Aufgabe hat wie du. 

Am Leibe Christi herrscht eine wunderbare Ökonomie der Kräfte. Sie ist die Voraussetzung und 

Vorübung für die Ökonomie der Äonen, die das ganze All umfasst. Am Wesenhaften gibt es keinen 

Leerlauf. In vollkommener Harmonie entsprechen sich Gaben und Aufgaben, die der Herr jedem 

einzelnen Glied zugeteilt hat. 

Jeder einzelne Gläubige ist ein Originalgedanke Gottes und gleicht als neue Kreatur (Neuschöpfung) 

keinem anderen Wesen völlig. Gott schafft keine Klischees, sondern Originale. 

Die Einheit des Leibes ist gewährleistet durch den einen Geist, der ihn belebt und leitet. Die Vielheit 

der Glieder und ihre Verschiedenheit in den ihnen gegebenen Funktionen wirkt nicht störend, 

sondern fördernd auf den Gesamtorganismus, denn dieser könnte ja gerade dann nicht existieren, 

wenn er lauter gleiche Glieder hätte. So aber dient jedes Glied an seinem Platze allen anderen und 

wird gerade dadurch, dass kein anderes Glied die gleiche Aufgabe hat, unentbehrlich für das Ganze 

und für alle. 

Schon die wunderbare, ausgezeichnete Weise, mit der unser natürlicher Leib gemacht ist, setzt den 

Glauben Davids in Erstaunen (Ps. 139, 14—18). Und dabei handelt es sich doch um die Herrlichkeit 

des vergänglichen Leibes, die wieder hinweggetan werden soll. Wie viel mehr wird das Bleibende in 

Herrlichkeit bestehen, und um wie viel größer wird diese Herrlichkeit des Unvergänglichen sein! 

Von diesem Herrlichkeitsleibe berichten uns Rom. 12, 4—7; 1. Kor. 12, 1—33 

u. a. So kommt auch 1. Kor. 14, 26 auf die gleiche Linie, die unser Wort in Eph. 4, 7 zeigt. Weil jedem 

einzelnen eine Gnadengabe geschenkt ist, darum hat auch ein jeder etwas, wenn die Brüder 

zusammenkommen. Vergl, auch 1. Kor. 14, 31. 

Jede Neugeburt erfolgt unmittelbar aus dem Geiste, und zwar gilt dies für jeden (Joh. 3, 8). Der 

Glaube ist jedes einzelnen eigene Angelegenheit (Joh. 3, 15.16; 6, 40; 18, 37). Die Ausgießung des 

Heiligen Geistes an Pfingsten erfolgte in der Weise, dass feurige Zungen sich auf jeden einzelnen 

von ihnen setzten, und das Zeugnis des Geistes richtete sich wiederum an jeden einzelnen der 

Zuhörer (Apg. 2, 3—6). Buße und Taufe gingen jeden einzelnen an (Apg. 2, 38), und Vergebung der 

Sünden wird ebenfalls jedem nur einzeln zuteil (Apg. 10, 43). Der Stand der Erkenntnis ist für jeden 

einzelnen verschieden (Rom. 14, 5), und jeder hat auch wiederum als einzelner für sich selbst 

Rechenschaft abzulegen (Rom. 14, 12). Der Dienst ist, entsprechend sprechend der Verschiedenheit 



7 | 14  

der Gaben, für jeden einzelnen verschieden (1. Kor. 3, 5); ebenso auch der Lohn für jeden (1. Kor. 3, 

8). Jeder einzelne baut für sich, und jedes einzelne Werk wird offenbar gemacht und belohnt (1. Kor. 

3, 10—15; 4, 5; Eph. 6, 8). Ein jeder hat seine eigene Gnadengabe von Gott (1. Kor. 7, 7; 1. Petr. 4, 

10), und ebenso hat auch ein jeder seine eigene Berufung (1. Kor. 7, 17). Der Geist teilt eben einem 

jeden aus, wie Er will (1. Kor. 12, 7.11). Darum hat auch ein jeder etwas zum Aufbau der Gemeinde 

beizutragen (1. Kor. 14, 26), woraus hervorgeht, dass die Scheidung der Gemeinden in Handelnde 

und Behandelte, in aktive und passive Glieder ein Verbrechen gegen den Aufbau des Leibes ist und 

eines der schlimmsten Hindernisse für die Zurüstung und Vollbereitmachung der Heiligen zum Werk 

des Dienstes; denn nach all diesen Worten und dem klaren Zeugnis des letzten Verses unseres 

Abschnittes (Eph. 4, 16) ist zur Selbstauferbauung des ganzen Leibes und zu seinem Wachstum die 

Mitwirkung jedes einzelnen Gliedes erforderlich nach dem ihm von dem Christus zugeteilten Maße. 

Dieses Maß bestimmt seine Aufgabe, und dieser entspricht seine Gnadengabe. Wer daher die 

Glieder in Geistliche und Laien einteilt, sabotiert das allgemeine Priestertum der Gläubigen und 

macht die Mehrheit der Glieder steril. Damit verhindert er das gesunde Wachstum des Leibes Christi 

und macht sich schuldig des Blutes der Brüder, die er nicht nach der Lehre der Schrift und dem 

Vorbild der Apostel zielmäßig führte zur geistlichen Reife jedes einzelnen, zum vollkommenen 

Manneswuchse in Christo (Kol. l, 27—29; Apg. 20, 26.27; 2. Tim. 3, 17). Die Brüder aber sind es auch 

dem Herrn, der Gemeinde und sich selbst schuldig, die ihnen verliehene Gnadengabe nicht zu 

vernachlässigen, sondern sie anzufachen, damit sie wirksam und fruchtbar werde, gemäß 1. Tim. 4, 

14; 2. Tim. l, 6; 1. Petr. 4, 10. 

Nur in solchen Brüderkreisen, in denen das Leben in allen pulsiert und durch den einen Geist 

organisch zusammenwirkt, ist wahrhafte Verherrlichung Gottes. Dort kennt man die Anbetung im 

Geist und in der Wahrheit, die sonst fehlt, wo nur einer amtiert und alle anderen schweigen. 

Diese kostbare und herrliche Tatsache, dass es am Leibe Christi kein vergessenes und unbegabtes 

Glied gibt, ist imstande, jedes Minderwertigkeitsbewusstsein aus unser aller Herzen zu nehmen. 

Dies muss auch geschehen, damit wir in den zukünftigen Äonen, wenn wir als Repräsentanten Jesu 

Christi Seine Befehle ausführen und Weit und Engel richten und alle kommenden Herrlichkeiten und 

Segnungen vermitteln, nicht gehemmt sind durch die seelischen Bindungen des jetzigen Lebens. 

Andererseits gilt es aber auch, ein Gegengewicht zu schaffen, das uns davor bewahrt, in die Ursünde 

zu verfallen und sich selbst zu überheben. Vergl. 1. Tim. 3,6; Jes. 14, 12—14; Hes. 28, 14—17. Darum 

sagt uns das Wort, dass dies alles Gnade ist, die uns gegeben wurde. Die Huld Gottes schenk! sie 

uns, ohne dass wir Verdienst oder Anspruch darauf hätten. 

Gnade fängt da an, wo jeder rechtmäßige Anspruch aufhört. Wer auf Grund eines Vorrechtes oder 

einer Leistung mit Gott rechnen will, empfängt sein jämmerliches Teil nach dem Maß seiner 

Schuldigkeit (Rom. 4, 4). Da ist der Mensch gleich am Ende und muss elend und beschämt im Gericht 

Konkurs anmelden. Wer sich aber selbst richtet, wird nicht gerichtet, kommt nicht ins Gericht, 

sondern darf im Glauben die göttliche Rechtfertigung annehmen und so die Gerechtigkeit Gottes 

erlangen auf dem Wege der Gnade (Rom. 4, 5 u. a.). So nimmt uns das Wort „Gnade" jedes 

Bewusstsein einer vor Gott tauglichen Leistung. Gott gegenüber erkennen wir rückhaltlos unsere 

ganze Unfähigkeit und Minderwertigkeit an. Niemand kann aus dem Fleische Geist schaffen, und 

daher erreichen auch alle von sich aus nicht die Herrlichkeit Gottes. Gott muss handeln und uns Sein 

Wesen vermitteln durch die Gabe des Heiligen Geistes. Das ist Gnade! 

Gnade ist uns gegeben worden, jedem einzelnen von uns. Ehe wir als Menschen in dieses Dasein 

traten und uns unser selbst bewusst wurden, gab Gott uns Gnade. Bevor die Äonen ihren Lauf 

begannen, vor den Zeiten der Zeitalter, als unser Wesenskeim noch verborgen war in Christo, gab 



8 | 14  

Gott uns Gnade (2. Tim. l, 9; Eph. l, 4.5). Dann berief Er uns durch die Gnade (Gal. l, 15), denn der 

Berufende ist der Gott aller Gnade (1. Petr. 5, 10). Durch Gnade sind wir errettet (Eph. 2, 5), und das 

nicht aus uns; Gottes Gabe ist es (Eph. 2,8). Nun nehmen wir täglich aus Seiner Fülle Gnade um 

Gnade (Joh. l, 16). Gott ist mächtig, jede Gnade gegen uns überströmend werden zu lassen (2. Kor. 

9, 8). Und Er tut dies auch denn die Gnade unseres Herrn ist überströmend gegen uns geworden (1. 

Tim. l, 14). So wird unser Herz durch Gnade befestigt (Hebr. 13, 9), auf dass wir stark sein können in 

der Gnade (2. Tim. 2, 1). In allem macht uns die Gnade reich (1. Kor. l, 4—8). Dazu gibt Er immer 

größere Gnade (Jak. 4, 6). Damit wir uns nicht selbst überheben, tragen wir diesen Schatz in dem 

schwachen, irdenen Gefäße unseres Leibes (2. Kor. 4,7), bis wir einst, wenn nach Auferstehung und 

Verwandlung die Sünde uns nicht mehr antasten kann, in dem neuen Leibe der Herrlichkeit ein 

würdiges Gefäß zur Darstellung aller empfangenen Gnade haben. Dieses Gefäß bringt Er mit, wenn 

Er uns ruft, und es ist erfüllt mit all der Gnade, die jedem noch fehlt. Darum hoffen wir auch völlig 

auf die Gnade, die uns entgegengebracht wird bei der Offenbarung Jesu Christi (1. Petr, l, 13). 

Die Gnade nimmt uns alles Eigene und führt uns in die völlige Buße. .Weißt du nicht, das Gottes Güte 

dich zur Buße leitet?" (Rom. 2,4.) Aber sie schenkt uns auch alles und macht uns so reich und herrlich 

in der unvergänglichen Herrlichkeit Gottes Selbst, das keinerlei Minderwertigkeit zurückbleibt, wo 

man Gnade wirklich Gnade sein lässt. Indem wir so durch die Gnade die Minderwertigkeit erleben 

bis zu ihrer tiefsten Krisis und dann die völlige Heilung von dieser Belastung, werden wir freie 

Menschen und erfahren die gewaltige Wahrheit und Wirklichkeit des Wortes: „Für die Freiheit hat 

Christus uns freigemacht" (Gal. 5, 1). 

Das Geschenk der Gnade erfolgt aber nicht wahllos. Es ist bestimmt durch das Maß des Christus. 

Alle Gnadengaben zusammen sollen ja den Voll wuchs des Christus ausmachen bzw. auswirken. 

Darum richtet sich der Umfang der jedem einzelnen geschenkten Gnade ebenso wohl nach dem 

Füllemaß des ganzen Christus der Herrlichkeit wie auch nach der besonderen Aufgabe, die jedes 

Glied an diesem Fülleleib des Christus auszuüben hat. 

Gott tut nichts ohne Plan und Absicht. Er ist ja nicht ein Gott der Unordnung (1. Kor. 14, 33). Wie Er 

das All plante, so vollendet Er es auch (Jes. 46, 9—11; Eph. l, 11). Alles, was Er will, das tut Er auch 

(Ps. 115, 3; 155, 6). „All Meinen Willen mache zur Tat Ich." Er ist Sich all Seiner Werke von jeher 

bewusst. Nichts ist Ihm zu tun verwehrt oder unmöglich, und zu keinem Worte wird man die 

Erfüllung vermissen (Jes. 45, 22—24). Nach den von Ihm zuvorbestimmten Maßen vollzieht sich alles 

Geschehen. Darum ist Er auch der Gott des Maßes (2. Kor. 10, 13 nach Elberf. Übers.), der ebenso 

wohl die Welt der Stoffe zuvor in ihren Maßen bestimmte (Hiob 28, 23—128; 38, 4—7; Jes. 40, 12—

14; Joel 2, 23), wie Er dies auch in der Welt des Geistes und des Glaubens tut. So hat Er einem jeden 

das Maß des Glaubens zugeteilt (Rom. 12, 3.6) und ebenso auch einem jeglichen die Gnadengabe, 

die nach dem Maße des ganzen Christus dem einzelnen Gliede in seinem Verhältnis zum Ganzen 

entspricht (Eph. 4, 7). Nur einer hatte den Geist nicht nach Maß: der Sohn der Liebe Selbst (Joh. 3, 

34). In Ihm wohnte die ganze Fülle der Gottheit leibhaftig (Kol. 2, 9). Die Erfüllung mit der ganzen 

Gottesfülle ist das Ziel, dem Er auch uns zuführt mit allen Heiligen (Eph. 3, 19). Bis dahin aber ist 

jedem einzelnen von uns sein Teil bestimmt nadi dem Muße der Gabe des Christus. Dies ist 

notwendig im Blick auf das Ebenmaß des ganzen Körpers Christi, der in einem gleichmäßigen 

Wachstum seine Selbstauferbauung bewirkt in dem Maße jedes einzelnen Teiles (Eph. 4, 16). Wenn 

einmal das Vollkommene gekommen sein wird, so wird das, was stückweise ist, weggetan werden 

(1. Kor. 13,9.10). Dann wird durch alle Zeitalter hin nichts mehr verhindern, dass Gott über alle 

Maßstäbe unseres Bittens und Denkens und Verstehens hinaus an uns tut (Eph. 3, 20.21), wenn Er 



9 | 14  

in den kommenden Äonen den ganzen Reichtum Seiner Gnade in Güte gegen uns erweist in Christo 

Jesu (Eph. 2, 7). 

So ist das Maß der Gnadengabe einerseits bestimmt durch die Begrenzung unseres 

Aufnahmevermögens in der Jetztzeit, da unser irdenes Gefäß nicht das Vollmaß der 

Herrlichkeitsfülle unvermittelt ertragen kann, so dass wir seufzen und uns sehnen, aus dieser 

Begrenzung herauszukommen (2. Kor. 5, 1—9). Andererseits ist aber die Zukunftsaufgabe des 

Christus so gewaltig und das ganze All umfassend, dass das Unterpfand des Geistes uns Bürgschaft 

für den Vollbesitz ist (Eph. l, 13. 14; Rom. 8, 11. 23; Phil. 3, 20. 21 u. a.). Wenn es erscheinen wird, 

was wir sein werden, werden wir Ihm gleich sein (1. Joh. 2, 2.3), vollkommen, wie unser Vater im 

Himmel vollkommen ist (Matth. 5, 48). Das ist die über die Maßen überschwängliche Herrlichkeit, 

die an uns geoffenbart werden soll (2. Kor. 4, 16—18; Rom. 8, 18; Kol. 3, 4; 2. Thess. l, 10 u. a.). 

Solange geht es wachstümlich bei uns. Aber keimhaft ist die ganze Christusherrlichkeit schon da und 

wird schrittweise entfaltet bis zu ihrer Volloffenbarung in Herrlichkeit. 

Das Maß der Gabe des Christus umschließt alles, was der Vater Ihm gegeben hat, um das All in die 

Fülle zu führen. Dazu wohnt die ganze Fülle der Gottheit im Sohne (Kol. 2, 9; l, 19.20). In Ihm sind 

auch wir zur Fülle gebracht (Kol. 2, 10), und zwar ebenfalls zur ganzen Gottesfülle (Eph. 3, 19). Aus 

dieser Fülle leben wir, nehmen eine Gnade um die andere, bis die ganze Herrlichkeitsfülle offenbar 

wird. 

Das ist das Evangelium der Herrlichkeit,  das uns anvertraut ist (1. Tim. l, 11). Dieses Evangelium der 

Herrlichkeit ist aber auch ebenso sehr ein Evangelium der Gnade (Apg. 20, 24). Gnade zur 

Zubereitung und Herrlichkeit zur gottgemäßen Darstellung sind die beiden Seiten dieser Botschaft, 

die der Söhnegemeinde anvertraut ist. Wir sind ja zuvorbestimmt zur Sohnschaft für Gott Selbst, 

damit wir etwas seien zum Preise der Herrlichkeit Seiner Gnade (Eph. l, 5.6). Gnade und Herrlichkeit 

sollen durch uns gepriesen und geschaut werden. Darum lässt uns das Haupt beides darreichen in 

der Freudenbotschaft der Gnade und der Herrlichkeit. 

Durch Gnade und Herrlichkeit wird das zuvor im Gericht zurechtgebrachte All in die Fülle geführt. 

Dazu bedarf es eines unausforschlichen Reichtums des Christus. Der Vater gab Ihm diesen, und in 

Ihm gab Er auch uns alles (Rom. 8, 32). Nichts ist vorenthalten! Da kann das Herz nur anbetend 

ausrufen: „Gott aber sei Dank für Seine unaussprechliche Gabe!" 

Wie weit diese Gäbe reicht, sehen mir an dem Wege, den der Auferstandene zurücklegte. Er ging 

nach Seiner Auferstehung hinab in die untersten Örter der Erde, befreite die dort in Gefangenschaft 

Gehaltenen und führte sie im Triumphzuge mit Sich hinauf zur Höhe, als Er über alle Himmel 

hinauffuhr und Sich zur Rechten des Vaters niedersetzte. 

Der Apostel fährt deshalb nach der Feststellung der herrlichen Tatsache, dass jedem einzelnen von 

uns die Gnade nach dem Maß der Gabe des Christus gegeben ist, mit der Erklärung ihres Umfanges 

fort: 

„Darum sagt er: Hinaufgestiegen in die Höhe, hat Er die Gefangenschaft gefangen geführt und den 

Menschen Gaben gegeben. Das aber: Er ist hinaufgestiegen, was ist es anders, als dass Er auch 

hinabgestiegen ist in die unteren Teile der Erde? Der hinabgestiegen ist, ist derselbe, der auch 

hinaufgestiegen ist über alle Himmel, auf dass Er alles erfüllte." 

Darum also, um das Maß der Gabe des Christus aufzuzeigen, sagt Er in Seinem Wort, dass der Ihm 

vom Vater zuteil gewordene Auftrag hinabreicht in die Tiefen der Unterwelt und hinaufreicht über 



10 | 14  

alle Höhen der Himmelswelt. Nichts ist ausgenommen! Führe ich auf zum Himmel, Du bist da; und 

bettete ich mir in dem Scheol (Totenreich; Luther: Hölle), siehe, Du bist da (Ps. 139, 8). 

Nach diesem Maß ist deine Gabe bemessen, Kind Gottes! Auch du sollst in den kommenden Äonen 

im Auftrag des Hauptes Dienst tun im ganzen All. Darum reicht auch die Gabe, die dir zuteil wurde, 

hinab in die Tiefen der Unterwelt und hinauf über alle Himmelshöhen, damit du in keinem einzigen 

Gebiet des ganzen Weltalls versagst bei der Ausführung aller Gottesverheißungen. 

Den Erweis dafür, dass deine Gabe ausreicht zur Bewältigung jeder Aufgabe, erbrachte der 

Erstgeborene der Brüder Selbst, als Er hinab- und hinauffuhr zu den äußersten Grenzen der 

Schöpfung, ja über ihre Grenzen hinaus in jenes unzugängliche Licht, in dem Er Sich zur Rechten des 

Vaters setzte. Ihn, den Sohn der Liebe, den Erstgeborenen vor aller Schöpfung (Kol. i, 15), durch den 

alle Dinge (ta panta = das All) erschaffen wurden-(Kol. 1. 16. 17), vermochte und vermag nichts 

Erschaffenes zu halten oder zu hemmen. Ebenso wenig vermag dies irgendeine Kreatur mit uns, 

wenn einmal alle Schwachheiten von uns abgetan sind und die ganze Wesensherrlichkeit der 

Sohnschaft an uns geschaut wird (Rom. 8, 18—23). Denn unsere Gnadengabe ist nach dem Maß der 

Gabe des Christus uns zugeteilt. Sie ist so umfassend wie die Gabe des Christus, dem alle Gewalt im 

Himmel und auf Erden gegeben ist. 

Hinabgefahren und hinaufgestiegen! — Lasst uns in heiliger Scheu und in anbetender Ehrfurcht den 

Spuren des Erstgeborenen der Brüder nachgehen und schauen mit den Augen des Glaubens, wohin 

Sein Weg Ihn führte! 

Zuerst hinabgestiegen, dann hinaufgestiegen! Hinab in die unteren Teile der Erde und dann hinauf 

zur höchsten Höhe. Das ist die Erfüllung jener gewaltigen Verheißung, die der Christus durch Seinen 

Geist, der in den Propheten war (1. Petr, l, 10.11; Apg. 2, 29—31), in Ps. 68, 18 (Luther: Vers 19) im 

voraus verkündigen ließ: „Du bist aufgefahren in die Höhe, Du hast die Gefangenschaft gefangen 

geführt; Du hast Gaben empfangen für die Menschen, und selbst für Widerspenstige, damit Jäh, 

Gott, selbst unter Widerspenstigen wohne" (oder wie de Wette übersetzt: „denn die Empörer sollen 

auch wohnen bei Gott"). Drunten in der Tiefe, in dem unteren Teil der Erde, gibt es viele Behältnisse 

für die Toten und für die gefallene Geisterwelt. Wie es im Hause des Vaters droben viele Wohnungen 

im Lichte gibt, so auch in den dunklen Tiefen der Unterwelt. Im Totenreich gibt es Kammern des 

Todes (Spr. 7, 27). Diese Kammern haben Türen, Pforten, Ein- und Ausgänge (Hiob 38, 17; Ps. 68, 20; 

Luther: Vers 21; Ps. 107, 18). 

Zu diesen Pforten gehören Schlüssel. Bis zur Auferstehung Jesu Christi aus den Toten waren diese 

Schlüssel im Besitz des Todes, der die Toten weidet (Ps. 49, 14) und als der Kerkermeister der 

Unterwelt alle ihm verfallenen Toten einschließt in ihre Kammern. Kein Geschöpf kann sich ihm aus 

eigener Macht entziehen. Es ist dem Menschen gesetzt, einmal zu sterben (Hebr. 9, 27). Diesem 

Gesetz des Todes sind wir von Natur aus alle verfallen. Für den Erstgeborenen der Brüder aber gilt 

es nicht; denn in Ihm war keine Sünde, so dass Er um Seinetwillen nicht zu sterben brauchte. Ohne 

Sünde aber gibt es kein göttliches Todesurteil (katakrima). Als Er, der Herr, der Sündlose und Reine, 

nachdem Er Sein Leben freiwillig gelassen hatte (Joh. 10, 17. 18), hinabkam in das Totenreich, konnte 

der Tod Ihn nicht halten (Apg. 2, 24). Er hatte kein Anrecht an Ihn. Zudem war ja der, der da freiwillig 

hinabstieg in den Hades, der Herr der Herren und der König der Könige, durch den Gott das All (= ta 

panta) erschaffen hatte, auch die unsichtbaren Gewalten, Throne und Herrschaften und 

Fürstentümer (Kol. l, 16). Auch der Tod ist eines Seiner Geschöpfe; und als der Herr hinabstieg, da 

sah der Tod, dass hier sein Herr zu ihm kam. Der Stärkere war gekommen, um dem Starken den 

Hausrat zu rauben (Matth. 12, 29). Da gab der Gewalthaber der Unterwelt dem Herrn, dem alle 

Gewalt gegeben ist, die Zeichen der Herrschaft ab: die Schlüssel des Totenreiches. Seitdem 



11 | 14  

verkündigt der Christus es allen Glaubenden: „Ich ward tot (d. h. ich starb), und siehe, Ich bin 

lebendig von Äon zu Äon und habe die -Schlüssel des Todes und des Hades" (Off. l, 18). Und Er gibt 

eine geöffnete Tür, die niemand zu schließen vermag (Off. 3, 8. 9). 

Durch diese offene Tür führte Er alsbald nach Seiner Auferstehung alle Heiligen des Alten Bundes 

heraus. Ihre Leiber erstanden auf, und sie gingen aus ihren Gräbern und gingen in die heilige Stadt 

und erschienen vielen (Matth. 27, 51—53). Alle jene Glaubenden, die zuvor auf Ihn gewartet hatten, 

erlangten (nach Hebr. 11, 35) diese bessere Auferstehung. Sie brauchen nicht zu warten bis zum 

zweiten Kommen des Herrn, um beim Beginn des Tausendjahrreiches an der ersten allgemeinen 

Auferstehung teilzuhaben, sondern sie durften durch Aus-Auferstehung schon bei Seinem ersten 

Kommen aus ihren Gräbern gehen und sind nach Hebr. 12, 22—24 bei der triumphierenden 

Gemeinde im oberen Jerusalem, bei der panegyris, der Allfestversammlung. 

So öffnete Er zunächst den Seinen, denen, die durch alle Jahrtausende vor Seinem Kommen nach 

Ihm ausschauten. Sie durften, nachdem Er die Tore der Unterwelt aufgeschlossen hatte, als Erstlinge 

der Auferstehung die geöffnete Tür durchschreiten. Der Tod hatte keine Gewalt mehr über sie. Die 

Schlüssel des Todes und des Hades sind in der Hand des Auferstandenen, des Christus Gottes, des 

Herrn der Gemeinde. 

Seitdem kann der Tod nicht mehr diejenigen einschließen, die dem Herrn als Eigentum gehören. Sie 

sind vom Tode zum Leben hindurchgedrungen (Joh. 5, 24; 1. Joh. 3, 14). Das Gesetz der Sünde und 

des Todes ist für sie aufgehoben. Sie sind freigemacht vom gesetzmäßigen Zwang zum Sündigen und 

Sterben (Rom. 8, 1. 2). Darum brauchen auch die bei der Ankunft des Herrn noch auf Erden lebenden 

Gläubigen nicht mehr zu sterben, sondern werden verwandelt (1. Kor. 15, 51. 52; 1. Thess. 4, 13—

18). Er Selbst ruft schon jetzt alle die Seinen ab, wenn ihr Lauf zu Ende ist. Sie entschlafen nicht 

durch den Tod, sondern durch Jesum. (Vergl. 1. Thess. 4, 14: die durch Jesum Entschlafenen.) Sie 

sind daher auch nicht mehr Tote im Hades, sondern Tote in Christo (1. Thess. 4, 16). Leben wir, so 

leben wir dem Herrn; sterben wir, so sterben wir dem Herrn. Sei es nun, dass wir leben, sei es, dass 

wir sterben, wir sind des Herrn (Rom. 14, 8). Solange wir einheimisch sind im Leibe, sind wir 

ausheimisch vom Herrn. Wenn wir aber ausheimisch werden vom Leibe, sind wir daheim beim 

Herrn. In beidem aber (ob einheimisch oder ausheimisch) bemühen wir 'uns, Ihm wohlzugefallen (2. 

Kor. 5, 1—9). Dann tragen wir nicht mehr die enge Zwangsjacke des Fleischleibes der Niedrigkeit. 

Wir werden aber a/auch bis zu der Auferstehung des Leibes nicht nackt erfunden, weil wir ja für 

diese Zeit eine Behausung aus dem Himmel haben, wie auch die Märtyrer unter dem Altar bis zu 

ihrer Vollendung ein weißes Gewand empfangen (Off. 6, 9—11). Darum ist uns das Sterben Gewinn 

(Phil, l, 21), und Paulus hat Lust, abzuscheiden und bei Christo zu sein, denn es ist weit besser (Phil, 

l, 23). Denn Christus ist die Auferstehung und das Leben. Wer an Ihn glaubt, der lebt, auch wenn er 

gestorben ist (Joh. 11, 25). 

So sind wir, seit Er Leben und unvergängliches Wesen ans Licht brachte, wiedergeboren zu einer 

lebendigen Hoffnung durch die Auferstehung Jesu Christi aus den Toten (1. Petr, l, 3). Denn die Toten 

in dem Herrn sind selig (Off. 14, 13). Sie sehen und schmecken den Tod nicht (Joh. 8, 51. 52), weil Er 

für uns den Tod schmeckte (Hebr. 2, 9). 

Das ist die Kraft der Auferstehung, die der Vater an Ihm offenbar werden ließ, als Er den Sohn aus 

den Toten wiederbrachte. Und die gleiche wirksame Kraft soll nun an uns, den Glaubenden, 

geoffenbart werden (Eph. l, 19—21). Denn auch uns, die wir tot waren in Vergehungen und Sünden 

(Eph. 2, 1), hat Er mitauferweckt und mitsitzen lassen in den himmlischen Örtern (Eph. 2, 5. 6). So 

ist der Leib zwar tot, der Sünde wegen, der Geist aber ist Leben, der Gerechtigkeit wegen; und um 

Seines in uns wohnenden Geistes willen macht Er auch unsere sterblichen Leiber lebendig (Rom. 8, 



12 | 14  

10. 11), damit wir ähnlich seien Seinem Leibe der Herrlichkeit (Phil. 3, 20. 21). Dem Geiste nach sind 

wir auferstanden (Kol. 3, l u. a.), dem Leibe nach werden wir auferstehen (Rom. 8, 23). Bis dahin 

aber werden wir nicht nackt erfunden, sondern tragen unsere Behausung aus dem Himmel. 

Mit dem Ausgehen der Heiligen des Alten Bundes aus dem Tode war aber die Tätigkeit des Herrn in 

der Unterwelt nicht erschöpft. Er hatte ja nicht nur für Seine Heiligen, deren Tod von jeher sehr 

kostbar ist in Seinen Augen (Ps. 116, 15), Gaben empfangen; sondern für die Menschen überhaupt, 

auch für Widerspenstige, für Rebellen oder Empörer (Ps. 68,18; Luther: Vers 19), die einst 

ungehorsam waren, als Gott in Langmut harrte. Zu denen ging Er, nachdem Er lebendig gemacht 

war im Geist, hin in diesem Geist des Lebens und der Auferstehung und predigte ihnen (1. Petr. 3, 

18—20). Sie hatten einst in den Tagen Noahs, während die Arche zugerichtet wurde, die Langmut 

Gottes nicht für Errettung geachtet (2. Petr. 3,15), sondern waren ungehorsam gegenüber der 

Botschaft, die Gott ihnen sandte (1. Petr. 3, 20). Und dennoch ließ Gott ihnen nochmals im Hades 

die gute Botschaft verkündigen (1. Petr. 4, 6). Dem Fleische nach waren sie damals in der großen 

Flut gerichtet; dem Geiste nach aber sollten sie leben. Denn Gott ist ja der Gott der Geister alles 

Fleisches (4. Mose 16, 22; 27, 16), und Er will nicht, dass der Geist verschmachte (Jes. 57, 16). (Vergl, 

auch 1. Kor. 5, l—5; 1. Tim. l, 20.) Im Gericht werden sie unterwiesen, nicht mehr zu lästern. Hierzu 

werden sie dem Lästerer übergeben, damit er ihr Fleisch zerstöre. Im Scheol wird die Gestalt der 

Toten verzehrt (Ps. 49, 14). Aber Gott nimmt, wenn Er einen Menschen in den Scheol verstoßen 

muss, nicht das Leben weg, sondern Er sinnet darauf, dass der Verstoßene nicht von Ihm. weg 

verstoßen bleibe (2. Sam. 14, 14; s. Elberf. Übers.) Darum sind auch die Gefangenen des Todes, die 

da drunten in der tiefen Grube, in der kein Wasser ist (vergl. Luk. 16, 24), schmachten (Sach. 9, 11), 

dennoch Gefangene auf Hoffnung (Sach. 9, 12). Auch sie dürfen, wie alle Toten, die hier 

widerspenstig oder ungehorsam waren, die gute Botschaft, die sie hier verwarfen, im Totenreiche 

zum zweitenmal hören. (Vergl. Ps. 107, 10—16.) Darum sagt Er auch den Schriftgelehrten und 

Pharisäern, den Heuchlern und Prophetenmördern, die Ihn bei Seinem ersten Kommen nicht hören 

wollten, sie würden auch noch einmal sprechen lernen: „Gepriesen sei, der da kommt im Namen 

des Herrn" (Matth. 23, 31—39). Gott redet ja nicht nur in Gnaden mit den Menschen, sondern auch 

im Gericht. Und dies alles tut Er zwei- oder dreimal, damit Er den Menschen herumhole vom Weg 

des Verderbens (Hiob 33, 29). Denn Er, der Auferstandene, hat die ehernen Türen der Gelasse der 

Finsternis und der Kammern des Todesschattens zerbrochen und die eisernen Riegel zerschlagen, 

als Er hinabfuhr in die untersten Örter der Erde. 

Dort warten ja auch heute noch die Bewohner von Sodom und Gomorra, die als ein Beispiel des 

Gerichts vorliegen und des ewigen (äonischen) Feuers Pein leiden (Juda 6, 7; vergl. 2. Petr. 2, 4—6). 

Nach dem Wort des Herrn soll es ihnen im großen Endgericht erträglicher gehen als den Bewohnern 

von Jerusalem oder Kapernaum und Bethsaida (Matth. 11, 23; Luk. 10, 12). Jerusalems Sünden sind 

ja mehr als doppelt so groß als die Sodoms. Und doch soll ganz 

Israel gerettet werden, die Auswahl aus Gnaden, die Masse durch Gericht (Rom. 11, 26). Denn die 

Gnadengaben und die Berufung Gottes sind unbereubar (Rom. 11, 29). Wenn der Erstling heilig ist, 

dann auch die Masse (Rom. 11, 16). Denn Gott hat alle in den Unglauben eingeschlossen, auf dass 

Er alle begnadige (Rom. 11,32—36), auf dass Er sei alles in allem (1. Kor. 15, 28). Darum aber, weil 

Er ganz Israel errettet, obwohl dessen Sünden mehr als doppelt so groß sind als die Sünden Sodoms, 

entlässt Er auch Sodom aus der Gefangenschaft, stellt es in seinem früheren Stande wieder her, gibt 

ihm sein Erbe zurück, rechtfertigt es und tröstet es (Hes. 16, 44—55). Ja, Er lässt dieses Heilswerk 

der Wiederbringung Sodoms und dessen Tröstung durch die große Hure Israel ausführen (vergl. lies. 



13 | 14  

16, 55 mit 16, 54), damit Israel sich schämen lernt, weil es trotz seiner doppelten Sündenmenge als 

Heilsbote benutzt wird, und so durch die Güte Gottes zur Buße geleitet wird (Rom. 2, 4). 

Nach dem Maße dieser Gabe des Christus, der in den unteren Teilen der Erde solches wirkt, ist auch 

die Gabe der Glieder Seines Leibes bemessen. Seit Seinem Tode sind ja schon wieder viele Milliarden 

verstorben. Auch diesen Toten soll einmal gute Botschaft verkündigt werden. Alle diese 

Verheißungen aber lässt Er ausführen durch uns, durch die Heiligen (2. Kor. l, 20; 1. Kor. 6, 2. 3). Ein 

wesentlicher Teil der Heilsbotschaft besteht ja darin, den Gefangenen zu sagen, dass sie frei sein 

sollen, und dass nach dem Tage der Rache und des Gerichtes alle Trauernden getröstet werden (Jes. 

6l, 1. 2; Off. 21, 4. 5; 22, 1— 3). Und bei der letzten Strophe des neuen Liedes, Off. 5, 9—11, singen 

alle Geschöpfe mit, auch die unter der Erde (Off. 5, 13). 

Die Tiefe Seiner Gerichte ist ja unausforschlich (Rom. 11, 33). Es wird ein unbarmherziges Gericht 

ergehen über den, der nicht Barmherzigkeit geübt; aber dann wird die Barmherzigkeit triumphieren 

über das Gericht (Jak. 2, 13), und das Gericht wird hinausgeführt zum Siege; denn Er führet alles 

herrlich hinaus. Er ist ja ein Retter aller Menschen, der Gläubigen zuerst. Er ist der Wiederbringer 

aus den Toten (Hebr. 13, 20; vergl. Fußnote i. d. Elberf. Übers.: Eigentlich: „der Wiederbringer aus 

den Toten"; eine charakteristische Bezeichnung Gottes). Und so, wie Abraham und David als 

Stammväter und Abbilder des Christus alles wiederbrachten (1. Mose 14, 16; 1. Sam. 30, 19), so 

bringt auch Er, dessen charakteristische Bezeichnung ja gerade die ist: „der Wiederbringer aus den 

Toten", alles wieder in den Tagen der Wiederbringung aller Dinge (Apg. 3, 20. 21).  

Denn Er hat Gaben empfangen für die Menschen, auch für die Abtrünnigen, damit die Empörer auch 

bei Gott wohnen, wenn Er alle Seine Feinde zum Schemel Seiner Füße gelegt hat, so dass aller Welt 

Enden zu Ihm umkehren und alle Kniee sich Ihm beugen und alle Zungen bekennen und sagen: „Nur 

im Herrn habe ich Gerechtigkeit und Stärke." Denn zu Ihm werden umkehren und sich schämen alle, 

die wider Ihn entbrannt waren (Jes. 45, 22—24). 

Zu diesem Zwecke ging Er dir und mir den Weg voran, den wir als Seine Glieder auch einmal als 

Lebensträger und Segensmittler Ihm nachgehen sollen. Lass uns deshalb noch einmal stille stehen 

vor diesem großen Geschehen und etliche jener Scharen betrachten, die im Laufe der Zeiten 

hinunterfuhren in die unteren Teile der Erde! 

Schauen wir zunächst in 4. Mose 16, l—35 jene Schar von Rebellen au, die sich gegen Moses und 

Aaron empörten. Da lesen wir in Vers 31—33: „Und es geschah, als er alle diese Worte ausgeredet 

hatte, da spaltete sich der Erdboden, der unter ihnen war, und die Erde tat ihren Mund auf und 

verschlang sie und ihre Familien und alle Menschen, die Korah angehörten, und die ganze Habe. 

Und sie fuhren, sie und alles, was ihnen angehörte, lebendig in den Scheol hinab; und die Erde 

bedeckte sie, und sie wurden mitten aus der Versammlung vertilgt." — 

Vergl, auch das Kapitel 31 des Propheten Hesekiel! Beachte besonders die Verse 14—18. 

Siehe auch Jes. 24, 21. 22. Da wird auch die Heerschar der Höhe in der Höhe heimgesucht mit 

Strafen, samt den Königen der Erde auf Erden. Sie werden alle in die Grube eingesperrt, wie man 

Gefangene einsperrt, und in den Kerker eingeschlossen; aber nach vielen Tagen werden sie alle in 

Gnaden wieder heimgesucht. Es sind ja dennoch, trotz aller ihrer Verschuldungen, die im Gerichte 

restlos gerächt und geordnet waren, Gefangene auf Hoffnung (Sach. 9, 11. 12), denen Er nach allem 

Leid jeden Verlust doppelt wiedererstattet, denn Er ist ja der Wiedererstatter alles Geraubten (Ps. 

69, 4; Luther: Vers 5), der Wiederbringer aus den Toten (Hebr. 13, 20 Grundtext bzw. Fußnote i. d. 

Elberf.). 



14 | 14  

So hat Er, als Er nach Seiner Auferstehung in dem Geiste der Lebendig- 

Machung (1. Kor. 15, 22. 45; 1. Petr. 3, 18—20) hinging zu denen, die in den Tagen Noahs 

ungehorsam waren und durch das Gericht der Flut dem Fleische nach gerichtet wurden, den Toten 

gute Botschaft verkündigt, damit sie nach dem Gericht über das Fleisch nun dem Geiste nach leben 

möchten (1. Petr. 4, 6). Der Erfolg dieser Predigt im Hades, in den unteren Teilen der Erde, war aber 

der, dass Er die Gefangenen der Hoffnung befreite aus der Grube, in der kein Wasser ist, und dass 

Er die Gefangenschaft bzw. das Gefängnis gefangen führte und viele Gefangene zur Höhe brachte. 

Denn der, der hinabgestiegen ist, ist derselbe, der auch hinaufgestiegen ist über alle Himmel, auf 

dass Er das AH in die Fülle führe, es erfülle oder vervollständige oder vollende. 

Auch auf diesem Wege hinauf über alle Himmel sollen Ihm die Glieder folgen, durch die Er das All in 

die Fülle führt (Eph. l, 23). Denn so, wie der Vater die ganze Wirksamkeit der Macht Seiner Stärke 

an dem Christus offenbar werden ließ, als Er Ihn aus den Toten wiederbrachte, also soll auch an 

«uns, den Glaubenden, die gleiche überschwängliche Größe Seiner Kraft offenbar werden (Eph. l, 

19. 20). Und so, wie Er Ihn, das Haupt, zu Seiner Rechten setzte inmitten der Himmlischen, über 

jedes Fürstentum und jede Gewalt und Kraft und Herrschaft und jeden Namen, der genannt wird, 

nicht allein in diesem Zeitalter, sondern auch in den zukünftigen (Eph. l, 20—21), also hat Er auch 

uns, die wir tot waren in Vergehungen und Sünden (Eph. 2, 1), mitauferweckt und mitsitzen lassen 

inmitten der Himmlischen in Christo Jesu (Eph. 2, 5. 6). Und dort werden wir einmal in Seinem 

Auftrag die Welt, den Kosmos, richten, ja auch die Bewohner des Kosmos, die Engel (1. Kor. 6, 2. 3). 

Auch das Tier, den Antichristen, werden wir als Seine Berufenen und Erwählten mit Ihm, dem Lamm, 

zusammen besiegen (Off. 17, 14). 

So reicht der Auftrag der Glieder hinunter in die Tiefen der Unterwelt und hinauf über alle Höhen 

der Himmels weit. Er ging voran; wir folgen nach. Der Umfang Seiner Gabe ist der Maßstab für 

unsere Gnadengabe. Kannst du das ermessen? — 

Nein, ermessen mit dem Verstande kann das niemand; denn was kein Auge gesehen und kein Ohr 

gehört, und was in keines Menschen Herz gekommen ist, das hat Gott denen bereitet, die Ihn lieben. 

Uns aber hat Er es geoffenbart durch. Seinen Geist, auf dass wir die Dinge kennen, die uns von Gott 

geschenkt sind (1. Kor. 2, 9—13). 

Kennst du dein Geschenk, da« Gott dir gab? — Und erkennst du den Umfang deiner Gnadengabe 

nach dem Maß der Gabe des Christus? — 

Wir sollen dies völlig erfassen mit allen Heiligen. Das Maß der Gabe des Christus aber ist die ganze 

Fülle Gottes (Kol. 2, 9). Und zu dieser Gottesfülle sollen auch mir gebracht werden (Eph. 3, 19). 

Wollen wir nicht dieserhalb unsere Kniee beugen (Eph. 3, 14) und den anbeten, der über alle 
Maßstäbe unseres Bittens und Denkens hinaus an uns zu tun vermag nach der Kraft, die in uns 
wirkt? (Eph. 3, 20.) 

Ihm sei die Herrlichkeit in der Gemeine in Christo Jesu auf alle Geschlechter 

des Zeitalters der Zeitalter hin! Amen. (Eph. 3, 21.) 


