
1 | 10  

Kahal.De 

Autor: Adolf Heller 

Thema: Was sagt die Schrift vom Adler? 

 

(Tonbandaufnahme eines Dienstes von Adolf Heller in Hamburg) 

Meine Brüder, meine Schwestern, ihr Heiligen und Geliebten in Christo Jesu! Wenn ich im Laufe 

dieser Woche heute zum letzten Mal zu euch reden darf, so tue ich es freudig bewegten Herzens. 

Ich weiß, dass die Botschaft von dem ganzen Christus, dem Haupt und den Gliedern, euch 

aufleuchtete und lebendig wurde. Gott ließ Sein Wort uns groß und kostbar werden. Heute 

nachmittag sahen wir, dass oft in zwei bis drei Versen der Schrift das ganze Heilsprogramm 

niedergelegt ist. Wir haben erkannt, dass das Alte und Neue Testament von Christus zeugt und uns 

das Strahlbild des Sohnes Gottes erkennen lässt, und wie scheinbar nebensächliche Bemerkungen 

große Bedeutung gewinnen, wenn uns erst einmal das Auge des Geistes dafür geöffnet ist. 

Lasst mich nun versuchen, euch noch ein Schlusswort zu sagen, indem ich euch zeige, wie Gott 

rettet, leitet und vollendet. Dazu möchte ich eines der Hunderte von Bildern zugrunde legen, die die 

Schrift anwendet. 

Hören wir ein Wort aus 2. Mose 19, 4: „Ihr habt gesehen, was ich an den Ägyptern getan habe, wie 

ich euch getragen auf Adlers Flügeln und euch zu mir gebracht habe." Gott vergleicht sich hier mit 

einem Adler. 

Halten wir das zunächst einmal fest. Dazu lese ich 5. Mose, 32, 11: „Wie ein Adler sein Nest zerstört", 

so heißt es wörtlich, also nicht auf stört, sondern zerstört, „über seinen Jungen schwebt, seine Flügel 

ausbreitet, sie aufnimmt, sie trägt auf seinen Schwingen, so leitete ihn der Herr allein." Der Adler 

zerstört sein Nest, damit die Jungen herauspurzeln und fliegen lernen, Verstehen wir jetzt in 

unserem Leben manches Weh, manche dunkle Führung, die wir früher nicht begreifen konnten? Hat 

Gott auch dir das Nest deiner Behaglichkeit und deine natürlichen Sicherungen weggenommen, 

damit du dich ganz auf Ihn und auf nichts anderes verlassen lernst? 

Adler leben einsam und bauen ihr Nest hoch 

Der Adler, ein Abbild für den Herrn und Seine Geliebten, ist der König unter den Vögeln. Wir lesen 

in der Schrift, dass die Adler einsam leben und ihr Nest hoch setzen. Die wahren Gläubigen sind bei 

aller Gemeinschaft, die sie mit allen Kindern Gottes pflegen oder doch zu pflegen gewillt sind, 

einsam. Wir wollen Gemeinschaft haben mit allen Heiligen und machen darum keinen Unterschied: 

alle, die von Christus ergriffen und erfüllt sind, sind unsere Brüder, zu welcher Organisation sie auch 

gehören mögen. Wer wirklich Christi Eigentum ist, der ist mein Bruder; wer ein Kind meines Vaters 

ist, gehört zu meinen Geschwistern. Ich kann doch nicht zu meinem leiblichen Bruder sagen: „Du 

bist zwar ein Kind meines Vaters, aber als Bruder erkenne ich dich nicht an." Wahre Gläubige suchen 

Gemeinschaft mit allen Heiligen. Dennoch steht jeder von ihnen im tiefsten und letzten Grunde 

allein vor Gott. Als wir zum Glauben kamen, standen wir mit der Schuld und Sünde, der Angst und 

Not unseres Lebens allein vor Gott. Und wenn wir die Erde verlassen, werden wir, wenigstens im 

ersten Augenblick, wieder allein sein. Dennoch haben wir Gemeinschaft mit allen Heiligen, wenn es 

auch unmöglich ist, praktische Arbeitseinheit mit allen zu pflegen. Mit den letzten Problemen 

unseres Lebens sind wir meist unverstanden und allein. 

Wir fliegen wie die Adler: abgesondert, einsam, aber nie in Massen und großen Schwärmen. 



2 | 10  

Die wahren Gläubigen bilden nie eine geschlossene Macht- und Weltkirche. Sie haben den heiligen 

Mut, nach dem Liedvers zu leben: „Und stund' ich allein auf dem Plan!" Halten wir also als erstes 

fest: Adler sind abgesondert, fliegen nie in Massen und bauen ihr Nest hoch. 

Adler nähren sich gern vom Blut des Lammes 

Dazu ein Zweites! Adler leben am liebsten von frischem Blut. Sie schlagen gern ein Lamm oder ein 

reines Tier und leben von dieser Beute. Von dieser Speise nähren sie sich. Das ersehen wir aus Hiob 

39, 27-30. Gott fragt den Leidensmann aus Uz: „Erhebt sich auf deinen Befehl der Adler und baut in 

der Höhe sein Nest?" Bist du es, der das macht? Das tue doch ich, der allmächtige Gott! „In den 

Felsen wohnt und verweilt er." Auch wir sind in dem Felsen geborgen, in 

Christo Jesu. „Er (der Adler) wohnt und verweilt auf Felsenzacken und den Spitzen der Berge." So 

haben auch wir, wenn unser Glaube schriftgemäß und gesund ist, unser Ziel hoch gesetzt. Wir sind 

mit den Zielen der Welt, der Augenlust, der Fleischeslust und dem hoffärtigen Leben, nicht mehr 

zufrieden. Wir haben unser Ziel höher gestellt: „Du allein sollst es sein, unser Gott und Herre, Dir 

gebührt die Ehre!" Wir streben wie die Adler empor zu den höchsten Höhen. Von den Spitzen der 

Berge aus erspäht der Adler seine Nahrung. „In die Ferne schweift, sein Blick, und seine Jungen 

schlürfen Blut." Wir wissen, dass die wesenhafte Speise, die wir genießen, das teure Blut Jesu Christi 

ist. „Wer mein Blut nicht trinkt und mein Fleisch nicht isst, der hat kein Leben bleibend in sich." 

Dieses wunderbare Adler-Wort gilt geistlicherweise auch uns. 

Adler fahren auf mit neuer Kraft 

Lasst mich ein Drittes sagen: Adler fahren auf mit neuer Kraft, und dieses Auffahren in göttlicher 

Stärke wird, wenn wir uns unter die Blutskraft Jesu Christi stellen, auch unser Teil. Ihr kennt alle das 

Wort in Jes. 40, 31, wo gesagt wird, dass wir auffahren wie die Adler. Wie der Herr Jesus in Seiner 

Himmelfahrt emporgefahren ist in die Himmel, durch die Himmel und über alle Himmel hinüber, so 

haben auch wir täglich unsere Himmelfahrt. Denn jeden Tag schicken wir unser Herz, unsere 

Sehnsucht, unser Verlangen und Lustbegehren dorthin, wo wir ewig zu sein wünschen. Ist es nicht 

etwas Wunderbares, dass wir auffahren dürfen mit Flügeln wie die Adler, die sich mit stetig erneuter 

Kraft dorthin erheben, wohin die ändern Vögel nicht kommen? Jawohl, Adler fliegen hoch! Darf ich 

euch noch etwas Köstliches sagen? Wie kam es wohl, dass Israel, als es aus Ägypten auszog und 

diesen ungeheuer anstrengenden Weg über den Grund des Meeres ging, nicht zusammenbrach? 

Das Heer der Israeliten bestand ja nicht aus kriegsgeübten Soldaten wie die Armee der Ägypter. Da 

gab es Alte und Schwache, Gebärende und Kinder, Mütter und Säuglinge und viele Elende. Wie war 

es da möglich, dass sich Ps. 105, 37 b bewahrheitete, dass kein Strauchelnder, kein Schwacher in 

Israels Reihen war? Rein menschlich ist es nicht zu erklären, dass ein Volk, beladen mit Hausrat und 

Schätzen, die es auf Anordnung Gottes von den Ägyptern bekommen hatte, und sein Vieh vor sich 

hertreibend, diese ungeheuren Mühen überstand. Die ganze vorhergegangene Nacht hatte Israel in 

größter Aufregung durchwacht. Sie hörten die Todesschreie der Erstgeborenen der Ägypter und 

warteten, den Stab in der Hand, Sandalen an den Füßen und gegürtet, auf den Marschbefehl Gottes. 

Sie brachen auf nach langer, banger Nacht, kamen ans Rote Meer, zogen unter größter Mühsal 

hindurch und erlebten den Untergang der verfolgenden Feinde. Dann wanderten sie weiter durch 

die Wüsten, die am Tage brennend heiß, in der Nacht jedoch eiskalt waren, und ertrugen viele 

Strapazen. Und da war kein Strauchelnder unter ihnen!! Wie war das möglich? Wir haben doch 

heute unter uns Frommen so viele Müde, Kranke, Elende, Matte, Verzweifelte und von geheimen 

Sünden Gebundene. Aber Israel zog seinen weit schwierigeren Weg, ohne dass ein Strauchelnder 

unter ihnen war. 



3 | 10  

Ich will euch sagen, wie das möglich war. Sie hatten sich genährt von dem Fleisch des Lammes, 

gebraten am Feuer, mit bitteren Kräutern. Wer von solcher Speise sich nährt, wer unter der Deckung 

des Blutes bleibt, der darf erleben, dass er ohne Straucheln seinen Weg gehen darf. Das ist eine 

wunderbare, göttliche Tatsache! Wir wissen, dass Israel später auch gestrauchelt ist, dass es viele 

Sünden begangen hat und ein warnendes, mahnendes Vorbild für uns, ja, ein Abbild von uns wurde. 

Aber wir wissen auch, dass sein Auszug herrlich war, eine wirklich grandiose Sache. 

Wie war es damals bei deiner Bekehrung? Hat in jener Stunde dein Herz nicht gebrannt? Gelobtest 

du damals nicht in heiliger Hingabe: „Herr, ich will alles in den Tod geben, was Dir nicht gefällt, ich 

will von heute an Dir völlig zu eigen sein, ich will alles Böse hassen und lassen in Deiner Kraft"? 

Klang's nicht so in dir? Und hast du nicht Tage, Wochen, Monate und Jahre gehabt, wo du rein und 

sauber trotz mancher Anfechtung deinen Weg gingst? Ja! so war's bei vielen. Warum aber ist das 

nicht so geblieben? Frage dich das jetzt in heiligem Ernst und gib Gott die ehrliche Antwort! 

So war es einst auch bei Israel. Gott sagt: „Erinnere dich an deine Jugend, als ich dich errettete!" 

Dieses Wort dürfen wir auch für uns nehmen, Kein Strauchelnder war in der Mitte des befreiten 

Gottesvolkes, und kein elender Versager braucht in unserer Mitte zu sein. Wiederum steht 

geschrieben, dass keine Klaue in Ägypten zurückbleiben sollte. Wir dürfen das auch auf uns 

beziehen! Schmutzige, erdverkrustete Klauen, das sind wir. Wir bleiben aber nicht dahinten; Gott 

selbst hat ja verheißen, dass keine Klaue zurückbleiben soll, und darum bringt Er auch dich und mich 

zum Ziel. Wer wirklich Christi Eigentum ist, der wird entrückt, wenn der Herr kommt. Aber wir sollten 

dann auch wandeln wie Israel bei seinem Auszug: ohne Straucheln! Steht doch im 24. Vers des 

Judasbriefleins geschrieben, dass Gott uns ohne Straucheln zu bewahren vermag. Dass Israel 

adlergleich seinen Weg zog, kam daher, dass es sich nährte von dem Fleisch des Lammes und in der 

Todesnacht geborgen blieb unter dem Blut seines geschlachteten Stellvertreters. Das war das 

Geheimnis. Das losgekaufte und befreite Volk lernte immer wieder aufstehen in neuer Kraft. 

Schwache und Kranke, Krüppel und Greise, sie alle zogen ihren Weg wie Helden. So dürfen auch wir 

unseren Weg ziehen, obwohl wir alle kümmerlich und müde, schwach und elend sind. Wir dürfen 

marschieren wie siegreiche Truppen und auffahren mit Flügeln wie Adler, die laufen und nicht müde 

werden. So steht es geschrieben, so ist es verheißen!  

Adler erneuern ihre Jugend 

Lasst mich euch auf noch etwas Wunderbares hinweisen. Die Erforschung der Lebensgewohnheiten 

der Adler durch Film und Mikrofon hat merkwürdige Tatsachen ans Licht gebracht. Ehe ich diese 

schildere, lese ich Ps. 103, 3-5. Dort steht geschrieben: „Gott vergibt alle deine Ungerechtigkeit, Er 

heilt alle deine Krankheiten; Er erlöst dein Leben von der Grube, Er krönt dich mit Güte und 

Erbarmungen, Er sättigt dein Alter mit Gutem, deine Jugend erneuert sich wie die des Adlers." 

Wenn wir den hebräischen Text genau lesen, so finden wir, dass es nicht heißt „... wie die des 

Adlers", sondern „... wie der Adler". Das hieße also, dass sich der Adler erneuert. Gibt es denn so 

etwas? Ja, Gott weiß eben doch mehr als der Mensch, und Sein Wort ist immer und unbedingt wahr. 

Es gibt nämlich gewisse Adler-Rassen, die über hundert Jahre alt werden. Wenn diese Adler 60 bis 

70 Jahre alt sind, ergeht es ihnen ähnlich wie den Menschen. Da hocken sie trübselig herum und 

starren uninteressiert, irgendwo hin. Sie haben keine Vitalität mehr, und die Kraft, die sie einst mit 

jauchzendem Schrei zum Himmel erhob, ist erloschen. Sie sitzen müde da und es scheint, als 

müssten sie bald sterben; sie sind wie vergreist. Auf einmal kommt ein Zeitpunkt, da fahren diese 

Adler auf. Sie zerschlagen ihr Gefieder an den Felsen und hauen ihre Schnäbel und Krallen an das 

Gestein, so dass man dort oft große Lachen von Blut findet, in denen Federn und Hornteile zu sehen 

sind. Gefieder, Schnäbel und Krallen wachsen rasch nach, und die Adler werden wieder jung. Auf 



4 | 10  

diese Weise erneuern sich die Adler. Das alles hat man erforscht und beobachtet. Nach der 

Erneuerung erheben sich die Adler mit Jauchzen und Schreien und ducken sich nicht mehr müde 

und ängstlich wie die Hühner, wenn ein Gewitter kommt. Sie stoßen durch die Wolken hindurch der 

strahlenden Sonne entgegen. 

Der gleiche Prozess ist auch uns verheißen. Wir brauchen nicht trübe und kraftlos herumzuhocken, 

sondern dürfen auch, indem wir an dem Felsen, dem Christus, unser altes Wesen opfern und in den 

Tod geben, eine Erneuerung erfahren. Der wahre Gläubige steht immer, auch wenn er alt wird, in 

einer herrlichen Erneuerung. Ob auch der äußere Mensch verdirbt, der Geist frohlockt und jauchzt 

und die Seele betet an. Darum gilt für uns das wunderbar kühne Wort aus dem 103. Psalm: „der mit 

Gütern sättigt dein Alter, deine Jugend erneuert sich wie der Adler". 

Wir Gläubigen haben nicht nur eine zweite Jugend wie der Adler, sondern eine ewige Jugend. Die 

Kräfte der zukünftigen Vollendung pulsieren schon jetzt in uns. Gottes Wort und Geist, das Gebet 

und die Liebe zu allen Heiligen bewirken das in uns; und im Adler und seiner Erneuerung hat uns 

Gott ein Vorbild dafür gegeben. 

Der Adler zerstört sein Nest 

„Wie der Adler sein Nest zerstört, über seinen Jungen schwebt, seine Flügel ausbreitet und sie 

auffängt" (5. Mose 32, 11), so macht es auch Gott. Man hat beobachtet, dass die jungen Adler, wenn 

sie anfangen flügge zu werden, d. h. Flugversuche unternehmen sollten, nicht aus ihrer Nestwärme 

heraus wollen, sondern lieber den Schnabel aufsperren und sich füttern lassen, wie das die 

Menschenkinder ja auch tun. Junge Adler sind auch nicht anders als kleine Kinder. So notwendig die 

Nestwärme, die Behaglichkeit und das Geborgensein ist, so notwendig ist es auch, dass wir einmal 

aus all diesen Bindungen gelöst werden und man uns in unser Eigenleben schleudert. Darum 

machen die Adler folgendes, was Adlerforscher feststellten und genau übereinstimmt mit dem, was 

die Bibel sagt: Der Adler zerstört sein Nest, indem er es auseinanderreißt, so dass die jungen Tiere 

schließlich auf einem Ast sitzen und ängstlich balancieren. Jetzt fühlen sie sich nicht mehr behaglich 

und warm, bequem und angenehm geborgen, jetzt werden sie nicht mehr von Vater und Mutter 

gefüttert. Dieses Bild ist, wie alles in der Schrift, Offenbarung des Wesens und der Wege Gottes. 

Gott macht es wie der Adler. Er zerstört unser warmes Nest der Bequemlichkeit und Sicherheit, 

stößt gegen den Ast, auf dem wir sitzen, so dass wir wie die jungen Adler herunterpurzeln. In ihrer 

Angst flattern die jungen Tiere und versuchen zu fliegen. Das gelingt aber nicht gleich. Was tut dann 

der Adler? Er stößt blitzschnell hinunter, breitet seine Schwingen aus und fängt die Jungen auf. Er 

lässt sie nicht in die Tiefe stürzen und zugrunde gehen. Darin hat Gott ein Vorbild gegeben, ein 

Abbild aufgezeigt, wie Seine Erziehungswege mit uns sind. Wir begreifen so schwer, wie Gott ist und 

was Er mit uns vorhat. Durch die Natur sagt uns Gott: „Macht doch einmal eure Augen auf, sehet 

die Vögel unter dem Himmel an, betrachtet den Adler, denn so verfahre ich auch mit euch." 

Da hat man sich ein Häuslern gebaut, es schön und modern eingerichtet, alles läuft glatt und wir 

fühlen uns ganz behaglich. Und was geschieht dann? Da kommt ein Krieg, da fallen die Bomben, da 

wird alles zerstört. Oder wir erleben Familienkatastrophen, berufliche Schwierigkeiten, Krankheit, 

Elend und Jammer. Gott hat tausend Möglichkeiten, unser warmes Eigennest zu zerstören, damit 

wir starke Adler werden. Das tut Er nicht, weil Er uns quälen will, sondern damit wir reif werden für 

die kommenden Äonen und unsere Ewigkeitsaufgaben, damit wir in Sein Herz und Seine Gedanken 

hineinschauen können und begreifen lernen, dass Er ein Gott aller Gnade, ein Vater der 

Erbarmungen und der Herr der Herrlichkeit ist. Wenn uns alles zerstört wird, fürchten wir in die 

Verzweiflung zu fallen und zerschmettert zu werden, Doch was geschieht? Gott fängt uns auf, denn 



5 | 10  

unter uns sind ewige Arme. So, wie der Adler seine Flügel ausbreitet und seine Jungen darauf trägt, 

so macht es auch Gott. Er zerstört unser Familienglück und unser irdisches Wohlergehen, um uns 

unendlich Größeres dafür zu geben. Wir lernen fliegen und werden so stark wie die jungen Adler, 

werden wie der König unter den Vögeln, der hinauf stößt ins Licht!  

Meine lieben Freunde, ich will nun versuchen, euch zu zeigen, was der Adler in der Schrift noch 

bedeutet. Wenn ich bei dem bisher Gesagten stehenbliebe und nicht weitere, tiefere Bedeutungen 

hinzufügte, so könntet ihr vielleicht sagen: „Ja, das Zeugnis vom Adler war schön und fesselnd, und 

ich sehe ein, Gott macht's wie der Adler. Und ich will mir das von nun an gefallen lassen; hat Er doch 

auch mein Familienidyll zerstört, hat Er doch auch mich im Beruf und in Krankheitsnöten aus meiner 

warmen Geborgenheit und Sicherheit herauspurzeln lassen. Aber schließlich hat Er mich 

aufgefangen und mich wunderbar geführt und geleitet. Und das ist meines Lebens starker Trost." 

Doch bleiben wir bei dem seither Gesagten nicht stehen, denn wir haben die Pflicht und das 

Vorrecht, in die Tiefe des ganzen Wortes Gottes hineinzuschauen und uns all das vom Herrn 

schenken zu lassen, was Er uns an symbolischer Bedeutung der heiligen Schriftaussagen durch 

Seinen Geist zusätzlich enthüllen will. Deshalb haben wir die Aufgabe, die biblische Bedeutung des 

Adlers durch das ganze Wort Gottes hindurch zu erforschen. 

Darum habe ich mir die Mühe gemacht, besser gesagt, ich habe mir das tiefe, reiche Erleben 

schenken lassen, alle Stellen in der Schrift über den Adler nachzulesen. Wir möchten ja nicht nur 

über das eine oder andere Vorkommen glücklich und von Dank erfüllt sein, sondern Gott in Seinem 

Wort um alles fragen, was Er uns über den Adler sagen will. So stieß auch ich auf einige wunderbare 

Dinge, die ich euch noch nennen möchte. 

 

Die 4 Lebewesen der Offenbarung und der Charakter der 4 Evangelien  

Zunächst lese ich Offb. 4, 7. Die Speise wird jetzt etwas stärker; versuchen wir das zu fassen, was 

ich noch bezeugen möchte. Hier ist die Rede von vier lebendigen Wesen, den Repräsentanten alles 

Lebens in der Schöpfung. Vier ist ja die Zahl der Schöpfung, wie wir das aus vielen Zusammenhängen 

unseres Gotteswortes schon manchmal gezeigt haben. 

In unserem Zeugnis heißt es: „Das erste lebendige Wesen war gleich einem Löwen, und das zweite 

lebendige Wesen gleich einem Kalbe (oder einem Stier), und das dritte lebendige Wesen hatte das 

Angesicht eines Menschen, und das vierte lebendige Wesen war gleich einem fliegenden Adler." 

Diese vier Lebewesen entsprechen den vier Strömen im Paradies und den vier Evangelien; sie kehren 

wieder bei den Cherubim .und kommen in einigen ändern Zusammenhängen vor. 

Der Löwe ist der König unter den Tieren, und das Evangelium, das es in besonderer Weise mit dem 

Königreich zu tun hat und mit Jesus als dem König Seines Volkes, ist das Matthäusevangelium. Wenn 

das stimmt, so müsste das Geschlechtsregister des Matthäusevangeliums zurückgehen bis auf den 

ersten bedeutenden und Gott wohlgefälligen König in Israel. Wer ist das wohl? Das ist der König 

David! Schlagen wir einmal nach, ob das stimmt. Lesen wir zuerst Matthäus l, 1. Da steht: „Buch des 

Geschlechtes Jesu Christi, des Sohnes Davids." Hier wird Christus der Sohn Davids genannt. 

Unser Herr wird auch viermal als Spross oder Zemach bezeichnet. Diese vier Vorkommen des Wortes 

„Spross" entsprechen genau den vier Zoä, den vier Lebewesen von Offb. 4, 7, und dem Charakter 

der 4 Evangelien. Schlagen wir Jer. 23, 5. 6 auf! Da steht geschrieben: „Siehe, Tage kommen, spricht 

der Herr, da ich dem David einen gerechten Spross erwecken werde; und er wird als König regieren 

und verständig handeln, und Recht und Gerechtigkeit üben im Lande. In seinen Tagen wird Juda 



6 | 10  

gerettet werden und Israel in Sicherheit wohnen; und dies wird sein Name sein, mit dem man ihn 

nennen wird: der Herr, unsere Gerechtigkeit." 

Gehen wir weiter zum Markusevangelium. Es zeigt uns Christus als Knecht oder als Diener. 

Vierzigmal lesen wir das Wort „alsbald". Vierzig ist die Zahl der Erprobung, der Prüfung, des 

Gehorsams. „Alsbald" wurde der Knecht Gottes in die Wüste geführt. Ähnliches finden wir 

fortwährend in dem zweiten Evangelium. Das Markusevangelium stellt Christus dar als Kalb oder 

Stier. Ein König muss ein Geschlechtsregister auf weisen, auch ein Priester muss ein solches haben, 

aber ein Knecht braucht kein Geschlechtsregister. Seine Stellung ist nicht so hoch und wichtig, dass 

er seine Vorfahren nachweisen muss. Deshalb finden wir bei Markus kein Geschlechtsregister. Das 

ist kein Zufall, keine Willkür, das ist göttliche Ordnung des Heiligen Geistes in der Heiligen Schrift. 

Nun lasst mich euch zeigen, dass der zweite Zemach oder Spross nicht König genannt wird. Dieser 

zweite Spross heißt vielmehr Knecht. Schlagen wir Sach. 3, 8 auf: „Höret doch, Josua, du 

Hoherpriester, du und deine Genossen, die vor dir sitzen - denn Männer des Wunders (des 

Wahrzeichens oder des Vorbildes) sind sie; denn siehe, ich will meinen Knecht, Spross genannt, 

kommen lassen." Ist Jesus also König oder Knecht? Er ist beides! Denn Er soll ja alles in allem sein. 

Alle menschlichen Wahrheiten, beruhen auf der Denkformel „EntwederOder"; aber die göttlichen 

Wahrheiten beruhen auf dem „Sowohl-als-auch". Wer das erfasst, dem werden sich viele sog. 

Widersprüche in der Schrift lösen. Jesus ist also sowohl König, der ein königliches 

Geschlechtsregister hat, als auch Knecht, der kein Geschlechtsregister hat. Dazu kommt nun ein 

Drittes: Im Lukasevangelium wird Jesus Christus dargestellt als Mensch. Darum lasen wir auch 

vorhin: „Das dritte Lebewesen hat eines Menschen Angesicht." Erst kommt der Löwe, dann der Stier, 

dann der Mensch. Das sind doch seltsam dunkle Dinge! 

Wenn im Lukasevangelium der Herr als der Mensch, der wahre Mensch, dargestellt wird, dann muss 

Sein Geschlechtsregister zurückgehen bis auf Adam, den ersten Menschen, und seinen Schöpfer. 

Schlagen wir Lukas 3 auf. Da steht ab Vers 23 geschrieben: „Er selbst, Jesus, begann ungefähr 30 

Jahre alt zu werden und war, wie man meinte, ein Sohn des Joseph, des Eli. ..", und dann kommt das 

ganze Geschlechtsregister. Es endet mit den Worten: „des Enos, des Seth, des Adam", und dann 

heißt es noch „des Gottes", weil Adam ja von Gott erschaffen wurde. 

In Sach. 6, 12. 13 steht folgendes geschrieben: „So spricht der Herr der Heerscharen und sagt: Siehe, 

ein Mann, sein Name ist Spross; - er wird von seiner Stelle aufsprossen und den Tempel des Herrn 

bauen. Ja, er wird den Tempel des Herrn bauen, und er wird Herrlichkeit tragen; und wird auf seinem 

Throne sitzen und herrschen und wird Priester sein auf seinem Throne; und der Rat des Friedens 

wird zwischen ihnen beiden sein." 

Solche, die Gott und Sein Wort nicht kennen, sagen: „Eure Bibel ist ja ein Buch voller Widersprüche; 

erst sagt sie, der Spross ist ein König, dann heißt es, der Spross ist ein Knecht, und dann wird bezeugt, 

der Spross ist ein Mensch. Das ist ja Unsinn, denn das alles sind doch Widersprüche." So reden sie, 

nicht nur einfache Leute, sondern auch hochgebildete Herren in Ämtern und Würden. Wir aber 

wissen: Jesus ist der König, Er ist der Knecht, Er ist der Mensch, Er ist aber noch mehr! Und damit 

kommen wir an das letzte. Wir hörten vom Löwen, dem König der Tiere, vom Stier oder Kalb, dem 

uralten Symbol für die Fruchtbarkeit und das Wirken, vom Menschen oder Mann, der Darstellung 

des Sohnes Gottes im dritten Evangelium, und finden Ihn nun im vierten Evangelium der 

Frohbotschaft nach Johannes als Adler, der zum Himmel fliegt. Und da wird Er genannt: der Herr, 

Jahwe, der unabänderlich Seiende. Da ist Er Gott selbst. 

Wenn im vierten Evangelium Jesus als Sohn Gottes beschrieben wird, so muss Sein 

Geschlechtsregister ohne jede Zwischenschaltung sofort auf Gott zurückgehen. Darum beginnt es 



7 | 10  

mit den Worten: „Am Anfang war der Logos (das Wort), und der Logos war bei Gott (d. h. war Gott 

zugeneigt, war vollkommen aufgeschlossen und hingegeben an Gott), und der Logos war Gott."  

Der Adler - ein Bild für den Herrn 

Solche Aussagen gehen weit über unser menschliches Verstehen hinaus. Hier wird Jesu 

Geschlechtsregister ohne Umschweife sofort auf Gott zurückgeführt. Der Adler ist der Herr! Lesen 

wir dazu Jes. 4, 2-5: „An Jenem Tage wird der Spross des Herrn (oder der Spross, der Herr) zur Zierde 

und Herrlichkeit sein, und die Frucht der Erde zum Stolz und zum Schmuck für die Entronnenen 

Israels. Und es wird geschehen, wer in Zion übriggeblieben und wer in Jerusalem übriggelassen ist, 

wird heilig heißen, ein jeder, der zum Leben eingeschrieben ist in Jerusalem: wenn der Herr den 

Unflat der Töchter Zions abgewaschen und die Blutschulden Jerusalems aus dessen Mitte 

hinweggefegt haben wird durch den Geist des Gerichts und den Geist des Vertilgens. Und der Herr 

wird über jede Wohnstätte des Berges Zion und über seine Versammlungen eine Wolke und einen 

Rauch schaffen bei Tage, und den Glanz eines flammenden Feuers bei Nacht. Denn über der ganzen 

Herrlichkeit wird eine Decke sein." 

Wie könnten wir an diesem wunderbaren Zeugnis vorbeigehen, ohne mit tiefer Freude des Herzens 

auf einen Punkt hinzuweisen: Der Geist des Gerichts und der Geist des Vertilgens, der für den 

Bibelunkundigen nur etwas Schreckliches, etwas Negatives ist, dient dazu, Unflat und Blutschulden 

des heiligen Volkes zu tilgen und zu beseitigen! 

Wer ist nun der Spross Jehovas? Ist Er der König oder der Knecht, ist Er der Mensch oder der Herr, 

d. h. Gott selbst? Was ist Er? Er ist alles! Wahrer 

Mensch, von der Jungfrau Maria geboren, wahrer Gott, vom ewigen Vater gezeugt und geboren, das 

ist der Spross, dargestellt in den vier Lebewesen und in den vier Evangelien. Noch ist jener Tag, von 

dem in Jes. 4, 2 die Rede ist, nicht erschienen. Noch ist unser Herr nicht zur Zierde und zur 

Herrlichkeit und zum Ruhm Seines Volkes. Noch hat man Ihn nicht begehrt, man hat Ihn verachtet, 

man hat das Angesicht vor Ihm verborgen, aber Er wird einmal, wer weiß wie bald, Israels und der 

ganzen Erde Zierde, Ruhm und Herrlichkeit sein. Wisst ihr auch, meine teuren Brüder und 

Schwestern, wer im biblischen Vollsinn der ist, der Israels und aller Nationen Herr und Haupt, Glanz 

und Ruhm ist? Es ist der Christus, der ganze Christus, das Haupt und alle Seine Glieder. Wenn du von 

ganzem Herzen Ihm gehörst, wenn du wirklich völlig Ihm hingegeben bist, indem du allem ändern 

absagtest und Ihm allein dich völlig weihtest, dann bist du in den Augen Gottes ein Glied, ein Teil 

dieses herrlichen Fülle-Christus. Wir werden in der Schrift das plärooma, die Vervollständigung des 

Christus genannt. Er ist das Haupt, und wir sind Seine Glieder. Wer das unter der Zucht des Heiligen 

Geistes aus Gottes untrüglichem Worte zu fassen vermag, dem eröffnen sich ungeahnt weite 

Durchblicke und Fernblicke. Die Israeliten, die in der Drangsal Jakobs nicht getötet werden, werden 

einmal zum Schmuck und zum Stolz des Herrn den Grundstock für das Herrschervolk der Erde bilden. 

Wer weiß, wie nahe diese Zeit ist! Wir aber, die Gemeinde des Leibes Christi, haben höhere 

Aufgaben: wir stehen in Beziehung zum Weltall. Was Israel für die Erde ist, das sind wir für das 

Universum, für das All. Das ist kein Hochmut und kein Wahn, das lehrt die Schrift. Welche gewaltigen 

Linien leuchten dem Glauben hier auf! 

Wir lasen: „Und der Herr wird über jeder Wohnstätte des Berges Zion und über seine 

Versammlungen eine Wolke und einen Rauch schaffen bei Tage und den Glanz eines Flammenfeuers 

bei Nacht." Früher waren Rauch und Feuerglanz nur über der Stiftshütte, der Wohnung Gottes. Hier 

aber, im tausendjährigen Friedensreich, sind sie über jeder Behausung, in der eine jüdische Familie 



8 | 10  

wohnt. Was einst nur bei der Wohnung Gottes der Fall war, ist dann bei allen! Was ist das für ein 

gewaltiges Programm! Welch eine unaussprechlich herrliche Aussicht für Israel! 

Leider sind diese Wahrheiten bei dem Heilsvolk des Herrn kaum bekannt. Ich habe manchem Juden 

schon gesagt, ich sei hinsichtlich seines Hoffnungsgutes ein viel besserer Jude als er, denn ich freue 

mich über die Zukunft seines Volkes mit ganz großer Freude und wisse darüber besser Bescheid als 

er selbst. Dass über jeder Wohnung, jeder Behausung Israels ein Rauchschatten bei Tage und ein 

Glanz flammenden Feuers bei Nacht sein wird, ist ein Hinweis darauf, dass Israel durch große 

Gerichte und Leiden zubereitet wird als Beispiel für alle anderen Wesen und Welten. Feuer ist ein 

Bild für verzehrende Strafe, Reinigung und Läuterung. Lesen wir nur Jes. 5, 24; 2. Mo. 3, 2; 4. Mo. 

21, 4-9; Sach. 13, 9 und viele andere Schriftzusammenhänge, die uns das bestätigen. 

Rauch schattet Qual und Zorn, aber auch Vergänglichkeit ab. Erinnern wir uns etwa an 5. Mo. 29, 

20; Ps. 74, 1; 80, 4; 18, 8; 68, 2 oder lesen wir Ps. 37, 20 u. 

v. a. Stellen nach. Dabei wollen wir aber nie vergessen, dass an ungezählten Stellen der heiligen 

Schriften bezeugt, ja beschworen ist, dass Feuer und Rauch, Fluch und Nacht und Tod einmal ein 

Ende haben werden. Darum schließt auch unsere Jesajastelle vom Rauch der Qual und dem 

flammenden Feuer des Gerichtes mit dem prophetischen Hinweis: „über der ganzen Herrlichkeit 

(nach 2. Kor. 3, 7 u. 9 ist auch der Dienst des Todes und der Verdammnis Herrlichkeit!) wird eine 

Decke sein (chuppah = Schirmdach oder Hochzeits-, Priester- und Königsbaldachin)." Wer solches zu 

fassen vermag, fasse es. Wem es aber nichts sagt und sein Herz nicht anspricht und entzündet, der 

lasse es liegen, bis der Geist es ihm lebendig macht. - 

Die Schau von den vier Lebewesen Löwe, Stier, Mensch und Adler zeigt uns, wie Gott den Adler 

hochschätzt und wie das Köstlichste, das Innerste, das Gottgemäßeste, das Johannesevangelium, 

nicht durch die Majestät des Menschen, sondern durch den fliegenden Adler dargestellt wird. Jesus 

Christus ist der Adler, der zum Himmel steigt. Er ist aber auch der König, der Knecht und der Mensch: 

Er ist eben alles und in allem! 

Der Adler - ein Bild für die Nationen 

Der Adler ist auch, prophetisch gesehen, ein Bild für die Nationen. Da er ja ein Raubvogel ist, benützt 

ihn Gott wie die Nationen, die immer wieder über Israel herfallen. Spricht doch der Herr: „Ich habe 

meinen Knecht gerufen, Nebukadnezar, aus fernen Landen, einen Raubvogel; ich habe ihn gerufen, 

damit er das Gericht an dir ausführt." über dieses Wort und viele ähnliche Zeugnisse gäbe es 

wunderbare Dinge zu berichten. Denken wir nur etwa an die Nation, die Jerusalem zerstört hat, 

Rom. Was aber haben die Römer in ihren Standarten? Einen Adler! Die römischen Adler wurden den 

siegreichen Heeren vorangetragen. Jerusalem war ein Aas geworden, verdorben in seinen Sünden, 

und „wo ein Aas ist, da sammeln sich die Adler", die Geier, die Raubvögel. Nun verstehen wir diese 

Worte, und die Schrift wird uns immer mehr zu einer wunderbaren, in sich geschlossenen, 

unerschöpflichen Einheit. Jedes Wort wird dem Glauben lebendig. 

Der Adler als Bild des Bösen 

Wenn wir noch mehr Zeit hätten, würde ich beweisen - bitte erschreckt nicht! -,' dass der Adler auch 

ein Bild für Satan ist. Manche werden jetzt denken, dass man so etwas nicht sagen dürfe, denn das 

könne doch nicht sein. Wie kann der Adler ein Bild auf Christus und Seine Gemeinde und zugleich 

eine Abschattung des größten Feindes Gottes sein? Ich will das zu erklären versuchen, und wer es 

fassen kann, der fasse es. 



9 | 10  

Der Löwe ist ein Bild für Christus. Ist doch unser Herr der siegreiche Löwe aus Juda. Ist aber nicht 

der Löwe auch ein Bild auf Satan? Gewiss! Er wird doch ein brüllender Löwe genannt, der umhergeht 

und sucht, wen er verschlinge. Und so ist auch der Adler sowohl ein Bild für Christus als auch ein 

Hinweis auf Satan, der wie ein Raubvogel niederstößt auf seine Beute. Wir können eine ganze Anzahl 

solcher Bibelstellen als Beweis der Doppeldeutbarkeit biblischer Symbole im Wort der Wahrheit 

finden. 

Lasst mich in diesem Zusammenhang auf eine wunderbare, selten angeführte und biblisch 

ausgelegte Begebenheit hinweisen. Als Gott mit Abraham einen Bund machte, zerteilte Abraham 

einige Opfertiere und legte sie links und rechts des Weges. Das war eine damalige Gepflogenheit 

unter den Heidenvölkern, die auch von Israel übernommen wurde. Bundesschließende gingen 

zwischen den geteilten Tieren hindurch und beeideten damit, dass ihnen, wenn sie ihre 

Verpflichtungen nicht halten sollten, so geschähe, wie diesen geteilten Tieren. Sie sollten dann 

auseinandergerissen werden. Dieses Hindurchgehen zwischen Opfertieren war der heiligste Schwur, 

den es gab. (Vgl. 1. Mose 15, 7-21 und Jer. 34, 18.. 19!) 

Nun machte Gott mit Abraham einen Bund. Er befahl ihm, die dazugehörigen Tiere zu schlachten. 

Das tat Abraham und legte die beiden Hälften jedes Tieres rechts und links des Weges. Die Sonne 

ging auf und es wurde heiß, immer heißer. Aber Gott zögerte und kam nicht. In großer Spannung 

wartete Abraham. Da kamen die Adler, die gierigen Räuber, um die Äser zu fressen. Sie wollten, 

wenn wir das göttlich so verstehen und schauen dürfen, dass das Opfer nicht zustande komme. 

Satan wollte einen Segensbund zwischen Gott und Abraham verhindern. Zu diesem Zweck sandte 

er Raubvögel, seine Mitarbeiter, die in der Gestalt der Adler kamen. Abraham, dessen heißester 

Wunsch es war, dass Gottes Segensbund mit ihm zustande käme, bewaffnete sich mit einem 

Knüppel und schlug auf die Adler ein. Doch wenn er sie links fortgejagt hatte, hockten sie im 

nächsten Augenblick auf der rechten Seite, um sich der Äser zu bemächtigen. So musste Abraham 

fortwährend hin- und herlaufen, wurde müde, fiel hin und schlief. Lesen wir das zu Hause einmal in 

1. Mo. 15 nach! Als Abraham, ermattet durch seinen Kampf gegen die Raubvögel, fest eingeschlafen 

war, kam Gott, und zwar in der Gestalt eines rauchenden Ofens. Rauch ist nach der Deutung der 

Schrift ein Bild der Qual und der Ofen ein Symbol für das Gericht. Denken wir nur etwa an den 

„eisernen Schmelzofen Ägyptens". Lest einmal alle Stellen über Rauch und Ofen nach! Ihr werdet 

staunen, was euch der Geist Gottes aus der Schrift alles enthüllen wird. Ich erinnere nur an den 

Ofen, in welchem Sadrach, Mesach und Abednego verbrannt werden sollten. 

Gott fuhr also als rauchender Ofen zwischen den Tierhälften hindurch. Dadurch beschwor Er, dass 

Er Seinen Bund halten werde. Wenn Er ihn aber breche, dann wolle Er zerrissen werden, mitten 

entzweibersten. Ist schon mal jemand, der untreu wurde, mitten entzweigeborsten? Jawohl, Judas! 

„Er barst mitten entzwei". 

Gott leistete dem Abraham Seinen Schwur. Abraham aber schlief, erschöpft durch die Abwehr der 

satanischen Angriffe. Darum konnte er nicht zwischen den Opferteilen hindurchgehen, nicht 

schwören. War nun Gott verpflichtet, Seinen Bund zu halten? Gewiss! Er war ja zwischen den 

Tierhälften hindurchgegangen. Abraham aber war durch die Raubvögel, die Gesandten Satans, 

verhindert und in tiefen Schlaf versetzt worden. Wenn nun Gott den Bund hielt und Abraham hielt 

den Bund nicht, war er dann noch gültig? Ja, auch dann. Warum? Weil Abraham nicht aus Absicht, 

sondern vom Feind überwältigt, nicht zwischen den Hälften der Opfertiere hindurchgegangen war. 

Damit war der Bund Gottes eine allein auf Ihn gestellte, nur Ihn verpflichtende Angelegenheit, 

während Abraham, selbst wenn er, bzw. sein Volk, den Treubund brach, nicht getötet werden 



10 | 10  

musste. Versteht ihr jetzt, warum im Galaterbrief geschrieben steht: „Ein Bündnis ist nur für zwei, 

Gott aber ist einer"? 

Vieles wäre noch zu sagen über die Adler als Bild des Bösen und auch als Tilger des Bösen, Denn 

viele Symbole haben Doppelbedeutung. So auch die Bilder für den Christus, die zugleich Seinen 

Gegenspieler abschatten. 

Schluss 

Meine Freunde, ich habe versucht, euch etwas zu sagen über die Adler. Nicht wahr, ihr habt mir 

abgespürt, wie voll mein Herz ist. Aber es soll genügen. Wenn ihr mitnehmt, dass wir, wenn wir in 

Christo sind, auffahren wie die Adler, so habt ihr mich verstanden. Wenn wir geistlicherweise 

wirklich Adler sind, so müssen wir damit rechnen, dass eines Tages alles, was uns auf der Erde lieb 

und wert war, irgendwie zerstört wird und wir nichts mehr haben als das eine, dass wir von Gott 

aufgefangen und in Ihm geborgen werden. Und dann bekommen wir alles auf höherer Ebene wieder 

geschenkt. Jeder junge Adler baut sich wieder sein Nest und erlebt dasselbe später mit seinen 

eigenen Jungen. Was doch in diesen einfachen Begebenheiten für gewaltige Wahrheiten stecken! 

Gott segne uns und schenke es uns, aufzufahren mit Flügeln wie Adler! Dein Alter, mein Bruder und 

meine Schwester, möge sich erneuern wie der Adler! Mögen noch so dunkle Zeiten vor uns liegen, 

uns noch so bange Tage und Nächte bedrohen, ehe wir am Ziele sind, - mit jauchzendem Schrei 

dürfen wir immer wieder im Geist und im Glauben emporsteigen zu Gott und brauchen uns nicht zu 

bücken und zu ducken vor der Macht der Bosheit und Sünde, die über und unter uns, um uns und 

in uns ist. Bald, ja bald werden wir durch die Wolken hindurchstoßen in der Entrückung und bei 

unserm Herrn sein allezeit, sieghaft und glücklich! Das ist unsere Zukunft, dargestellt durch das eine 

Wort „Adler". Gott segne euch! Fahrt auf wie die Adler, verjüngt euch wie die Adler, indem ihr euer 

altes Wesen an dem Christusfelsen zerschlagen lasst, und Gott wird euch wunderbar führen und 

vollenden! Gelobt sei Sein Name! Amen. 

 


