
1 | 5  

Kahal.De 

Autor: Adolf Heller 

Thema: Zucht, Ermahnung und Lehre 

 

 

Der Mensch ist eine Dreiheit. Er besteht aus Geist, Seele und Leib. Die Heiligung unsres Lebens soll 

sich auf jedes dieser drei Teilgebiete erstrecken. Unsre Bewahrung und Vollendung ist aber nicht 

Frucht unsrer Leistungen und Bemühungen, sondern ein Werk des Gottes des Friedens. Er hat uns 

berufen, und Er wird trotz aller Widerstände in uns und um uns all das zum herrlichen Ziele bringen, 

was Er verheißen und begonnen hat (1. Thess. 5, 23 und 24). Die Art und Weise, wie Gott mit uns 

spricht, wie Er uns führt und leitet, ist verschieden. Sie ist nicht nur, entsprechend der Heilsordnung 

und Körperschaft, zu der ein Mensch verordnet und berufen ist, unterschiedlich, sondern passt sich 

auch der Eigenart jedes Einzelnen in wunderbarer Treue und Fürsorge an. Reden doch auch wir mit 

einem verschüchterten, geängstigten Kinde ganz anders als mit einem aufdringlichen, ungezogenen 

Burschen. Während der eine des Trostes und der Liebe bedarf, braucht der andre Ermahnung und 

Warnung. Genau so handelt Gott; nur vermag Er alles in unendlich erhabenerer, heiligerer Weise zu 

tun als wir. Die drei wichtigsten Arten, durch die Er zu uns spricht, sind Zucht, Ermahnung und Lehre. 

Und zwar wendet Er Sich vornehmlich an den irdisch-natürlichen Menschen durch die Zucht, an die 

Seele, das Gefühls-, Empfindung und Willensleben durch die Ermahnung und an den Geist als den 

Träger des Gottesbewusstseins und der Gotteserkenntnis durch die Lehre. Zum besseren 

Verständnis seien die entsprechenden Dingwort- und Zeitwortformen, die wir im griechischen Text 

finden, hier genannt:  

 

paideia (paideuoo) = Erziehung, Zucht, züchtigen; 

nouthesia  (noutheteoo)   =   Ermahnung, Zurechtweisung, in den Sinn reden;  

didachä (didaskoo)  = Lehre, zum inneren Aufleuchten bringen.  

 

Als wichtigstes Mittel Seines Sprechens zu uns hat uns Gott Sein Wort gegeben. Dieses 

unnachahmliche, wunderbare Lebenswort vermag unser Gewissen zu strafen, uns seelisch zu 

erschüttern, uns zu trösten und zu beseligen und in unserm Geist des Vaters und des Sohnes 

ureigenes Leben niederzulegen. Darum schreibt auch Paulus in 2. Tim. 3, 16: „Alle Schrift ist von Gott 

eingegeben und nütze zur Lehre, zur Überführung, zur Zurechtweisung, zur Zucht in der 

Gerechtigkeit." 

Es ist durchaus nicht so, als ob ein Teil der Schriften sich nur zur Warnung und Drohung an eine 

bestimmte Heilskörperschaft wende, während andre Stücke nur Lehre und Erkenntnis zu vermitteln 

hätten. Das wäre keine gottgewollte Schriftteilung, sondern ungeistliche Schriftzerreißung. Der 

Apostel betont, dass „alle Schrift" zur Lehre, zur Zurechtweisung zur Überführung und zur 

Züchtigung in der Gerechtigkeit dient. Das Gesetz vermittelt dem Glaubenden große prophetische 

Heilsgedanken Gottes — denn das Gesetz ist nach Matth. 11, 13 in seinem tiefsten Wesen 

Weissagung! —, und der Epheserbrief wirkt mahnend und warnend auf unser Gewissen. Wo man 

das Lebenswort aus dieser geistorganischen Einheit in menschliche an und für sich noch so richtige 

Lehrmeinungen hineinzuzwängen versucht, muss notwendigerweise Erstarrung folgen. Solange wir 

hier unten wandeln, brauchen wir die Zucht, die Ermahnung und die Lehre der ganzen Schrift. 



2 | 5  

Wenn wir auch durchaus festhalten müssen, dass uns die paulinischen Briefe, sonderlich die 

Füllebriefe, als der Gemeinde des Christusleibes in besonderer Weise gelten, so wäre es doch falsch 

und von gefährlicher Auswirkung, wollten wir uns an der Höhe unsrer Berufung1 berauschen und 

jegliches Verantwortungsbewusstsein und alle Zielstrebigkeit ablehnen. Halten wir darum fest: alle 

Schrift dient zur Lehre, zur Ermahnung und zur Zucht. 

1. Zucht = paideia 

Paideia heißt wörtlich „Knabenführung" und ist nach damaliger Auffassung meist nur 

Körperschulung und äußere Vermittlung von Wissen und Können. Vertrauenswürdige Sklaven — 

Haussklaven nahmen eine viel höhere Stellung ein als Fabrik- und Feldsklaven — waren damit 

beauftragt, die Knaben ihres Herrn zum Unterricht nach dem Gymnasium zu führen. Dort turnten 

die Knaben nackt. Von gymnos = nackt hat das Gymnasium seinen Namen. Von dem Wort paideia = 

Knabenführung ist Pädogogik = Erziehungslehre abgeleitet. 

Zucht ist also, wenn wir so sagen wollen, die Unterstufe göttlicher Erziehungsmethode. Sie liegt 

mehr auf der äußeren Linie und hat es vielfach mit Drohung und Strafe zu tun, wenn auch ihr 

eigentliches, vorerst verborgenes Herrlichkeitsziel durchaus der Vaterliebe Gottes entspricht, wie 

uns in Hebr. 12, 5—8. 11 bezüglich der paideia bezeugt wird. 

Nicht Hass, sondern Liebe veranlasst Gott, zu züchtigen. Darum sagt auch der Auferstandene im 

Sendschreiben an Laodizäa: „Ich überführe und züchtige, so viele Ich liebe." Züchtigung ist nicht eine 

Verurteilung, sondern im Gegenteil ein Mittel, das vor Verurteilung bewahrt! Das ersehen wir klar 

aus 1. Kor. 11, 32, wo Paulus schreibt: „Wir werden vom Herrn gezüchtigt, auf dass wir nicht mit der 

Welt verurteilt werden." 

In dem ergreifenden Selbstzeugnis des Apostels über die Art seines Dienstes und der 

Wechselbeziehung zwischen irdischem und geistlichem Ergehen sagt er in 2. Kor. 4, 9, dass er ein 

Gezüchtigter, aber nicht zu Tode Gebrachter ist. Die Geißelungen, die nach den damaligen 

Rechtsgepflogenheiten Gefangene erdulden mussten, waren manchmal so scharf und grausam, 

dass die Gepeitschten daran starben. 

Züchtigung oder Erziehung führt uns dahin, dass wir auf den wiederkommenden Herrn warten und 

dadurch befähigt werden, die weltlichen Lüste zu verleugnen und in dem jetzigen Zeitlauf besonnen, 

gerecht und gottselig zu leben (Tit. 2, 12. 13). Selbst wenn diese Zucht kraft apostolischer Vollmacht 

von Satan ausgeführt wird, so besteht doch ihr Ziel keineswegs in endloser Qual, sondern vielmehr 

darin, dass die davon Betroffenen das Lästern verlernen (1. Tim. 1, 20) und schließlich errettet 

werden (1. Kor. 5, 5). 

2.  Ermahnung = nouthesia 

Eine „Ermahnung zum Herrn" fällt meist nur da auf fruchtbaren Boden, wo Erziehung und Zucht die 

notwendigen Vorbedingungen geschaffen haben. Darum schreibt Paulus in Eph. 6, 4: „Ihr Väter, 

reizet eure Kinder nicht zum Zorn, sondern ziehet sie auf in der Zucht und Ermahnung des Herrn." 

Ein Kind, das nicht in elterlicher und häuslicher Zucht steht, wird der Ermahnung des Herrn keine 

Folge leisten, wird nicht zum „Gehorsam des Glaubens" kommen. Menschlich gesprochen wird nur 

das Kind, das den Eltern gehorchen lernt, auch dem Herrn gehorsam werden, wenn es Seinen Ruf 

im Herzen vernimmt. 

Das Erwähnen oder In-den-Sinn-hinein-Reden spielt eine wichtige Rolle in der Art der 

Schriftbetrachtung und im gegenseitigen Bruderdienst. Wenn Paulus z. B. von Israels Geschichte 

redet, so sagt er nicht, das alles gehe uns eigentlich nichts an, da wir als Leib oder Körper des Christus 



3 | 5  

auf einer viel herrlicheren Stufe der Berufung stehen, sondern er schreibt ausdrücklich: „Diese Dinge 

aber sind als Vorbilder für uns geschehen, dass wir nicht nach bösen Dingen gelüsten, gleichwie jene 

gelüsteten . . . Alle diese Dinge aber widerfuhren jenen als Vorbilder und sind geschrieben worden 

zu unsrer Ermahnung (nouthesia)" (1. Kor. 10, 6. 11 b). 

Eine wichtige apostolische Anweisung finden wir in Tit. 3, 10. Dort ist die Rede davon, wie man sich 

einem sektiererischen oder ketzerischen Menschen gegenüber verhalten soll. Ein- oder zweimal soll 

man ihn ermahnen, ihm in den Sinn reden, dann aber abweisen. Die Befolgung dieses klaren 

apostolischen Wortes könnte viel unnötigen Lärm, manche überflüssige Mühe im Verkehr unter 

„Frommen" ersparen. Nicht Lehre tut solchen Leuten not, sondern Ermahnung. Mit Bibelworten und 

Schriftwahrheiten kann man solchen religiösen Fanatikern und biblisch entgleisten Phantasten nicht 

beikommen. Man muss versuchen, ihre grundsätzliche Einstellung zu ändern. Ihr religiöses System, 

für das sie eifern, ist meist ihr Götze. 

Drei Jahre lang hat Paulus in Ephesus Tag und Nacht einem jeden mit Tränen in den Sinn geredet, 

wie er in Apg. 20, 31 bezeugt, und den Römern schreibt er, dass er überzeugt sei, dass sie sich den 

wichtigen Dienst gegenseitiger Ermahnung tun (15, 14). In Kol. l, 28 zeigt der Apostel, in welcher 

Weise er Christus verkündigt. Er nennt drei Stufen: 

a) wir ermahnen jeden Menschen; 

b) wir lehren jeden Menschen in aller Weisheit; 

c) wir stellen jeden Menschen vollkommen in Christo dar. 

Das alles vollzieht sich aber nicht von selbst, geschieht nicht spielend oder automatisch, sondern 

dazu ist mühevoller Kampf, angestrengtes Ringen notwendig, wie aus dem folgenden Vers 

unzweideutig hervorgeht. Wie wichtig und verantwortungsvoll ist doch der Dienst solcher 

Ermahnung, und wie wenig wird er mit so selbstloser Liebe und brennendem Herzen getan, wie 

einst durch Paulus! 

Lehren und ermahnen sollen wir uns gegenseitig durch das reichlich unter uns wohnende Wort des 

Christus (Kol. 3, 16), und die Thessalonicher werden aufgefordert, diejenigen zu erkennen, die da 

arbeiten, vorstehen und den Dienst der Ermahnung tun, um sie über die Maßen in Liebe zu achten. 

Es gab damals keine festen „Ämter" innerhalb der Ortsgemeinden, sondern charismatische Dienste, 

wo jeder das tat, wozu der Geist ihn befähigte und drängte. Wo freilich der Geist Gottes keinen 

Raum und keine Wirkungsmöglichkeit mehr hat, da muss man organisierte Ämter errichten, damit 

das Erbe geisterfüllter Väter nicht auseinander fällt. Vielleicht wird auch in diesem Stück in der 

Gemeinde das Ende zum Anfang zurückkehren. 

Noch ein letztes Wort, das von dem Ermahnen handelt, sei genannt: 2. Thess. 3, 15. Dort wird von 

solchen gesprochen, die dem apostolischen Briefwort nicht gehorchen. Mit ihnen soll der 

brüderliche Umgang abgebrochen werden, damit sie sich schämen möchten; doch sollen sie nicht 

als Feinde betrachtet werden, sondern man soll ihnen als Brüdern in den Sinn reden, sie ermahnen, 

ihnen zum Herzen sprechen. 

3. Lehre = didachä 

Wir sahen, dass es die Zucht mehr mit dem äußeren Menschen, mit Leib und Seele zu tun hat, 

während die Ermahnung eher auf seelisch-geistiger Ebene liegt. Ein störrisches Kind muss man 

züchtigen, aber einem denkenden Jüngling kann man ins Herz und Gewissen reden. 



4 | 5  

Auf noch höherer Stufe steht die Lehre. Sie wendet sich an den Geist des Menschen, ist also nichts 

für einen Fleischlichen oder Seelischen. Lehrdienst ist ausgesprochen geistig-geistliche Arbeit und 

hat es in erster Linie nicht mit den Bedürfnissen des Geschöpfes, sondern mit den Plänen und Zielen, 

dem Wesen und Charakter Gottes zu tun. Ein Kind kann man züchtigen und ermahnen, aber einen 

Menschen in Christo vermag .man zu lehren, denn er ist befähigt, ewige Wahrheiten zum Lobe 

Gottes geistlich zu fassen. 

Didachä bzw. didaskoo = lehren sind von einem Wurzelwort abgeleitet, das etwa soviel bedeutet 

wie „innerlich zum Aufleuchten bringen". Wahrer Lehrdienst lässt göttlich-geistliche Wahrheiten 

zum lichtbringenden, umgestaltenden, inneren Lebensbesitz werden. Niemals vermittelt Lehre nur 

äußeres Wissen. Ein bloß verstandesmäßiges Erkennen führt meist zur religiösen Rechthaberei, zum 

Pharisäismus, wovor uns der Vater in Gnaden bewahren möge. Für das Erfassen geistlicher 

Wahrheiten ist Joh. 7, 14—17 von Wichtigkeit. Dort wundern sich die Juden über den Lehrdienst des 

Herrn, der doch nach menschlicher Auffassung ein Laie und Nichttheologe war. Jesus gibt ihnen die 

Antwort: „Wenn jemand Seinen (d. i. Gottes) Willen tun will, so wird er von der Lehre wissen, ob sie 

aus Gott ist oder ob Ich aus Mir Selbst rede." Nicht ein scharfer Verstand entscheidet über die 

Annahme des Evangeliums, sondern das innere Aufgeschlossensein für die Wahrheit, die aufrichtige 

Herzensbereitschaft, den Willen Gottes unbedingt zu kennen und zu tun. Dass diese innere 

Einstellung nicht unser eigenes Verdienst, sondern vielmehr ein Werk des Geistes Gottes ist, braucht 

nur erwähnt zu werden. 

Gott gibt Licht und Klarheit; aber — jede göttliche Wahrheit hat ja, solange wir hienieden im Fleische 

wandeln, auch eine menschliche Seite! — es ist unsere Sache, uns diesem Licht in willigem 

Glaubensgehorsam zu öffnen und uns von ihm durchleuchten und durchrichten zu lassen. Dann erst 

kommt es zum. inneren erlösenden und beglückenden Aufleuchten göttlicher Lehrwahrheiten. Dass 

das Lehrbild der Gemeinde durchaus nicht nebensächlich und bedeutungslos ist, wie man oft 

behaupten hört, ersehen wir aus Römer 6, 17. Dort schreibt der Nationenapostel: „Gott aber sei 

Dank, dass ihr Sklaven der Sünde wäret, aber von Herzen gehorsam geworden seid dem Bilde der 

Lehre, welchem ihr übergeben (oder in welchem ihr unterwiesen) worden seid." Wir sind einem 

bestimmten Lehrbild übergeben worden, haben eine ganz besondere Christusunterweisung 

erfahren: wir kennen Ihn als den Verherrlichten, zur Rechten Gottes des Vaters Erhöhten, als unsern 

Herrn und unser Haupt. Christus der König, Christus der Richter, Christus das Haupt, — das sind, 

obgleich wir es immer mit dem nämlichen Herrn zu tun haben, lauter verschiedene „Lehrbilder". 

Denn Er ist hinsichtlich Israels der jetzt noch verworfene König Seines Reiches, ist ferner der 

gefürchtete Richter über die Dämonen, aber das geliebte und ersehnte Haupt Seiner Gemeinde. Es 

ist darum für unsern Wandel und unser Zeugnis, unsere Zubereitung und unsern Dienst in dem 

gegenwärtigen und den zukünftigen Äonen von Wichtigkeit, welchem Bild der Lehre wir glauben 

und gehorchen. 

Obgleich der Lehrdienst die tiefste und heiligste Quelle unsrer Gotteserkenntnis ist, soll er doch nicht 

allein und beherrschend sein. Paulus hat auch in seinen herrlichsten Fülle- und Vollendungsbriefen 

niemals nur einseitig gelehrt, sondern immer und überall ermahnt und ermuntert, gewarnt und 

getröstet. Jede Überbetonung bewirkt ein Zerrbild, das irgendwie in Verkümmerung und Entartung 

führen kann. Den Korinthern gab der Apostel die Anweisung: „Wenn ihr zusammenkommet, so hat 

ein jeder von euch einen Psalm, hat eine Lehre, hat eine Sprache, hat eine Offenbarung, hat eine 

Auslegung; alles geschehe zur Erbauung." Nicht hat einer alles, wie das meist in organisierten, mit 

Beamten versehenen christlichen Kreisen erwartet wird, sondern jeder hat etwas. Und unter den 

fünf Stücken, die alle zur Erbauung dienen sollen, wird auch die Lehre genannt (1. Kor. 14, 26). 



5 | 5  

Ein gottverordneter Lehrer hat die „Milch der Elemente des Anfangs der Aussprüche Gottes" nicht 

mehr zum alleinigen Inhalt seines Dienstes (Hebr. 5, 12), ihm sind Buße, Glaube, Taufe, 

Handauflegung, Totenauferstehung und äonisches Gericht nur Grundwahrheiten, von denen er 

fortfährt zum „vollen Wuchs" (Hebr. 6, 1. 2). 

Paulus hat verkündigt und gelehrt (Apg. 20, 20), gelehrt und evangelisiert (Apg. 15, 35). Denn Zucht, 

Ermahnung und Lehre sind in der Praxis nicht scharf geschieden und streng getrennt, so dass ein 

Mensch bis zu einem gewissen Zeitpunkt nur unter der Zucht und dann nur unter der Ermahnung 

stünde, um dann nur noch des Lehrdienstes zu bedürfen. In Wirklichkeit laufen die drei Arten des 

Dienstes nebeneinander, miteinander und ineinander. Das eine unterstützt, befruchtet und 

ermöglicht das andere. Je nach dem Wirken des Geistes Gottes einerseits und unserer Treue 

andrerseits herrscht einmal das eine und ein andermal das andere vor. 

So finden wir auch in der Schrift, dass jedes Lehrschreiben zugleich ein Ermahnungsschreiben ist, 

und dass jede Aufmunterung oder Warnung zugleich herrliche Offenbarungen göttlicher Lehren 

enthält. Wir sind zu leicht geneigt, in ein starres Schema zu fallen und das wunderbare Lebenswort 

in ein totes Dogmenbuch zu verwandeln. 

Einem Weibe ist nicht erlaubt, zu lehren (1. Tim. 2, 12). Das hebt aber gar nicht die Möglichkeit auf, 

dass sie unter gegebenen Verhältnissen und Voraussetzungen ermahnen, trösten und ermuntern 

darf. 

Timotheus soll gebieten und lehren, dass Gott ein Erretter aller Menschen ist, besonders der 

Gläubigen (1. Tim. 4, 10. 11). Aus Unkenntnis oder Furcht suchen aber viele diese herrliche Wahrheit 

zu bekämpfen oder zu verschweigen. Wem soll man hier folgen: dem Willen Gottes oder der 

Meinung der Menschen? Paulinisches Lehrgut ist ohne Zweifel nicht Allerweltsmarktware. Schreibt 

er doch an seinen geistlichen Sohn: „Was du von mir . . . gehört hast, das vertraue treuen Leuten an, 

welche tüchtig sein werden, auch andre zu lehren" (2. Tim. 2, 2). Vier Generationen umspannt dieses 

Wort: Paulus, Timotheus, treue Menschen und andre, die von diesen gelehrt, unterwiesen oder 

eingeweiht werden. Wie sehr ist es doch dem Apostel darum zu tun, dass sein köstliches, ihm vom 

Erhöhten anvertrautes Lehrgut nicht verloren gehe oder vernachlässigt werde, sondern unter denen 

weitergegeben werde, die von Gott dazu verordnet und berufen sind! 

Zucht, Ermahnung und Lehre — drei wichtige Wege und Methoden in der Zubereitung der 

Gemeinde! Wir möchten es lernen, aus dankbarem Herzen zu allen Liebesführungen Gottes, auch 

wenn sie Gerichtswege zu sein scheinen, „ja, Vater!" zu sagen, damit Er auf alle Art und Weise, wie 

es Ihm gefällt und wie wir verdrehtes und verkehrtes Geschlecht es brauchen und bedürfen, zu 

Seinem herrlichen Ziele der Vollendung mit uns und aller Schöpfung komme! 

 


