
1 | 5  

Kahal.De 

Autor: Karl Merz 

Thema: Von den Engeln. 

 

Es war im ersten Weltkrieg gewesen. Da sagte eines Tages der damals bekannte und bald darauf 

heimgegangene Verlagsbuchhändler Immanuel Közle zu mir: „Bruder Merz, wir müssen mit einer 

zunehmenden Diabolisierung der Menschen rechnen." Er hat recht gehabt; die folgenden Zeiten 

bewiesen es. Auf derselben Linie liegt, was Karl Heim in seiner Selbstbiographie sagt. Das letzte 

Kapitel trägt die Überschrift: „Rückschau und Ausblick am Lebensabend". Heim wirft darin die Frage 

auf, wer bei dem geistigen Ringen unserer Tage den Sieg gewinnen werde, der dialektische 

Materialismus oder etwa der Kapitalismus. 

Die Antwort, die er gibt, lautet überraschenderweise, dass er weder dem einen noch dem andern 

zuteil werden würde, sondern dem Okkultismus. Dann begründet er seine Schau mit Beispielen, bei 

denen es einem kalt und warm über den Rücken laufen kann. 

Er wird, so scheint es, recht bekommen. Unwillkürlich drängt sich uns da der Vergleich mit den 

Erdentagen Jesu auf. In den Evangelien, die davon berichten, ist viel von Besessenheit und 

Besessenen die Rede. Satan hat gewusst, dass es jetzt um seine Macht geht. Darum wirft er alle 

Kräfte in den Kampf. Am Ende der gegenwärtigen Weltzeit wird sich dies wiederholen. 

Während es damals noch mehr ein geistiges Ringen war, wird Satan jetzt auch praktisch von seinem 

Thron gestoßen. Da mag es nicht unangebracht sein, dass wir uns mit diesen Mächten beschäftigen. 

Uns geht es dabei allerdings nicht so sehr um das, was die Sadduzäer und Pharisäer alter und neuer 

Zeit darüber sagen, sondern um die Tatsachen und Aussagen, die in der Schrift berichtet werden. 

Von ihr geführt und unterrichtet, wollen wir einen Blick in die unsichtbare Welt hinein tun. Dabei 

wenden wir unseren Blick weniger der dunklen als mehr der lichten Seite zu. 

Wie wir wissen, hat das Wort „Engel" im Grundtext zunächst die Bedeutung von „Boten". Dies kann 

ein Mensch von Fleisch und Blut, dies kann aber auch ein Geistwesen sein. Ob in dem einzelnen Fall 

das eine oder das andere in Frage kommt, muss jeweils der Zusammenhang ergeben. 

Erschaffung und erstes Auftreten 

Über ihre Erschaffung wird uns so gut wie nichts gesagt. Ihr Dasein wird in der Schrift vorausgesetzt. 

Zum erstenmal lesen wir von einem Engel in 1. Mose 3, 1. Da ist allerdings von einer Schlange die 

Rede. Nun wissen wir zwar, dass z.B. in der Geschichte Bileams auch eine Eselin spricht. Ähnliches 

berichtet Justinus Kerner in der „Seherin von Prevorst". Da reden Pferde. In allen diesen Fällen aber 

stehen wir unter dem Eindruck, dass solche Tiere von einer fremden Macht ge- und missbraucht 

werden. Auf jeden Fall trifft es auf die Schlange im Paradies zu. Hinter ihr stand Satan. Dies geht 

unzweideutig aus anderen Stellen der Schrift hervor; man denke nur an Offb. 20, 2. Im übrigen mag 

hier erwähnt werden, was Jakob Kroeker dazu sagt. Er hält dafür, dass die Schlange das 

intelligenteste unter den Tieren gewesen sein werde. Sie habe von Natur einen aufrechten Gang 

gehabt. Beweis dafür ist ihm, dass sie zur Strafe für ihre Hingabe an den Feind Gottes jetzt auf dem 

Bauch kriechen müsse. Dann lesen wir im gleichen Kapitel, nämlich 1. Mose 3, von einem Cherub 

mit dem bloßen hauenden Schwert. Die Jubiläums-Bibel erklärt ihn so: „Cherubim, die heiligen 

Thronwächter Gottes, müssen das verscherzte Paradies bewahren." 

Hier also handelt es sich um einen treugebliebenen Engel, wahrscheinlich sogar Engel f ü r s t e n . 



2 | 5  

Wir halten fest: Näheres über die Erschaffung der Engel ist uns in der Schrift nicht gesagt. Vielleicht 

aber kommt Milton in seinem „Verlorenen Paradies" der Wahrheit nahe. Wir nehmen die 

Vorstellungen einiger Brüder sowie unsere eigenen Gedanken hinzu und möchten so sagen: Es 

scheint, als ob Satan ein Engelfürst gewesen wäre, der die Provinz Erde in Gottes Universum zu 

verwalten gehabt hätte. Offenbar genügte ihm dies aber nicht. Er neidete dem Sohne Gottes seine 

höhere Stellung. 

Ja, er wollte „sein wie Gott". Eines Tages zettelte er eine Empörung gegen Gott und dessen Sohn an. 

Sie wurde jedoch niedergeschlagen. Dadurch entstand auf der Erde ein Chaos. Sie wurde ein 

„Tohuwabohu". Ursprünglich war sie dies nicht gewesen. Das geht deutlich aus Jes. 45, 18 hervor. 

Die Elbf. Bibel übersetzt: „Nicht als eine Öde hat Er sie erschaffen" und bemerkt in einer Fußnote zu 

„Öde": „. .. dasselbe Wort wie in 1. Mose l, 2". Satan gelang es offenbar, in die Empörung einen Teil 

der Engel hineinzuziehen. Diese hielten es auch nach dem Sturz weiter mit Satan. Wir nennen sie 

Dämonen. 'Seitdem gibt es also gute und böse Engel. (Manche Brüder sehen in dem „Morgenstern" 

= Lucifer von Jes. 14 den Satan. Vielleicht ist diese Stelle aber doch nicht beweiskräftig genug.) 

Gefallene Engel 

Dann begegnen uns in 1. Mose 6 wieder gefallene Engel. Luther spricht von „Kindern Gottes" und 

„Töchtern der Menschen" und versteht unter den Kindern Gottes die Nachkommen Seths und unter 

den Töchtern der Menschen die Nachkommen Satans. Doch hier können wir der Jub.-Bibel nicht 

folgen. Zunächst weisen wir darauf hin, dass es nicht eigentlich „Kinder", sondern „Söhne" Gottes 

heißt. Wer unter diesen Söhnen Gottes zu verstehen ist, erfahren wir aus Hiob l, 6 und Hiob 38, 4/7. 

Auch dort ist die Rede von „Söhnen" Gottes. Der Zusammenhang zeigt jedoch, dass es sich da um 

Engel handelt. – Wir wissen, dass 1. Mose 6, 1-4 eine „dunkle" Stelle ist. Ob aber nicht schon die 

alten Griechen etwas von diesen Dingen geahnt haben? Wir denken an ihre Heroengeschichten. Zu 

beachten ist ferner, was Fritz Binde in seiner Broschüre „Spiritismus" schreibt. Er geht von jener 

Lehre der Dämonen aus, die verbieten, ehelich zu werden (1. Tim. 4, 1-3), und sagt dann: „.. . Da 

nun viele Menschen nicht den wirklich für sie bestimmten Mann oder die für sie bestimmte Frau in 

diesem Leben bekommen, so haben sie also ihren wirklichen Gatten oder Gattin drüben zu 

erwarten. Und was liegt nun näher, als dass jene himmlischen Geliebten ihren noch irdischen 

Geliebten sich schon jetzt offenbaren und mit ihnen in Verkehr treten möchten! Merkt der Leser 

bereits, worauf die Sache hinausläuft? Nun eben auf die Wiederholung jenes Verkehrs der Dämonen 

mit den Töchtern der Erde, wie es 1. Mose 6, 1/6 angedeutet ist. Die Dämonen erscheinen in 

Menschengestalt, und tatsächlich macht man in Amerika in spiritistisch-spiritualistischen Kreisen 

längst kein Hehl mehr aus den Engelsehen." (Ob nicht so auch der Mensch der Sünde gezeugt wird? 

Paulus spricht von einem solchen in 2. Thess. 2.) 

Wenn wir die Geschichte der Engel weiter verfolgen, dann kommen wir zu dem Engel in 1. Mose 16, 

7. 10. 11, der sich der Hagar annimmt. -Unter den drei Männern, die bei Abraham im Hain Mamre 

eingekehrt sind, sind gewiss zwei davon Engel gewesen. Bei dem dritten scheint es sich um den 

Herrn, oder sagen wir es jetzt einmal so: um Jahve-Jesus gehandelt zu haben. - Engel sind es wieder, 

die Lot auf den Untergang von Sodom vorbereiten und ihn retten wollen. 

Wir brechen hier ab. All die Stellen anzuführen, die uns von den Engeln künden, ist hier unmöglich. 

Wir wollten durch einen flüchtigen Überblick nur darauf hinweisen, dass es Engel gab (und gibt). 

Lediglich daran sei noch erinnert, dass viel von Engeln die Rede ist bei der Ankündigung und der 

Geburt Jesu, in Seinem Leben, bei Seinem Sterben und Auferstehen, bei Seiner Himmelfahrt und 

Seiner Wiederkunft. Bei der letzteren denken wir nicht zuletzt auch an die Rolle, die Engel in der 

„Offenbarung Jesu Christi" spielen.  



3 | 5  

 

Natur der Engel 

Im Blick auf die Natur der Engel sagten wir schon, dass es sich bei ihnen um körperlose Wesen 

handelt, was indes nicht ausschließt, dass sie sich materialisieren können. Im Unterschied von den 

Menschen bilden sie keine Familien; wir denken da an Lukas 20, 34/35. Sie können also ihre guten 

oder schlechten Eigenschaften nicht vererben. Jeder Engel ist ein Individuum für sich. Doch können 

sie sich in Gruppen zusammenschließen. Gemeinsam mit den Menschen haben sie aber, dass jeder 

mit einem freien Willen ausgestattet ist. So wenig wie die Menschen zwingt Gott die Engel, Ihm treu 

zu bleiben. Sie können sich auch gegen Ihn entscheiden. Dies hat offenbar ein Teil von ihnen getan. 

Davon lesen wir Judas 6. Danach haben Engel ihre Behausung (Menge: „Herrschaftsgebiet") 

verlassen. Zur Strafe dafür werden sie mit ewigen Banden der Finsternis für den großen Gerichtstag 

Gottes aufbewahrt. Ganz ähnlich äußert sich Petrus in seinem 2. Brief, Kap. 2, 4. Dies schließt aber 

nicht aus, dass sie sich von da aus und bis dahin noch betätigen können. Paulus spricht in Eph. 6, 12 

von Gewalten, die in der Finsternis dieser Welt herrschen, von den bösen Geistern unter dem 

Himmel, mit denen wir zu kämpfen haben. - Doch braucht uns vor ihnen nicht bange zu sein. 

Johannes sagt in seinem 1. Brief, Kap. 4, 4, dass der, der mit uns sei, größer sei als der, der in der 

Welt sei, also Satan und die Dämonen. Fritz Binde sagte einmal: „Der Mensch ist mächtig, Satan ist 

übermächtig, aber Gott ist allmächtig." 

 

Erscheinung von Engeln 

Über das Auftreten oder die Erscheinung der Engel lesen wir in der Schrift mancherlei. Die Engel, die 

z. B. bei Abraham eingekehrt sind oder die zu Lot gekommen sind, erwecken den Eindruck von 

Menschen. Nur ihre lichte Gestalt besagt, dass sie aus der Himmelswelt stammen. Dem Cornelius 
erscheint nach Apg. 10, 3 ein Engel im Gesicht. Dasselbe erfährt Paulus auf seiner Fahrt nach Rom 

(Apg. 27, 23). Im Traum sah Paulus jenen Mazedonier, der ihn bat, doch zu ihnen zu kommen. Die 

Engel können sich, wie wir oben sagten, materialisieren. Sie passen sich, wo es nötig ist, den 

Umständen an. Ein Beispiel aus dem Leben mag dies veranschaulichen. So erzählte ein Bruder von 

dem, was er auf einer Fahrt von Basel nach Freiburg erlebte. Er wollte in einen bestimmten Wagen 

einsteigen, wurde aber von einem Schaffner daran gehindert. Dieser bat ihn, in einem anderen 

Wagen Platz zu nehmen. Unterwegs gab es ein Eisenbahnunglück. Der Wagen, in den unser Bruder 

zuerst einsteigen wollte, wurde zertrümmert. Nur weil er dem Rat des Schaffners folgte, blieb er am 

Leben. Er wollte diesem nachher danken. Merkwürdigerweise wusste aber niemand von der 

Zugleitung von einem solchen Schaffner. Der Bruder erklärte sich's so, dass ein Engel sich in einen 

Schaffner „verkleidet" und ihn so gerettet habe. Es ließen sich da noch viele Beispiele dieser Art 

anführen, doch würde das zu weit führen. 

Auf der „anderen" Seite geschieht ähnliches. Da ist viel die Rede von Gesichten und Träumen, in 

denen der Herr oder ein Engel im Traum oder Gesicht erschienen sei. Wir haben nicht das Recht zu 

sagen, dass der Herr das heute nicht mehr gebe. Doch gibt es zu denken, was ein Führer der 

Pfingstbewegung einmal sagte, dass nämlich 99 %>. von diesen Dingen menschlichen oder 

satanischen Ursprungs seien. Auch kennen wir alle das Wort des Paulus, wonach Satan sich 

gelegentlich in einen Engel des Lichts verstellt. Die Regel wird die sein, dass der Herr sich durch Sein 

Wort offenbart. Was daneben herläuft, müssen wir mit Vorsicht betrachten, und was darüber 

hinausgeht, trotz des frommen oder geistlichen Scheines ablehnen. „Meidet das Böse in jeglicher 

Gestalt." Diese Worte des Paulus in 1. Thess. 5 gilt es zu beachten. O, dass der Herr uns doch mehr 

den Geist der Prüfung schenkte!1)  



4 | 5  

 

Gliederung der Engelwelt 

Die Schrift spricht oft von Heerscharen der Engel. Ihre Zahl ist also groß. Denselben Eindruck 

gewinnen wir, wenn wir an Matth. 26, 53 denken. Nach diesem Wort brauchte der Herr Seinen Vater 

nur zu bitten, und Er würde Ihm mehr denn 12 Legionen Engel senden. (Eine Legion ist eine 

militärische Einheit und umfasste damals 5-6000 Mann.) Die größte Zahl aber, die in der Schrift 

überhaupt vorkommt, bezieht sich auf die Engel. Sie steht in Offb. 5, 11 und spricht von 

„Zehntausenden mal Zehntausenden und Tausenden mal Tausenden" (Elbf.). Man hat versucht, das 

auszurechnen, und ist auf 200 Millionen gekommen. 

Aber man kann diese Zahl eigentlich nicht ausrechnen; denn wir wissen nicht, an wie viele 

Zehntausende mal Zehntausende und wie viele Tausende mal Tausende (beide Male die Mehrzahl) 

gedacht ist. 

Die Engel stellen nicht einen regellosen Haufen dar. Sie weisen vielmehr eine reiche Gliederung auf. 

So gibt es Engel f ü r s t e n . Als solcher wird Michael in Daniel 12, l bezeichnet. Zwei Kapitel vorher, 

nämlich Daniel 10, ist die Rede von einem Fürsten im Perserland und von einem solchen in 

Griechenland. Es unterliegt nach dem Zusammenhang keinem Zweifel, dass es sich beide Male um 

Engelfürsten handelt, über ihnen scheint ein Engel zu stehen, den wir vielleicht allgemein als den 

„guten Geist" in der Völkerwelt sehen dürfen. Zu den Engelfürsten gehört zweifellos auch Gabriel, 

der in der Geburtsgeschichte des Johannes und Jesu vorkommt. Weiter lesen wir von Cherubim und 

Seraphim: alles Engel in höheren „Rängen". Ihnen unterstehen offenbar die mittleren und unteren 

Engel. Aber auch die letzteren stellen eine imposante Erscheinung dar. Wir dürfen und wollen darum 

nie von „Engelein" sprechen. Sie sind allesamt Helden. (So reich, wie die Gliederung in der Lichtswelt 

ist, scheint auch die Gliederung in der Finsterniswelt zu sein. Wir schließen dies aus Eph. 6, 12 und 

anderen Stellen. Jakob Kroeker gab einmal der Meinung Ausdruck, dass es Engel gebe, die etwa das 

„Referat" der Unzucht, andere der Trunksucht usw. unter sich hätten.1) 

 

Aufgaben der Engel 

Die Aufgaben der Engel sind mannigfaltig. Nach der „Offenbarung Jesu Christi", dem letzten 

Bibelbuch, gibt es einen Engel über das Wasser und einen Engel über die Winde. Ob sie über das 

Wasser auch im Sinne von Flutkatastrophen und über die Winde etwa auch im Sinne von 

Geistesströmungen zu entscheiden haben? Freilich wird dies erst nach einem genehmigten 

Vorschlag im himmlischen Ministerium geschehen dürfen, Dass es so etwas gibt, geht aus 1. Kon. 

22, Daniel 4, 14, auch Hiob l hervor. - Was die Aufgaben der Engel betrifft, so ist am bekanntesten 

wohl das Wort Jesu aus Matth. 18, 10, wonach die Kinder einen Engel (wir sagen gern: Schutzengel) 

haben. Auf der gleichen Linie liegt Hebr. l, 14: „Sind die Engel nicht allzumal dienstbare Geister, 

ausgesandt zum Dienste derer, die die Seligkeit ererben sollen?" Wieder müssen wir sagen, hierfür 

Beispiele anzugeben, ist nicht möglich, weil es deren zu viele gibt, und zwar gut bezeugte, 

glaubwürdige. Wir wissen, dass etwa das, was uns von Oberlin überliefert ist, wie dieser noch 9 

Jahre lang mit seiner Frau nach deren Tod verkehrt habe, von manchen Brüdern abgelehnt wird als 

Täuschung oder Teufelsbetrug. Wir können dem nicht zustimmen. Wir fürchten, dass die 

Tatsächlichkeit einer solchen Erscheinung und Verbindung bestritten wird, um das System zu retten. 

- Nicht vergessen wollen wir Lukas 15, 10, wo gesagt wird, dass die Engel im Himmel sich über jeden 

Sünder freuen, der Buße tut. Dazu gehört auch Hebr. 12, l, wo gesagt ist, dass eine Wolke von Zeugen 

uns umgebe. Diese Zeugen können ja nach dem Zusammenhang nur in den Männern und Frauen 



5 | 5  

gesehen werden, von denen in dem Kapitel vorher die Rede ist, Beide Stellen aber bezeugen, dass 

sowohl Engel wie unsere Heimgegangenen an unserem äußeren und inneren Erleben teilnehmen. 

Dabei schauen sie nicht nur zu, sondern greifen ein und helfen mit, wo der Herr es für gut und nötig 

hält. Denn Ihm stehen sie zur Verfügung. 

 

Der Leib Christi und die Engel 

Wir kommen zu der letzten und für uns im Augenblick vielleicht wichtigsten Frage, nämlich ob das, 

was von den Engeln gesagt ist, nur für die jüdische Haushaltung oder auch für die Glieder des Leibes 

Jesu Christi gelte. Wir geben gern zu, dass der Umgang der Leibesglieder mit ihrem Haupte 

unmittelbarer ist, als es bei dem Volk der Wahl möglich war. Ganz brauchen und wollen aber auch 

wir nicht auf die Engel verzichten. Wir haben im Laufe unserer Darlegungen wiederholt gezeigt, dass 

Engel auch im Leben etwa eines Paulus vorkommen. Wir fügen dem noch drei Stellen hinzu. Die eine 

findet sich in 1. Kor, 4, 9. Danach sind die Gläubigen ein Schauspiel der Welt und den Engeln. Sie 

bilden gleichsam die Zuschauer in dem Theater, in dem wir spielen. Sie beurteilen uns. Die andere 

findet sich in 1. Kor. 11, 10. Danach sind die Engel unsichtbare Teilnehmer in unseren 

Versammlungen, Oft werden sie ihr Angesicht verhüllen müssen, wenn sie den „Aufzug" besonders 

der weiblichen Glieder sehen. Zuletzt weisen wir noch auf 1. Tim. 5, 21 hin. Dort bezeugt Paulus in 

geradezu feierlicher Weise dem Timotheus „vor Gott und dem Herrn Jesus Christus und Seinen 

auserwählten Engeln", dass es gelte, den Dienst ohne Gutdünken und Gunst so zu tun, wie er, also 

Paulus, es angeordnet habe. 

Ein in unseren Tagen viel genannter und mit Recht hochgeschätzter Bruder fragte mich vor Jahren 

einmal, ob ich schon einen Engel gesehen hätte. Als ich ihm diese Frage verneinen musste, sagte er 

fast inbrünstig: „Wie schön müsste es doch sein, einem Engel zu begegnen!" Ich gestehe, dass ich 
auch heute nicht etwa ein starkes Verlangen habe, einen Engel zu sehen. Ich möchte vielmehr J e s 

u m immer besser kennenlernen. Auf den Dienst der Engel und, wenn es sein dürfte, auf ihre 

sichtbare Gegenwart möchte ich trotzdem nicht grundsätzlich verzichten. 

Wenn ich recht sehe, dann droht uns augenblicklich eine doppelte Gefahr. Sie besteht einmal darin, 

dass wir sagen, dass Engel für die Leibesglieder nicht mehr in Frage kämen. Um uns würde sich der 

Herr selbst kümmern. Begründet wird eine solche Haltung mit dem Wort des Paulus, dass es gelte, 

das Wort der Wahrheit recht zu teilen. Ob wir aber hier nicht in der Gefahr stehen, das Wort nicht 

nur recht zu schneiden, sondern es zu z e r schneiden? Paulus hat bei dieser Teilung doch wohl in 

erster Linie daran gedacht, dass wir Gesetz und Evangelium nicht miteinander vermischen. - Die 

andere Gefahr sehe ich darin, dass wir uns zu viel mit den Engeln beschäftigen. Da und dort wird 

sogar versucht, eine Engellehre aufzustellen. Davor aber wollen wir uns durch Kol. 2, 18 ff. bewahren 

lassen. Im Mittelpunkt unserer Lehre wie unseres Lebens stehe Jesus! 

*) Dieser Gedanke wird in dem Buch „Der Tanz mit dem Teufel" von G. Schwab anschaulich gemacht. 

(H. Sch.) 

l) Dr. Lechler spricht in seiner Broschüre „Der Dämon im Menschen" sich über die Frage aus, ob es 

sich bei Besessenheit um die Besitzergreifung eines Menschen durch einen bösen Geist oder um 

den Geist eines unselig Verstorbenen handle. Er hält beides für möglich. Sowohl in dem einen wie 

in dem anderen Fall würde ein solcher Geist seine Lüste und Sehnsüchte durch einen Menschen von 

Fleisch und Blut zu befriedigen und zu stillen suchen. 

 


