
1 | 10  

Kahal.De 

Autor: Hans Heck 

Thema: Der Tag Jesu Christi 

 

Der alles wirkende Gott lässt Sein Tun in der Völkerwelt in einzelnen Zeitabschnitten, den Äonen 

oder Zeitaltern, ablaufen. Gegen Ende des Äons strebt das Geschehen immer einem Höhepunkt 

zu, in welchem der gottferne Mensch die in ihm lebende Finsternis nach dem Grundsatz von Mark. 

4, 22 und l. Kor. 4, 5 ans Licht bringen muss (Dan. 8, 23) und in wütendem Trotz gegen Gott 

ausschäumt. Diese Höhepunkte werden des öfteren mit einem ganz bestimmten Wort «Der Tag» 

benannt. Dass dieses Geschehen aber, trotz seines oft furchtbaren Inhaltes, mit dem Wort «Der 

Tag» bezeichnet wird, darf uns zu der Erkenntnis bringen, daß alles göttliche Handeln, auch wenn 

es vorläufig noch so dunkel erscheint, im Tag enden wird. So finden wir schon auf dem ersten Blatt 

der Bibel, daß der Tag mit dem Abend anfängt, auf den die dunkle Nacht bis zur Mitternacht folgt, 

daß es dann aber Morgen wird. Dieses Wort «Der Tag» bekommt in der Bibel des öfteren 

Attribute, d. h. Beiwörter, hinzu, z. B. «Der Tag Gottes» oder «Der Tag Jehovas» oder «Der Tag des 

Menschensohnes». Schon die Kurzbezeichnung «Der Tag» aber umfasst das ganze Endgeschehen 

unseres gegenwärtigen bösen Zeitalters (Gal. l, 4), d. h. das Gericht über Israel, hernach das 

Gericht über die Bedränger Israels (Jes, 33, l und 10, 12), durch welche Gott Israel unter Druck 

brachte, die Wiederannahme des auserwählten Volkes und die Zurechtbringung der Nationen. Wir 

wollen aus diesem umfassenden Begriff «Der Tag» zwei besondere Ereignisse herausholen, welche 

die Schrift als «Tag des Herrn Jesus», «Tag Jesu Christi» u. a. m. oder auch mit dem Kurzausdruck 

«Der Tag» benennt. Es scheinen also Ereignisse zu sein, die mit dem Namen und Tun des Herrn 

Jesu besonders verbunden sind. 

Wir haben in unserem Sprachgebrauch für das Wort «Tag» einen verschiedenartigen Inhalt: 

a)  Wir verstehen darunter den Zeitablauf von einer Erdumdrehung, d. 

h. von 24 Stunden. Die Bibel kennt diese Zeitspanne selbstverständlich auch, wenn sie z. B. von 

den 40 Tagen schreibt, in denen der Herr Jesus in der Wüste war (Luk. 4, 1), oder wenn sie von 

1260 Tagen in Offb. 11,3 berichtet, während derer die beiden Zeugen der Endzeit weissagen 

werden. Hier hat sich die Erde eben 40- bzw. 1260mal um ihre Achse gedreht.  

Der zweite Inhalt, den wir dem Begriff «Der Tag» geben, ist 

b) der Zeitablauf vom Sonnenauf- bis Sonnenuntergang. Man sagt imWinter: «Heute war ein 

kurzer Tag», d. h., es war nur eine kurze Zeit hell. Die Bibel kennt diesen Helligkeitsbegriff auch, 

wenn der Herr Jesus in Joh. 9, 4 sagt: «Ich muss die Werke dessen wirken, der mich gesandt hat, 

solange es Tag ist; es kommt die Nacht, da niemand wirken kann».  

Für unsere Betrachtung aber kommt ein dritter Inhalt für den Tag-Begriff in Frage, ein Inhalt, der 

im weltlichen Sprachgebrauch kaum vorhanden ist. 

Die Bibel benützt das Wort «Tag» 

c) für ein biblisch zusammengehöriges, zeitlich abgegrenztes, längerdauerndes, 

abgeschlossenes Geschehen mit bestimmtem Inhalt. Wie lange dieses Geschehen dauert, wird im 

allgemeinen nicht ausgesagt: man kann z. B. annehmen, daß die 7 Schöpfungstage nicht 24 

Stunden, sondern länger gedauert haben, obwohl Gottes Allmacht auch in je 24 Stunden Sein 

damaliges Tun hätte vollenden können. In 2.,Petr. 3, 12 lesen wir: «... indem ihr erwartet und 

beschleunigt die Ankunft des Tages Gottes, dessentwegen die Himmel, in Feuer geraten, werden 

aufgelöst und die Elemente im Brande zerschmelzen werden». Die früheren Geschlechter haben 

sich wohl bei der Vorstellung der Auflösung der Himmel usw. eine längere Dauer dieses Tages 

eingeräumt, im Zeitalter der Wasserstoffbombe könnte man auch an ein kürzeres Geschehen 



2 | 10  

denken. In Offb. 16, 14 heißt es: «... sie zu versammeln zu  noch so dunkel erscheint, im Tag enden 

wird. So finden wir schon auf dem ersten Blatt der Bibel, daß der Tag mit dem Abend anfängt, auf 

den die dunkle Nacht bis zur Mitternacht folgt, daß es dann aber Morgen wird. Dieses Wort «Der 

Tag» bekommt in der Bibel des öfteren Attribute, d. h. Beiwörter, hinzu, z. B. «Der Tag Gottes» 

oder «Der Tag Jehovas» oder «Der Tag des Menschensohnes».  

Schon die Kurzbezeichnung «Der Tag» aber umfasst das ganze Endgeschehen unseres 

gegenwärtigen bösen Zeitalters (Gal. l, 4), d. h. das Gericht über Israel, hernach das Gericht über 

die Bedränger Israels (Jes, 33, l und 10, 12), durch welche Gott Israel unter Druck brachte, die 

Wiederannahme des auserwählten Volkes und die Zurechtbringung der Nationen. Wir wollen aus 

diesem umfassenden Begriff «Der Tag» zwei besondere Ereignisse herausholen, welche die Schrift 

als «Tag des Herrn Jesus», «Tag Jesu Christi» u. a. m. oder auch mit dem Kurzausdruck «Der Tag» 

benennt. Es scheinen also Ereignisse zu sein, die mit dem Namen und Tun des Herrn Jesu 

besonders verbunden sind. 

Wir haben in unserem Sprachgebrauch für das Wort «Tag» einen verschiedenartigen Inhalt: 
a) Wir verstehen darunter den Zeitablauf von einer Erdumdrehung, d. 

h. von 24 Stunden. Die Bibel kennt diese Zeitspanne selbstverständlich auch, wenn sie z. B. von 

den 40 Tagen schreibt, in denen der Herr Jesus in der Wüste war (Luk. 4, 1), oder wenn sie von 

1260 Tagen in Offb. 11,3 berichtet, während derer die beiden Zeugen der Endzeit weissagen 

werden. Hier hat sich die Erde eben 40- bzw. 1260mal um ihre Achse gedreht.  

Der zweite Inhalt, den wir dem Begriff «Der Tag» geben, ist 

b) der Zeitablauf vom Sonnenauf- bis Sonnenuntergang. Man sagt imWinter: «Heute war ein 

kurzer Tag», d. h., es war nur eine kurze Zeit hell. Die Bibel kennt diesen Helligkeitsbegriff auch, 

wenn der Herr Jesus in Joh. 9, 4 sagt: «Ich muss die Werke dessen wirken, der mich gesandt hat, 

solange es Tag ist; es kommt die Nacht, da niemand wirken kann».  

Für unsere Betrachtung aber kommt ein dritter Inhalt für den Tag-Begriff in Frage, ein Inhalt, der 

im weltlichen Sprachgebrauch kaum vorhanden ist. 

Die Bibel benützt das Wort «Tag» 
c) für ein biblisch zusammengehöriges, zeitlich abgegrenztes, längerdauerndes, 

abgeschlossenes Geschehen mit bestimmtem Inhalt. Wie lange dieses Geschehen dauert, wird im 

allgemeinen nicht ausgesagt: man kann z. B. annehmen, daß die 7 Schöpfungstage nicht 24 

Stunden, sondern länger gedauert haben, obwohl Gottes Allmacht auch in je 24 Stunden Sein 

damaliges Tun hätte vollenden können. In 2.,Petr. 3, 12 lesen wir: «... indem ihr erwartet und 

beschleunigt die Ankunft des Tages Gottes, dessentwegen die Himmel, in Feuer geraten, werden 

aufgelöst und die Elemente im Brande zerschmelzen werden». Die früheren Geschlechter haben 

sich wohl bei der Vorstellung der Auflösung der Himmel usw. eine längere Dauer dieses Tages 

eingeräumt, im Zeitalter der Wasserstoffbombe könnte man auch an ein kürzeres Geschehen 

denken. In Offb. 16, 14 heißt es: «... sie zu versammeln zu dem Kriege jenes großen Tages Gottes, 

des Allmächtigen». In diesem Tag wird das Endgeschehen von Harmagedon (Vers 16) beschlossen 

sein, dessen Dauer nach unseren heutigen Vorstellungen gegenüber früher als «verkürzte Sache» 

(Rom. 9, 28) denkbar wäre. 

Wir wollen also heute von dem Tag sprechen, der in besonderer Weise mit dem Namen Jesu 

verbunden ist, dem «Tag des Herrn Jesus» (2. Kor. l, 14), dem «Tag Christi» (Phil, l, 10), dem «Tag 

des Menschensohnes» (Luk. 17, 22) usw. Auf jeden Fall ist das Wort «Tag» hier immer mit dem 

Prädikat des Sohnes Gottes verbunden oder kommt auch nur der Kurzausdruck «Mein Tag», 

«Jener Tag», «Der Tag» vor. Wenn die Bibel sich in ihrer Aussage auf das Wort «Der 



3 | 10  

Tag» beschränken kann, dann muss das ein so allgemein gültiger, wichtiger Begriff sein, daß der 

Eingeweihte auch ohne Beifügung weiß, was im Neuen Testament darunter zu verstehen ist. Wenn 

man sagt: «Toscanini ist der Dirigent» oder «Das ist der Sportler des Tages», dann weiß 

jedermann, daß damit der bedeutendste Vertreter irgendeiner Sparte gemeint ist. Der 

Handwerker spricht von «dem Winkel» und meint damit einen ganz bestimmten, nämlich den 

Rechten Winkel mit 90 Grad. Die Schrift benützt den Kurzausdruck «Der Aon», durch den jeder 

Bibelkundige weiß, daß damit von den mancherlei Äonen, die es in der Schrift gibt, nur ein 

einziger, nämlich der von 1000 Jahren Dauer, gemeint sein kann. 

 

Der Tag Jesu Christi 

Wenn wir uns nun über «den Tag Jesu Christi» orientieren wollen, dann fragen wir zuerst bei dem, 

nach dem dieser Tag benannt ist, und finden im Endzeitkapitel Luk. 17 eine ganze Anzahl von 

Stellen, die erste in Vers 22: «Es werden Tage kommen, da ihr begehren werdet, einen der Tage 

des Sohnes des Menschen zu sehen, und ihr werdet ihn nicht sehen». Nach diesem Wort könnte 

man fast vermuten, daß es anscheinend mehrere Tage des Menschensohnes gibt. Wir werden 

sehen. Im 26. Vers lesen wir: «Und gleichwie es in den Tagen Noahs geschah, also wird es auch 

sein in den Tagen des Sohnes des Menschen». Erst im 30. Vers wird der Vorhang ein wenig 

gelüftet, denn dort heißt es: «Desgleichen wird es an dem Tage sein, da der Sohn des Menschen 

geoffenbart wird». Wir merken also: Der Tag des Sohnes des Menschen ist der Tag Seiner 

Enthüllung, aus der Bezeichnung «Sohn des Menschen» zu schließen, vielleicht der Tag der 

Enthüllung vor den Menschen. Wenn der Sohn enthüllt wird, muss Er vor diesem Tag eigentlich 

verborgen sein: Wo ist Er verborgen, wie lange ist Er verborgen, wozu wird Er enthüllt, wie wird Er 

enthüllt? Aus den drei angeführten Stellen können wir vorerst keine weitere Erkenntnis gewinnen. 

So versuchen wir es einmal nach der Methode der Technik, die einen Gegenstand zum besseren 

Erkennen von verschiedenen Seiten, z. B. Vorderansicht, Seitenansicht usw. zeigt. Das 

Lukasevangelium zeigt ja den Herrn Jesus sowieso als Menschensohn. Soweit wäre es nicht 

verwunderlich, daß der Herr dort ein paar Mal diesen Ausdruck auch für «Seinen Tag» benützt. 

Aber kommt denn dieser Ausdruck nicht irgendwo in der Bibel «weit entfernt» von der Lukasstelle 

vor? Aus einer prophetischen Aussage, etwa 700 Jahre vor dem Bericht des Lukas geschrieben, 

finden wir in Dan. 7, 13 eine Ergänzung zu den Lukas-Stellen: «Ich schaute in Gesichten der Nacht: 

Und siehe, mit den Wolken des Himmels kam einer wie eines Menschen Sohn; und Er kam zu dem 

Alten an Tagen und wurde vor denselben gebracht». Und wiederum eine Fragereihe: Wo war Er, 

warum wurde Er zu «dem Alten an Tagen» — das ist ja Gott — gebracht, warum wurde Er 

gebracht und ist nicht selbst gekommen? Im 14. Vers geht der Vorhang für unser Verständnis 

etwas weiter auf: «Und Ihm wurde Herrschaft und Herrlichkeit und Königtum gegeben, und alle 

Völker, Völkerschaften und Sprachen dienten Ihm; Seine Herrschaft ist eine ewige Herrschaft, die, 

nicht vergehen, und Sein Königtum ein solches, das nie zerstört werden wird». Jetzt ahnen wir, 

daß der «Sohn des Menschen» wohl in feierlicher Weise vor den Vater gebracht wird, um dort die 

Vollmacht zu bekommen, von der Er den Jüngern in Matth. 28, 18 prophezeit hatte: «Mir ist 

gegeben alle Vollmacht im Himmel und auf Erden». (Erst wenn das einmal erfüllt ist, bekommt der 

Taufbefehl im 19. und 20. Vers seine zeitliche Berechtigung.) Vom Sitzen und Aufstehen des 

Sohnes Gottes 

Hat denn der Sohn nicht jetzt schon alle Gewalt im gesamten All? In Ps. 110, l sagt Jehova «zu 

meinem Herrn: Setze dich zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde lege zum Schemel deiner 

Füße!» Dort sitzt der Sohn heute noch. Das hat uns vor fast 2000 Jahren Stephanus in Apg. 7, 55 

bezeugt, und Paulus ermahnt uns bis zur heutigen Stunde in Kol. 3, 1: «Wenn ihr nun mit dem 

Christus auf erweckt worden seid, so suchet, was droben ist, wo der Christus ist, sitzend zur 



4 | 10  

Rechten Gottes». Dasselbe bezeugt uns der Hebräerbrief an mehreren Stellen, z. B. in Kap. 8, l von 

dem Hohenpriester, «... der sich gesetzt hat zur Rechten des Thrones der Majestät in den 

Himmeln» solange, bis Seine Feinde zum Schemel Seiner Füße liegen. Was ist denn «der Schemel 

Seiner Füße»? Nach Jes. 66, l ist es die Erde. Diese Formulierung stellt einen Gerichtsausdruck dar 

(Offb. 12, 1; Rom. 16, 20). Im Mittelalter wurde an einem straffällig gewordenen Mönch dieser 

Gerichtsakt symbolisch vollzogen: er musste sich längs auf den kalten Klosterboden legen, und ein 

Klosterbruder schritt über ihn hinweg. Wenn nun in Dan. 7, 14 der Sohn zum Antritt Seiner 

Herrschaft auf dieser Erde vor den Vater gebracht wird, dann muss das auch der Zeitpunkt sein, 

von dem Paulus in Rom. 3, 19 b sagt, daß «... die ganze Welt dem Gericht Gottes verfallen sei», so 

daß jeder Mund, der eine Entschuldigung, eine Rechtfertigung hervorbringen will, einfach 

verstopft ist. Da wird dann alles zu Seinen Füßen liegen und «als der Letzte wird ER auf der Erde 

stehen» (Hiob 19, 25 b). Da wird auch «der Mund, der große Dinge redet», all die Prahler und 

Lästerer (2. Tim. 3, 2; Jud. 15 -16) zum Schweigen kommen (Dan. 7, 8 b; Ps. 12, 3). 

Wenn also der Sohn vor den Vater gebracht wird, um Seine Königsherrschaft auf der Erde 

anzutreten, dann wird wohl bei dieser feierlichen Zeremonie nicht nur der Sohn, sondern auch der 

Vater aufstehen, um das Wort aus Sach. 2, 13 zu erfüllen: «Alles Fleisch schweige vor Jehova! denn 

Er hat sich aufgemacht aus Seiner heiligen Wohnung». — Ein Verwandter von mir war 

Herrschaftsküchenmeister beim Herzog von Meiningen. Wir wissen, daß diese Menschen, wenn 

sie etwas können, hohe Ehrungen, sogar Orden, bekommen und an andere hohe Herrschaften bei 

einem Essen oder Empfang «ausgeliehen» werden. So war dieser Verwandte auch an der Hofburg 

in Wien, als Kaiser Franz Joseph II. noch residierte. Er hat uns erzählt, wie es dort bei einem Gala-

Essen zuging: Goldene Schüsseln, silberne Teller, Umformen, Prunksaal usw. Die der Majestät am 

nächsten saßen, gingen oft hungrig vom Tisch, weil sie den hohen Herrn unterhalten mussten. Je 
weiter man entfernt war vom Tisch der Majestät, desto eher wurde man satt. Während des Essens 

herrscht nun eine lebhafte Unterhaltung. Plötzlich ist alles still. Was ist geschehen? Seine Majestät 

hat keinen Hunger mehr, ist aufgestanden, alle anderen Gäste legen sofort Messer und Gabel weg, 

stehen auf und harren mit tiefer Verbeugung in äußerster Stille, bis der Kaiser den Saal verlassen 

hat. — Das ist ein ganz kleines Abbild von dem Geschehen in den Himmeln, wenn der Vater 

aufsteht, um den Sohn als Messias, als König auf die Erde zu senden. Von diesem Tage weiß 

niemand, weder der Sohn, noch die Engel, sondern allein der Vater in den Himmeln (Mark. 13, 32). 

Dieses Ereignis kommt genauso plötzlich, wie wenn Franz Joseph II. von der Tafel aufsteht. Die 

zunächst Sitzenden können allerdings zuerst bemerken, daß das Diner bald zu Ende ist, und 

können sich dementsprechend verhalten. Genauso wird es im himmlischen Geschehen sein: wer 

sich in der Nähe des Sohnes Gottes mit seinem Denken und Sinnen und Wollen aufhält, wird am 

ehesten dieses Ereignis erraten können. Deshalb heißt es immer wieder in der Schrift: «Seid 

wachsam, denn ihr. wisset nicht, zu welchem Tag oder welcher Stunde der Herr kommen wird» 

(Mark. 13, 35; 1. Thess. 5, 6). Das Offenbarwerden Christi gleicht dem Blitz 

Wie verläuft nun aber dieses Offenbarwerden des Menschensohnes auf der Erde? Wir gehen noch 

einmal zu Luk. 17, 24 zurück: «Denn gleichwie der Blitz blitzend leuchtet von einem Ende unter 

dem Himmel bis zum anderen Ende unter dem Himmel, also wird auch der Sohn des Menschen 

sein in Seinem Tage». Wir finden hier eine derartige Häufung der Worte «Blitz» und «blitzend», 

daß wir merken, daß das so ein hervorragender Tag ist, daß er mit einem einzigen Wort «Blitz» 

nicht beschrieben werden kann. Der Blitz leuchtet unter dem Himmel: Die Offenbarung des 

Sohnes muss also eine Lichtesoffenbarung unter dem Himmel, also auf der Erde, sein. 

Welche Wirkungen hat denn der normale Blitz auf der Erde? Zuerst einmal hat er eine kurze 

Erscheinungsdauer, vielleicht eine Sekunde oder weniger oder mehr. Genauso wird die Ankunft 

des Sohnes in einer Blitzsekunde stattfinden. Dann hat der Blitz im allgemeinen eine positive und 



5 | 10  

negative Wirkung. Als positiv betrachten wir sein Leuchten, das Negative liegt in seiner 

Gewaltäußerung. Ein kalter Blitz kann Schornsteine herunterwerfen, ein heißer Blitz zündet. Die 

Offenbarung des Sohnes auf der Erde zeitigt ebenfalls ihre negative und positive Wirkung in 

Gericht und Gnade.  

 

Gerichts- und Gnadenwirkungen der Offenbarung des Sohnes Gottes 

Von der Gerichtswirkung erfahren wir aus Maleachi 3, 1: «Siehe, ich sende meinen Boten, daß er 

den Weg bereite vor mir her». Der Herold Gottes für den Sohn ist immer Elia, der Tisbiter (=der 

«Wiederkehrende»). So hat Elia in der Gestalt Johannes des Täufers (Matth. 11, 14 und 17, 12 -13) 

in Matth. 3, 11 bezeugt, daß nach ihm der «Eigentliche», der «Richtige» kommt. Elia ist auch in 

Matth. 17, l ff anwesend, als der Herr Jesus für die drei auserwählten Jünger eine 

«Kurzvorstellung» des Tausendjahrreiches gibt. Er wird nach Offb. 11, 3 ff wieder auf der Erde 

weilen, ehe die Ankunft des Sohnes auf dieser Erde als König zum historischen Ereignis wird. Dass 

wir es in Offb. 11 mit Elia zu tun haben, können wir aus dem 6. Vers schließen, wo diesem Boten 

Gottes wiederum Vollmacht gegeben wird, wie in-1. Kon. 17 und 18, keinen Regen fallen zu lassen. 

Desgleichen erinnert die Zahl 3Va im 9. Vers an seine Rolle beim ersten Auftreten im Alten Bund 

(Jak. 5, 17) . — In Maleachi 3, l b und 2 lesen wir weiter: «Und plötzlich (das ist der Blitz!) wird zu 

Seinem Tempel kommen der Herr, den ihr suchet; und der Engel des Bundes, den ihr begehret: 

siehe, er kommt, spricht Jehova der Heerscharen. Wer aber kann den Tag Seines Kommens 

ertragen, und wer wird bestehen bei Seinem Erscheinen? Denn er wird wie das Feuer des 

Schmelzers sein und wie die Lauge der Wäscher». Wir erkennen, daß der Tag, an dem der 

Gottessohn als Messias auf die Erde kommt, zuerst ein Tag des Gerichts ist (Matth. 25, 31-32 und 

41-46; Apg. 17, 31). Dann wird die Masse der Namenchristen und der Gottesleugner sich nicht nur 

unter die Bettdecke verkriechen, wie viele Menschen dies beim Blitzen versuchen, sondern sie 

werden zu den Bergen sagen: «Fallet auf uns!» und zu den Hügeln: «Bedecket uns!» (Luk. 23, 30). 

Wie freundlich ist doch Gott, daß Er noch vorher Seinen Herold schickt (Maleachi 4, 5 - 6), der im 

Sinne von Joel 2, 12 spricht: «Aber auch jetzt noch, spricht Jehova, kehret um zu mir ...» 

Es gibt auch Menschen, bei denen keine verdrängte Angst beim Gewitter im Verbergenwollen zum 

Vorschein kommt, sondern die gleichsam mit ausgebreiteten Armen am offenen Fenster die 

Herrlichkeit des nächtlichen Gewitters bestaunen. Sie können das, weil sie vor Gott nichts zu 

verbergen, weil sie «ein sauberes Brusttuch» haben. So sah ein «Berühmter» des Alten Bundes die 

positive Herrlichkeitsseite dieses Tages über Jahrtausende hinweg. Das wird uns in Joh. 8, 56 

bezeugt: «Abraham, euer Vater, frohlockte, daß er meinen Tag sehen sollte, und er sah ihn und 

freute sich». Was hat ihm denn wohl solche Freude bereitet? Wir wollen mit dem Wort des oben 

genannten Propheten des Alten Bundes antworten, Joel, der den Auftrag hatte, das Wort «Der 

Tag» genau 8mal zu bringen. Diese Zahl ist ja die Zahl der Neuschöpfung, des Neuanfangs, der 

Erneuerung. Die Schrift berichtet uns von 8 Totenauferstehungen. In Offb. 21, 5 steht über den 

Sohn geschrieben: «Siehe, ich mache alles neu». Der Zahlenwert des Namens Jesu ist bekanntlich 

888, und alle Christuszahlen: Messias, Herr, Heiland, Sohn, sind ein Vielfaches der Zahl 8. Joel darf 

im 2. Kapitel, Vers 16 b, über diesen Tag aussagen: «... der Bräutigam trete aus seiner Kammer, 

und die Braut aus ihrem Gemach»! Bei welcher Gelegenheit geschieht das wohl? Bei der Hochzeit! 

Abraham sah den Hochzeitstag des Lammes (Offb. 19, 7). Ein Tag ist bei Gott 1000 Jahre (2. Petr. 3, 

8). So mag die Hochzeit des Lammes 1000 Jahre dauern, also den ganzen Zeitraum des 

Tausendjahrreiches oder des «Königreiches der Himmel» ausfüllen. So ist nach Matth. 22, 2 das 

Königreich der Himmel einem Könige gleich geworden, der seinem Sohne Hochzeit machte (Matth. 

25, l -13). Erst an diesem «Tage» wird der Sohn nach Matth. 26, 29 wieder vom Gewächs des 

Weinstocks mit Seinen Jüngern trinken, und Wein wird schließlich nicht nur bei der Hochzeit zu 



6 | 10  

Kana, sondern auch bei anderen Hochzeiten getrunken. An diesem Tag werden die Jünger mit 

Abraham, Isaak und Jakob im «Reiche der Himmel» zu Tische liegen (Matth. 8, 11). Wir verstehen 

also, wenn Abraham über Jahrtausende hinweg sich auf diesen Tag freute. 

Die Tatsache, daß junge Leute heutzutage sehr oft — auch bis in gläubige Kreise hinein — heiraten 

«müssen», zeigt uns, daß solch ein Hochzeitstag in der Welt dann eben der letzte notgedrungene 

Akt einer nicht mehr beherrschten Kettenreaktion ist. Die jungen Leute meinen, wenn das 

erotische Gefühl sich in die Sexualität der Berührung (1. Kor. 7, 1) hinüberbegibt, daß das dann 

Liebe sei und daß diese womöglich sofort ihre «Erfüllung» finden müsse. Sie können noch nicht 

ermessen, daß in ihrer Jugend weder die geistigen und körperlichen, besonders aber nicht die 

seelischen Kräfte vorhanden sind, um eine Ehe im wirklichen Sinn des «einander Ertragens in 

Liebe» (Eph. 4, 2) zu führen. Bei Gott wird alles vorbereitet. Er lässt es werden und auf sein 

Vollmaß kommen. Könnten wir uns vorstellen, daß Er beim Hochzeitstag Seines Sohnes eine 

Ausnahme mache? Nein: Er wird ihn wunderbar vorbereiten: 

 

Der Hochzeitstag des Sohnes Gottes 

Wir finden im Alten Bund das Wörtlein «Braut» 13mal. Das ist aber die Zahl der Empörung und des 

Widerspruchs. Die Braut, das Volk Israel, hat sich im Alten Testament so oft gegen den Bräutigam 

empört, daß sie zu sich selbst und zu ihrer Aufgabe in Widerspruch gekommen ist. Deshalb finden 

wir im Brautlied des Alten Bundes, dem Hohenlied, in Kap. 4, 12 das Zeugnis über Israel: «Ein 

verschlossener Garten ist meine Schwester, meine Braut, ein verschlossener Born, eine versiegelte 

Quelle». Die Segensströme, die Gott diesem Volke schenkt, sind heute noch verschlossen. Wenn 

die Auswahl aus diesem Volk, die Braut, einmal zurechtgebracht ist und den Bräutigam heiraten 

wird, dann werden wir nach Micha 5, 6 den Überrest Jakobs inmitten vieler Völker finden «wie ein 

Tau von Jehova, wie Regenschauer auf das Kraut». Das Kraut ist aber ein Bild der Schwachheit 

(Rom. 14, 2), und die Schwachen sind die, die nach Apg. 14, 16 Gott in ihren eigenen Wegen laufen 

ließ, nämlich die Nationen. — Im Neuen Testament kommt das Wörtlein «Braut» 5mal vor. Das ist 

die Zahl der Schwachheit und der Gnade, und wir sehen bis zum heutigen Tag dieses auserwählte 

Volk inmitten der Völkerwelt als schwaches und doch unter der Gnade Gottes gehaltenes Häuflein. 

Wenn wir die Zahlen 13 und 5 zusammenzählen, erhalten wir 18, die Zahl der Sünde. So bedarf die 

Braut nach all ihren Irrfahrten in der Völkerwelt einer Konsolidierung, einer ungeheuren 

Zurechtbringung ohnegleichen, damit sie des Bräutigams würdig werde. Zurechtgebrachte 

Menschen besitzen die Würde der Demut und der dankbaren Freude. Diese Zurechtbringung des 

auserwählten Volkes geschieht an l Tag, dem «Tag Jesu» (Jes. 66, 8; Sach. 3, 9 b). 

Das Wort «Bräutigam» kommt im Alten Bund 9mal vor. Das ist die Zahl der 

Geistesfülle und der Frucht. Israel wird einmal den Bräutigam, dessen Worte «Geist und Leben» 

sind (Joh. 6, 63), annehmen und aus Ihm die Frucht im Tausendjahrreich bringen (Hosea 14, 8 b), 

zu der es bestimmt ist (Joh. 15, 26). Während die Braut noch im Widerspruch zu dieser 

Bestimmung steht, harrt der Erneuerer auf den Tag der Vereinigung (Jak. 5, 7 b). — Im Neuen 

Testament lesen wir 14mal vom «Bräutigam». Das ist die Zahl des Dienstes. Der «vollkommene» 

Ehemann liebt seine Frau (Eph. 5, 25) und sucht ihr, dem schwächeren Gefäß, durch die Liebe zu 

dienen (Gal. 5, 13 b). So ist der Sohn zu Seinem Volk gekommen, nicht daß Er sich dienen lasse, 

sondern daß Er diene (Matth. 20, 28). Die beiden Zahlenvorkommen für den Bräutigam, 9 und 14, 

ergeben zusammen 23 = die Zahl der Zeugung. So wird der Sohn im gehorsamen Warten (Hebr. 10, 

13) für Seine Aufgabe zur Vollendung gebracht (Hebr. 5, 8 - 9 b). Verbinden wir nun noch die 

beiden Zahlen der Braut und des Bräutigams, 18 und 23, so erhalten wir 41, die Zahl des Aufstiegs. 

Welche Auferstehung (ebenfalls 41mal im Neuen Testament!) wird es für die Völkerwelt 

bedeuten, wenn die Braut «aus dem Gemach tritt», um dem Bräutigam zu begegnen (Rom. 11, 



7 | 10  

12)! Wie einfach spricht die Schrift in dieser Joel-Stelle (Kap. 2, 16b), so daß wir uns kaum eine 

Vorstellung von der Herrlichkeit dieses Geschehens machen können: Wie viel Glieder werden wohl 

mit dem Haupt als Bräutigam «aus der Kammer» und wie viel «Brautleute» als Braut «aus dem 

Gemach» in freudigem, feierlichem Zuge treten? Sind es 5 oder 50 oder 500 Millionen? Da wird 

der von Richard Wagner in «Tannhäuser» vertonte «Einzug der Gäste auf der Wartburg» ein 

verschwindendes Nichts dagegen sein! 

Wollen wir noch ein wenig Auskunft über den Hochzeitstag des Sohnes haben, dann erfahren wir 

in den Evangelien aus Seinem Munde: «An jenem Tage werdet ihr mich nichts fragen» (Joh. 16, 

23). Unser Leben ist ein einziges Fragezeichen. Im Alten Testament kommt das Fragewort 

«warum» 252mal und im Neuen Testament 50 mal, zusammen also rund 300mal vor. Das wäre für 

jeden Werktag des Jahres ein Fragezeichen. Die Sonntage werden von vielen Weltmenschen 

sowieso verschlafen oder verjubelt, um das Fragezeichen zu übertünchen (Jes. 22, 12 -13). Im 26. 

Vers von Joh, 16 lesen wir: «An jenem Tag werdet ihr bitten in meinem Namen, und ich sage euch 

nicht, daß ich den Vater für euch bitten werde; denn der Vater selbst hat euch lieb ... ». Da darf 

dann die Braut direkt zu ihrem «Schwiegervater», nämlich dem Vater ihres Mannes, gehen und 

mit ihm reden.  
In den sog. «katholischen» Briefen (alle Briefe außer den Paulus-Briefen) lesen wir in Hebr. 10, 24-

25: «... und lasst uns aufeinander achthaben zur Anreizung zur Liebe und zu guten Werken, indem 

wir unser Zusammenkommen nicht versäumen, wie es bei etlichen Sitte ist, sondern einander 

ermuntern, und das um so mehr, je mehr ihr den Tag herannahen sehet». Ist das nicht eine sehr 

ernste Mahnung auch für uns? Wie kann ich denn am besten auf meinen Bruder, meine Schwester 

achthaben? Telefonisch, telegrafisch, durch Briefeschreiben? Ja, auch das ist möglich. Am besten 

aber kann ich ihn doch ermuntern, wenn ich das Zusammenkommen nicht versäume. Die meisten 

Gotteskinder haben für den persönlichen Kontakt keine Zeit mehr, weil sie zu sehr von der Welt 

engagiert, in Anspruch genommen, mit Spannung aufgeladen sind. Die Schrift bezeugt uns genau 

das Gegenteil: je näher der Tag mit seiner ungeheuren Spannungsfülle kommt, desto mehr sollen 

wir die Widerstände, die sich dem Zusammenkommen entgegenstellen, überwinden. 

 

Zum Bräutigam gehören Haupt und Leib 

Wir erinnern uns an den Anfang unserer Betrachtung mit dem Wort aus Luk. 17, 22. Dort wird von 

«einem der Tage des Sohnes des Menschen» gesprochen. Wir haben dort die Frage gestellt, ob es 

denn mehrere solcher Tage geben könnte. Eine einfache Frage mag uns zur Antwort hinführen: 

Wie ist denn heute wohl der Sohn Gottes «gestaltet»? Wir wissen doch, daß Er das Haupt der 

Gemeinde ist, welche da ist Sein Leib (Eph. l, 22-23), aber wir sehen doch auch, daß die Glieder 

noch nicht mit dem Haupte vereinigt sind. Wird aber die Braut nur das Haupt ihres Bräutigams 

heiraten wollen? Will sie nicht den ganzen Bräutigam haben? Wir können also den Schluss ziehen, 

daß vor diesem Tag des Neuen Bundes, an welchem der Bräutigam mit Seinem Bundesvolk, der 

Braut, vereinigt wird, noch ein anderer Tag kommen muss, an welchem das Haupt mit Seinen 

Gliedern zusammengetan wird. Diese Vereinigung muss für den Sohn ein herrliches Ereignis sein. 

Im hohepriesterlichen Gebet, Joh. 17, 24, sagt der Sohn zum Vater: «Vater, ich will, daß die, 

welche Du mir gegeben hast, auch bei mir seien, wo ich bin, auf daß sie meine Herrlichkeit 

schauen, die Du mir gegeben hast... ». Sagt auch ein Sohn zum Vater: «Ich will»? Höchstens der 

sog. «verlorene Sohn» konnte so zum Vater sagen, als er sein Geld herausbezahlt haben wollte. 

Aber dieser Sohn des Allerhöchsten?! Dass Er trotzdem so sagt, beweist, daß hier etwas ganz 

Besonderes, eine Vollmacht für Ihn vorliegt, aus welcher heraus Er diese Ausdrucksweise benützen 

darf. Was will Er denn?: «... daß die, welche Du mir gegeben hast — was sind denn das für Leute? 

— auch bei mir seien». Es kann nicht die Leibesgemeinde sein, denn die ist nicht bei Ihm, wie die 



8 | 10  

Braut beim Bräutigam, sondern in Ihm. Die «bei Ihm seienden» Leute müssen die in Joh. 17, 6 

erwähnten Auserwählten aus Israel sein, die Braut des Lammes. Nun ist es doch aber ganz klar, 

daß am Hochzeitstag und Hochzeitsabend die Braut beim Bräutigam bleibt und nicht etwa nach 

dem Süden und der Bräutigam nach dem Norden auf die Hochzeitsreise fährt. So wäre diese starke 

Willensäußerung des Sohnes nicht verständlich. Am Schluss des 24. Verses finden wir nun eine 

merkwürdige Begründung für Seine Bitte. Die Braut soll bei Ihm bleiben, «... auf daß sie meine 

Herrlichkeit schauen, die Du mir gegeben hast...». Der Sohn muss also eine besondere Herrlichkeit 

als Hochzeitsgeschenk vom Vater bekommen haben, welche von der Braut bewundert werden 

soll. Wann hat Er diese Herrlichkeit bekommen und worin besteht sie? Die Begründung am Schluss 

des 24. Verses «... denn Du hast mich geliebt vor Grundlegung der Welt» weist uns zu der Frage, 

was denn der Vater vor Grundlegung der Welt dem Sohn in Seiner Liebe geschenkt haben könnte. 

Wenn der Väter diesem Sohne etwas schenkt, dann muss Er ja wohl das Geschenk aufs 

allersorgfältigste ausgesucht haben. So lesen wir in Eph. l, 4: «... wie Er uns auserwählt hat in Ihm 

vor Grundlegung der Welt, daß wir heilig und tadellos seien». Jetzt merken wir, was das 

Hochzeitsgeschenk des liebenden Vaters an den Sohn ist: Es ist die Gemeinde, welche Sein Leib ist, 

in allen ihren Gliedern! Diese Gemeinde bereitet der Vater dem Sohne wunderbar zu, «die nicht 

Flecken oder Runzel oder etwas dergleichen habe, sondern daß sie heilig und tadellos sei» (Eph. 5, 

27). — Wenn bei den Soldaten Parade vor dem Regimentskommandeur war, wurde man vorher 

vom Unteroffizier gedrillt, vom Hauptfeldwebel geschliffen, dem Hauptmann vorgeführt, vom 

Bataillonskommandeur für gut befunden, und erst dann durfte man am Regimentsobersten 

vorbeimarschieren. Sollte Gott nicht auch alles daransetzen, uns für Seinen Sohn herrlich zu 

machen (Rom. 8, 32) ? Kommst du dir denn aber immer so herrlich vor in deiner Stellung als Glied 

Seines Leibes? Fragen wir einmal den Nachahmer des Sohnes, den Apostel Paulus, was er von 
seinen Brüdern und «Brüderinnen» sagt in Phil. 4, 1: «Daher, meine geliebten und ersehnten 

Brüder, meine Freude und Krone», oder in 1. Thess. 2, 19-20: «Denn wer ist unsere Hoffnung oder 

Freude oder Krone des Ruhmes? Nicht auch ihr vor unserem Herrn Jesus bei Seiner Ankunft? Denn 

ihr seid unsere Herrlichkeit und Freude». Wenn der Apostel seine schwachen Brüder hier unten 

schon als Seine Herrlichkeit empfindet, wie viel mehr wird der Vater dem Sohn vollendete Glieder 

schenken! Und wenn Gott schon zu den unter dem Gesetz seufzenden Alten des Alten Bundes in 

Ps. 16, 3 gesagt hat: «Du hast zu den Heiligen gesagt, die auf Erden sind, und zu den Herrlichen: An 

ihnen ist alle meine Lust» und wenn das errettete Volk in Sach. 9, 16 als «Kronensteine» 

bezeichnet wird, wie viel mehr wird die Lust des Sohnes vollendet werden im Anblick und in der 

Gegenwart Seiner vom Vater verherrlichten Glieder! 

Vor der Vereinigung von Braut und Bräutigam findet die Vereinigung des Hauptes mit 

den Gliedern statt 

Dem Tag der Vereinigung von Braut und Bräutigam muss also ein Tag der Vereinigung des Hauptes 

mit Seinen Gliedern vorausgehen, an dem der Sohn nicht nur den «Hochzeitsanzug», sondern 

Seinen vollen Körper bekommt. Dieser Tag wird mindestens 3V2 Jahre (d. i. die Dauer des letzten 

halben Daniel'schen Siebeners, also die Dauer der großen Drangsal), wahrscheinlich aber noch 

früher vor dem im Alten und Neuen Bund angekündigten Hochzeitstag stattfinden. Wird nun 

dieser Tag, den der Apostel Paulus verkündigt, ähnlich blitzartig in Erscheinung treten und 

negative und positive Auswirkungen wie der zuerst besprochene Tag haben? In 1. Kor. 15, 51-52 

erfahren wir, daß die Verwandlung in einem Nu stattfinden wird, so daß wir auch von diesem1 Tag 

als einer blitzartigen Erscheinung mit negativem und positivem Inhalt sprechen können, so, wie 

wir es in 2. Thess. 1,9-10 von dem Tag Seiner Offenbarung ausgesagt finden: «... welche Strafe 



9 | 10  

leiden werden, ewiges Verderben weg vom Angesicht des Herrn und von der Herrlichkeit Seiner 

Stärke ...». Das ist die negative Seite, wo der Blitz in seiner Leuchtkraft alles Ungereinigte in die 

Dunkelheit zurückschleudert. Im 10. Vers kommt die positive Seite der Blitzeserscheinung (2. 

Thess. 2, 8 b) zum Ausdruck: «... wenn Er kommen wird, um an jenem Tage verherrlicht zu werden 

in Seinen Heiligen und bewundert in allen denen, die geglaubt haben». Hier geht es also fast 

umgekehrt zu wie bei der irdischen Hochzeit: Was hat da der Bräutigam schon Besonderes an? 

Schwarz von oben bis unten, einen weißen Einheitsschlips, vielleicht einen bleichen Kopf vor 

Aufregung und ein Myrtensträußchen im Rockaufschlag. Die Braut dagegen wird erwartet und 

bewundert, wenn sie aus ihrem Gemach tritt. Sicherlich wird das auch bei der Hochzeit des 

Lammes so sein, denn die Braut wird in strahlender Reinheit erscheinen, weil jeder, der in 

nichthochzeitlichem Kleide hereinkommt, in die äußere Finsternis hinausgeworfen wird (Matth. 

22, 11-13). Wie viel strahlender muss da die Herrlichkeit des Bräutigams sein, wenn Er von der 

strahlenden Braut (Zeph. 3, 17) bewundert wird! Wird das Haupt etwa ein verunreinigtes, 

verschmutztes Glied an sich ziehen? 

So merken wir, daß der Tag, den der Apostel Paulus als «Tag unseres Herrn Jesus Christus», als 

«Tag des Herrn Jesus», als «Tag Jesu Christi», als «Tag Christi» oder einfach als «Tag» bezeichnet, 

auch seine Gerichtsseite hat. In l. Kor. 3 lesen wir von Gotteskindern, die auf dem Felsengrund 

Jesus Christus (Vers 11) entweder das Gold des Glaubens, das Silber des Sichlösenlassens, die 

köstlichen (Edel-) Steine der Geistesfrüchte oder das Holz der Natürlichkeit oder das Heu und 

Stroh des Vergänglichen aufgebaut haben. Alle werden an «dem Tage» (Vers 13) in die Klarheit 

hineingestellt werden, weil dieser Tag in Feuer enthüllt und bewährt wird. Dieses Feuer läutert 

entweder das Gold, Silber und die edlen Steine (1. Petr. l, 7) oder verbrennt das Holz, Heu und 

Stroh. Auch wenn man in «goldenem» oder «silbernem» oder «Edelsteingewand» durch das Feuer 
«des Tages» hindurchzugehen hat, wird man die Hitze der Heiligkeit Gottes spüren. Es kann aber 

nichts verbrannt werden. Wenn jemand in «hölzernem» Kleide oder in einem solchen aus «Heu 

und Stroh» diesen Tag durchleben muss, wird er mit Brandwunden bei seinem Haupte ankommen, 

wie 

z. B. der Hurer aus 1. Kor. 5, 5, bei dem Gott alles, nicht nur das Fleisch, sondern auch das von dem 

Fleische befleckte «Unterkleid» (Jud. 23) verbrennen musste, damit wenigstens der Geist dieses 

Mannes für den neuen Körper errettet werde am Tage des Herrn Jesus. So bezeugt uns der 

Apostel Paulus in Rom. 13, 12 die dringende Notwendigkeit der Reinigung, weil die «Nacht weit 

vorgerückt und der Tag nahe ist». Die Menge der Gotteskinder singt heute noch ganz unberührt 

von den Tatsachen: «Auf, denn die Nacht wird kommen» und merkt nicht, daß «Finsternis die Erde 

bedeckt und Dunkel die Völkerschaften» (Jes. 60, 2), indem «einer den ändern nicht mehr sieht» 

(2. Mose 10, 21 -23) und «die Liebe der Vielen erkaltet» (Matth. 24, 12). Die wahren und treuen 

Gotteskinder sollten singen: «Auf, denn der Tag wird kommen». Dann würde vielleicht auch der 

Wunsch nach innerer Reinigung mehr in den Vordergrund treten (2. Kor. 7, l und 1. Joh. 3, 3). Ich 

glaube, daß die Gemeinde, welche Sein Leib ist, heute so viel, ja alles weiß, was sie für hier unten 

braucht, um ein Gott wohlgefälliges Leben zu führen (2. Petr. l, 3). Das letzte Lassen des eigenen 

und völlige Ergreifen des göttlichen Lebens wird aber leider immer wieder kompensiert, d. h. 

ersetzt, durch ein immer höher geschraubtes, aber oft flaches Wissen ohne praktisches Ausleben. 

Da wird über das Wissen diskutiert und gestritten, statt daß man sich aus diesem Wissen heraus 

dazu bringen lässt, endlich einmal in der Praxis des Alltags den alten Menschen abzulegen und die 

Waffen des Lichtes anzuziehen. Das ist unsere heutige, letzte Aufgabe hier unten: die Eigenliebe 

abzulegen und die Gottesliebe (Eph. 5, l - 2 a) anzuziehen, oder, wie Paulus in Phil. 3, 10 sagt, 

mitzusterben, um mit Ihm aufzuerstehen. Alle Erkenntnis und Einsicht, die sich nicht in vermehrter 

Fähigkeit zu lieben äußert, ist unfruchtbar und bringt Tod. 



10 | 10  

Zuversicht und Freude im Blick auf den Tag Jesu Christi 

Und nun noch ein paar Worte über die positive Seite dieses «paulinischen» Tages des Herrn Jesus 

Christus. In Phil, l, 6 ermuntert Paulus, daß er in guter Zuversicht ist, «daß der, welcher ein gutes 

Werk in uns angefangen hat, es über die Maßen ins Ziel führen wird bis auf den Tag Jesu Christi». 

Jedes Gotteskind ist mit einer ganz bestimmten Zielbestimmung erwählt. Es hat in seine geistliche 

Wiege die Gaben hineinbekommen, die Gott zur vollständigen Ausreifung führen wird. Diese 

Gaben erkennt man nicht immer, auch nicht gleich am Anfang des Glaubenslebens, aber sie sind 

da. Deshalb heißt es in 1. Joh 3, 9 (wenn wir für das Wort «Sünde» das Grundwort 

«Zielverfehlung» setzen): «Jeder, der aus Gott gezeugt ist, verfehlt das Ziel nicht, denn Sein (der 

göttliche: 1. Petr. l, 23) Same bleibt in Ihm; und er kann das Ziel nicht verfehlen, weil er aus Gott 

gezeugt ist». Gott wird nicht •— um im irdischen Bild zu sprechen — Rettichsamen säen und es 

wird Salat herauskommen. — In Phil, l, 10 betet Paulus, daß die Leibesglieder prüfen mögen, nicht, 

was das Vorzügliche, sondern was das Vorzüglichere sei, auf daß sie lauter und «unangestoßen» 

seien auf den Tag Jesu Christi. Wenn ich eine kostbare Vase um 500 Mark kaufe, sie nach Hause 

trage und zwei Meter vor meiner Glastüre sie am Treppengeländer anstoße, so daß ein ganz 

kleines Stückchen wegbricht, dann ist die Vase eben «angestoßen» und vielleicht nur noch den 

zehnten Teil ihres Kaufpreises wert. Der Apostel Paulus bemüht sich, allezeit «ein Gewissen ohne 

Anstoß zu haben vor Gott und den Menschen» (Apg. 24, 16), und er ermahnt auch die Gemeinde 

in 1. Kor. 10, 32: «Seid ohne Anstoß, sowohl den Juden als den Griechen und der Gemeinde 

Gottes». — In Phil. 2, 14 -16 ist es dem Paulus ein Anliegen, daß die Leibesglieder alles mit 

Freuden, also ohne Murren und Widerspruch tun, damit sie ihre Vollaufgabe in diesem bösen 

Zeitalter nach Vers 16 erfüllen, nämlich: das Wort nicht allein zu lehren, predigen, evangelisieren, 

sondern es darzustellen «auf den Tag Christi». Die Welt, besonders die Jugend, hat in den 
vergangenen Jahrzehnten viele biblische Worte gehört. Hat sie uns aber als wandelndes Wort 

erkennen dürfen? 

In seinem letzten Brief, seinem Testament, dem 2. Timotheusbrief, bezeugt uns der Apostel in Kap. 

4, 7-8, daß er den (wörtl.) «schönen Todeskampf» nach 1. Tim. 6, 12 gekämpft, daß er über die 

Hindernisse, die der Feind in der letzten Zeit im Übermaß in unseren Lebensweg hineinlegen darf, 

«hinübergegriffen» (wörtl.) habe ins ewige Leben und dadurch den Anfangsglauben bis zum 

Schluss innerlich bewahrt habe. Er hat nach Vers 8 die Gewissheit, daß ihm fortan die Krone der 

Gerechtigkeit — gegenüber der Anfangsgerechtigkeit nach Rom. 5, l — bereitliegt, welche der 

Herr, der gerechte Richter, ihm als Gegengabe für seine Treue geben wird an «jenem Tage»; nicht 

allein aber ihm, sondern auch allen, die Seine Erscheinung lieben. Seine Erscheinung ( = Epi-

phaneia, «Erscheinungsfest») wird im Lufthimmel erkannt werden. Gotteskinder, die nach Kol. 3, l 

- 2 ein Auferstehungsleben führen, schauen also nach oben (Apg, 7, 55), während die auf das «auf 

der Erde Befindliche» sinnenden Gotteskinder als Feinde des Kreuzes Christi ausgewiesen werden 

(Phil. 3, 19). Schenke uns der lebendige Gott, daß wir in Christo Jesu so reich, erfüllt und freudig 

werden in allem Wort und aller Erkenntnis, daß wir für unser Lebenszeugnis hier unten in keiner 

Gnadengabe Mangel haben, indem wir die nahe Offenbarung unseres Herrn Jesus Christus 

erwarten (1. Kor. 8, 5 - 7)!  

 

  


