
1 | 12  

Kahal.De 

Autor: Wilhelm Israel 

Thema: Der Streit um die Allversöhnung 

 

 

Superintendent a.D. Wilhelm Israel 

 

DER  STREIT  UM  DIE  ALLVERSÖHNUNG 

 

 

 
 

Wieder einmal hält der Tod auf den Kontinenten und Ozeanen der Erde seine grausame Ernte. 

Und wieder einmal erhebt sich wie schon in den Jahren 1914/18  die Frage nach dem Schicksal der 

Toten. Dabei ist wohl die Zahl derer zurückgegangen, die das Weiterleben nach dem Tod leugnen. 

Und bei denen, die das nicht tun, herrscht wohl Übereinstimmung darüber, dass das Schicksal der 

Toten je nach der irdischen Lebensführung verschieden ist. Denn Gleichschaltung des Schicksals 

würde das Gefühl der Gerechtigkeit verletzen. Aber über das allerletzte Schicksal der Toten 

herrscht keine Übereinstimmung. Sogar unter bibelgläubigen Christen stehen sich die 

Auffassungen schroff gegenüber. Diese gegensätzlichen Fronten kann man bezeichnen als die der 

Pessimisten und der Optimisten. 

Nach Ansicht der Pessimisten fällt der größte Teil der menschlichen Seelen, weil unverbesserlich, 

nie endender Qual anheim. Die Optimisten dagegen lassen sich dahin vernehmen, dass es der 

Liebe, Weisheit und Allmacht Gottes gelingen werde, schließlich alle mit sich zu versöhnen, wenn 

auch unter Umständen erst nach langen, schmerzlichen Gerichten und Läuterungen. Die 

Pessimisten meinen, dass unaufhörlicher Missklang schließlich das Weltall durchziehen werde, 

während die Optimisten die Zuversicht hegen, dass sich aller Missklang schließlich in reinen 

Gleichklang auflösen werde.  

 

Dieser Gegensatz beweist, dass wir noch nicht hingekommen sind zu einerlei Glauben und 

Erkenntnis des Sohnes Gottes, Eph. 4,13.  Aber die Verheißung Jesu, dass der Geist der Wahrheit 

die Gläubigen in alle Wahrheit leiten werde, Joh.16,13, gibt die Gewissheit des künftig 

eintretenden völligen Gleichklangs. Dazu nun sollen die folgenden Ausführungen ein bescheidener 

Versuch der Überbrückung der Gegensätze sein, und das in friedlicher Gesinnung, wie weiland 

schon Augustin diese Gesinnung gefördert hat. Sie ist nicht immer bestätigt worden, im Gegenteil: 

gar manchmal hat man dem Gegner Unwissenheit, Oberflächlichkeit, gefühliges Wesen, ja sogar 

geflissentliches Übersehen des klaren Zeugnisses der Heiligen Schrift vorgeworfen. Das sollte nicht 

sein. Wie hat einst Melanchthon gelitten unter den Rabies theologorum. Der Christ kann sich ja 

irren, aber doch zu seinem Gott lauter stehen. Er kann in der Erkenntnis noch rückständig und 

doch ein aufrichtiger Jünger Jesu sein, er kann ein schwaches Gewissen haben, Rö.14,1f., darf aber 

deswegen nicht gerichtet werden von denen, die freier stehen. Und umgekehrt hat Paulus sich 

geweigert, seine Freiheit vom Gewissen eines anderen richten zu lassen, 1. Kor.16,14. Die ganze 

zur Rede stehende Frage ist eine solche der Schriftauslegung. Die Auslegung ist von jeher strittig 

gewesen zwischen Katholiken und Protestanten, Lutheranern und Reformierten in Beziehung auf 

andere Punkte der Lehre. 



2 | 12  

Wundern wir uns deswegen nicht, wenn auch in Bezug auf das Endschicksal der Menschen noch 

keine Einheitlichkeit der Überzeugung erreicht worden ist, aber zu erwarten haben wir, dass es 

einst der Fall sein wird. Und nun wollen wir der Frage näher treten:  

 

Aufgrund von Apg.3,21 wird sie zumeist bezeichnet als die Frage der „Wiederbringung aller 
Dinge.“ Wir wählen aber absichtlich das Wort der „Allversöhnung“, Kol.1,20, denn dieses Wort 
greift weiter als das Wort Wiederbringung, denn nach dem Zusammenhang bezieht sich die von 
Petrus erwähnte Wiederbringung auf rein israelitische Zustände. Hatten die Jünger den 
Auferstandenen doch gefragt: „Herr, wirst du auf diese Zeit wieder aufrichten das Reich Israel? 
Apg. 1,6. Jesus hatte die Frage nicht verneint, sondern nur die Zeitfrage als ungebührlich 
abgelehnt. Schon von Elia bzw. Johannes dem Täufer wurde ein zurechtbringendes, wieder-
herstellendes Wirken erwartet. (Mal.3,23f; Matth.17,10f.). Keiner aber der alttestamentlichen 
Propheten hat solchen Fernblick gehabt wie der Apostel Paulus, der allein vor allen anderen 
Aposteln den Dienst gehabt hat, das Wort Gottes zu „vervollständigen“, zu „erfüllen“, Kol.1,25, 
(nicht „reichlich zu predigen“, wie Luther übersetzt hat). Dem Apostel sind Geheimnisse 
anvertraut worden wie keinem anderen. An ihm und durch ihn hat sich vornehmlich das Wort Jesu 
erfüllt: „Ich habe euch noch viel zu sagen, aber ihr könnt es jetzt noch nicht tragen“, Joh. 16,12.  
 

Hören wir nun die wichtigsten Schriftgründe der Pessimisten: 

„Viele sind berufen, aber wenige sind auserwählt“, Mt. 20,16. Nicht alle, aber auch nicht wenige 

ziehen daraus den Schluss: Wer nicht auserwählt ist, der ist schlechthin verloren. 

 

„Gehet ein durch die enge Pforte. Denn die Pforte ist weit und der Weg ist breit, der zur 
Verdammnis abführt, und derer, die darauf wandeln, sind viele. Und die Pforte ist eng und der 
Weg ist schmal, der zum Leben führt, und derer, die ihn finden, sind wenige.“ Matth.7,13f. 
 

„Ringet danach, dass ihr durch die enge Pforte eingehet. Denn viele werden, das sage ich euch, 

hineinzukommen trachten und werden es nicht vermögen“, Luk. 13,24. 

 

„Fürchte dich nicht, du kleine Herde. Denn es ist eures Vaters Wohlgefallen, euch das Reich zu 
geben“, Luk. 12,32. 
 

„Wer an den Sohn glaubt, hat das ewige Leben. Wer aber dem Sohn nicht glaubt, der wird das 

Leben nicht sehen, sondern der Zorn Gottes bleibt über ihm“, Joh. 3,36. 

 

„Sie werden in die ewige Pein gehen, aber die Gerechten in das ewige Leben“. Matth.25,46. 

 

„Dann wird er sagen zu denen zur Linken: Gehet hin von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer, 

das bereitet ist dem Teufel und seinen Engeln“, Mt. 25,41. 

 

„ .... und fahrest in die Hölle, da ihr Wurm nicht stirbt und ihr Feuer nicht verlöscht“, Mk. 9.43. 

 

„Welcher Ende ist die Verdammnis“, Phil. 3,19. 

 

„Da es recht ist bei Gott, zu vergelten Trübsal denen, die euch Trübsal antun, euch aber, die ihr 

Trübsal leidet, Ruhe mit uns, wenn nun der Herr Jesus offenbart wird vom Himmel samt den 

Engeln seiner Kraft und  mit Feuerflammen, Rache zu geben über die, so nicht gehorsam sind dem 



3 | 12  

Evangelium unseres Herrn Jesu Christi, welche Pein leiden werden, nämlich das ewige Verderben 

von dem Angesicht des Herrn von seiner herrlichen Macht,“ 2.Thess.1,6. 

 

„So der Gerechte kaum erhalten wird, wo will der Gottlose und Sünder erscheinen?“ 1. Petr. 4,18. 

 

„Sie werden über sich selbst herbeiführen Verdammnis.... welchen das Urteil von lange her nicht 

säumig ist und ihre Verdammnis nicht schläft..., und hat die Städte Sodom und Gomorra zu Asche 

gemacht, umgekehrt und verdammt, damit ein Beispiel gesetzt den Gottlosen, die hernach 

kommen würden“,  2. Petr. 2,1.3.6. 

 

„Denn so wir mutwillig sündigen, nachdem wir die Erkenntnis der Wahrheit empfangen haben, 

bleibt uns fürder kein anderes Opfer für die Sünden, sondern ein schreckliches Warten des 

Gerichts und des Feuereifers, der die Widersacher verzehren wird“, Heb.10,10. 

 

„Der wird vom Wein des Zornes Gottes trinken, der unvermischt eingeschenkt ist in seines Zornes 

Kelch und wird gequält werden mit Feuer und Schwefel ... und der Rauch ihrer Qual wird 

aufsteigen von Ewigkeit zu Ewigkeit. Und sie haben keine Ruhe bei Tag und Nacht, die das Tier 

angebetet haben und sein Bild, und so jemand das Malzeichen seines Namens angenommen hat“, 

Offb.14,10f. 

 

„Der Verzagten aber und Ungläubigen und Gräulichen und Totschläger und Hurer und Zauberer 

und Abgöttischen und aller Lügner, deren Teil wird sein in dem Pfuhl, der mit Feuer und Schwefel 

brennt. Das ist der andere Tod“, Offb.21,8. 

 

„Draußen sind die Hunde und die Zauberer und die Hurer und die Totschläger und die 

Abgöttischen und alle, die lieb haben und tun die Lüge“, Offb.22,15. 

 

Das sind erschütternde Worte Christi und seiner Apostel. Niemand darf dran rühren. Sie behalten 

ihre Geltung unbedingt, auch für die Optimisten, denen die ganze Bibel heilig ist. Über den andern 

Tod gehen die Meinungen auch der Pessimisten auseinander. Ein Teil von ihnen findet die 

Annahme nie endender Qual doch unerträglich und Gottes unwürdig. Diese lehren deshalb, dass 

Gott die Unverbesserlichen vernichtet, ihr Dasein einfach auslöscht, oder dass die Verdammten 

sich selbst verzehren und auf diese Weise aufhören zu sein. Pessimismus, nur gemilderter Art, ist 

auch das. Aber die strenge Richtung hält an dem furchtbaren Gedanken unaufhörlicher 

Höllenqualen fest. Über das alles hinaus nehmen die Pessimisten für ihre Überzeugung noch einen 

besonderen Grund in Anspruch und sagen: Wenn man die Möglichkeit einer Rettung jenseits des 

Todes zugäbe, so würde man damit den Leichtsinn fördern und das Hinausschieben der Bekehrung 

begünstigen. Dazu beruft man sich gern auf das Wort: Jetzt ist die angenehme Zeit, jetzt ist der 

Tag des Heils, 2. Kor. 6,2. 

 

Die Stelle 1. Petr.3,18f, die bezeugt, dass Christus getötet worden ist nach dem Fleisch, aber 

lebendig gemacht worden ist nach dem Geist, und dass er in diesem Geist hingegangen ist und 

gepredigt hat den Geistern im Gefängnis, die vorzeiten nicht glaubten, da Gott harrte und Geduld 

hatte in den Zeiten Noahs, wird von manchen so ausgelegt: hier sei von einer Predigt die Rede, die 

Christus an das Menschengeschlecht gerichtet habe, das noch vor dem Einbruch der Sintflut lebte. 

Wiederum andere sind der Meinung, dass jene Predigt für die Geister im Gefängnis eine 



4 | 12  

Gerichtspredigt gewesen sei. Auch vertritt man die Auffassung, dass Gottes Liebesabsichten an 

dem freien Willen der Widerstrebenden scheiterten. Und mit Nachdruck weist man hin auf die 

ernste Stelle Lukas 13,34: „Jerusalem, Jerusalem, die du tötest die Propheten und steinigst, die zu 

dir gesandt werden, wie oft habe ich deine Kinder sammeln wollen wie eine Henne ihre Brut unter 

ihre Flügel, und ihr habt nicht gewollt“. 

 

Natürlich ließe sich noch vieles andere beibringen, womit die Pessimisten ihre Überzeugung 

begründen wollen. Doch mag das Gesagte genügen, da es in die Gedankengänge auf jener Seite 

hinreichend Einblick gewährt. 

 

Und nun soll die Gegenseite zu Wort kommen. Sie erklärt als völlige Verkennung der biblischen 

Lehre von der Erwählung, wenn man die Nichterwählten einfach der Hölle zuweise, Schrift muss 

durch Schrift erklärt werden. Nach der Schrift bedeutet Erwählung einen Vorzug der Erwählten 

mit der Bestimmung, dass sie den Nicht-Erwählten einen Segen vermitteln sollen. Der König 

erwählt sich seine Minister, ist aber trotzdem für sein ganzes Volk da. Gott erwählt Abraham, um 

durch ihn alle Geschlechter der Erde zu segnen. Gott erwählt Israel, um aus ihm den Christus, den 

Heiland der Welt nach dem Fleisch hervorgehen zu lassen. Jesus wiederum erwählt sich die zwölf 

Apostel und betraute sie mit dem Missionsbefehl. Wenn ein Stein ins Wasser geworfen wird, so 

bilden sich Kreise, kleine und große. So umgibt sich Gott mit kleinen und großen Kreisen von 

Erwählten. Alle aber haben die Bestimmung der Segen-Vermittlung, der Ausbreitung des Heiles 

Gottes. Menschliches Verdienst liegt hier nicht zugrunde, sondern Gott handelt einfach kraft 

seiner Autorität, und kein Mensch hat ihm etwas dreinzureden. Hier gilt das wunderbare Wort 

Rö.9,20f:  „Ja, lieber Mensch, wer bist du denn, dass du mit Gott rechten willst? Spricht auch ein 

Werk zu seinem Meister: Warum hast du mich also gemacht? Hat nicht der Töpfer Macht, aus 

einem Klumpen ein Gefäß zu machen zu Ehren, und das andere zu Unehren?“ Verhängnisvoll hat 

es sich ausgewirkt, dass die hebräischen Wörter „olam, mezach, dor, ad“ und das griechische 

Wort „aion, aionios“ in den deutschen Übersetzungen zumeist mit „Ewigkeit, ewig“ 

wiedergegeben werden. Mit diesen Worten verbinden wir fast immer die Vorstellung der 

Endlosigkeit. Das ist aber keineswegs der Sinn jener Worte im Urtext des AT und NT. Es gibt eine 

große Zahl von Bibelstellen, die die zeitliche Beschränkung jener Begriffe klar beweisen.  

 

Zum Beispiel: 

Im Gesetz des Mose war bestimmt (2,21), dass der israelitische Knecht nach sechs Jahren Dienst 

frei werden sollte. Wenn er aber bei seinem Herrn bleiben wollte, so sollte er nach Vollzug 

gewisser Formalitäten seines Herrn Knecht bleiben „ewig - olam!“ Hier ist das Wort „ewig“ doch 

durch den Tod beschränkt. Ebenso verhält es sich mit dem „ewigen“ Priestertum Aarons und 

seiner Söhne, 2.Mo.40,15., dsgl. mit dem Aussatz Gehasis, 2.Kö.5,27. 

Das NT kennt eine Zeit, wo noch keine Äonen liefen, 1.Kor.2,7. (Luther übersetzt „vor der Zeit der 

Welt“). Paulus redet von einer Gnade, die gegeben worden ist vor äonischen Zeiten (Luther: vor 

der Zeit der Welt). Paulus kennt auch ein Ende der Äonen, 1. Kor.10,11. (Luther: Ende der Welt). 

Weiter: Gott, der ewige König (Luther). Das ist nach dem griechischen Text: „Der König der 

Äonen“, 1.Ti, 1,17. Keinem gläubigen Menschen wird es einfallen, Gott die Ewigkeit, d.h. das Sein 

ohne Anfang und ohne Ende abzusprechen. Aber davon ist in jener Timotheus-Stelle keine Rede, 

sondern vielmehr von dem Gott, der die Äonen, d.h. die Weltzeitalter geordnet hat, in deren 

Verlauf sich der ganze Weltentwicklungs-Prozess vollzieht.  

 



5 | 12  

Die Schrift redet in 1. Tim 6,16 von Gottes Unsterblichkeit. Denselben Ausdruck gebraucht sie auch 

von dem Auferstehungsleib der Erlösten, 1. Kor. 15,54, und ebenso redet sie vom Sohn, der die 

Äonen gemacht hat (Luther: die Welt). Wenn von Gott das ewige Sein ausgesagt ist, sie von einem 

unauflöslichen, unzerstörbaren Leben, Hebr. 7,16, ewigem Leben von dem Gläubigen aussagt, ist 

das nicht nur eine Verlängerung des Daseins über den Tod hinaus, sondern zugleich eine 

Daseinsform, die mit einem höheren Inhalt erfüllt ist, wie sich das aus den Worten des Herrn klar 

ergibt, Joh.17,3. „Das ist aber das ewige Leben, dass sie dich, den allein wahren Gott und den du 

gesandt hast, Jesum Christum, erkennen.“  

 

Mit den Weltzeitaltern verhält es sich wie mit den Lebensaltern des einzelnen Menschen: Kind, 

Jüngling, Mann, Greis. Wenn es in einem Menschenleben recht steht, dann überragt das 

Greisenalter alle früheren Altersstufen an Weisheit und Erkenntnis. Dabei haben die Weltzeitalter 

das gemeinsam, dass sie alle mit Abfall und Gericht abschließen. Nach den Gerichten aber bahnen 

sich neue, höhere Entwicklungen an. So war es in den Tagen der Sintflut, so war und ist es noch 

heute mit der Verstockung der Juden, so wird es gehen mit der Heiden-Christenheit. Man kann die 

vergangenen Zeitalter verschieden zählen. Sicher ist nach Offb. 20, dass das nächste Zeitalter das 

der tausend Jahre sein wird. Doch auch das wird ein Ende haben. Wie viele darauf noch folgen 

mögen, steht bei Gott. Aber es geht immer höher hinauf, geradeso wie bei einer Wanderung, bei 

der man von erstiegenen Höhen oft zunächst wieder hinaus muss, um schließlich doch den 

höchsten Gipfel zu erklimmen. Gemeinsam ist den Weltzeitaltern ferner, dass sie alle mehr oder 

weniger mit Sünde durchzogen sind, aber ebenso mit göttlicher Gnade, die unaufhörlich an der 

Überwindung der Sünde arbeitet. Dazu dienen unerlässlich auch die Gerichte.  

 

Aus der Versuchungsgeschichte des Herrn wissen wir, welche Gefahr darin liegt, einzelne 

Bibelstellen aus dem Zusammenhang des Schrift-Ganzen herauszunehmen. Auf diese Weise hat 

der Teufel versucht, den Herrn zu Fall zu bringen: „Bist du Gottes Sohn, so lass dich hinab, denn es 

steht geschrieben: „Er wird seinen Engeln befehlen, und sie werden dich auf den Händen tragen, 

dass du deinen Fuß an keinen Stein stoßest“. Jesus hat geantwortet: „Wiederum steht geschrieben 

„Du sollst Gott, deinen Herrn, nicht versuchen!“ Damit war die biblisch begründete (!) Versuchung 

abgeschlagen. 

Den zum Beweis der Endlosigkeit der Höllenstrafen von den Pessimisten angeführten Bibelstellen 

seien andere gegenübergestellt. 

Bis in die Urzeit der Menschheit zurück reicht die Verheißung, dass des Weibes Same der Schlange 

den Kopf zertreten soll.  

 

Jesus hat seinen Kampf mit dem Teufel verglichen mit dem Eindringen eines noch Stärkeren in den 

Palast eines stark Gewappneten, dessen Folge die Austeilung des Raubes ist, Lk. 11,21.  

Der Brief an die Hebräer bezeugt, 2,14, dass Jesus durch seinen Tod dem die Macht genommen 

hat, der des Todes Gewalt hat, das ist dem Teufel. Ist es zu kühn, in solchen Stellen eine 

Andeutung dafür zu finden, dass dem alten bösen Feind einst  a l l e  seine Beute entrissen 

werden wird? 

 

Was machen wir mit dem Wort aus Ps. 68,19: „Du bist in die Höhe gefahren, hast das Gefängnis 

gefangen geführt (oder hast Gefangene weggeführt), du hast Gaben empfangen für die Menschen, 

auch für die Abtrünnigen, auf dass der Herr daselbst wohne. (Oder: Ja, auch die Trotzigen müssen 

wohnen bei Gott dem Herrn!) Ist die Annahme zu kühn, so fragen wir noch einmal, dass der Herr 



6 | 12  

alles Satanswerk in den Herzen der Menschen zerstört?  Er hat ja nach seinem eigenen Zeugnis die 

Schlüssel der Hölle und des Todes, Off. 1, 18. 

 

In Judas 7 heißt es, dass Sodom und Gomorra und die umliegenden Städte des ewigen Feuers 

Pein leiden. Aber in Hesekiel 16,53 steht geschrieben, dass Gott das Gefängnis Sodoms und ihrer 

Töchter wenden will. Müssen sich diese Stellen widersprechen? Nein, man muss es nur gelten 

lassen, dass das ewige Feuer äonisch, d.h. zeitlich begrenzt ist. Die Bibel wimmelt von solchen 

scheinbaren Widersprüchen, verständiger, vorurteilsfreier Sinn aber vermag sie zu lösen. Ein 

Knoten mag noch so verschlungen sein, mit Geduld gelingt seine Entwirrung schließlich doch. Es 

gibt Wahrheiten, die für eine bestimmte Zeit unbedingt verpflichten, aber später hinfällig werden. 

Israel war das Gesetz der Beschneidung gegeben. Paulus sagt: „Beschnitten sein ist nichts, sondern 

Gottes Gebote halten, 1.Kor.7,19. „In Christo Jesu gilt weder Beschneidung noch unbeschnitten 

sein etwas, sondern der Glaube, der durch die Liebe tätig ist, Gal.5,6. Es war Gottes Wille, dass sich 

die Juden abgesondert halten sollten von den anderen Völkern. Paulus aber sagt: „Hier ist kein 

Unterschied zwischen Juden und Griechen, denn derselbe Herr ist reich für alle (oder über alle) die 

ihn anrufen, Rö.10,12. Ein jegliches hat seine Zeit. Kindern sind andere Gesetze gegeben als 

Erwachsenen. Jesus hat erklärt, dass Gott ihn nicht gesandt habe in die Welt, dass er die Welt 

richte, sondern dass die Welt durch ihn gerettet werde, Joh.3,17, aber ebenso, dass er zum 

Gericht auf die Welt gekommen sei, Joh.9,39. Ja, auch das Richten und das Nicht-Richten hat 

seine Zeit, und zwar nicht nur in dem flüchtigen Lauf eines irdischen Menschenlebens, wie die 

angegebenen Petri-Stellen es klar beweisen.  

 

Ausdrücklich sei noch darauf hingewiesen, dass die von den Pessimisten beliebte Auslegung von 

Petr.3,18f. irrig ist. Wenn es nämlich in dieser Stelle heißt, dass Christus getötet worden ist nach 

dem Fleisch, aber lebendig  gemacht nach dem Geist, dann ist es ein Salto mortale, zu deuten, 

dass jetzt der Fortschritt, wie er vorliegt in den Worten...“getötet, lebendig gemacht“, plötzlich zur 

Rückkehr werde in eine längst vergangene Zeit, insofern der Herr (wie denn?) den in den Tagen 

vor der Sintflut lebenden Menschen gepredigt habe. Nein, hier reiht sich fortschreitend eins an 

das andere: getötet, lebendig gemacht, hingegangen zu den Geistern im Gefängnis. Waren denn, 

das sei hinzugefügt, jene Menschen damals, ehe die Flut sie hinraffte, Geister? Befanden sie sich 

denn im Gefängnis? Es gibt eine Schriftauslegung, die krumme Wege geht und dem klaren 

Schriftsinn Gewalt antut. 

 

Hören wir Stellen, die von der Grundlegung des Heilands handeln: Gott war in Christo und 

versöhnte die Welt mit sich selber und rechnete ihnen ihre Sünden nicht zu und hat unter uns 

aufgerichtet das Wort von der Versöhnung; … denn er hat den, der von keiner Sünde wusste, für 

uns zur Sünde gemacht, auf dass wir würden in ihm die Gerechtigkeit, die vor Gott gilt 

2.Kor.5,19.21. „Auf dass alle Dinge zusammengefasst würden in Christo, beides, das im Himmel 

und das auf Erden ist, durch ihn“, Eph. 1,10. 

Auf dass durch ihn versöhnt würde zu ihm selbst, es sei auf Erden oder im Himmel, damit, dass er 

Frieden machte durch das Blut an seinem Kreuz, durch sich selbst, Kol.1,20. 

„Gott hat alle beschlossen unter den Unglauben, auf dass er sich aller erbarme, Rö.11,32. 

„So an eines Sünde viele gestorben sind, so ist vielmehr Gottes Gnade und Gabe reichlich 

widerfahren durch die Gnade des einen Menschen Jesus Christus. Wie nun durch eines Sünde 

die Verdammnis über alle Menschen gekommen ist, also ist auch durch eines Gerechtigkeit die 

Rechtfertigung des Lebens über alle Menschen gekommen, Rö.5,15.18. 



7 | 12  

„Wo die Sünde mächtig geworden ist, da ist die Gnade noch viel mächtiger geworden, Rö. 5,20. 

Diese Äußerung des Apostels stimmt ganz genau überein mit der Stelle aus 2.Mo34,6f: „Der du 

bewahrest Gnade in tausend Gliedern.... und die Missetat heimsuchst bis ins dritte und vierte 

Glied.“ Die höchsten Ziele aber, die Gott sich gesetzt hat, hat Paulus (der Apostel der Fülle) zum 

Ausdruck gebracht mit den Worten: „Der Tod ist verschlungen in den Sieg“, 1.Kor.15,53. Von ihm 

und durch ihn und zu ihm sind alle Dinge, Rö.11,36. „Auf dass Gott sei alles in allen, 1.Kor.15,28. 

„Darum hat ihn auch Gott erhöht und ihm einen Namen gegeben, der über alle Namen ist, dass 

sich in dem Namen Jesus alle Knie beugen sollen, aller derer, die im Himmel und auf Erden und 

unter der Erde sind, und alle Zungen bekennen, dass Jesus Christus der Herr sei, zur Ehre Gottes, 

des Vaters, Phil.2.  

Ob Gott dieses Ziel wohl erreicht?  Oder ob ihn der böse Wille der Menschen daran hindern wird? 

Wir meinen, die Antwort sei schon von Jesus selbst gegeben worden in den Worten: „Wer ist 

unter euch, der einen Turm bauen will und nicht zuvor sitzt und die Kosten überschlägt, ob er’s 

habe hinauszuführen? Auf dass nicht, wo er den Grund gelegt hat und es nicht hinausführen kann, 

alle, die es sehen, anfangen seiner zu spotten und zu sagen: Dieser Mensch fing an zu bauen und 

kann es nicht hinausführen. Oder welcher König will sich in einen Streit begeben mit einem 

anderen König und sitzt nicht zuvor und ratschlagt, ob er mit zehntausend dem begegnen kann, 

der über ihn kommt mit zwanzigtausend? Wo nicht, so schickt er die Botschaft, wenn jener noch 

ferne ist und bittet um Frieden, Lk. 14,28f. Sollte Gott etwas unternommen haben, dessen 

Misslingen ihn nach den Worten Jesu als unüberlegt handelnd erscheinen ließe? Darin sind wir 

wohl alle einig, dass der Grund der Menschenschöpfung nichts anderes gewesen sein kann als 

das Verlangen Gottes, Wesen ins Dasein zu rufen, die er teilhaben lassen könnte an seiner Liebe 

und seinem Leben. Und dieses Verlangen Gottes scheitert an dem bösen Willen der Menschen? 

Gott weiß von Ewigkeit her, was geschehen wird. 

 

Er weiß (so nehmen die Pessimisten an), dass sein Liebesratschluss bei der Mehrzahl der 

Menschen nicht zur Ausführung kommen wird. Und trotzdem ruft er diese seine Geschöpfe ins 

Leben in der klaren Erkenntnis, dass sie nie, nie endender Qual ausgesetzt sind. Ist ein solcher 

Gedanke erträglich? Muss uns nicht über ein solches Charakterbild Gottes Grauen und Entsetzen 

packen? Wenn es so wäre, wie so viele heute noch glauben, wie ließe sich das mit dem Wesen 

dessen vereinigen, der die Liebe ist? Kein Mensch mit nur einem Funken von Mitgefühl im Herzen 

würde zu so etwas fähig sein. Wie wird Gott doch durch solche Anschauungen herabgesetzt! Und 

der Mensch, der Gott in alle Ewigkeit Trotz bietet, der wird sozusagen zu einem Gott gemacht, 

denn seine Macht wäre dann ja der Macht Gottes gewachsen. Aber die Freiheit des Menschen hat 

ihre Grenzen, geradeso wie die Freiheit, die verständige Eltern ihren Kindern gestatten. Die 

Freiheit kann missbraucht werden und wird unendlich oft missbraucht. Gleich dem Vater des 

verlorenen Sohnes gibt Gott nach.  

Der Vater wird es getan haben mit düsteren Ahnungen, aber auch in der geheimen Hoffnung der 

Rückkehr des Verlorenen. Seine Hoffnung hat sich erfüllt. So schaut Gott, der mehr weiß als 

irgendein Mensch, immer voraus die Rückkehr aller Verlorenen.  

 

Der Zustand des Verlorenseins braucht nicht absolut zu sein, er kann auch relativ sein, in Gottes 

Augen ist er keineswegs endlos, sondern zeitlich. Allerdings kann dieser Zustand durch Äonen 

hindurch währen, denn es gibt einen Zustand der Verstockung, dem Gott erst nach langwierigen 

Züchtigungen beikommen kann. Darf einmal Großes mit Kleinem verglichen werden: wie 

manchem kindischen Trotzkopf ist der Trotz schon gebrochen worden durch strenge Zucht der 

Eltern. So wird Gott mit den Verstockten verfahren. Wenn dann die letzte Munition verschossen 



8 | 12  

und der letzte Bissen Brot verzehrt worden ist, dann bleibt nur noch die Waffenstreckung übrig. 

Diese Waffenstreckung der Verstockten Gott gegenüber wird die innerliche Überwindung sein, 

kein äußerliches Zertreten werden durch höhere Macht. Klar bezeugt das schon die Stelle aus dem 

AT, Jes. 45,23f., die dem Zitat Phil.2,10 zugrunde liegt: „Mir werden sich beugen alle Knie und alle 

Zungen schwören und sagen: Im Herrn habe ich Gerechtigkeit und Stärke!“ Das bedeutet doch 

keine zähneknirschende Unterwerfung mit bleibendem Trotz, sondern  H e i l !“  „Im Herrn habe 

ich Gerechtigkeit und Stärke!“ Der Sieg Gottes über allen Widerstand der Menschen muss und 

wird völlig sein, d.h. ein Sieg mit gewandelter Gesinnung. 

 

Was für Wunder liegen eingeschlossen in der Verheißung „Ich will einen neuen Geist in sie geben 

und will das steinerne Herz wegnehmen aus ihrem Leibe und ein fleischernes Herz geben, dass sie 

in meinen Sitten wandeln und meine Rechte halten und danach tun“, Hes.11,19. Züchtigungen 

erreichen schon im irdischen Leben mitunter viel, warum sollte das in der Welt der 

abgeschiedenen Geister unmöglich sein? 

 

Übrigens weist das Wort aus Phil. 2,11 „bekennen“ im griechischen Urtext nicht nur auf völlige 

Gesinnungsgemeinschaft der Bekenner hin, sondern auch auf das Bekennen im Sinn von Dank  

und Anbetung. 1. Tim.2,4 bezeugt, „dass Gott will, dass alle Menschen gerettet werden und sie 

zur Erkenntnis der Wahrheit kommen“, und 1. Tim 4,10, „dass er der Heiland aller Menschen ist, 

sonderlich der Gläubigen.“ 

 

Bedeutet das, dass auch die Ungläubigen selig werden? Sicherlich nicht, solange sie ungläubig sind 

und bleiben. Aber sicherlich auch, dass sie einst gläubig werden. Nur genießen die in der Zeit des 

irdischen Lebens gläubig gewordenen Seelen einen großen Vorzug vor denen, die sich Gott und 

seinem Heil erst später öffnen. Wie es in der Natur eine ungeheure Mannigfaltigkeit von 

Lebewesen gibt, so gibt es auch eine ungeheure Mannigfaltigkeit menschlichen Schicksals, und 

das auch unter Frommen und Gläubigen. Wer da kärglich sät, der wird auch kärglich ernten, und 

wer da sät im Segen, der wird auch ernten im Segen, 2. Kor.9,6. Wird jemandes Werk bleiben, das 

er darauf gebaut hat, nämlich auf den Grund Christus, so wird er Lohn empfangen. Wird aber 

jemandes Werk verbrennen, so wird er Schaden leiden, er selbst aber wird gerettet werden, doch 

so wie durchs Feuer, 1Kor3,14f.  

 

Es ist ein Unterschied, ob man Gold, Silber, edle Steine oder Holz, Heu Stoppeln baut. Es ist ein 

Unterschied, ob man Lohn empfängt oder nicht und im Nicht-Fall aus der Feuersbrunst des 

göttlichen Gerichts mit knapper Not nur das nackte Leben rettet. Es ist ein Unterschied, ob man zu 

den Ersten oder zu den Letzten gehört, Mt.19,30., ob einem der Eingang zu dem ewigen Reich des 

Herrn Jesu Christi reichlich dargereicht wird, 2.Petr.111., oder ob man sozusagen noch mit 

knapper Not durch ein Hintertürchen hineinschlüpft. „Die Ältesten, die wohl vorstehen, halte man 

zwiefacher Ehre wert, sonderlich, die da arbeiten am Wort und in der Lehre“, 1.Tim 5,17. Soll es so 

in der Gemeinde gehalten werden, dann wird Gott es auch so halten. Der eine wird gesetzt über 

zehn Städte, der andere über fünf, Lk19, ,17.19. Und was für Ausblicke zeigt uns der Apostel 

Paulus, wenn er sagt: „Wisset ihr nicht, dass die Heiligen die Welt richten werden? Wisset ihr 

nicht, dass wir Engel richten werden? 1.Kor 6,2.3. Die Offenbarung kennt Überwinder, die mit 

Christo auf seinem Stuhl sitzen und andere, die vor dem Stuhl stehen. Dasselbe Buch kennt Selige, 

die das himmlische Jerusalem bewohnen, aber ebenso Nationen, die in seinem Lichte wandeln. 

Und das Buch unterscheidet zwischen den Genießern der an dem Strom des Lebens gewachsenen 

Früchte und den durch die Blätter der Lebensbäume Geheilten, Off.21.22. 



9 | 12  

Und nun: wie es bei den Erlösten Unterschiede der Seligkeit und Herrlichkeit gibt, so auch bei 

den Verdammten Unterschiede des Elends und der Qual. „Der Knecht, der seines Herrn Willen 

weiß, aber sich nicht bereitet hat und auch nicht nach seinem Willen getan hat, der wird viele 

Streiche leiden müssen. Und der Knecht, der der Streiche wertes unwissentlich getan hat, wird 

wenig Streiche leiden“, Lk.12,47f. Tyrus und Sidon wird es im Jüngsten Gericht erträglicher 

ergehen als euch. Und du, Kapernaum, die du bis an den Himmel erhoben bist, du wirst bis in die 

Hölle hinabgestoßen werden. Denn so zu Sodom die Taten geschehen wären, die bei dir 

geschehen sind, sie stünde noch heutigen Tages, Mt.11,22f. Das Wort „Verdammen“, 

Verdammnis“ wird in der Heiligen Schrift in strengem und in weniger strengem Sinn gebraucht. 

Da, wo Paulus die Frage der sogenannten Adiaphora behandelt (was darf ich, was darf ich nicht), 

erklärt er, dass wenn jemand etwas im Zweifel genießt, ob er es denn dürfe, dass er dann 

verdammt sei, „weil es nicht aus dem Glauben geht“, Rö14,23. Hier kann nur gemeint sein, dass 

ein solcher früher oder später die Rüge seines Gewissens empfinden werde. Dass solcher Zweifel 

auch noch andere schwere Folgen haben könnte, ist dadurch nicht ausgeschlossen. Aber von der 

Hölle ist hier zunächst sicherlich keine Rede. Dagegen hat Jesus das Dasein der Hölle unzweideutig 

betont, da er in Mt10,28 sagt: „Fürchtet euch vor dem, der Leib und Seele verderben kann in die 

Hölle“. Paulus redet von einer Verdammnis der Welt, 1Kor11,32, und in Mk16,16 steht das 

furchtbare Wort: „Wer nicht glaubt, der wird verdammt werden.“ Hier ist es am Platz, etwas über 

„glauben“ und „nicht-glauben“ zu sagen. Dabei verlieren wir kein Wort darüber, dass „glauben“ 

nicht erklärt werden darf mit „für wahr halten“. In diesem Sinn „glauben“ schreibt die Bibel 

bekanntlich auch dem Teufel zu, Jak.2,19. Glaube im Sinn von „Heiland-Glaube“ bedeutet: sein 

Vertrauen auf Gott, auf Christus und sein Wort zu setzen. Dieser Glaube hat die stärksten 

sittlichen Wirkungen. Die Leugnung solcher Wirkung ist die Folge von Oberflächlichkeit des 

Denkens und Leichtfertigkeit des Urteils. Mitunter versichert ein Mensch dem anderen: Ich glaube 

an dich. Wo es so steht, da öffnet sich die Seele dem Einfluss des anderen. So ist der Glaube in 

religiösem Sinn die offene Herzenstür, durch die Gott sich dem Menschen nahen, in ihn eingehen 

kann.  

 

Der Unglaube dagegen hält Gott fern. Der ungläubige Mensch verschließt sich Gottes Einfluss. Das 
ist das Wesen der Welt, d.h. der Menschen, die von den irdischen Dingen so eingenommen sind, 
dass für Gott kein Raum bleibt. Lebt der Mensch so bis an sein Ende, was dann? „Wie der Baum 
fällt, so bleibt er liegen.“ Wenn der Mensch durch den Tod des Leibes entkleidet worden ist, so hat 
jede Möglichkeit irdischen Genusses aufgehört. Die Begierden bleiben, aber sie finden keine 
Befriedigung mehr. Die Vorstellungen, die sich die Seele noch machen kann, lassen sich nicht 
mehr verwirklichen. Und Gott, den man verachtet hat, ist fern. Wie entsetzlich sich aber die 
Gottesferne auswirken kann, das geht hervor aus dem Angstruf Jesu: „Mein Gott, warum hast du 
mich verlassen?“ Wo Gott fern ist, da sind andere Geister nahe. Gleich und Gleich gesellt sich 
gern. Verwandte Seelen finden sich. Wenn nun aber schon im irdischen Leben das 
Zusammenleben mit anderen seine Nöte haben kann, was mögen sich dann boshafte Geister im 
Jenseits erst antun! Was für Vorwürfe mögen da laut werden gegen die, die andere zum 
Unglauben und allen möglichen Schlechtigkeiten verführt haben. Es gehört wahrlich wenig 
Phantasie dazu, sich den Zustand der Verlorenen als einen solchen des Hungerns und Dürstens, 
des Darbens und Schmachtens, d.h. innerlicher Zerrissenheit und Qual vorzustellen. Und dieser 
Zustand dauert solange, bis auch der letzte Heller bezahlt worden ist, Mt.3,26. Wann das der Fall 
sein wird, das hängt ab von dem Richter und dem Zeitpunkt der Reue des Unseligen. Aber es geht 
so weit, wenn man das Wort vom letzten Heller so deutet, als ob damit jede Möglichkeit der 
Befreiung aus dem Kerker verneint werde. Wenn Strafgefangene ihre Zeit abgesessen haben, 



10 | 12  

kehren sie wieder zurück in die menschliche Gesellschaft. Ein sehr tröstliches Wort ist es doch: 
„Wer am Fleisch leidet, der hört auf mit sündigen, 1.Petr.4,1. Dass auch die schärfsten Gerichte 
nur zur Auswirkung des Heils bestimmt sind, das erhellt aus der Verfügung des Apostels Paulus, 
den Blutschänder in Korinth aus der Gemeinde auszustoßen. Paulus kleidet das in die Worte: 
„...ihn zu übergeben dem Satan zum Verderben des Fleisches, auf dass der Geist gerettet werde 
am Tage des Herrn Jesus, 1Kor5,5. Ganz ähnlich liegt der Fall von Hymenäus und Alexander, die 
Paulus dem Satan übergab, „damit sie gezüchtigt werden, nicht mehr zu lästern“, 1.Tim1,20. Also 
Gerichte schlimmster Art zur Erzielung späterer Rettung. Wenn solche Maßnahmen von Paulus 
getroffen worden sind, dann sind sie auch dem Willen Gottes gemäß. Und wenn Gott die Rettung 
der Verlorenen will, sollte er es dann nicht vermögen?  
 
Noch zwei Worte zum Beleg „Alles was er will, das tut er im Himmel und auf Erden, im Meer und 
in allen Tiefen, Ps.135,6.“ Und Gott ist’s, der in euch wirkt beides, das Wollen und das Vollbringen, 
nach seinem Wohlgefallen“, Phil.2,13. Sollte jemand den Einwand erheben wollen: Ja, hier ist doch 
von Gläubigen die Rede, so antworten wir: Richtig, aber waren die Philipper nicht auch einst 
ungläubig? Sind es manche, ja vielleicht viele unter uns nicht ebenfalls einst gewesen? Oder 
wollten wir gar den Hochmut aufbringen zu dem Gedanken: Ja, an uns muss Gott etwas besonders 
Wohlgefälliges gefunden haben. Erweist Gott nicht ganz besonders große Barmherzigkeit gerade 
den Verlorenen gegenüber? Der Hirte lässt die 99 Schafe in der Wüste und sucht das eine 
verlorene, bis er es findet. Und wenn er es gefunden hat, ruft er seine Freunde und Nachbarn und 
spricht zu ihnen: Freut euch mit mir, denn ich habe mein Schaf gefunden, das verloren war. Das ist 
ein Gleichnis der suchenden Liebe unseres Gottes und Heilandes. Er sucht, bis er findet. UND 
SEIN  SUCHEN  WIRD  NICHT  VERGEBLICH  SEIN.  
 
Gott ist der Schöpfer des Alls. In seine rein naturhafte Schöpfung muss eine Störung 
hineingekommen sein, wie wir dem zweiten Vers von 1.Mose 1 zu entnehmen ein Recht haben. 
Denn im Anfang hat Gott gewiss nichts Wüstes und Leeres geschaffen. Die hebräischen Worte  t o 
h u   w a b o h u  klingen geradezu unheimlich. Seit dem Eintritt dieser Störung hat Gott sich an das 
Werk der Wiederherstellung gemacht. Das Werk der sechs Tage ist Wiederherstellung! Das ist ein 
Gleichnis dafür, dass Gott auch an der Wiederherstellung der zerrütteten sittlichen Welt 
arbeitet. Unter allen Umständen hat das Versöhnungs- und Erlösungswerk des Sohnes Gottes eine 
das ganze All angehende Bedeutung. Denn alles ist durch ihn geschaffen worden. Und wie die 
Schöpfungstage Äonen umfassen, ebenso auch die Allversöhnung unseliger Geister. Und wie die 
Schöpfungstage ein Gleichnis sind für den Wiederaufbau der in Trümmer gegangenen sittlichen 
Welt, so sind die Feste Israels ein Bild (Analogie) der immer weiter um sich greifenden Kreise des 
Heils.  
Ein altes Urteil lautet dahin, dass im Alten Testament das Neue verborgen  und im Neuen 
Testament das Alte offenbar geworden ist. Wenn Jesus erklärt hat, dass kein Tüttel vom Gesetz 
vergehe, bis es alles geschehen ist, dann liegen auch in den Festen Israels Wahrheiten verborgen, 
die je länger desto besser verstanden werden. Das gilt vor allem von dem Jobel– oder Halljahr, das 
alle fünfzig Jahre wiederkehrte, und in dem aller veräußerte Besitz an den ursprünglichen Besitzer 
zurückfiel und in dem alle Sklaven frei wurden. Alles, was Gott geschaffen hat, gehört ihm. 
Zeitweilig kann es ihm entzogen werden, aber er verzichtet nie darauf und weiß es schließlich 
wieder in seinen Besitz zurückzubringen. Es ist ein sehr tiefes Wort, wenn Paulus schreibt: „Ist der 
Anbruch heilig, so ist es auch der Teig“. Hatte Gott die Erzväter erwählt, so übertrug sich dieses 
Verhalten Gottes auch auf ihre Nachkommen. Erst recht aber kann man sagen, dass, wenn Jesus 
Christus ein Mensch gewesen ist, der sich Gott völlig zum Opfer dargebracht hat, so wird das 
ganze menschliche Geschlecht einst diesem Vorgänger folgen, mögen auch ganze Zeitalter 



11 | 12  

darüber vergehen. In dem Mensch gewordenen Gottessohn ist ein Anfang gesetzt worden, der die 
größten Folgen zeitigen wird. „Ist der Anbruch heilig, so ist auch der Teig heilig“. Und so die 
Wurzel heilig ist, so sind es auch die Zweige, Rö.11,10, vergl. Jes11,1. In der Tat, wem in diese 
Geheimnisse Einblick geschenkt worden ist, der nimmt dem Apostel Paulus das Wort von den 
Lippen, Rö11,33f. „O welch eine Tiefe des Reichtums, beides, der Weisheit und Erkenntnis Gottes. 
Wie gar unbegreiflich sind seine Gerichte und unerforschlich seine Wege. Denn wer hat des Herrn 
Sinn erkannt und wer ist sein Ratgeber gewesen?“ Sein Sinn, sein Rat aber war, „alles zu 
beschließen unter den Unglauben, auf dass er sich aller erbarme,“ Rö11,32. Aber nicht nur die 
Weisheit Gottes lässt alle menschliche Erkenntnis hinter sich zurück, sondern auch seine Liebe. 
Das Neue Testament drückt das Wesen Gottes mit zwei Worten aus: Gott ist heilig. Und : „Gott ist 
Liebe“, Joh4,24. 1.Joh.4,16. Und von dieser Liebe heißt es in Eph3,19, dass sie alle Erkenntnis 
übertrifft. 
 

Trotz dieser klaren Aussage der Schrift meinen viel genau zu wissen, dass diese Liebe Gottes und 

Christi ihre unüberwindliche Grenze habe an der irdischen Lebensgrenze des Menschen. Obgleich 

in dem vorhergehenden Vers die Rede von der Breite, der Tiefe und Höhe und Länge ist, glauben 

die Pessimisten es der Liebe Gottes wehren zu müssen bis in die tiefsten Tiefen des Verlorenseins 

und der Verdammnis hinabzusteigen. Obgleich in Eph3,8 die Rede ist von dem unerforschlichen 

Reichtum Christi, wähnt man diesen Reichtum schon erforscht zu haben. Ist aber Gottes Wesen 

Liebe, dann muss all sein Wirken Erweisung dieser Liebe sein. Diese Erweisung dieser Liebe - man 

nennt sie Gottes Eigenschaften – sind sehr verschieden. Eine davon ist auch sein Zorn. Aber es ist 

Kurzsichtigkeit, den Zorn Gottes als einen Gegensatz seiner Liebe anzusehen, und das umso mehr, 

als geschrieben steht: „Er wird nicht immerdar hadern noch ewiglich Zorn halten“, Ps103,9, und: 

„Sein Zorn währt einen Augenblick und lebenslang seine Gnade“, Ps.30,6, und: „Die 

Barmherzigkeit rühmt sich wider das Gericht“ (oder „triumphiert“ über das Gericht), Jak.2,13. Der 

Zorn Gottes und seine Gerichte sind Rückwirkungen seiner Liebe gegen die Verkehrtheiten der 

Menschen, um diesen zurecht zu helfen. Es klingt schauerlich, wenn an so manchen Stellen der 

Heiligen Schrift von ewigem Feuer die Rede ist. Aber so gewiss wie Feuer peinigen kann, so gewiss 

kann es auch reinigen (desinfizieren). „Er ist wie das Feuer eines Goldschmieds und wie die Seife 

der Wäscher. Er wird sitzen und schmelzen und das Silber reinigen. Er wird die Kinder Levi reinigen 

und läutern wie Gold und Silber. Dann werden sie dem Herrn Speisopfer bringen in Gerechtigkeit“, 

Mal3,2f. In der einen oder der anderen Form muss jeder mit „Feuer gesalzen werden“, Mk.9,49. 

Jesus tauft mit dem Heiligen Geist und mit Feuer, Lk.3,16. Der Höhepunkt des Schrecklichen ist der 

Feuersee, der andere Tod, Of.20,14f. Aber ein See ist kein Ozean, und der andere Tod ist offenbar 

der letzte Feind, der auch aufgehoben werden soll. So lautet die Verheißung, 1Kor15,26. 

 

Wir kommen zurück auf den Einwand der Pessimisten, dass die Lehre von der Allversöhnung die 
Menschen sicher und leichtfertig mache und dass die schließliche Errettung aller zu einer Art 
Naturprozess gemacht werde, der gleichsam automatisch ablaufe. Dazu folgendes: missbraucht 
kann alles werden, auch das Beste. Die irdischen Gaben Gottes können einen Menschen zum 
Fresser und Säufer machen. Die Geduld Gottes kann einen Menschen dahin bringen, dass er frech 
darauf los sündigt. Die Wahrheit, dass der Mensch gerecht wird ohne des Gesetzes Werke allein 
durch den Glauben, kann dahin führen, dass ein Mensch überhaupt nichts nach guten Werken 
fragt. Aber Missbrauch hebt den rechten Gebrauch nicht auf. Auch davon kann keine Rede sein, 
dass die Gerichte Gottes im Jenseits die freie Selbstbestimmung ausschalten würden. Freilich ist es 
ein großes Geheimnis, wie sich die Einflüsse Gottes und das Verhalten des Menschen gegen- bzw. 
miteinander abspielen. Hätte z.B. Saulus bei seinem Damaskus-Erlebnis widerstehen können? Die 



12 | 12  

Möglichkeit wird nicht zu leugnen sein. Die Schrift sagt nur, dass es ihm schwer geworden sein 
würde. In vielen Fällen wird es so gehen, wie Jeremia es beschrieben hat: „Herr, du hast mich 
überredet und ich habe mich überreden lassen und hast gewonnen“ (20,7), als ein Ringen 
zwischen Gott und Mensch, wobei Gott zuletzt ganz allgemein Sieger bleibt. Alle Unseligen müssen 
zu Christus hin, denn er allein ist der Weg zum Vater, Joh.14,6. Gerichte können Hilfsdienste 
leisten, aber die Entscheidung bleibt bei den Menschen. Ob man das bekannte Sprichwort „Durch 
Schaden wird man klug“ nicht ganz allgemein deuten und anwenden darf? „Wo ist jemand, der, so 
er fällt, nicht gern wieder aufstünde? Wo ist jemand, der, so er irre geht, nicht gern wieder 
zurechtkäme? Dennoch will ja dies Volk zu Jerusalem irregehen für und für.... Keiner ist da, dem 
seine Bosheit leid wäre.... Selbst der Storch unter dem Himmel weiß seine Zeit, Turteltaube, 
Schwalbe und Kranich merken ihre Zeit der Wiederkehr. Aber mein Volk will das Recht des Herrn 
nicht wissen, Jer8,4f.  Der verbissene Trotz der Juden gegen Gott durchzieht bereits 
Jahrhunderte, dennoch wird Gott sie zurechtbringen. Und wir dürfen auch das als ein 
Unterpfand dafür nehmen, dass es Gott zuletzt mit allen Widerspenstigen ebenso gelingen wird, 
mag es auch noch lange dauern. 
 
Die Pessimisten aber, die den Optimisten so gern den Mund verbieten möchten und es durchaus 
nicht für erlaubt halten, anderer Meinung zu sein, mögen es sich gesagt sein lassen, dass ihre 
Lehre von der nie endenden zwecklosen Pein von jeher viele an Gott irrewerden lassen hat. Mit 
Entrüstung lehnt man einen Gottesbegriff ab, der Gott die entsetzlichste Grausamkeit zutraut, mit 
Absicht Menschen das Dasein gegeben zu haben, deren Versinken in nie endende Qual er von 
vornherein gewusst habe. Grauen kann einen darüber packen, mit welcher Seelenruhe und 
Gleichgültigkeit man solchen Gedanken Raum gibt. Solche Gesinnung verleugnet die 
Barmherzigkeit. Notgedrungen hat der Pessimismus daher aus seiner Anschauung ungeheuerliche 
Folgerungen gezogen: gegenüber den Verlorenen hört, weil sie von Gott verworfen sind, jede 
Liebe auf. Die Erlösten bedürfen, um nicht von neuem abzufallen, des Anblicks der Verdammten! 
Danach müssten alle Eltern eigentlich wünschen, dass Gott ihre Kinder in frühem Alter sterben 
lassen möchte, da den Kindern ja das Himmelreich verbürgt ist. 
 
Bis jetzt haben wir nur die Heilige Schrift reden lassen und jede Beteiligung menschlicher Gefühle 
ausgeschaltet. Nun aber dürfen auch die zu Wort kommen. Und wir wagen es den Pessimisten zu 
sagen: ihr irrt euch mit eurer Annahme, dass ihr die Liebe zu Vater und Mutter, Weib und Kind, 
Bruder und Schwester aus dem Herzen reißen könntet, wenn die Genannten nach eurer Meinung 
für immer der Hölle verfallen wären. Ihr seid die reinen Theoretiker. In Wirklichkeit sieht es bei 
euch ganz anders aus. Und von der Liebe heißt es ausdrücklich: sie hört nimmer auf! So ist es. Das 
ist das Wesen der Liebe. Und weil es ihr Wesen ist, ist es auch ihr Recht. Darum heißt es von ihr 
auch: „Sie hofft alles!“ Liebe, nie aufhörende, alles hoffende Liebe, das ist das seligmachende 
Evangelium. Und diese frohe Botschaft macht den Gläubigen Gott unendlich groß, so dass sie aus 
der Anbetung gar nicht herauskönnen. Es gibt keinen höheren Gedanken und keine erhabenere 
Weltanschauung.  
 

 


