Kahal.De

Autor: Heinz Schumacher
Thema: Das Gleichnis Jesu vom verlorenen Sohn in dreifacher Sicht

Heinz Schumacher

DAS GLEICHNIS JESU VOM VERLORENEN SOHN

IN DREIFACHER SICHT

Liebe Geschwister und Freunde,

schon, dass Sie alle rechtzeitig hierhergekommen sind in dieser beginnenden Sommerzeit
mit Schnee drauRRen. Der Rest wird dann in einer Stunde kommen, wenn ich Amen sage. Ich hoffe
nicht! Man soll ja als Christ sich von der Welt fernhalten, aber ich betone immer, nicht zu sehr.
Nicht so sehr, dass man weder Nachrichten noch Zeitungen noch irgendwas zur Kenntnis nimmt,
denn dann kommen Sie bestimmt falsch hierher, jedes Mal, wenn die Uhr umgestellt wird. Also
wir dirfen schon gewisse Dinge in der Welt zur Kenntnis nehmen. So haben wir ja auch gestern
Abend aus Matth. 24 gehort, dass der Herr Jesus im Blick auf Kriege und Geschrei von Kriegen
sagt: sehet zu, erschrecket nicht! Also nehmt’s zur Kenntnis, informiert euch, was ist los in
Jugoslawien, was ist mit Boris Jelzin. Ich bin da immer gern auf dem neuesten Stand der Dinge,
aber auch nicht zu sehr, sonst nimmt es einem die Zeit fir die Bibel und fiir die Gemeinschaft. Ich
will auch verraten, wer mich zum heutigen Thema gefiihrt hat. Das ist ein Gottesmann, der 1948
verstorben ist, namens Jakob Kroger: Der verlorene Sohn.

Ich habe auf dem Bilichertisch auch das neueste Heft von ,Gnade und Herrlichkeit”. In
diesem Heft ist von Jakob Krdger ein 20-seitiger Artikel Gber Rom. 1, 18-32. Da nimmt er auch
Bezug auf den verlorenen Sohn, und zwar in Bezug auf die Menschheit als Ganzes. Da mdéchte ich
auch den Schwerpunkt heute friih setzen: Die Menschheit als Ganzes als verlorener Sohn.

Der verlorene Sohn in dreifacher Sicht:

1.) im Blick auf den einzelnen Menschen, speziell Pharisder und ZélIner
2.) Israel als abgefallener Sohn

3.) Die Menschheit als abgefallener verlorener Sohn

Diesen Artikel von Jakob Kréger mochte ich sehr empfehlen: ,,Die Menschheit in ihrer
Gerichtsgeschichte”. Leider sind solche Empfehlungen meistens in den Wind gesprochen, denn wir
stellen immer wieder fest, auch Frau Geyer im Paulus-Verlag in Heilbronn, dass die Leute Literatur
nicht so lieben, wo sie nachdenken miissen. Wenn sich so ein richtiger Trunkenbold zu Jesus
bekehrt, ein Zuhalter, ein Drogenabhéangiger oder irgendeiner, das ist dann schon interessanter,
aber tiefergehende Literatur wird weniger gefragt. Dabei ist es sehr wertvoll, was Jakob Kroger
Uber den Zustand der Volkerwelt dort schreibt. Es ist wie wenn er als Prophet manche Dinge habe

1114



kommen sehen, wie die Menschheit immer wieder in der Gerichtsgeschichte dahingeht und unter
dem Zorn Gottes steht. Aber Zorn ist auch Gnade, schreibt Jakob Kroger.

Ich habe dann vor einigen Wochen beim Missionswerk ,Licht im Osten” in Korntal bei
Stuttgart angerufen: habt lhr nicht eine kleine Biographie? Ja, sagte die Dame, da habe ich gerade
so ein kleines Heft gestern bekommen, das kann ich Ihnen mal leihen. Und dann habe ich da
reingeschaut. Im nachsten Heft von ,,Gnade und Herrlichkeit” werde ich auch kurz etwas lber den
Lebenslauf von Jakob Kroger bringen. Also wenn Sie alles mitkriegen wollen was von Jakob Kréger
in dieser Zeitschrift kommt, und auch Uber das Thema , Hélle”, was ich in Heft 1 begonnen hatte,
was hier fortgesetzt wird, auch mit sehr schrecklichen Ausfiihrungen, wie man im Katholizismus
friherer Jahrhunderte Uber die Hoélle gedacht hat, nie endend, nie auch nur im geringsten
abgemildert, wie man das Wesen Gottes verzerrt hat, wie es griindlicher ja wohl nicht mehr geht.
Dass man aus dem Gott, den Jesus so wunderbar darstellt in unserem heutigen Gleichnis vom
verlorenen Sohn, der sucht und wartet und jeden Tag aus dem Fenster schaut, wie es einer
ausgedriickt hat, dass man aus diesem Gott den endlosen Qualer gemacht hat! Ja, was hat man
diesem Gott alles in die Schuhe geschoben! Es gibt ja eine Auferstehung letztendlich aller
Menschen, der Gerechten und der Ungerechten, der Glaubigen vorerst, dann aber auch der
Gottlosen, aller Menschen. Wozu lasst Gott denn die Gottlosen auch auferstehen in einem Leib
der Schande, wie es in Daniel einmal heift, in einem Leib, der ihren heutigen inneren Werten total
entspricht? Ja, wozu macht das Gott Uberhaupt, Auferstehung der Gottlosen? Antwort des
Katholizismus friherer Jahrhunderte: damit er sie besser qualen kann, weil doch der reine Geist
Qual nie so empfinden kann wie wenn es auch eine sinnliche Qual ist. Dieses Feuer sei zwar ein
materielles Feuer, aber Gott habe da etwas reingemischt, dass dieses Feuer endlos brennt, aber
nicht verbrennt.

Ihr Lieben, gegen das, was christliche Gehirne sich ausgesonnen haben und Gott in die
Schuhe geschoben haben, dagegen ist alles, was wir in der heutigen Vélkerwelt erleben, auch in
Bosnien, ein Kinderspiel, eine Kleinigkeit, weil es sich ja in zeitlichem Rahmen vollzieht von
wenigen Jahren. Aber das ist endlos, endlos, endlos, nie auch nur abgemildert. Griindlicher kann
man das Wesen Gottes nicht mehr entstellen! Ich habe mir einen Zettel zuhause in den Schrank
gelegt, da notiere ich mir manchmal eine Anregung: du solltest einmal iber das oder jenes einen
Artikel schreiben, und das Thema des nachsten Kurzartikels, so Gott will und er es gelingen lasst.
Da mache ich mir Gedanken (iber eine Evangelisation. Wie kann man richtig evangelisieren ohne
die Menschen einerseits in den Schlaf zu wiegen mit der Allvers6hnung oder den Charakter Gottes
grausam zu entstellen? Ich habe mit groRem Interesse in Ludwigsburg zwei der finf Vortrage von
Billy Graham gehort. Ich stehe da sehr positiv dazu, ich freute mich, dass dieser Bruder auch von
Sinde und Gericht gesprochen hat und nicht nur den weichlichen, freundlichen, lieben Gott, wie
es heute allgemein so verkiindigt wird. Stinde und Gericht! Aber irgendwann kam er auch an die
Grenze, wo ich dachte: lieber Bruder Billy, jetzt wird’s langsam gefahrlich, wenn du namlich von
endloser oder ewiger Pein redest, was die meisten als endlos verstehen. Jetzt wird’s gefahrlich. Da
taucht dann das Schreckgespenst der Karikatur des endlosen Qualers auf. Ich meine, das ist noch
schlimmer als wenn man sagt, die Pein ist nicht endlos. Ich kdnnte nie evangelisieren indem ich
sage, wenn du dich jetzt nicht bekehrst kommst du in die H6lle und nie wieder raus. Ich kénnte
hochstens sagen: du wirst dir unter Umstanden donenlange Zerbruchswege und Gerichtswege
zumuten, auf denen du zurechtgebracht wirst.

214



Ganz schlau hat’s unser Bruder Heller gemacht. Er hat ja auch oft evangelisiert. Als ich nach
dem Krieg in Karlsruhe mein Abitur machte, habe ich an verschieden Tagen tagsiiber
Abiturarbeiten geschrieben, aber ich war mit dem Kopf gar nicht richtig dabei. Ich war namlich
ganz davon eingenommen, Adolf Heller zu horen. Der hat dort gerade abends ins Karlsruhe
evangelisiert, leuchtend, in Vollkraft. In jugendlicher Kraft hat er die Menschen zur Bulle gerufen
und zum Herrn. Das hat mich mehr interessiert als das ganze Abitur, das lief so nebenher.

Adolf Heller wusste genau was er sagte, wenn er evangelisierte. Wenn du jetzt nicht den
Herrn annimmst dann gehst du fir Ewigkeiten verloren. Aha, haben Sie etwas gemerkt?
Ewigkeiten! Er hat den Plural benutzt. Und da man ja das Wort Endlosigkeit niemals als Plural
benutzen kann — es kann ja nur eine Endlosigkeit geben — so ergab sich daraus fiir den denkenden
Menschen, dass er mit dem Wort Ewigkeiten keine Endlosigkeit bezeichnet haben konnte. Also es
ist eine Gratwanderung. Ich mochte dartber wirklich mal 6ffentlich nachdenken in einem Artikel
in ,,Gnade und Herrlichkeit”, falls Gott es gelingen lasst.

Die Evangelisten haben’s auch nicht leicht. Sie kdnnen natdlrlich nicht so evangelisieren:
also wenn du dich jetzt nicht bekehrst ist nicht ganz so schlimm, du kommst ja doch noch zurecht.
So kann man wahrlich nicht reden. Und donenlanges Verderben ist kein Kinderspiel. AuRerdem
gebe ich zu, dass die Bibel ja nicht an allen Stellen sagt: und dann kommt ja die Zurechtbringung,
sondern es gibt hoffnungslos klingende Worte. Aber wo ist da der richtige Weg, dass ich nicht eine
noch schlimmere Siinde begehe, indem ich auch nur ansatzweise in der Evangelisation Gott als
den endlosen Qualer hinstelle? Das ist — das haben auch Evangelisten durchaus bezeugt — ein
schlimmes Evangelisationshindernis, weshalb sich tausende von Menschen nicht bekehrt haben.
Samuel Keller hat einmal gesagt, zu dem Gott soll ich kommen, der, wie sie mir entgegen-
schleuderten, alle endlos qualt fiir zeitliche Siinden?

Aber zurlick zu Jakob Kroger: 76 Jahre wurde er alt. 38 Jahre lebte er in Russland und 38
Jahre in Deutschland. 1910 kam er riiber nach Deutschland. Dann wurde er erst mal wahrend des
1. Weltkrieges unter Hausarrest gestellt, als Feind der Deutschen, denn er hatte einen russischen
Pass. Aber diese Zeit kam ihm sehr zustatten, um sich tief ins Wort zu vertiefen und wertvolle
Auslegungen zu schreiben. Dann hat er ja etwa 1920 mit einem anderen Bruder zusammen das
Missionswerk ,Licht im Osten” und auch eine russische Bibelschule gegriindet, denn es gab
100.000e russischer Kriegsgefangenen in Deutschland.

In einer edlen Sprache schreibt er da liber den Gerichtszustand der Volkerwelt. Die
Geschichte der Menschheit ist eine Gerichtsgeschichte. Seit Menschen sich ihrer Geschichte
bewusst wurden ringen sie zwar mit ihrem Schicksal, sie werden aber nicht mehr Herr ihres
Schicksals noch retten sie sich aus ihren schweren Gerichten. lhre Fortschritte wirken sich stets
neu als Vorbereitungen noch schwererer Gerichte zu aus.

Der letzte Satz in diesem Artikel, der Schlusssatz tiber Romer 1, 18-32, der vielleicht nicht
jedem gleich einleuchten wird, der es aber in sich hat, lautet nun folgendermallen — er nimmt da
Bezug auf den verlorenen Sohn: Gott will den Trebertrog und das Verderben des Verlorenen in
der Ferne, weil er in seiner Vaterliebe des verlorenen Sohnes Heimkehr will, zuriick ins
Vaterhaus. Also der Satz ist allein schon 5 Mark wert, wenn Sie sich den richtig zu Eigen machen.
Kann man wirklich so von Gott reden: Gott will den Trebertrog und das Verderben des Verlorenen
in der Ferne, weil er in seiner Vaterliebe des verlorenen Sohnes Heimkehr will, zuriick in
Vaterhaus?

3|14



Jetzt sind wir also bei Luk. 15, Thema: ,Verlorener Sohn“. Dieses Kapitel enthalt ja drei
Gleichnisse: ,verlorenes Schaf”, ,verlorener Groschen”, ,verlorener Sohn”. Man kénnte es auch so
ausdriicken: ,Jesus, der suchende Heiland”, dann ,,der suchende Heilige Geist“, und ,,der suchende
Vater“. Dieses Gleichnis offenbart Gottes Herz. Es geht eigentlich nicht um den verlorenen Sohn,
es geht um den Vater. Das Verhalten des Vaters ist eigentlich in der Hauptsache hier zu sehen. Das
kénnen wir betrachten

1.) auf der Ebene des einzelnen Menschen, Pharisder und Zéllner

2.) auf der Ebene Israels und

3.) auf der Ebene der Menschheit.

1.) Auf der Ebene des einzelnen Menschen

Ich denke, ich muss jetzt nicht den Text vorlesen von dem ganzen Gleichnis vom verlorenen
Sohn in Luk. 15, 11-32. Das kennen wohl die allermeisten in unserer Mitte, wie da ein Mensch zwei
S6hne hatte und der jlingste sprach: Vater, gib mir das Teil des Vermdgens, das mir zufallt. Zwei
Drittel bekam der altere, ein Drittel der jlingere, denn nach 5. Mose 21, 17 erhielt der
erstgeborene Sohn ein doppeltes Erbteil.

Neulich wurde in Bad Liebenzell ein Vortrag angeboten ,Rechtsberatung fiir Leute, die
ihren Kindern vor der Zeit ihr Erbe Ubergeben wollen”. Aber da das bei mir im Moment nicht
aktuell ist bin ich auch nicht hingegangen. Ich weil} nicht wie das hier war, zur Zeit Jesu, mit
Pflichtteil, usw. Ich wiirde da eigentlich in so einem Fall eher mal eine Rechtsberatung brauchen.

Jedenfalls, der Vater tut, was der Sohn begehrt. Er teilt ihnen die Habe aus und der Sohn
packt alles zusammen und, wie man heute sagt, steigt aus. Das hat ja viele Parallelen zu vielen
Menschen in der heutigen Zeit. In wie vielen Familien spielen sich da heute Tragddien ab. Der
Sohn, die Tochter verlasst das Elternhaus, knallt vielleicht die Tiir noch zu, ,von euch habe ich fur
immer genug!“ und macht sich auf und davon. Ich bin unserem Gott sehr herzlich dankbar, dass
mir das bei meinen Kindern vollig erspart geblieben ist. Es haben aber auch schon Eltern zu mir
gesagt, irgendwo in Deutschland: unsere Tochter ist in die Fange einer Jugendsekte geraten, sie ist
weg. Und dann haben wir lange nichts gehort. Irgendwann hérten wir, sie ist in Spanien. Und dann
nach Jahren stand sie in der Tir, ein Packchen unter dem Arm. Was war denn das Packchen? Nun
ja, das unehelich geborene Kind, um das wir uns dann auch ein bisschen kiimmern kénnen. Tja,
nun ist sie immerhin wieder da. Es gibt da so manche Tragddien in Familien: verlorene S6hne,
verlorene Tochter.

Hier natlirlich geht es um das Verhiltnis des Menschen zu Gott im Gleichnis Jesu. Der
Mensch will seine eigenen Wege gehen, der Mensch will frei sei, wie er es versteht. Er versteht
unter Freiheit Ungebundenheit, niemand hat iber mich zu bestimmen, ich kann endlich machen,
was ich will. Totales Missverstandnis von Freiheit. Der Mensch meint, er sei frei, wenn er machen
kann was er will. Ich kann machen was ich will, ich kann machen wozu ich Lust habe. Das
verstehen viele unter Freiheit und merken gar nicht, dass sie damit ja ausdriicken, dass sie
Uberhaupt nicht frei sind. Sie sind gebunden an ihr Ich. Ich will machen, was ich will. Sie sind
gebunden an den Eigenwillen, sie sind gebunden an ihre Lust. Wozu ich Lust habe, das will ich
machen, Playboys, Playgirls, usw. Das ist das Gegenteil von wahrer Freiheit: Zigellosigkeit,
Ungebundenbheit.

Wir verstehen ja auch ein bisschen die Pharisder, dass sie Anstol} daran nahmen, dass
Jesus, der Rabbi von Nazareth, immer wieder Kontakt suchte mit Stindern und Zollnern und sich
ihnen zuwandte als der Heiland und Retter. Das ist ja auch der geschichtliche Hintergrund dieses
Gleichnisses, denn in Lukas 15, 1 heif3t es ja: es nahten aber zu ihm alle Zéliner und Siinder, um ihn

4114



zu horen, und die Pharisder und die Schriftgelehrten murrten und sprachen: dieser nimmt Slinder
an und isst mit ihnen. Solchen Leuten geht man doch aus dem Weg. Mit denen kann man doch
keinen Kontakt haben! Wir, die Gesetzestreuen, so dachten die Pharisder, machen da einen
grofen Bogen drum herum, die griiBen wir nicht, und schon gar nicht essen wir mit ihnen.
Tischgemeinschaft haben - doch nicht mit solchen!

Und das, genau das, das tat Jesus. Der hat ja mal ein sehr radikales Wort gesagt, kein
Wunder, dass er angefeindet wurde (Matth. 21, 31): Die Huren und Zollner gehen euch voran ins
Konigreich der Himmel. Menschen, die am Ende sind, kaputte Typen, die sind vielleicht eher im
Heil als ihr sehr frommen Leute.

Da werde ich erinnert an den sehr frommen Joschar Wachter in Hamburg, ich habe es hier
vielleicht schon mal erzahlt: ein friiherer Zuhalter, der bekehrt wurde, der jetzt Heilsarmee-Offizier
ist. Ich lernte ihn auch mal kennen in Gigglingen in Wirttemberg, da war ein Evangelisationszelt,
und da hat der Joschar Wachter so etwas gesagt. Es war nicht ganz die Sprache der stiddeutschen
Pietisten, die Sprache ging ein bisschen daneben. Das war die Sprache, wie man sie in Hamburg
sprechen kann wenn man in St. Pauli evangelisiert. Nun ja, der hat an seinem Platz durchaus seine
Aufgabe.

In einem Buch hat er einmal berichtet, wie sie Stralenevangelisation hatten, ich glaube es
war in Hamburg. Mit was fur Frisuren die heute manchmal rumlaufen, das wissen Sie ja, griin oder
rot oder die Halfte weggeschnitten, Hahnenkamm nach oben empor, oder wie auch immer. Ja, da
war so eine junge Dame. Joschar Wachter sprach sie an. Ach, was will ich denn von dir? Der war
ihr viel zu alt. Aber da waren seine jungen Mitarbeiter auf der StralRe, denen gelang es, die junge
Dame in ein Gesprach zu verwickeln. Sie kamen auf den Satan zu sprechen. Das hat sie sehr
interessiert, die Sache mit dem Satan, weil sie so einer komischen Richtung anhing, Grufties, oder
wie man das nennt, die sich auch néachtlich auf Friedhofen herumtreiben, und was es da alles fir
seltsame Extreme gibt. Dann wollte sie mehr wissen lber den Satan und tiber Okkultismus. Ja, da
miuissen wir mal unseren Chef holen. Das war ja der alte Mann, von dem sie vorher nichts wissen
wollte, weil er ihr zu alt war. Dann kam Joschar Wachter mit der jungen Dame in ein Gespréach. Sie
horte aufmerksam zu. Nach einer halben Stunde waren sie fertig, sie wollte gehen. Moment mal,
sagte J. Wachter, sie konnen doch jetzt nicht einfach gehen. Wieso nicht? Sie missen sich doch
jetzt noch entscheiden, jetzt haben Sie gehort von Jesus und vom Satan. Wen wollen sie nun von
den beiden? Da sagte die junge Dame: Jesus. Dann hat er sie eingeladen fir den Abend zur
Versammlung. Und dann hat sie ,ja“ gesagt. Das hat sich auf die Dauer als echt erwiesen. Sie hat
natirlich ihre Frisur und ihr AuReres auch gedndert, so lduft sie heute nicht mehr rum. Sie ist eine
treue Christin geworden.

Das erinnert mich wirklich an Matth. 21, 31. Wir verachten vielleicht solche jungen
Menschen. Ich sage es mir selber und sage es uns allen: bitte verachten wir die nicht. Die sind
vielleicht naher am Konigreich der Himmel, ndher am Heil als mancher verkrustete Fromme in
seiner Selbstgerechtigkeit, der meint, weil sein UrgroBvater auch schon Theologe war kénne es ja
bei ihm nicht fehlen. Wir missen da mal hinter die Maske schauen, bei manchen solcher
Menschen ist es reine Verzweiflung, dass sie sich so unordentlich kleiden wie es unordentlicher
nicht mehr geht. Die sind vielleicht ganz nah am Kdnigreich der Himmel. Die muss man nur mal
antippen, ob sie nicht vielleicht Jesus annehmen wollen. Und dann sagen sie vielleicht ,,ja“ und du
bist ganz erstaunt, was mache ich jetzt mit dem oder der? Nimm sie mit in die nachste
Versammlung.

Die Huren und Zéllner gehen euch voran ins Konigreich der Himmel (Matth. 21, 31). Die
Zollner waren ja in damaliger Zeit nicht die heutigen braven Zollbeamten, sondern das waren

5|14



solche, die ihr Volk ausgenutzt haben im Zusammenspiel mit der romischen Besatzungsmacht und
waren deshalb natiirlich im Volk sehr verrufen als die Betrliger, die sich selber bereichert haben.

Grof3e Siinder haben es vielleicht leichter, den Siinderheiland anzunehmen als verkrustete
Fromme in ihrer frommen Eigenleistung und der Verachtung der anderen. Jesus verachtet
niemand.

Das ist mal die eine Ebene. Dann die zweite Ebene, die Ebene Israels:

Kann man denn Israel auch darstellen als einen verlorenen abgefallenen Sohn? Ja, das
geschieht in Jesaja 1, da haben wir Juda, Jerusalem, Gottes Volk vor uns in der Rolle eines Sohnes,
der grold wird und abfallt und weg will, nur weg vom Vater. Jes, 1, 2: Horet ihr Himmel und horche
auf, du Erde, denn Jehova, Jahwe, der Ewig-Seiende, hat geredet. Ich habe Kinder grofRgezogen
und auferzogen, und sie sind von mir abgefallen. Ein Ochse kennt seinen Besitzer und ein Esel die
Krippe seines Herrn, Israel hat keine Erkenntnis, mein Volk hat kein Verstandnis. Wehe der
siindigen Nation, usw. Jes. 1 ist ein hoch-dramatisches Kapitel. Hier ist wirklich Israel in der
Situation eines Kindes geschildert, das gro? wird und sagt: von euch habe ich nun endlich genug,
ich will endlich meine Freiheit! Situation des verlorenen Sohnes!

Dann ging es mit Israel bergab. Und es ging so weit bergab im Laufe der Geschichte Israels
in den Jahrhunderten, dass sie, die Vorsteher von Jerusalem, - wie werden sie genannt in Jes.
1, 10? - Horche das Wort, Jehovas Vorsteher von Sodom, horchet auf das Gesetz unseres Gottes,
Volk von Gomorra.

Aber ein Unterschied besteht immer zwischen Sodom und Gomorra einerseits und
Jerusalem andererseits. Wir erinnern uns an das Flrbittegebet des Abraham fir Sodom: wie ein
Handler im orientalischen Bazar hat er runtergehandelt. Herr, vielleicht sind 50 Gerechte, willst du
denn die ganze Stadt umbringen? Willst du sie nicht verschonen wegen der 50 Gerechten? Ja, ich
will verschonen. 50, 40, 30. Wo hat er Schluss gemacht? Bei 10. 10 Gerechte! Vielleicht sind 10
Gerechte dort. Willst du sie denn vernichten? Nein, ich will nicht, wenn ich 10 Gerechte finde.

Der Onkel Abraham hatte sicherlich seinen Neffen Lot gewarnt als er sich die besten
Weideplatze suchte Richtung Sodom. Dort ist eine arge Stindenstadt, hite dich davor! Onkel, ich
kenne meine Grenzen. Aber die Weideplatze bis an den Stadtrand werde ich mir doch nicht
entgehen lassen miussen. Ich kenne meine Grenzen sagen viele Jugendliche heute auch, oder auch
Altere. Ich kenne meine Grenzen, ich weif}, ich ndhere mich der Welt, aber im rechten Moment
mache ich dann schon Schluss.

Aber dann finden wir Lot in Sodom, allerdings nicht um zu slindigen, sondern um die Stadt
zurechtzubringen. Er sall im Tore, wo die Richter saBen. Er wollte dort, hatte ich fast gesagt,
christliche Politik machen. Er wollte dort, hatte ich fast gesagt, eine christliche CDU-Gruppe bilden
in Sodom. Postkarte an den Onkel Abraham: Lieber Onkel, ich teile dir meine neue Anschrift mit.
Sodom, Grof3e Freiheit Nr. 7, und ich hoffe, hier einen Hauskreis in Kiirze zusammenzubringen, die
erste Stunde hatten wir schon, es hat noch nicht ganz geklappt. Ich war mit meiner Familie allein,
die Schwiegersohne gingen spottend weg, am Schluss de Stunde war ich allein im Zimmer, aber
das wird sich schon noch machen lassen, ich werde fleillig werben. Ich hoffe in Kiirze 10 oder gar
20 in meinem Hauskreis zusammenzubringen.

Ich habe jetzt ein bisschen versucht, mit eigener Phantasie zu veranschaulichen, er kriegte
die 20 nicht zusammen, er kriegte auch keine 10 in seinem Hauskreis zusammen, es blieb unter 10.
Und Sodom wurde zerstért. Den heiligen Uberrest gab es nicht.

6|14



Sehen Sie, das ist der Unterschied zu Jerusalem. Jerusalem war auch eine arge
Siindenstadt. Ist sie es nicht auch heute noch weithin? Jerusalem eine Siindenstadt, aber es gab
und gibt immer in Jerusalem, was es in Sodom nicht gab, den heiligen Uberrest. Deshalb wird nie
Jerusalem total und fir immer zerstort wie Sodom und Gomorra. Dort gab und gibt es immer den
heiligen Uberrest, siehe Rém. 11. Dieser heilige Uberrest ist, riickwérts betrachtet, Uberrest,
vorwarts betrachtet Erstling und Anbruch, dass auch die Masse errettet wird.

Uber Jesaja 1 kdnnte man schreiben: last call, letzter Aufruf! Wer &fter mit dem Flugzeug
fliegt weil}, da gibt es ein last call for British Airways No. xy, also wenn Sie jetzt noch mitkommen
wollen, mussen Sie jetzt durchgehen, sonst sehen Sie das Flugzeug wenn es abgehoben hat. Last
call, letzter Aufruf. Und das ist hier in einer entscheidenden geschichtlichen Situation Israels so ein
letzter Aufruf Gottes an sein Volk. Jetzt konntet ihr noch umkehren, dann blieben euch
jahrhundertelange Gerichtswege erspart. Wenn ihr aber jetzt nicht umkehrt kommt das Gericht,
dann werdet ihr in die Hinde der Heiden Uberliefert werden und die Heidenvolker stehen schon
bereit, bis hin zum Romischen Weltreich, bis hin zur Zerstreuung unter alle Vélker.

Eine entscheidende geschichtliche Situation. Wie wunderbar sagt Gott hier in Jes. 1, 18: Ich
biete euch unverdiente Gnade an. Ich kann es kaum verstehen, dass im Alten Testament, da
stehen wir doch eigentlich in der Gesetzeshaushaltung des Mose, dass da schon so ein
Evangeliumswort erklingt.

Ich sage immer, es ist gut, wenn wir die Zeitalter unterscheiden im Plane Gottes:

Patriarchen, Gesetz des Mose, Jesus auf Erden, Zeitalter der Gemeinde, Endzeit, 1000-Jahr-
Reich. Das ist sehr, sehr wichtig, aber bitte nicht mit dem Lineal. Gott ist nicht ein Gott des Schema
und des Lineals. Hier stehen wir eigentlich in der Gesetzeshaushaltung, aber die Gnade und Liebe
Gottes kann gar nicht warten, Jahrhunderte, Jahrtausende, bis endlich Jesus auf Erden erschien.
Sondern hier, mittendrin, sagt Gott auf einmal ein Wort reinen Evangeliums, eigentlich schon
paulinischen Evangeliums. Reine Gnade, gar nichts musst du tun. Du kriegst alles geschenkt, nur
allerdings musst du ja sagen, denn aufzwingen tue ich es dir nicht, sagt der grol3e Gott.

Unser Bruder Arthur Muhl hat so fein geredet von der Vorbehaltsklausel Gottes im Gesetz.
Das hat mir gefallen, ich habe manches von ihm in Arosa gelernt. Vorbehaltsklausel Gottes im
Gesetz, denn das sagt das Wort Gottes irgendwo in den Blichern Mose, wo es immer um Gesetz
geht. Das und das miusst ihr tun, und dann kommt so eine Vorbehaltsklausel. Solche
kleingedruckten Klauseln (ibersieht man ja leicht in Mietvertrdgen usw. Achten Sie auf das Klein-
geruckte, vorher unterschreiben Sie bitte nichts. Da hat Gott so eine Vorbehaltsklausel ins Gesetz
hineingenommen als wenn er etwa folgendes sagen wollte: also das misst ihr tun und das musst
ihr halten, wehe wenn ihr’s nicht tut. Aber im Ubrigen, Volk Israel, mochte ich noch eines zu
Protokoll geben: wenn es mir je gefallen sollte, irgendeinem Menschen, irgendeinem Geschopf
unverdiente Gnade zu erweisen, dann tue ich das, und niemand kann mich hindern. Wem ich
gnadig bin, dem bin ich gnadig, wes ich mich erbarme, des erbarme ich mich, wird auch von Paulus
in Rom. 9 oder 10 zitiert. Das ist die Vorbehaltsklausel Gottes. Im Gesetz geht es streng nach dem
Verhalten des Menschen: wenn ihr gehorsam seid kommt der Segen, wenn ihr ungehorsam seid
kommt der ganze Fluch (3. Mose 26; 5. Mose 28).

Im Ubrigen, sagt Gott, die Hinde binden lasse ich mir nicht. Wenn mein Herz es will und
wenn meine Liebe Gberstromt, wenn ich meine Gnade erzeigen will tue ich es einfach. Wer kann
mich denn hindern?

So sagt Gott hier in Jes. 1, 18, ganz erstaunlich: kommt denn und lasst uns miteinander
rechten, spricht Jehova. Setzen wir uns mal zusammen an einen Tisch und reden wir mal

7114



miteinander. Wenn eure Sliinden wie Scharlach sind, wie Schnee sollen sie weilR werden. Wenn sie
rot sind wie Karmesin, wie Wolle sollen sie werden.

Wenn ihr wollt kriegt ihr alles vergeben. Hier wird lGberhaupt keine Leistung vorausgesetzt,
nur eines allerdings, Jes. 1, 19: wenn ihr willig seid.

Ohne unser Ja lduft nichts, ohne unseren Willen lduft nichts. Das ist die menschliche Seite
der Sache. Von unserem Willen, von unserer Entscheidung hangt es allerdings ab, ob wir lange
Gerichtsumwege gehen missen, vielleicht fir Ewigkeiten verloren sind, oder ob Gottes Gnade
heute in unser Leben kommt. Das hdngt von unserem Willen und unserer Entscheidung ab,
deshalb brauchen wir Evangelisten. Der Heilsplan Gottes lauft nicht automatisch ab.

Deshalb habe ich mich auch gefreut, dass Billy Graham in Deutschland diesen Dienst getan
hat. Man mag (iber die duBeren Methoden und manche AuRerlichkeit denken wie man will, den
Kern der Botschaft konnte ich mit Freuden bejahen mit der Einschrankung, wie gesagt, Gber die
ich noch ein Artikelchen schreiben mochte: wo fangt es an bei der Evangelisation gefahrlich zu
werden, indem ich den Charakter des endlosen Qualers hineinbringe und dadurch ein falsches
Gottesbild vor den Menschen aufbaue und sie zu einem Quadler zur Entscheidung rufe, statt zu
dem Gott der Liebe. Denn dann kommt auch das Wort der Liebe in eine falsche Beleuchtung. Was
ist das flr eine Liebe, wo in der nachsten Sekunde gesagt wird: wenn du jetzt nicht zugreifst
kommst du in die Holle und nie mehr heraus? So geht’s doch wohl nicht!

Jes. 1, 18: wunderbarer Aufruf zur Entscheidung, aber der Mensch muss wollen.
Rickblickend erkennen wir dann: Herr, dass ich wollen konnte, das war ja auch deine Gnade. Du
hast Wollen und Vollbringen gewirkt. Das geht dann ein bisschen liber unsere menschliche Logik,
Uber unser Entweder-oder-Denken. Wenn ihr willig seid und hoéret! Wir miissen beide Seiten
sehen, die menschliche und die goéttliche. Nun sieht der Prophet, der Jesaja, aber schon im
Heiligen Geist voraus, Israel wird sich leider falsch entscheiden und Gericht wird kommen.

Aber ich mochte doch der 3. Ebene zueilen: Die Menschheit als verlorener Sohn.

Das ist die wunderbarste Ebene, wir diirfen unser Gleichnis darauf anwenden. Gott ist nicht
nur der Juden Gott, sondern auch der Nationen Gott, sagt Paulus einmal. Er ist in seinem Wesen
allen Menschen gegentiiber von gleicher Liebe erfiillt.

In meinem Buch ,,Urknall und Schopfergott” steht auf S. 302 ein Zitat von Georg Popp, das
heiBt: der grofle unendliche Gott, der 10 Trilliarden Sonnen in ihren Bahnen halt, 10 hoch 22, das
sind 10 hoch 11 Galaxien, mal 10 hoch 11 Sternen. Da hat auch Billy Graham oder sein Ubersetzer
ein Fehler gemacht. Das mit den Trilliarden ist eine gefahrliche Sache, da kann man leicht
mathematisch abirren. Da haben sie viel zu wenig Galaxien genannt in dem einen Dienst, aber das
sei Billy Graham verziehen, vielleicht war es auch der Ubersetzer.

Also 10 hoch 22, Vermutung der Wissenschaft. Nachgezahlt hat es niemand. Kannst du die
Sterne zdhlen? Konnen wir bis heute nicht, trotz allen Apparaturen. Wir kénnen nur Schatzungen
machen, aber Gott hat ein grolRes Weltall geschaffen, aber nicht unendlich. Auch 10 hoch 22 hat
mit Unendlichkeit nichts zu tun. In einem Buch fand ich sogar 10 hoch 23, und ich sagte damals
meinem Schwiegersohn: du, freu’ dich, eben habe ich festgestellt, wir sind 10 mal so reich als ich
gestern dachte, nicht 10 hoch 22, sondern 10 hoch 23 Sterne gibt es, 100 Trilliarden statt 10
Trilliarden, ist das kein Grund zur Freude?

Also Erich Popp hat gesagt, der groRe unendliche Gott, der 10 Trilliarden Sonnen in ihren
Bahnen halt oder noch weit mehr, dieser groBe Gott trdagt auch uns, tragt jeden einzelnen

8|14



Menschen. Gott liebt mich so wie ich bin. Gott steht jeden Tag am Fenster und schaut (Bezug auf
den verlorenen Sohn), ob ich nicht wieder zu ihm zurlickkomme. Er stellt mir auch keine
Bedingung (Jes. 1, 18). Er umarmt mich und segnet mich wie ich bin, es kommt nur auf mein ja zu
Gott an.

Von Jakob Kroger steht das Zitat in dem Buch ,Urknall und Schopfergott” auf S. 264. Da
habe ich ja 3 Seiten lang lauter Zitate Gber den Menschen gesammelt in seiner ganzen Elendigkeit.
Hautkrankheit der Erde und was man da heute alles liber den Menschen sagt, Irrweg der
Evolution, nackter Affe, und dann auf der anderen Seite Gesprachspartner des lebendigen Gottes,
Krone der Schopfung, Bild des Ewig-Seienden. In dieser Spannung steht der Mensch bis auf den
heutigen Tag.

Kroger hat folgendes geschrieben: ,Wohl ist die Menschheit durch den Fall zu einem
verlorenen Sohn geworden, aber die Moglichkeit, durch Erlésung ein wiedergefundener Sohn zu
werden, hat sie unverlierbar in die Fremde mitgenommen.” Das sind Satze, die gefallen mir, die
muss man auswendig lernen, die muss man auf der Zunge zergehen lassen.

Und den letzten Satz seiner Rom. 1-Auslegung habe ich schon genannt, was in ,,Gnade und
Herrlichkeit” steht: Gott will den Trebertrog der Sdue, den Trebertrog und das Verderben des
Verlorenen in der Ferne, weil er in seiner Vaterliebe des verlorenen Sohnes Heimkehr will, zuriick
ins Vaterhaus.

So einen Satz kann man wohl nur richtig verstehen, wenn man mit unseren Briidern Geyer
und Heller den Willen Gottes auf verschieden Ebenen unterscheidet: den geoffenbarten und den
geheimen Gotteswillen. Nach dem geoffenbarten Willen Gottes will doch Gott nicht den
Trebertrog, er will doch, dass der Sohn schon fein anstdndig zuhause bleibt und dem Vater
gehorcht und dient. Aber dann gibt es noch den geheimen Willen Gottes. Im geheimen Willen
Gottes lag das Kreuz Christi. Im geheimen Willen Gottes wird aus lauter Fluch lauter Segen
gemacht. Da gilt dieser Satz wirklich: Gott will. Ja, und so wird uns ja hier der Vater vorgefiihrt als
einer, der den sog. verlorenen Sohn seinen Weg gehen lasst.

Jetzt blicken wir nochmal in 7 Punkten auf unser Gleichnis, und zwar mit Bezug auf die
Gesamt-Menschheit.

1.) Der Abfall der Menschen

Vor dem Abfall in der Menschenwelt gab es schon den Abfall in der Geisterwelt. Jes. 14, 12-
14: Ich will hinauffahren und mich gleichmachen dem Allerhéchsten. Dann kam der Siindenfall der
Menschen (1. Mo. 3, 1-6). Das ist ja im Grunde dieselbe Haltung wie beim verlorenen Sohn: ich will
weg, ich bin es leid, diese Einengung hier, du setzt mich hier in ein wunderbar schones Paradies
mit wunderbar schonen Bdumen. Nein, ich will mal was anderes erleben, mal raus hier. Ja,
dieselbe Haltung wie auch bei manchen Jugendlichen, wo Eltern um ihre Kinder jammern: die
hatten es doch so gut, denen habe ich doch alles gemacht. Ja, liebe Mutter, vielleicht hast du
ihnen sogar zu viel gemacht und hast sie zu wenig dem rauen Wind ausgesetzt. Und nun will der
oder die weg, das verstehe ich nun wirklich nicht. Die hatten doch alles. Mdchtest du noch ein
Stick Zucker im Kaffee? Bitte, hier ist es, greif zu.

So kann man die Kinder verwohnen, bis sie die Verwohnung leid sind. Man muss sie auch
mal rauem Wind aussetzen. Man muss ihnen auch zeigen, dass in der Welt nicht alles so mit einer
Uberversorgung lduft, sondern dass man hart seinen Mann zu stehen hat.

9|14



Der Mensch will Freiheit, Ungebundenheit, Ziigellosigkeit. Es ist bis zu unseren Politikern in
Bonn durchgedrungen, dass Freiheit missbraucht wird. Wir sind dankbar flr die demokratische
Freiheit, wir sind dankbar, dass hier nicht ein Parteigenosse sitzt, ein hoher Parteibonze, der auf
jedes Wort achtet, und nachher muss ich mich bei einer Parteibirokratie melden. Ich bin dankbar,
dass ich nicht mit jedem neuen Heft ,Gnade und Herrlichkeit” erst irgendwo fragen muss. Wie
schwer hatte es unser lieber Bruder Kurt Reid in den Jahren 1938 — 1941, als er die Zeitschrift
»Wort und Geist” von Karl Geyer und Heller herausgab, damals in der Nazi-Diktatur, bis es vollends
verboten wurde. Da musste man mindestens mal vorne eine Anzeige fiir das Winterhilfswerk
bringen, sonst wurde es sowieso verboten.

Ich bin sehr froh fiir diese Freiheit. Redefreiheit, Pressefreiheit, Versammlungsfreiheit - das
ist was wert. Aber wie sehr wird auch in der heutigen Zeit die Freiheit missbraucht. Das haben
auch unsere ostdeutschen Geschwister und Mitblrger zu spliren bekommen, wie die Freiheit
sofort in den Missbrauch hineingezogen wird. Viele Leute nennen das nicht Ungebundenheit und
Zigellosigkeit, man driickt sich etwas vornehmer aus: Selbstverwirklichung, Selbstbestimmung,
oftmals verbunden mit Leugnung des Schopfers, ich will machen was ich will.

Selbstverwirklichung: Gott will auch, dass die Gaben und Krafte und Fahigkeiten, die er uns
als Schopfer gegeben hat, verwirklicht werden, aber sagen wir lieber nicht Selbstverwirklichung,
sondern Gott-Verwirklichung. Dass in uns die Dinge, die er uns als Gaben des Schépfers gegeben
hat, zum Ausdruck kommen, dass Gaben und Fahigkeiten wirklich geniitzt werden, da ist Gott
nicht dagegen, aber bitte nicht ,ich selbst mache das”, sondern in der Ehrfurcht vor ihm, in der
Verbindung mit ihm.

Also der Sohn will weg, Abfall der Menschheit.

2.) Die Reaktion des Vaters

Fritz Rienacker weist in der Wuppertaler Studienbibel (Luk. 15) auf das Schweigen des
Vaters hin. Jedenfalls wird uns hier im Gleichnis nichts Uberliefert, dass der Vater dem Sohn lange
Reden gehalten hat. Bitte tu mir das nicht an, denk doch auch mal an unsere Reputation, usw. Das
kannst du doch mir nicht antun. Vielleicht hat ja der Vater den Sohn am Anfang auch gewarnt,
aber dann kommt ein Punkt, dann lasst der Vater den Sohn laufen: Freiheitsgewahrung. Und der
Vater will auch Freiheit. Gott will ja keine Automaten, keine Geschopfe, die nicht anders kénnen
als ihm zu gehorchen, Liebe ist nur in Freiheit moglich, erzwungene Liebe ware keine Liebe,
erzwungener Gehorsam ist doch kein wahrer Gehorsam. Und so gibt Gott Freiheit.

Eltern und GroReltern wissen, dass auch in der Kindererziehung irgendwann der Punkt der
Freiheitsgewdhrung kommt, dass man sagen muss: also ich sag dir’s, denk dariber nach, was du
machst, aber bitte, du musst entscheiden, du bist jetzt alt genug, es ist deine Sache. Irgendwo
kommt der Punkt der Freiheitsgewahrung, da missen auch Eltern verniinftig sein und diese
Freiheit geben.

Eine Ehe sei einmal schnell kaputtgegangen, habe ich irgendwo gehért. Die waren zwei
Tage verheiratet, da waren sie schon wieder auseinander. Tja, der jung verheiratete Ehemann
zieht sich an. Was nehme ich eigentlich fiir einen Schlips heute? Wo ist das Telefon? Mama, was
far einen Schlips soll ich denn heute anziehen? Da hat die junge Frau gesagt: wenn du bei jeder
Kleinigkeit deine Mama fragen musst: danke! Da habe ich mich in dir sehr getduscht. Geh du
deinen Weg und ich geh’ meinen, so einen Ehemann mochte ich nicht!

Ja, Freiheitsgewahrung.

Gott respektiert die Freiheit seiner Geschdpfe und der Vater ldsst den Sohn laufen. Das
entspricht etwa dem dreifachen, was in Rom. 1 steht: dahingegeben, dahingegeben,

10| 14



dahingegeben. Kein Telefon, kein Telefax, kein Bote lauft hinter ihm her. Der Vater fahrt auch
nicht hinter ihm her. Mit wundem Herzen wird der Vater das beobachtet haben. Man hat auch
schon geschrieben und gesprochen von dem leidenden Gott, der mehr an seiner Schopfung leidet
als die Schopfung selber leidet, der tief verwundet ist, wenn er all die verlorenen S6hne und
Tochter sieht, und das geht ja in die Millionen und in die Milliarden. Aber der Vater weil, wenn
der nun weg will dann lass ich ihn Laufen. Und da gibt es nur einen Weg, dass er seine Erfahrungen
macht, das Vermdégen wird vergeudet in Ziigellosigkeit.

3.) Der Abfallweg der Siinde bis zum Tiefpunkt am Trebertrog

Ich habe mir (berlegt, was war denn nun das Vermoégen im Blick auf die gesamte
Menschheit, das die Menschheit vergeudet hat nach ihrem Siindenfall? Vielleicht das, was Erich
Sauer genannt hat ,den Adel des Menschen, die Gott-Ebenbildlichkeit, die Gottesndhe des
Menschen”. Dieses Vermogen wird verprasst und vergeudet in der Sinde. Und dann geht es
abwarts, abwarts, abwarts mit den Menschen. Siinde und Tod sind zu allen durchgedrungen (R6m.
5, 12). Ferne und Fremde, Ausschweifung und Vergeudung, Hunger und Mangel. Da kommt dann
eine Hungersnot (bers Land, er hangt sich an einen der Bilirger des Landes, statt Freiheit findet
neue Bindung statt. Er hangt sich an einen Birger, der schickt ihn die Schweine hiiten, und er ist
froh, wenn er seinen Bauch fillt mit den Trebern der Schweine, was man in neueren
Ubersetzungen wiedergibt als die Schoten des Johannesbrot-Baumes. ,Schweinehiiten und
Schweinefrall”, stand in einem Kommentar, war fiir Juden das Aller-erniedrigendste, was man nur
denken konnte, das Aller-entwirdigendste. Schweinhiiten, Schweinefral, dahingegeben,
dahingegeben. Und der Vater schweigt.

Also 1)) Der Abfall der Menschen,
2.) Die Reaktion des Vaters
3) Der Abfallweg der Siinde bis zum Tiefpunkt am Trebertrog.

Jetzt kommt das eine grofe Wunder:
4.) Der Tiefpunkt wird zum Wendepunkt.

Da kam gar kein Billy Graham des Weges, gar am Schweineacker vorbei, da war keine
Evangelisation, da stand auch kein Zelt, da war kein BuRRprediger, da kam kein BuRbrief vom Vater.
So ganz von alleine schldgt der Sohn sich an die Brust und sagt, ich bin eigentlich dumm.

Ihr Lieben, das ist ein groBes Wunder und das beantwortet uns eine wichtige Frage, die
immer wieder gestellt wird: Gott ist ein Retter aller Menschen, sagt die Schrift. Wird er es denn
auch schaffen? Wenn nicht durch Gnade, dann durch Gericht.

Werden die Menschen wirklich zu ihm umkehren wollen? Dafiir ist hier der verlorene Sohn
ein Musterbeispiel, ein Musterexemplar fir dieses groRe Wunder. Gott wird es schaffen aufgrund
seiner Uberlegenen gottlichen Weisheit, dass viele, die heute nicht kommen werden, nach
donenlangen Gerichten, nach Aonen des Verderbens und der Gottesferne und der Pein und Not
dann eines Tages sagen: eigentlich bin ich dumm. Ach, ich misste doch mal (iberlegen, wirde
mich der Vater vielleicht doch annehmen, wenn ich zurtickkdme? Wirde er mich vielleicht von
sich stof3en oder wird er mich nicht doch annehmen?

Ganz freiwillig, ganz von selbst kommt das hier. Wir haben mehrere solcher Beispiele.

Gott versteht es durch seine Gerichte, die Geschopfe dahin zu bringen, dass das, was sie
vorher nicht wollen, sie auf einmal von ganzem Herzen wollen. Das ist Erziehung durch Gericht.

1114



Dariber hat Bruder Karl Heinemann auch gerade einen feinen Artikel geschrieben, der in ,,Gnade
und Herrlichkeit” erscheint. Er hat geschrieben lber Erziehung durch Gericht. Er kennt sich da aus
als Padagoge, und eine solche Padagogik haben wir in der Bibel: gottliche Padagogik durch
Gericht.

Der Tiefpunkt wird zum Wendepunkt! Was der Mensch vorher nicht wollte, das will er nun
auf einmal von selber. Das ist das Wunder der gottlichen Gerichtspadagogik.

Der verlorene Sohn wollte weg, nur weg; auf einmal will er das Gegenteil, auf einmal will er
heim, nur schnell heim, ohne dass irgendjemand ihn drangt. Nebukadnezar erhob sich wider Gott,
auf einmal riihmt und preist er den Allerhochsten. Der Kerkermeister will sich bekehren, der
Saulus wird zu einem Paulus. Alles freiwillig! Das kriegt Gott fertig durch seine Gerichte.

5.) Der inneren BuRe, der Umsinnung, folgt nun auch die Bekehrung, oder Heimkehr.

Er macht sich auf den Weg. Er formuliert ein Sindenbekenntnis: also wenn ich jetzt zu
meinem Vater komme, dann muss ich genau das richtige sagen, vielleicht gelingt es mir dann, ihn
umzustimmen. Vater, ich habe gesiindigt, vor dem Himmel und vor dir, usw. Das hat er sicher ein
paar Mal vor sich her gesagt und gut auswendig gelernt, aber er musste es gar nicht sagen. Bevor
er es sagte hat der Vater ihn langst angenommen und gekdsst.

Also Punkt 4.) die innere BuRBe, der Tiefpunkt wird zum Wendepunkt.

Punkt 5.) er macht sich auf den Weg, der inneren BuRe folgt nun auch die dullere
Bekehrung oder Heimkehr. Er macht sich auf den Weg. Etwas Wunderbares, wenn ein Mensch sich
auf den Weg macht. Und Gott wartet zuletzt auf die Menschheit, und zwar nicht vergeblich nach
Rém. 5, 18-19.

6.) Das noch groBere Wunder der Wiederannahme

Da liegt ja der Schwerpunkt dieses Gleichnisses. Er liegt nicht auf dem Sohn, sondern auf
dem Vater. Es war ein groBes Wunder (Punkt 4.), dass der Sohn auf einmal will, aber es ist ein
noch grofReres Wunder, dass der Vater ihn einfach annimmt. Der Vater liebt und wartet, der Vater
steht am Fenster, wie es Georg Popp ausgedriickt hat. Und er schaut und schaut und wartet. Und
er weill in seinem Innern, der kommt wieder, denn das Leben in der Gottesferne halt das
Geschopf auf die Dauer nicht aus. Der Wunsch, heimzukehren, wird kommen, muss kommen, es
kann gar nicht anders sein, denn die Gottesferne ist auf Dauer nicht auszuhalten. Der wird
versuchen heimzukommen.

Was mache dann ich? Da braucht der groRe Gott gar nicht lange liberlegen, denn er ist
Liebe.

Im nachsten Heft von ,,Gnade und Herrlichkeit” geht es ja noch weiter mit meiner Thematik
Uber Holle, Feuergerichte Gottes im Jenseits. Da habe ich am Schluss auch Ausflihrungen von Prof.
E. F. Stroter: ,Die Holle, ein Erweis der Liebe Gottes”. Das hat Bruder Stroter seinerzeit
geschrieben, nachdem ihm ein Heftchen auf den Tisch flatterte. In diesem stand geschrieben: Es
gibt nach der Bibel einen Bereich, wo die Liebe Gottes nicht mehr wirken kann. Und da, sagt
Bruder Stroter, ist mir schlaglichtartig klar geworden, da liegt der wunde Punkt, dass Menschen
meinen, es gdbe irgendeinen Bereich, wo die Liebe Gottes nicht mehr wirken kann bzw. wirken
will.

Gott ist Liebe. Wenn Gott irgendwo nicht mehr wirken kann als Liebe, dann kann er da
Uberhaupt nicht mehr wirken. Wo die Liebe nicht ist, da ist Gott (iberhaupt nicht. Und wo Gott ist,
da ist auch seine Liebe. Nie wird Gott aufhoren, in seiner Liebe zu suchen.

1214



Ihr Lieben, das dirfen wir ganz fest ins Herz nehmen: Nie wird Gott aufhoéren, in seiner
Liebe zu suchen.

Zwar sagt die Schrift, es gibt Leute, die missen den Gerichtsweg gehen, es gibt Gericht, es
gibt Zweiteilung der Menschheit, iber die lebende Volkerwelt, Gber die Toten (Matth. 25, Offbg.
20), es gibt Scheidungsprozesse, Zweiteilung der Menschheit, die einen links, die anderen rechts.
Es gibt auch Falle, wo Johannes einmal schreibt: flir die braucht man gar nicht mehr beten. Die
mussen den Gerichtsweg gehen. Es kann zu einem Punkt kommen bei einem Menschen, dass Gott
sagt, du musst den Gerichtsweg gehen. Das gilt auch weithin fiir unsere heutige Volkerwelt. Gott
hat sie dahingegeben, dahingegeben, dahingegeben. Das spliren wir doch. Dahingegeben in ihre
Gellste, in Unsittlichkeit, in Krieg und Biirgerkrieg. Gott hat sie dahingegeben, dass sie einander
abschlachten, dass sie einander hassen. Aber das letzte ist das nicht, sonst wiirde Gott aufhoren
Gott zu sein, sonst wirde Gott aufhoren zu lieben. Nie hort er auf zu lieben. Nie schreibt er
Geschopfe, Menschen endgliltig ab. Endgiiltig schreibt er niemand ab.

Ich habe mir mal im Stillen Gberlegt, was Hitler fiir eine Strafe braucht, bis er
zurechtkommt. Ich will das ja nicht 6ffentlich sagen, ich will ja hier nicht Spekulationen vertreten.
Jedenfalls ist er einer derer, die natlrlich am allerlangsten Gericht bekommen miissen, ein Hitler,
ein Stalin, und zuallerletzt der Teufel selber. Aber Gott hort nie auf, letzten Endes die Liebe zu
sein, und Liebe will immer zurechtbringen. Wir haben oft einen falschen Begriff von Liebe: lieb.
Auch in der menschlichen Beziehung meint man, lieb, das bedeutet, man erfillt dem anderen
jeden Wunsch, dann ist man lieb. Sind Sie lieb zu lhrem Kind, wenn Sie dem Kind jeden Wunsch
erflllen? Ich will ein Eis, noch ein Eis, jetzt will ich das! Ja, bitte, der Majestat des Kindes muss man
jeden Wunsch erfiillen. Ist das Liebe? Jetzt will ich einen Fernseher, jetzt brauche ich noch einen
zweiten Fernseher, jetzt will ich noch Videoprogramme, noch die Cassette, in Urlaub will ich, und
das will ich noch! Jawohl, wenn das Kind das will, was kann man da schon machen? Dann muss
man das wohl machen, sonst gabe es ja Streit.

Oh, ihr Lieben, was haben wir fiur falsche Begriffe von Liebe! Liebe ist hart und zielstrebig
nach der Schrift, hort aber nie auf Liebe zu sein. Das ist die Liebe Gottes, die mutet was zu. Die
glattet dem anderen nicht jeden Weg, sondern da gibt es Berge von Schwierigkeiten und Noten.
Und dennoch ist Gott die Liebe. Wir miissen die Liebe Gottes recht erkennen. Wir miissen nicht
eine Karikatur vom Wesen Gottes haben, entweder der sog. liebe Gott, der einem jeden Wunsch
zu erfillen hat, und dass unser Wohlstand bitte nie gemindert wird, oder aber der endlose Qualer,
sondern der Gott, der hart sein kann und in aller Harte die Liebe ist und bleibt.

Also das Wunder geschieht hier, dass der Vater einfach den Sohn annimmt, ihn kisst, ans
Herz nimmt, und ihm auch keine Bedingungen stellt. Was hatten wir denn gemacht, wenn da der
verlorene Sohn wiedergekommen ware? Wir hatten durchs Fenster geschaut und hatten ihn
gesehen: ,ja sag mal, wie siehst du denn aus? So wagst du es, mir unter die Augen zu kommen?
Also geh zuerst mal ins Bad, vorher reden wir Gberhaupt nicht miteinander. Dann will ich mal
sehen, da habe ich noch alte Klamotten, die sind wenigstens sauber. Zieh dein dreckiges Zeug mal
aus und zieh dich anders an, und dann will ich mal sehen, wie du mit mir redest.”

Dann hatte der Vater auf sein Schuldbekenntnis gewartet und hatte gesagt: ,,naja, also gut,
ich will‘s mal versuchen mit dir. Du kannst als Tageléhner arbeiten, jetzt verlange ich natirlich von
dir, dass du dich erst mal bewahrst, ein Jahr lang zur Probe. Wehe wenn du nicht funktionierst,
dann schicke ich dich wieder weg, wo du hergekommen bist, zu den Schweinen. Und wenn du gut
bist, nun gut, dann kénnen wir Gber Weiteres nachsinnen.” So hatten wir es vielleicht gemacht.

1314



Und der Vater: kein Vorwurf, keine Bedingung, keine Leistung, einfach Liebe, Wieder-
annahme. Wie wird hier die Wiederannahme auch Israels wunderbar dargestellt! Wie wird hier die
Wiederannahme einer ganzen Menschheit wunderbar dargestellt! Durch Tod und Gericht
hindurch, durch Siinde und Verderben hindurch, allerdings auch Sindenerkenntnis und
Siindenbekenntnis, BulRe und Bekehrung, das alles ist dabei. Das Ja und der Wille des Sohnes: ich
will heim, ich will heim. Jes. 1, 19: Wenn ihr willig seid, dann sollt ihr all das Gute genieRen, sonst
werdet ihr vom Schwert gefressen werden.

7.) Der Arger des ilteren Bruders

Gesetzlich orientierte Menschen kénnen sich darliber nicht so recht freuen. Der Typ dafir
war der fromme Pharisder. Eigentlich sind es zwei verlorene Sohne, denn der andere ist auch
verloren in seiner Selbstgerechtigkeit, in seiner Herzenshartigkeit: ich habe, oh Vater, immer dir
treu gedient. Das ist ja auch ein bisschen verstandlich. Ich habe, Vater, dir immer treu gedient -
und dann kommt da so einer daher, und dem vergibst du auf einmal alles. In 2. Sam. 11 und 12
lesen wir die Geschichte der Siinde des David. Ich erinnere mich noch, wie Willy Schirrmacher
einmal dartber Ausfiihrungen machte. Da hat der Nathan dem David seine Siinde drastisch vor
Augen gefiihrt. Und dann sagt David: ich habe gesiindigt. Und sofort sagt Nathan: so hat auch Gott
deine Siinde weggenommen. Da hore ich noch wie Willy Schirrmacher sagt: also so einfach, das ist
doch eigentlich emporend, der hat schreckliche Dinge gemacht, Ehebruch und indirekter Mord an
dem Uria, und dann kommt der Nathan, und David sagt: (2. Sam. 12, 13) Ich habe gesiindigt. So
hat auch Jehova deine Siinde weggenommen, so schnell, so einfach. Miisste man nicht sagen:
Konig David, bewahre dich mal ein paar Jahre. Einfach Siindenvergebung, so einfach, ja, so
einfach, wegen Golgatha!

Allerdings hatte er auch unter Siindenfolgen in seiner Familie noch schwer zu leiden. Aber
die Vergebung kam ohne Leistung, und das ist ja typisch fiir die Vergebung Gottes: ohne Leistung.
Und der fromme Pharisder will immer erst Leistung sehen.

Nein, ohne Leistung, da liegt das ganze Evangelium. Aus Gnade allein!

Ich schlieRe, indem ich noch einmal Georg Popp und Jakob Kroger zitiere: ,Der grofRe
unendliche Gott, der zehn Trilliarden Sonnen in ihren Bahnen hilt, dieser grofRe Gott tragt auch
uns, tragt jeden einzelnen Menschen. Gott liebt mich so wie ich bin. Gott steht jeden Tag am
Fenster und schaut, ob ich nicht wieder zu ihm zurickkomme. Er stellt mir auch keine
Bedingungen. Er umarmt mich und segnet mich wie ich bin. Es kommt nur auf mein Ja zu Gott an.”

Und wer das noch nicht bewusst gegeben hat, der moge es heute tun. Sie missen nicht
warten bis zum nachsten Besuch von Billy Graham, falls er noch jemals wieder nach Deutschland
kommt. Das kann man heute machen, dass man verbindlich dem Herrn und Heiland Ja sagt, auf
den Knien zuhause. Und Kroéger hat gesagt: ,Wohl ist die Menschheit durch den Fall zu einem
verlorenen Sohn geworden, aber die Mdéglichkeit, durch Erlésung ein wiedergefundener Sohn zu
werden, hat sie unverlierbar in die Fremde mitgenommen.” Und Kroger schrieb: , Gott will den
Trebertrog und das Verderben des Verlorenen in der Ferne, weil er in seiner Vaterliebe des
verlorenen Sohnes Heimkehr will, zuriick ins Vaterhaus.”

Amen.

14|14



