
1 | 14  

Kahal.De 

Autor: Heinz Schumacher  

Thema: Das Gleichnis Jesu vom verlorenen Sohn in dreifacher Sicht 

 

H e i n z   S c h u m a c h e r 

 

 

D A S   G L E I C H N I S   J E S U   V O M   V E R L O R E N E N   S O H N 

 

I N   D R E I F A C H E R   S I C H T  

 
 
 
 
 
Liebe Geschwister und Freunde, 

 
schön, dass Sie alle rechtzeitig hierhergekommen sind in dieser beginnenden Sommerzeit 

mit Schnee draußen. Der Rest wird dann in einer Stunde kommen, wenn ich Amen sage. Ich hoffe 
nicht! Man soll ja als Christ sich von der Welt fernhalten, aber ich betone immer, nicht zu sehr. 
Nicht so sehr, dass man weder Nachrichten noch Zeitungen noch irgendwas zur Kenntnis nimmt, 
denn dann kommen Sie bestimmt falsch hierher, jedes Mal, wenn die Uhr umgestellt wird. Also 
wir dürfen schon gewisse Dinge in der Welt zur Kenntnis nehmen. So haben wir ja auch gestern 
Abend aus Matth. 24 gehört, dass der Herr Jesus im Blick auf Kriege und Geschrei von Kriegen 
sagt: sehet zu, erschrecket nicht! Also nehmt‘s zur Kenntnis, informiert euch, was ist los in 
Jugoslawien, was ist mit Boris Jelzin. Ich bin da immer gern auf dem neuesten Stand der Dinge, 
aber auch nicht zu sehr, sonst nimmt es einem die Zeit für die Bibel und für die Gemeinschaft. Ich 
will auch verraten, wer mich zum heutigen Thema geführt hat. Das ist ein Gottesmann, der 1948 
verstorben ist, namens Jakob Kröger: Der verlorene Sohn.  

 
Ich habe auf dem Büchertisch auch das neueste Heft von „Gnade und Herrlichkeit“. In 

diesem Heft ist von Jakob Kröger ein 20-seitiger Artikel über Röm. 1, 18-32. Da nimmt er auch 
Bezug auf den verlorenen Sohn, und zwar in Bezug auf die Menschheit als Ganzes. Da möchte ich 
auch den Schwerpunkt heute früh setzen: Die Menschheit als Ganzes als verlorener Sohn.  

 
Der verlorene Sohn in dreifacher Sicht: 
1.) im Blick auf den einzelnen Menschen, speziell Pharisäer und Zöllner 
2.)  Israel als abgefallener Sohn 
3.) Die Menschheit als abgefallener verlorener Sohn 
 
Diesen Artikel von Jakob Kröger möchte ich sehr empfehlen: „Die Menschheit in ihrer 

Gerichtsgeschichte“. Leider sind solche Empfehlungen meistens in den Wind gesprochen, denn wir 
stellen immer wieder fest, auch Frau Geyer im Paulus-Verlag in Heilbronn, dass die Leute Literatur 
nicht so lieben, wo sie nachdenken müssen. Wenn sich so ein richtiger Trunkenbold zu Jesus 
bekehrt, ein Zuhälter, ein Drogenabhängiger oder irgendeiner, das ist dann schon interessanter, 
aber tiefergehende Literatur wird weniger gefragt. Dabei ist es sehr wertvoll, was Jakob Kröger 
über den Zustand der Völkerwelt dort schreibt. Es ist wie wenn er als Prophet manche Dinge habe 



2 | 14  

kommen sehen, wie die Menschheit immer wieder in der Gerichtsgeschichte dahingeht und unter 
dem Zorn Gottes steht. Aber Zorn ist auch Gnade, schreibt Jakob Kröger. 

 
Ich habe dann vor einigen Wochen beim Missionswerk „Licht im Osten“ in Korntal bei 

Stuttgart angerufen: habt Ihr nicht eine kleine Biographie? Ja, sagte die Dame, da habe ich gerade 

so ein kleines Heft gestern bekommen, das kann ich Ihnen mal leihen. Und dann habe ich da 

reingeschaut. Im nächsten Heft von „Gnade und Herrlichkeit“ werde ich auch kurz etwas über den 

Lebenslauf von Jakob Kröger bringen. Also wenn Sie alles mitkriegen wollen was von Jakob Kröger 

in dieser Zeitschrift kommt, und auch über das Thema „Hölle“, was ich in Heft 1 begonnen hatte, 

was hier fortgesetzt wird, auch mit sehr schrecklichen Ausführungen, wie man im Katholizismus 

früherer Jahrhunderte über die Hölle gedacht hat, nie endend, nie auch nur im geringsten 

abgemildert, wie man das Wesen Gottes verzerrt hat, wie es gründlicher ja wohl nicht mehr geht. 

Dass man aus dem Gott, den Jesus so wunderbar darstellt in unserem heutigen Gleichnis vom 

verlorenen Sohn, der sucht und wartet und jeden Tag aus dem Fenster schaut, wie es einer 

ausgedrückt hat, dass man aus diesem Gott den endlosen Quäler gemacht hat! Ja, was hat man 

diesem Gott alles in die Schuhe geschoben! Es gibt ja eine Auferstehung letztendlich aller 

Menschen, der Gerechten und der Ungerechten, der Gläubigen vorerst, dann aber auch der 

Gottlosen, aller Menschen. Wozu lässt Gott denn die Gottlosen auch auferstehen in einem Leib 

der Schande, wie es in Daniel einmal heißt, in einem Leib, der ihren heutigen inneren Werten total 

entspricht? Ja, wozu macht das Gott überhaupt, Auferstehung der Gottlosen? Antwort des 

Katholizismus früherer Jahrhunderte: damit er sie besser quälen kann, weil doch der reine Geist 

Qual nie so empfinden kann wie wenn es auch eine sinnliche Qual ist. Dieses Feuer sei zwar ein 

materielles Feuer, aber Gott habe da etwas reingemischt, dass dieses Feuer endlos brennt, aber 

nicht verbrennt.  

 
Ihr Lieben, gegen das, was christliche Gehirne sich ausgesonnen haben und Gott in die 

Schuhe geschoben haben, dagegen ist alles, was wir in der heutigen Völkerwelt erleben, auch in 
Bosnien, ein Kinderspiel, eine Kleinigkeit, weil es sich ja in zeitlichem Rahmen vollzieht von 
wenigen Jahren. Aber das ist endlos, endlos, endlos, nie auch nur abgemildert. Gründlicher kann 
man das Wesen Gottes nicht mehr entstellen! Ich habe mir einen Zettel zuhause in den Schrank 
gelegt, da notiere ich mir manchmal eine Anregung: du solltest einmal über das oder jenes einen 
Artikel schreiben, und das Thema des nächsten Kurzartikels, so Gott will und er es gelingen lässt. 
Da mache ich mir Gedanken über eine Evangelisation. Wie kann man richtig evangelisieren ohne 
die Menschen einerseits in den Schlaf zu wiegen mit der Allversöhnung oder den Charakter Gottes 
grausam zu entstellen? Ich habe mit großem Interesse in Ludwigsburg zwei der fünf Vorträge von 
Billy Graham gehört. Ich stehe da sehr positiv dazu, ich freute mich, dass dieser Bruder auch von 
Sünde und Gericht gesprochen hat und nicht nur den weichlichen, freundlichen, lieben Gott, wie 
es heute allgemein so verkündigt wird. Sünde und Gericht! Aber irgendwann kam er auch an die 
Grenze, wo ich dachte: lieber Bruder Billy, jetzt wird’s langsam gefährlich, wenn du nämlich von 
endloser oder ewiger Pein redest, was die meisten als endlos verstehen. Jetzt wird’s gefährlich. Da 
taucht dann das Schreckgespenst der Karikatur des endlosen Quälers auf. Ich meine, das ist noch 
schlimmer als wenn man sagt, die Pein ist nicht endlos. Ich könnte nie evangelisieren indem ich 
sage, wenn du dich jetzt nicht bekehrst kommst du in die Hölle und nie wieder raus. Ich könnte 
höchstens sagen: du wirst dir unter Umständen äonenlange Zerbruchswege und Gerichtswege 
zumuten, auf denen du zurechtgebracht wirst.  

 



3 | 14  

Ganz schlau hat’s unser Bruder Heller gemacht. Er hat ja auch oft evangelisiert. Als ich nach 
dem Krieg in Karlsruhe mein Abitur machte, habe ich an verschieden Tagen tagsüber 
Abiturarbeiten geschrieben, aber ich war mit dem Kopf gar nicht richtig dabei. Ich war nämlich 
ganz davon eingenommen, Adolf Heller zu hören. Der hat dort gerade abends ins Karlsruhe 
evangelisiert, leuchtend, in Vollkraft. In jugendlicher Kraft hat er die Menschen zur Buße gerufen 
und zum Herrn. Das hat mich mehr interessiert als das ganze Abitur, das lief so nebenher.  

 
Adolf Heller wusste genau was er sagte, wenn er evangelisierte. Wenn du jetzt nicht den 

Herrn annimmst dann gehst du für Ewigkeiten verloren. Aha, haben Sie etwas gemerkt? 
Ewigkeiten! Er hat den Plural benutzt. Und da man ja das Wort Endlosigkeit niemals als Plural 
benutzen kann – es kann ja nur eine Endlosigkeit geben – so ergab sich daraus für den denkenden 
Menschen, dass er mit dem Wort Ewigkeiten keine Endlosigkeit bezeichnet haben konnte. Also es 
ist eine Gratwanderung. Ich möchte darüber wirklich mal öffentlich nachdenken in einem Artikel 
in „Gnade und Herrlichkeit“, falls Gott es gelingen lässt.  

 
Die Evangelisten haben’s auch nicht leicht. Sie können natürlich nicht so evangelisieren: 

also wenn du dich jetzt nicht bekehrst ist nicht ganz so schlimm, du kommst ja doch noch zurecht. 
So kann man wahrlich nicht reden. Und äonenlanges Verderben ist kein Kinderspiel. Außerdem 
gebe ich zu, dass die Bibel ja nicht an allen Stellen sagt: und dann kommt ja die Zurechtbringung, 
sondern es gibt hoffnungslos klingende Worte. Aber wo ist da der richtige Weg, dass ich nicht eine 
noch schlimmere Sünde begehe, indem ich auch nur ansatzweise in der Evangelisation Gott als 
den endlosen Quäler hinstelle? Das ist – das haben auch Evangelisten durchaus bezeugt – ein 
schlimmes Evangelisationshindernis, weshalb sich tausende von Menschen nicht bekehrt haben. 
Samuel Keller hat einmal gesagt, zu dem Gott soll ich kommen, der, wie sie mir entgegen-
schleuderten,  alle endlos quält für zeitliche Sünden?  

 
Aber zurück zu Jakob Kröger: 76 Jahre wurde er alt. 38 Jahre lebte er in Russland und 38 

Jahre in Deutschland. 1910 kam er rüber nach Deutschland. Dann wurde er erst mal während des 
1. Weltkrieges unter Hausarrest gestellt, als Feind der Deutschen, denn er hatte einen russischen 
Pass. Aber diese Zeit kam ihm sehr zustatten, um sich tief ins Wort zu vertiefen und wertvolle 
Auslegungen zu schreiben. Dann hat er ja etwa 1920 mit einem anderen Bruder zusammen das 
Missionswerk „Licht im Osten“ und auch eine russische Bibelschule gegründet, denn es gab 
100.000e russischer Kriegsgefangenen in Deutschland. 

In einer edlen Sprache schreibt er da über den Gerichtszustand der Völkerwelt. Die 
Geschichte der Menschheit ist eine Gerichtsgeschichte. Seit Menschen sich ihrer Geschichte 
bewusst wurden ringen sie zwar mit ihrem Schicksal, sie werden aber nicht mehr Herr ihres 
Schicksals noch retten sie sich aus ihren schweren Gerichten. Ihre Fortschritte wirken sich stets 
neu als Vorbereitungen noch schwererer Gerichte zu aus.  

Der letzte Satz in diesem Artikel, der Schlusssatz über Römer 1, 18-32, der vielleicht nicht 
jedem gleich einleuchten wird, der es aber in sich hat, lautet nun folgendermaßen – er nimmt da 
Bezug auf den verlorenen Sohn:  Gott will den Trebertrog und das Verderben des Verlorenen in 
der Ferne, weil er in seiner Vaterliebe des verlorenen Sohnes Heimkehr will, zurück ins 
Vaterhaus. Also der Satz ist allein schon 5 Mark wert, wenn Sie sich den richtig zu Eigen machen. 
Kann man wirklich so von Gott reden: Gott will den Trebertrog und das Verderben des Verlorenen 
in der Ferne, weil er in seiner Vaterliebe des verlorenen Sohnes Heimkehr will, zurück in 
Vaterhaus? 

 



4 | 14  

Jetzt sind wir also bei Luk. 15, Thema: „Verlorener Sohn“. Dieses Kapitel enthält ja drei 
Gleichnisse: „verlorenes Schaf“, „verlorener Groschen“, „verlorener Sohn“. Man könnte es auch so 
ausdrücken: „Jesus, der suchende Heiland“, dann „der suchende Heilige Geist“, und „der suchende 
Vater“. Dieses Gleichnis offenbart Gottes Herz. Es geht eigentlich nicht um den verlorenen Sohn, 
es geht um den Vater. Das Verhalten des Vaters ist eigentlich in der Hauptsache hier zu sehen. Das 
können wir betrachten  

1.) auf der Ebene des einzelnen Menschen, Pharisäer und Zöllner 
2.) auf der Ebene Israels und 
3.) auf der Ebene der Menschheit. 
 
1.)  Auf der Ebene des einzelnen Menschen 
 
Ich denke, ich muss jetzt nicht den Text vorlesen von dem ganzen Gleichnis vom verlorenen 

Sohn in Luk. 15, 11-32. Das kennen wohl die allermeisten in unserer Mitte, wie da ein Mensch zwei 
Söhne hatte und der jüngste sprach: Vater, gib mir das Teil des Vermögens, das mir zufällt. Zwei 
Drittel bekam der ältere, ein Drittel der jüngere, denn nach 5. Mose 21, 17 erhielt der 
erstgeborene Sohn ein doppeltes Erbteil.  

Neulich wurde in Bad Liebenzell ein Vortrag angeboten „Rechtsberatung für Leute, die 
ihren Kindern vor der Zeit ihr Erbe übergeben wollen“. Aber da das bei mir im Moment nicht 
aktuell ist bin ich auch nicht hingegangen. Ich weiß nicht wie das hier war, zur Zeit Jesu, mit 
Pflichtteil, usw. Ich würde da eigentlich in so einem Fall eher mal eine Rechtsberatung brauchen.  

Jedenfalls, der Vater tut, was der Sohn begehrt. Er teilt ihnen die Habe aus und der Sohn 
packt alles zusammen und, wie man heute sagt, steigt aus. Das hat ja viele Parallelen zu vielen 
Menschen in der heutigen Zeit. In wie vielen Familien spielen sich da heute Tragödien ab. Der 
Sohn, die Tochter verlässt das Elternhaus, knallt vielleicht die Tür noch zu, „von euch habe ich für 
immer genug!“ und macht sich auf und davon. Ich bin unserem Gott sehr herzlich dankbar, dass 
mir das bei meinen Kindern völlig erspart geblieben ist. Es haben aber auch schon Eltern zu mir 
gesagt, irgendwo in Deutschland: unsere Tochter ist in die Fänge einer Jugendsekte geraten, sie ist 
weg. Und dann haben wir lange nichts gehört. Irgendwann hörten wir, sie ist in Spanien. Und dann 
nach Jahren stand sie in der Tür, ein Päckchen unter dem Arm. Was war denn das Päckchen? Nun 
ja, das unehelich geborene Kind, um das wir uns dann auch ein bisschen kümmern können. Tja, 
nun ist sie immerhin wieder da. Es gibt da so manche Tragödien in Familien: verlorene Söhne, 
verlorene Töchter.  

 
Hier natürlich geht es um das Verhältnis des Menschen zu Gott im Gleichnis Jesu. Der 

Mensch will seine eigenen Wege gehen, der Mensch will frei sei, wie er es versteht. Er versteht 
unter Freiheit Ungebundenheit, niemand hat über mich zu bestimmen, ich kann endlich machen, 
was ich will. Totales Missverständnis von Freiheit. Der Mensch meint, er sei frei, wenn er machen 
kann was er will. Ich kann machen was ich will, ich kann machen wozu ich Lust habe. Das 
verstehen viele unter Freiheit und merken gar nicht, dass sie damit ja ausdrücken, dass sie 
überhaupt nicht frei sind. Sie sind gebunden an ihr Ich. Ich will machen, was ich will. Sie sind 
gebunden an den Eigenwillen, sie sind gebunden an ihre Lust. Wozu ich Lust habe, das will ich 
machen, Playboys, Playgirls, usw. Das ist das Gegenteil von wahrer Freiheit: Zügellosigkeit, 
Ungebundenheit. 

Wir verstehen ja auch ein bisschen die Pharisäer, dass sie Anstoß daran nahmen, dass 
Jesus, der Rabbi von Nazareth, immer wieder Kontakt suchte mit Sündern und Zöllnern und sich 
ihnen zuwandte als der Heiland und Retter. Das ist ja auch der geschichtliche Hintergrund dieses 
Gleichnisses, denn in Lukas 15, 1 heißt es ja: es nahten aber zu ihm alle Zöllner und Sünder, um ihn 



5 | 14  

zu hören, und die Pharisäer und die Schriftgelehrten murrten und sprachen: dieser nimmt Sünder 
an und isst mit ihnen. Solchen Leuten geht man doch aus dem Weg. Mit denen kann man doch 
keinen Kontakt haben! Wir, die Gesetzestreuen, so dachten die Pharisäer, machen da einen 
großen Bogen drum herum, die grüßen wir nicht, und schon gar nicht essen wir mit ihnen. 
Tischgemeinschaft haben - doch nicht mit solchen!  

Und das, genau das, das tat Jesus. Der hat ja mal ein sehr radikales Wort gesagt, kein 
Wunder, dass er angefeindet wurde (Matth. 21, 31): Die Huren und Zöllner gehen euch voran ins 
Königreich der Himmel. Menschen, die am Ende sind, kaputte Typen, die sind vielleicht eher im 
Heil als ihr sehr frommen Leute.  

Da werde ich erinnert an den sehr frommen Joschar Wächter in Hamburg, ich habe es hier 
vielleicht schon mal erzählt: ein früherer Zuhälter, der bekehrt wurde, der jetzt Heilsarmee-Offizier 
ist. Ich lernte ihn auch mal kennen in Gügglingen in Württemberg, da war ein Evangelisationszelt, 
und da hat der Joschar Wächter so etwas gesagt. Es war nicht ganz die Sprache der süddeutschen 
Pietisten, die Sprache ging ein bisschen daneben. Das war die Sprache, wie man sie in Hamburg 
sprechen kann wenn man in St. Pauli evangelisiert. Nun ja, der hat an seinem Platz durchaus seine 
Aufgabe.  

In einem Buch hat er einmal berichtet, wie sie Straßenevangelisation hatten, ich glaube es 
war in Hamburg. Mit was für Frisuren die heute manchmal rumlaufen, das wissen Sie ja, grün oder 
rot oder die Hälfte weggeschnitten, Hahnenkamm nach oben empor, oder wie auch immer. Ja, da 
war so eine junge Dame. Joschar Wächter sprach sie an. Ach, was will ich denn von dir? Der war 
ihr viel zu alt. Aber da waren seine jungen Mitarbeiter auf der Straße, denen gelang es, die junge 
Dame in ein Gespräch zu verwickeln. Sie kamen auf den Satan zu sprechen. Das hat sie sehr 
interessiert, die Sache mit dem Satan, weil sie so einer komischen Richtung anhing, Grufties, oder 
wie man das nennt, die sich auch nächtlich auf Friedhöfen herumtreiben, und was es da alles für 
seltsame Extreme gibt. Dann wollte sie mehr wissen über den Satan und über Okkultismus. Ja, da 
müssen wir mal unseren Chef holen. Das war ja der alte Mann, von dem sie vorher nichts wissen 
wollte, weil er ihr zu alt war. Dann kam Joschar Wächter mit der jungen Dame in ein Gespräch. Sie 
hörte aufmerksam zu. Nach einer halben Stunde waren sie fertig, sie wollte gehen. Moment mal, 
sagte J. Wächter, sie können doch jetzt nicht einfach gehen. Wieso nicht? Sie müssen sich doch 
jetzt noch entscheiden, jetzt haben Sie gehört von Jesus und vom Satan. Wen wollen sie nun von 
den beiden? Da sagte die junge Dame: Jesus. Dann hat er sie eingeladen für den Abend zur 
Versammlung. Und dann hat sie „ja“ gesagt. Das hat sich auf die Dauer als echt erwiesen. Sie hat 
natürlich ihre Frisur und ihr Äußeres auch geändert, so läuft sie heute nicht mehr rum. Sie ist eine 
treue Christin geworden. 

 
Das erinnert mich wirklich an Matth. 21, 31. Wir verachten vielleicht solche jungen 

Menschen. Ich sage es mir selber und sage es uns allen: bitte verachten wir die nicht. Die sind 
vielleicht näher am Königreich der Himmel, näher am Heil als mancher verkrustete Fromme in 
seiner Selbstgerechtigkeit, der meint, weil sein Urgroßvater auch schon Theologe war könne es ja 
bei ihm nicht fehlen. Wir müssen da mal hinter die Maske schauen, bei manchen solcher 
Menschen ist es reine Verzweiflung, dass sie sich so unordentlich kleiden wie es unordentlicher 
nicht mehr geht. Die sind vielleicht ganz nah am Königreich der Himmel. Die muss man nur mal 
antippen, ob sie nicht vielleicht Jesus annehmen wollen. Und dann sagen sie vielleicht „ja“ und du 
bist ganz erstaunt, was mache ich jetzt mit dem oder der? Nimm sie mit in die nächste 
Versammlung.  

 
Die Huren und Zöllner gehen euch voran ins Königreich der Himmel (Matth. 21, 31). Die 

Zöllner waren ja in damaliger Zeit nicht die heutigen braven Zollbeamten, sondern das waren 



6 | 14  

solche, die ihr Volk ausgenutzt haben im Zusammenspiel mit der römischen Besatzungsmacht und 
waren deshalb natürlich im Volk sehr verrufen als die Betrüger, die sich selber bereichert haben. 

Große Sünder haben es vielleicht leichter, den Sünderheiland anzunehmen als verkrustete 
Fromme in ihrer frommen Eigenleistung und der Verachtung der anderen. Jesus verachtet 
niemand.  

 
Das ist mal die eine Ebene. Dann die zweite Ebene, die Ebene Israels:  
 
Kann man denn Israel auch darstellen als einen verlorenen abgefallenen Sohn? Ja, das 

geschieht in Jesaja 1, da haben wir Juda, Jerusalem, Gottes Volk vor uns in der Rolle eines Sohnes, 
der groß wird und abfällt und weg will, nur weg vom Vater. Jes, 1, 2: Höret ihr Himmel und horche 
auf, du Erde, denn Jehova, Jahwe, der Ewig-Seiende, hat geredet. Ich habe Kinder großgezogen 
und auferzogen, und sie sind von mir abgefallen. Ein Ochse kennt seinen Besitzer und ein Esel die 
Krippe seines Herrn, Israel hat keine Erkenntnis, mein Volk hat kein Verständnis. Wehe der 
sündigen Nation, usw. Jes. 1 ist ein hoch-dramatisches Kapitel. Hier ist wirklich Israel in der 
Situation eines Kindes geschildert, das groß wird und sagt: von euch habe ich nun endlich genug, 
ich will endlich meine Freiheit! Situation des verlorenen Sohnes!  

Dann ging es mit Israel bergab. Und es ging so weit bergab im Laufe der Geschichte Israels 
in den Jahrhunderten, dass sie, die Vorsteher von Jerusalem, - wie werden sie genannt in Jes.  
1, 10? - Horche das Wort, Jehovas Vorsteher von Sodom, horchet auf das Gesetz unseres Gottes, 
Volk von Gomorra.  

 
Aber ein Unterschied besteht immer zwischen Sodom und Gomorra einerseits und 

Jerusalem andererseits. Wir erinnern uns an das Fürbittegebet des Abraham für Sodom: wie ein 
Händler im orientalischen Bazar hat er runtergehandelt. Herr, vielleicht sind 50 Gerechte, willst du 
denn die ganze Stadt umbringen? Willst du sie nicht verschonen wegen der 50 Gerechten? Ja, ich 
will verschonen. 50, 40, 30. Wo hat er Schluss gemacht? Bei 10. 10 Gerechte! Vielleicht sind 10 
Gerechte dort. Willst du sie denn vernichten? Nein, ich will nicht, wenn ich 10 Gerechte finde. 

Der Onkel Abraham hatte sicherlich seinen Neffen Lot gewarnt als er sich die besten 
Weideplätze suchte Richtung Sodom. Dort ist eine arge Sündenstadt, hüte dich davor! Onkel, ich 
kenne meine Grenzen. Aber die Weideplätze bis an den Stadtrand werde ich mir doch nicht 
entgehen lassen müssen. Ich kenne meine Grenzen sagen viele Jugendliche heute auch, oder auch 
Ältere. Ich kenne meine Grenzen, ich weiß, ich nähere mich der Welt, aber im rechten Moment 
mache ich dann schon Schluss.  

Aber dann finden wir Lot in Sodom, allerdings nicht um zu sündigen, sondern um die Stadt 
zurechtzubringen. Er saß im Tore, wo die Richter saßen. Er wollte dort, hätte ich fast gesagt, 
christliche Politik machen. Er wollte dort, hätte ich fast gesagt, eine christliche CDU-Gruppe bilden 
in Sodom. Postkarte an den Onkel Abraham: Lieber Onkel, ich teile dir meine neue Anschrift mit. 
Sodom, Große Freiheit Nr. 7, und ich hoffe, hier einen Hauskreis in Kürze zusammenzubringen, die 
erste Stunde hatten wir schon, es hat noch nicht ganz geklappt. Ich war mit meiner Familie allein, 
die Schwiegersöhne gingen spottend weg, am Schluss de Stunde war ich allein im Zimmer, aber 
das wird sich schon noch machen lassen, ich werde fleißig werben. Ich hoffe in Kürze 10 oder gar 
20 in meinem Hauskreis zusammenzubringen.  

Ich habe jetzt ein bisschen versucht, mit eigener Phantasie zu veranschaulichen, er kriegte 
die 20 nicht zusammen, er kriegte auch keine 10 in seinem Hauskreis zusammen, es blieb unter 10. 
Und Sodom wurde zerstört. Den heiligen Überrest gab es nicht.  

 



7 | 14  

Sehen Sie, das ist der Unterschied zu Jerusalem. Jerusalem war auch eine arge 
Sündenstadt. Ist sie es nicht auch heute noch weithin? Jerusalem eine Sündenstadt, aber es gab 
und gibt immer in Jerusalem, was es in Sodom nicht gab, den heiligen Überrest. Deshalb wird nie 
Jerusalem total und für immer zerstört wie Sodom und Gomorra. Dort gab und gibt es immer den 
heiligen Überrest, siehe Röm. 11. Dieser heilige Überrest ist, rückwärts betrachtet, Überrest, 
vorwärts betrachtet Erstling und Anbruch, dass auch die Masse errettet wird.  

Über Jesaja 1 könnte man schreiben: last call, letzter Aufruf! Wer öfter mit dem Flugzeug 
fliegt weiß, da gibt es ein last call for British Airways No. xy, also wenn Sie jetzt noch mitkommen 
wollen, müssen Sie jetzt durchgehen, sonst sehen Sie das Flugzeug wenn es abgehoben hat. Last 
call, letzter Aufruf. Und das ist hier in einer entscheidenden geschichtlichen Situation Israels so ein 
letzter Aufruf Gottes an sein Volk. Jetzt könntet ihr noch umkehren, dann blieben euch 
jahrhundertelange Gerichtswege erspart. Wenn ihr aber jetzt nicht umkehrt kommt das Gericht, 
dann werdet ihr in die Hände der Heiden überliefert werden und die Heidenvölker stehen schon 
bereit, bis hin zum Römischen Weltreich, bis hin zur Zerstreuung unter alle Völker.  

Eine entscheidende geschichtliche Situation. Wie wunderbar sagt Gott hier in Jes. 1, 18: Ich 
biete euch unverdiente Gnade an. Ich kann es kaum verstehen, dass im Alten Testament, da 
stehen wir doch eigentlich in der Gesetzeshaushaltung des Mose, dass da schon so ein 
Evangeliumswort erklingt.  

Ich sage immer, es ist gut, wenn wir die Zeitalter unterscheiden im Plane Gottes: 
Patriarchen, Gesetz des Mose, Jesus auf Erden,  Zeitalter der Gemeinde, Endzeit, 1000-Jahr-

Reich. Das ist sehr, sehr wichtig, aber bitte nicht mit dem Lineal. Gott ist nicht ein Gott des Schema 
und des Lineals. Hier stehen wir eigentlich in der Gesetzeshaushaltung, aber die Gnade und Liebe 
Gottes kann gar nicht warten, Jahrhunderte, Jahrtausende, bis endlich Jesus auf Erden erschien. 
Sondern hier, mittendrin, sagt Gott auf einmal ein Wort reinen Evangeliums, eigentlich schon 
paulinischen Evangeliums. Reine Gnade, gar nichts musst du tun. Du kriegst alles geschenkt, nur 
allerdings musst du ja sagen, denn aufzwingen tue ich es dir nicht, sagt der große Gott.  

 
Unser Bruder Arthur Muhl hat so fein geredet von der Vorbehaltsklausel Gottes im Gesetz. 

Das hat mir gefallen, ich habe manches von ihm in Arosa gelernt. Vorbehaltsklausel Gottes im 
Gesetz, denn das sagt das Wort Gottes irgendwo in den Büchern Mose, wo es immer um Gesetz 
geht. Das und das müsst ihr tun, und dann kommt so eine Vorbehaltsklausel. Solche 
kleingedruckten Klauseln übersieht man ja leicht in Mietverträgen usw. Achten Sie auf das Klein-
geruckte, vorher unterschreiben Sie bitte nichts. Da hat Gott so eine Vorbehaltsklausel ins Gesetz 
hineingenommen als wenn er etwa folgendes sagen wollte: also das müsst ihr tun und das müsst 
ihr halten, wehe wenn ihr’s nicht tut. Aber im Übrigen, Volk Israel, möchte ich noch eines zu 
Protokoll geben: wenn es mir je gefallen sollte, irgendeinem Menschen, irgendeinem Geschöpf 
unverdiente Gnade zu erweisen, dann tue ich das, und niemand kann mich hindern. Wem ich 
gnädig bin, dem bin ich gnädig, wes ich mich erbarme, des erbarme ich mich, wird auch von Paulus 
in Röm. 9 oder 10 zitiert. Das ist die Vorbehaltsklausel Gottes. Im Gesetz geht es streng nach dem 
Verhalten des Menschen: wenn ihr gehorsam seid kommt der Segen, wenn ihr ungehorsam seid 
kommt der ganze Fluch (3. Mose 26; 5. Mose 28).  

Im Übrigen, sagt Gott, die Hände binden lasse ich mir nicht. Wenn mein Herz es will und 
wenn meine Liebe überströmt, wenn ich meine Gnade erzeigen will tue ich es einfach. Wer kann 
mich denn hindern? 

 
So sagt Gott hier in Jes. 1, 18, ganz erstaunlich: kommt denn und lasst uns miteinander 

rechten, spricht Jehova. Setzen wir uns mal zusammen an einen Tisch und reden wir mal 



8 | 14  

miteinander. Wenn eure Sünden wie Scharlach sind, wie Schnee sollen sie weiß werden. Wenn sie 
rot sind wie Karmesin, wie Wolle sollen sie werden.  

Wenn ihr wollt kriegt ihr alles vergeben. Hier wird überhaupt keine Leistung vorausgesetzt, 
nur eines allerdings, Jes. 1, 19: wenn ihr willig seid.  

 
Ohne unser Ja läuft nichts, ohne unseren Willen läuft nichts. Das ist die menschliche Seite 

der Sache. Von unserem Willen, von unserer Entscheidung hängt es allerdings ab, ob wir lange 
Gerichtsumwege gehen müssen, vielleicht für Ewigkeiten verloren sind, oder ob Gottes Gnade 
heute in unser Leben kommt. Das hängt von unserem Willen und unserer Entscheidung ab, 
deshalb brauchen wir Evangelisten. Der Heilsplan Gottes läuft nicht automatisch ab.  

Deshalb habe ich mich auch gefreut, dass Billy Graham in Deutschland diesen Dienst getan 
hat. Man mag über die äußeren Methoden und manche Äußerlichkeit denken wie man will, den 
Kern der Botschaft konnte ich mit Freuden bejahen mit der Einschränkung, wie gesagt, über die 
ich noch ein Artikelchen schreiben möchte: wo fängt es an bei der Evangelisation gefährlich zu 
werden, indem ich den Charakter des endlosen Quälers hineinbringe und dadurch ein falsches 
Gottesbild vor den Menschen aufbaue und sie zu einem Quäler zur Entscheidung rufe, statt zu 
dem Gott der Liebe. Denn dann kommt auch das Wort der Liebe in eine falsche Beleuchtung. Was 
ist das für eine Liebe, wo in der nächsten Sekunde gesagt wird: wenn du jetzt nicht zugreifst 
kommst du in die Hölle und nie mehr heraus? So geht’s doch wohl nicht!  

 
Jes. 1, 18: wunderbarer Aufruf zur Entscheidung, aber der Mensch muss wollen. 

Rückblickend erkennen wir dann: Herr, dass ich wollen konnte, das war ja auch deine Gnade. Du 
hast Wollen und Vollbringen gewirkt. Das geht dann ein bisschen über unsere menschliche Logik, 
über unser Entweder-oder-Denken. Wenn ihr willig seid und höret! Wir müssen beide Seiten 
sehen, die menschliche und die göttliche. Nun sieht der Prophet, der Jesaja, aber schon im 
Heiligen Geist voraus, Israel wird sich leider falsch entscheiden und Gericht wird kommen.  

 
Aber ich möchte doch der 3. Ebene zueilen: Die Menschheit als verlorener Sohn.  
 
Das ist die wunderbarste Ebene, wir dürfen unser Gleichnis darauf anwenden. Gott ist nicht 

nur der Juden Gott, sondern auch der Nationen Gott, sagt Paulus einmal. Er ist in seinem Wesen 
allen Menschen gegenüber von gleicher Liebe erfüllt.  

 
In meinem Buch „Urknall und Schöpfergott“ steht auf S. 302 ein Zitat von Georg Popp, das 

heißt: der große unendliche Gott, der 10 Trilliarden Sonnen in ihren Bahnen hält, 10 hoch 22, das 
sind 10 hoch 11 Galaxien, mal 10 hoch 11 Sternen. Da hat auch Billy Graham oder sein Übersetzer 
ein Fehler gemacht. Das mit den Trilliarden ist eine gefährliche Sache, da kann man leicht 
mathematisch abirren. Da haben sie viel zu wenig Galaxien genannt in dem einen Dienst, aber das 
sei Billy Graham verziehen, vielleicht war es auch der Übersetzer. 

Also 10 hoch 22, Vermutung der Wissenschaft. Nachgezählt hat es niemand. Kannst du die 
Sterne zählen? Können wir bis heute nicht, trotz allen Apparaturen. Wir können nur Schätzungen 
machen, aber Gott hat ein großes Weltall geschaffen, aber nicht unendlich. Auch 10 hoch 22 hat 
mit Unendlichkeit nichts zu tun. In einem Buch fand ich sogar 10 hoch 23, und ich sagte damals 
meinem Schwiegersohn: du, freu‘ dich, eben habe ich festgestellt, wir sind 10 mal so reich als ich 
gestern dachte, nicht 10 hoch 22, sondern 10 hoch 23 Sterne gibt es, 100 Trilliarden statt 10 
Trilliarden, ist das kein Grund zur Freude? 

Also Erich Popp hat gesagt, der große unendliche Gott, der 10 Trilliarden Sonnen in ihren 
Bahnen hält oder noch weit mehr, dieser große Gott trägt auch uns, trägt jeden einzelnen 



9 | 14  

Menschen. Gott liebt mich so wie ich bin. Gott steht jeden Tag am Fenster und schaut (Bezug auf 
den verlorenen Sohn), ob ich nicht wieder zu ihm zurückkomme. Er stellt mir auch keine 
Bedingung (Jes. 1, 18). Er umarmt mich und segnet mich wie ich bin, es kommt nur auf mein ja zu 
Gott an.  

Von Jakob Kröger steht das Zitat in dem Buch „Urknall und Schöpfergott“ auf S. 264. Da 
habe ich ja 3 Seiten lang lauter Zitate über den Menschen gesammelt in seiner ganzen Elendigkeit. 
Hautkrankheit der Erde und was man da heute alles über den Menschen sagt, Irrweg der 
Evolution, nackter Affe, und dann auf der anderen Seite Gesprächspartner des lebendigen Gottes, 
Krone der Schöpfung, Bild des Ewig-Seienden. In dieser Spannung steht der Mensch bis auf den 
heutigen Tag.   

Kröger hat folgendes geschrieben: „Wohl ist die Menschheit durch den Fall zu einem 
verlorenen Sohn geworden, aber die Möglichkeit, durch Erlösung ein wiedergefundener Sohn zu 
werden, hat sie unverlierbar in die Fremde mitgenommen.“ Das sind Sätze, die gefallen mir, die 
muss man auswendig lernen, die muss man auf der Zunge zergehen lassen.  

 
Und den letzten Satz seiner Röm. 1-Auslegung habe ich schon genannt, was in „Gnade und 

Herrlichkeit“ steht: Gott will den Trebertrog der Säue, den Trebertrog und das Verderben des 
Verlorenen in der Ferne, weil er in seiner Vaterliebe des verlorenen Sohnes Heimkehr will, zurück 
ins Vaterhaus.  

So einen Satz kann man wohl nur richtig verstehen, wenn man mit unseren Brüdern Geyer 
und Heller den Willen Gottes auf verschieden Ebenen unterscheidet: den geoffenbarten und den 
geheimen Gotteswillen. Nach dem geoffenbarten Willen Gottes will doch Gott nicht den 
Trebertrog, er will doch, dass der Sohn schön fein anständig zuhause bleibt und dem Vater 
gehorcht und dient. Aber dann gibt es noch den geheimen Willen Gottes. Im geheimen Willen 
Gottes lag das Kreuz Christi. Im geheimen Willen Gottes wird aus lauter Fluch lauter Segen 
gemacht. Da gilt dieser Satz wirklich: Gott will. Ja, und so wird uns ja hier der Vater vorgeführt als 
einer, der den sog. verlorenen Sohn seinen Weg gehen lässt.  

 
 
Jetzt blicken wir nochmal in 7 Punkten auf unser Gleichnis, und zwar mit Bezug auf die 

Gesamt-Menschheit.  
 
1.) Der Abfall der Menschen 
 
Vor dem Abfall in der Menschenwelt gab es schon den Abfall in der Geisterwelt. Jes. 14, 12-

14: Ich will hinauffahren und mich gleichmachen dem Allerhöchsten. Dann kam der Sündenfall der 

Menschen (1. Mo. 3, 1-6). Das ist ja im Grunde dieselbe Haltung wie beim verlorenen Sohn: ich will 
weg, ich bin es leid, diese Einengung hier, du setzt mich hier in ein wunderbar schönes Paradies 
mit wunderbar schönen Bäumen. Nein, ich will mal was anderes erleben, mal raus hier. Ja, 
dieselbe Haltung wie auch bei manchen Jugendlichen, wo Eltern um ihre Kinder jammern: die 
hatten es doch so gut, denen habe ich doch alles gemacht. Ja, liebe Mutter, vielleicht hast du 
ihnen sogar zu viel gemacht und hast sie zu wenig dem rauen Wind ausgesetzt. Und nun will der 
oder die weg, das verstehe ich nun wirklich nicht. Die hatten doch alles. Möchtest du noch ein 
Stück Zucker im Kaffee? Bitte, hier ist es, greif zu.  

So kann man die Kinder verwöhnen, bis sie die Verwöhnung leid sind. Man muss sie auch 
mal rauem Wind aussetzen. Man muss ihnen auch zeigen, dass in der Welt nicht alles so mit einer 
Überversorgung läuft, sondern dass man hart seinen Mann zu stehen hat.  

 



10 | 14  

Der Mensch will Freiheit, Ungebundenheit, Zügellosigkeit. Es ist bis zu unseren Politikern in 
Bonn durchgedrungen, dass Freiheit missbraucht wird. Wir sind dankbar für die demokratische 
Freiheit, wir sind dankbar, dass hier nicht ein Parteigenosse sitzt, ein hoher Parteibonze, der auf 
jedes Wort achtet, und nachher muss ich mich bei einer Parteibürokratie melden. Ich bin dankbar, 
dass ich nicht mit jedem neuen Heft „Gnade und Herrlichkeit“ erst irgendwo fragen muss. Wie 
schwer hatte es unser lieber Bruder Kurt Reid in den Jahren 1938 – 1941, als er die Zeitschrift 
„Wort und Geist“ von Karl Geyer und Heller herausgab, damals in der Nazi-Diktatur, bis es vollends 
verboten wurde. Da musste man mindestens mal vorne eine Anzeige für das Winterhilfswerk 
bringen, sonst wurde es sowieso verboten.  

Ich bin sehr froh für diese Freiheit. Redefreiheit, Pressefreiheit, Versammlungsfreiheit - das 
ist was wert. Aber wie sehr wird auch in der heutigen Zeit die Freiheit missbraucht. Das haben 
auch unsere ostdeutschen Geschwister und Mitbürger zu spüren bekommen, wie die Freiheit 
sofort in den Missbrauch hineingezogen wird. Viele Leute nennen das nicht Ungebundenheit und 
Zügellosigkeit, man drückt sich etwas vornehmer aus: Selbstverwirklichung, Selbstbestimmung, 
oftmals verbunden mit Leugnung des Schöpfers, ich will machen was ich will.  

Selbstverwirklichung: Gott will auch, dass die Gaben und Kräfte und Fähigkeiten, die er uns 
als Schöpfer gegeben hat, verwirklicht werden, aber sagen wir lieber nicht Selbstverwirklichung, 
sondern Gott-Verwirklichung. Dass in uns die Dinge, die er uns als Gaben des Schöpfers gegeben 
hat, zum Ausdruck kommen, dass Gaben und Fähigkeiten wirklich genützt werden, da ist Gott 
nicht dagegen, aber bitte nicht „ich selbst mache das“, sondern in der Ehrfurcht vor ihm, in der 
Verbindung mit ihm.  

Also der Sohn will weg, Abfall der Menschheit. 
 
2.) Die Reaktion des Vaters 
 
Fritz Rienäcker weist in der Wuppertaler Studienbibel (Luk. 15) auf das Schweigen des 

Vaters hin. Jedenfalls wird uns hier im Gleichnis nichts überliefert, dass der Vater dem Sohn lange 
Reden gehalten hat. Bitte tu mir das nicht an, denk doch auch mal an unsere Reputation, usw. Das 
kannst du doch mir nicht antun. Vielleicht hat ja der Vater den Sohn am Anfang auch gewarnt, 
aber dann kommt ein Punkt, dann lässt der Vater den Sohn laufen: Freiheitsgewährung. Und der 
Vater will auch Freiheit. Gott will ja keine Automaten, keine Geschöpfe, die nicht anders können 
als ihm zu gehorchen, Liebe ist nur in Freiheit möglich, erzwungene Liebe wäre keine Liebe, 
erzwungener Gehorsam ist doch kein wahrer Gehorsam. Und so gibt Gott Freiheit.  

 
Eltern und Großeltern wissen, dass auch in der Kindererziehung irgendwann der Punkt der 

Freiheitsgewährung kommt, dass man sagen muss: also ich sag dir’s, denk darüber nach, was du 
machst, aber bitte, du musst entscheiden, du bist jetzt alt genug, es ist deine Sache. Irgendwo 
kommt der Punkt der Freiheitsgewährung, da müssen auch Eltern vernünftig sein und diese 
Freiheit geben.  

Eine Ehe sei einmal schnell kaputtgegangen, habe ich irgendwo gehört. Die waren zwei 
Tage verheiratet, da waren sie schon wieder auseinander. Tja, der jung verheiratete Ehemann 
zieht sich an. Was nehme ich eigentlich für einen Schlips heute? Wo ist das Telefon? Mama, was 
für einen Schlips soll ich denn heute anziehen? Da hat die junge Frau gesagt: wenn du bei jeder 
Kleinigkeit deine Mama fragen musst: danke! Da habe ich mich in dir sehr getäuscht. Geh du 
deinen Weg und ich geh‘ meinen, so einen Ehemann möchte ich nicht!  

Ja, Freiheitsgewährung. 
Gott respektiert die Freiheit seiner Geschöpfe und der Vater lässt den Sohn laufen. Das 

entspricht etwa dem dreifachen, was in Röm. 1 steht: dahingegeben, dahingegeben, 



11 | 14  

dahingegeben. Kein Telefon, kein Telefax, kein Bote läuft hinter ihm her. Der Vater fährt auch 
nicht hinter ihm her. Mit wundem Herzen wird der Vater das beobachtet haben. Man hat auch 
schon geschrieben und gesprochen von dem leidenden Gott, der mehr an seiner Schöpfung leidet 
als die Schöpfung selber leidet, der tief verwundet ist, wenn er all die verlorenen Söhne und 
Töchter sieht, und das geht ja in die Millionen und in die Milliarden. Aber der Vater weiß, wenn 
der nun weg will dann lass ich ihn Laufen. Und da gibt es nur einen Weg, dass er seine Erfahrungen 
macht, das Vermögen wird vergeudet in Zügellosigkeit.  

 
3.) Der Abfallweg der Sünde bis zum Tiefpunkt am Trebertrog 
 
Ich habe mir überlegt, was war denn nun das Vermögen im Blick auf die gesamte 

Menschheit, das die Menschheit vergeudet hat nach ihrem Sündenfall? Vielleicht das, was Erich 
Sauer genannt hat „den Adel des Menschen, die Gott-Ebenbildlichkeit, die Gottesnähe des 
Menschen“. Dieses Vermögen wird verprasst und vergeudet in der Sünde. Und dann geht es 
abwärts, abwärts, abwärts mit den Menschen. Sünde und Tod sind zu allen durchgedrungen (Röm. 
5, 12). Ferne und Fremde, Ausschweifung und Vergeudung, Hunger und Mangel. Da kommt dann 
eine Hungersnot übers Land, er hängt sich an einen der Bürger des Landes, statt Freiheit findet 
neue Bindung statt. Er hängt sich an einen Bürger, der schickt ihn die Schweine hüten, und er ist 
froh, wenn er seinen Bauch füllt mit den Trebern der Schweine, was man in neueren 
Übersetzungen wiedergibt als die Schoten des Johannesbrot-Baumes. „Schweinehüten und 
Schweinefraß“, stand in einem Kommentar, war für Juden das Aller-erniedrigendste, was man nur 
denken konnte, das Aller-entwürdigendste. Schweinhüten, Schweinefraß, dahingegeben, 
dahingegeben. Und der Vater schweigt.  

 
Also 1.) Der Abfall der Menschen, 

2.) Die Reaktion des Vaters 
3.) Der Abfallweg der Sünde bis zum Tiefpunkt am Trebertrog. 

 
Jetzt kommt das eine große Wunder:  

4.) Der Tiefpunkt wird zum Wendepunkt. 
 
Da kam gar kein Billy Graham des Weges, gar am Schweineacker vorbei, da war keine 

Evangelisation, da stand auch kein Zelt, da war kein Bußprediger, da kam kein Bußbrief vom Vater. 
So ganz von alleine schlägt der Sohn sich an die Brust und sagt, ich bin eigentlich dumm.  

Ihr Lieben, das ist ein großes Wunder und das beantwortet uns eine wichtige Frage, die 
immer wieder gestellt wird: Gott ist ein Retter aller Menschen, sagt die Schrift. Wird er es denn 
auch schaffen? Wenn nicht durch Gnade, dann durch Gericht.  

Werden die Menschen wirklich zu ihm umkehren wollen? Dafür ist hier der verlorene Sohn 
ein Musterbeispiel, ein Musterexemplar für dieses große Wunder. Gott wird es schaffen aufgrund 
seiner überlegenen göttlichen Weisheit, dass viele, die heute nicht kommen werden, nach 
äonenlangen Gerichten, nach Äonen des Verderbens und der Gottesferne und der Pein und Not 
dann eines Tages sagen: eigentlich bin ich dumm. Ach, ich müsste doch mal überlegen, würde 
mich der Vater vielleicht doch annehmen, wenn ich zurückkäme? Würde er mich vielleicht von 
sich stoßen oder wird er mich nicht doch annehmen?  

Ganz freiwillig, ganz von selbst kommt das hier. Wir haben mehrere solcher Beispiele.  
 
Gott versteht es durch seine Gerichte, die Geschöpfe dahin zu bringen, dass das, was sie 

vorher nicht wollen, sie auf einmal von ganzem Herzen wollen. Das ist Erziehung durch Gericht. 



12 | 14  

Darüber hat Bruder Karl Heinemann auch gerade einen feinen Artikel geschrieben, der in „Gnade 
und Herrlichkeit“ erscheint. Er hat geschrieben über Erziehung durch Gericht. Er kennt sich da aus 
als Pädagoge, und eine solche Pädagogik haben wir in der Bibel: göttliche Pädagogik durch 
Gericht.  

Der Tiefpunkt wird zum Wendepunkt! Was der Mensch vorher nicht wollte, das will er nun 
auf einmal von selber. Das ist das Wunder der göttlichen Gerichtspädagogik.  

Der verlorene Sohn wollte weg, nur weg; auf einmal will er das Gegenteil, auf einmal will er 
heim, nur schnell heim, ohne dass irgendjemand ihn drängt.  Nebukadnezar erhob sich wider Gott, 
auf einmal rühmt und preist er den Allerhöchsten. Der Kerkermeister will sich bekehren, der 
Saulus wird zu einem Paulus. Alles freiwillig! Das kriegt Gott fertig durch seine Gerichte.  

 
5.) Der inneren Buße, der Umsinnung, folgt nun auch die Bekehrung, oder Heimkehr. 
 
Er macht sich auf den Weg. Er formuliert ein Sündenbekenntnis: also wenn ich jetzt zu 

meinem Vater komme, dann muss ich genau das richtige sagen, vielleicht gelingt es mir dann, ihn 
umzustimmen. Vater, ich habe gesündigt, vor dem Himmel und vor dir, usw. Das hat er sicher ein 
paar Mal vor sich her gesagt und gut auswendig gelernt, aber er musste es gar nicht sagen. Bevor 
er es sagte hat der Vater ihn längst angenommen und geküsst.  

 
Also Punkt 4.) die innere Buße, der Tiefpunkt wird zum Wendepunkt.  
Punkt 5.) er macht sich auf den Weg, der inneren Buße folgt nun auch die äußere 

Bekehrung oder Heimkehr. Er macht sich auf den Weg. Etwas Wunderbares, wenn ein Mensch sich 
auf den Weg macht. Und Gott wartet zuletzt auf die Menschheit, und zwar nicht vergeblich nach 
Röm. 5, 18-19.  

 
6.) Das noch größere Wunder der Wiederannahme 
 
Da liegt ja der Schwerpunkt dieses Gleichnisses. Er liegt nicht auf dem Sohn, sondern auf 

dem Vater. Es war ein großes Wunder (Punkt 4.), dass der Sohn auf einmal will, aber es ist ein 
noch größeres Wunder, dass der Vater ihn einfach annimmt. Der Vater liebt und wartet, der Vater 
steht am Fenster, wie es Georg Popp ausgedrückt hat. Und er schaut und schaut und wartet. Und 
er weiß in seinem Innern, der kommt wieder, denn das Leben in der Gottesferne hält das 
Geschöpf auf die Dauer nicht aus. Der Wunsch, heimzukehren, wird kommen, muss kommen, es 
kann gar nicht anders sein, denn die Gottesferne ist auf Dauer nicht auszuhalten. Der wird 
versuchen heimzukommen.  

Was mache dann ich? Da braucht der große Gott gar nicht lange überlegen, denn er ist 
Liebe.  

Im nächsten Heft von „Gnade und Herrlichkeit“ geht es ja noch weiter mit meiner Thematik 
über Hölle, Feuergerichte Gottes im Jenseits. Da habe ich am Schluss auch Ausführungen von Prof. 
E. F. Ströter: „Die Hölle, ein Erweis der Liebe Gottes“. Das hat Bruder Ströter seinerzeit 
geschrieben, nachdem ihm ein Heftchen auf den Tisch flatterte. In diesem stand geschrieben: Es 
gibt nach der Bibel einen Bereich, wo die Liebe Gottes nicht mehr wirken kann. Und da, sagt 
Bruder Ströter, ist mir schlaglichtartig klar geworden, da liegt der wunde Punkt, dass Menschen 
meinen, es gäbe irgendeinen Bereich, wo die Liebe Gottes nicht mehr wirken kann bzw. wirken 
will.  

Gott ist Liebe. Wenn Gott irgendwo nicht mehr wirken kann als Liebe, dann kann er da 
überhaupt nicht mehr wirken. Wo die Liebe nicht ist, da ist Gott überhaupt nicht. Und wo Gott ist, 
da ist auch seine Liebe. Nie wird Gott aufhören, in seiner Liebe zu suchen.  



13 | 14  

Ihr Lieben, das dürfen wir ganz fest ins Herz nehmen: Nie wird Gott aufhören, in seiner 
Liebe zu suchen.  

Zwar sagt die Schrift, es gibt Leute, die müssen den Gerichtsweg gehen, es gibt Gericht, es 
gibt Zweiteilung der Menschheit, über die lebende Völkerwelt, über die Toten (Matth. 25, Offbg. 
20), es gibt Scheidungsprozesse, Zweiteilung der Menschheit, die einen links, die anderen rechts. 
Es gibt auch Fälle, wo Johannes einmal schreibt: für die braucht man gar nicht mehr beten. Die 
müssen den Gerichtsweg gehen. Es kann zu einem Punkt kommen bei einem Menschen, dass Gott 
sagt, du musst den Gerichtsweg gehen. Das gilt auch weithin für unsere heutige Völkerwelt. Gott 
hat sie dahingegeben, dahingegeben, dahingegeben. Das spüren wir doch. Dahingegeben in ihre 
Gelüste, in Unsittlichkeit, in Krieg und Bürgerkrieg. Gott hat sie dahingegeben, dass sie einander 
abschlachten, dass sie einander hassen. Aber das letzte ist das nicht, sonst würde Gott aufhören 
Gott zu sein, sonst würde Gott aufhören zu lieben. Nie hört er auf zu lieben. Nie schreibt er 
Geschöpfe, Menschen endgültig ab. Endgültig schreibt er niemand ab.  

 
Ich habe mir mal im Stillen überlegt, was Hitler für eine Strafe braucht, bis er 

zurechtkommt. Ich will das ja nicht öffentlich sagen, ich will ja hier nicht Spekulationen vertreten. 
Jedenfalls ist er einer derer, die natürlich am allerlängsten Gericht bekommen müssen, ein Hitler, 
ein Stalin, und zuallerletzt der Teufel selber. Aber Gott hört nie auf, letzten Endes die Liebe zu 
sein, und Liebe will immer zurechtbringen. Wir haben oft einen falschen Begriff von Liebe: lieb. 
Auch in der menschlichen Beziehung meint man, lieb, das bedeutet, man erfüllt dem anderen 
jeden Wunsch, dann ist man lieb. Sind Sie lieb zu Ihrem Kind, wenn Sie dem Kind jeden Wunsch 
erfüllen? Ich will ein Eis, noch ein Eis, jetzt will ich das! Ja, bitte, der Majestät des Kindes muss man 
jeden Wunsch erfüllen. Ist das Liebe? Jetzt will ich einen Fernseher, jetzt brauche ich noch einen 
zweiten Fernseher, jetzt will ich noch Videoprogramme, noch die Cassette, in Urlaub will ich, und 
das will ich noch! Jawohl, wenn das Kind das will, was kann man da schon machen? Dann muss 
man das wohl machen, sonst gäbe es ja Streit.  

 
Oh, ihr Lieben, was haben wir für falsche Begriffe von Liebe! Liebe ist hart und zielstrebig 

nach der Schrift, hört aber nie auf Liebe zu sein. Das ist die Liebe Gottes, die mutet was zu. Die 
glättet dem anderen nicht jeden Weg, sondern da gibt es Berge von Schwierigkeiten und Nöten. 
Und dennoch ist Gott die Liebe. Wir müssen die Liebe Gottes recht erkennen. Wir müssen nicht 
eine Karikatur vom Wesen Gottes haben, entweder der sog. liebe Gott, der einem jeden Wunsch 
zu erfüllen hat, und dass unser Wohlstand bitte nie gemindert wird, oder aber der endlose Quäler, 
sondern der Gott, der hart sein kann und in aller Härte die Liebe ist und bleibt. 

 
Also das Wunder geschieht hier, dass der Vater einfach den Sohn annimmt, ihn küsst, ans 

Herz nimmt, und ihm auch keine Bedingungen stellt. Was hätten wir denn gemacht, wenn da der 
verlorene Sohn wiedergekommen wäre? Wir hätten durchs Fenster geschaut und hätten ihn 
gesehen:  „ja sag mal, wie siehst du denn aus? So wagst du es, mir unter die Augen zu kommen? 
Also geh zuerst mal ins Bad, vorher reden wir überhaupt nicht miteinander. Dann will ich mal 
sehen, da habe ich noch alte Klamotten, die sind wenigstens sauber. Zieh dein dreckiges Zeug mal 
aus und zieh dich anders an, und dann will ich mal sehen, wie du mit mir redest.“  

Dann hätte der Vater auf sein Schuldbekenntnis gewartet und hätte gesagt: „naja, also gut, 
ich will‘s mal versuchen mit dir. Du kannst als Tagelöhner arbeiten, jetzt verlange ich natürlich von 
dir, dass du dich erst mal bewährst, ein Jahr lang zur Probe. Wehe wenn du nicht funktionierst, 
dann schicke ich dich wieder weg, wo du hergekommen bist, zu den Schweinen. Und wenn du gut 
bist, nun gut, dann können wir über Weiteres nachsinnen.“ So hätten wir es vielleicht gemacht.  

 



14 | 14  

Und der Vater: kein Vorwurf, keine Bedingung, keine Leistung, einfach Liebe, Wieder-
annahme. Wie wird hier die Wiederannahme auch Israels wunderbar dargestellt! Wie wird hier die 
Wiederannahme einer ganzen Menschheit wunderbar dargestellt! Durch Tod und Gericht 
hindurch, durch Sünde und Verderben hindurch, allerdings auch Sündenerkenntnis und 
Sündenbekenntnis, Buße und Bekehrung, das alles ist dabei. Das Ja und der Wille des Sohnes: ich 
will heim, ich will heim. Jes. 1, 19: Wenn ihr willig seid, dann sollt ihr all das Gute genießen, sonst 
werdet ihr vom Schwert gefressen werden.  

 
7.) Der Ärger des älteren Bruders 
 
Gesetzlich orientierte Menschen können sich darüber nicht so recht freuen. Der Typ dafür 

war der fromme Pharisäer. Eigentlich sind es zwei verlorene Söhne, denn der andere ist auch 
verloren in seiner Selbstgerechtigkeit, in seiner Herzenshärtigkeit: ich habe, oh Vater, immer dir 
treu gedient. Das ist ja auch ein bisschen verständlich. Ich habe, Vater, dir immer treu gedient - 
und dann kommt da so einer daher, und dem vergibst du auf einmal alles. In 2. Sam. 11 und 12 
lesen wir die Geschichte der Sünde des David. Ich erinnere mich noch, wie Willy Schirrmacher 
einmal darüber Ausführungen machte. Da hat der Nathan dem David seine Sünde drastisch vor 
Augen geführt. Und dann sagt David: ich habe gesündigt. Und sofort sagt Nathan: so hat auch Gott 
deine Sünde weggenommen. Da höre ich noch wie Willy Schirrmacher sagt: also so einfach, das ist 
doch eigentlich empörend, der hat schreckliche Dinge gemacht, Ehebruch und indirekter Mord an 
dem Uria, und dann kommt der Nathan, und David sagt: (2. Sam. 12, 13) Ich habe gesündigt. So 
hat auch Jehova deine Sünde weggenommen, so schnell, so einfach. Müsste man nicht sagen: 
König David, bewähre dich mal ein paar Jahre. Einfach Sündenvergebung, so einfach, ja, so 
einfach, wegen Golgatha!  

Allerdings hatte er auch unter Sündenfolgen in seiner Familie noch schwer zu leiden. Aber 
die Vergebung kam ohne Leistung, und das ist ja typisch für die Vergebung Gottes: ohne Leistung. 
Und der fromme Pharisäer will immer erst Leistung sehen.  

Nein, ohne Leistung, da liegt das ganze Evangelium. Aus Gnade allein! 
 
Ich schließe, indem ich noch einmal Georg Popp und Jakob Kröger zitiere: „Der große 

unendliche Gott, der zehn Trilliarden Sonnen in ihren Bahnen hält, dieser große Gott trägt auch 
uns, trägt jeden einzelnen Menschen. Gott liebt mich so wie ich bin. Gott steht jeden Tag am 
Fenster und schaut, ob ich nicht wieder zu ihm zurückkomme. Er stellt mir auch keine 
Bedingungen. Er umarmt mich und segnet mich wie ich bin. Es kommt nur auf mein Ja zu Gott an.“ 

 
Und wer das noch nicht bewusst gegeben hat, der möge es heute tun. Sie müssen nicht 

warten bis zum nächsten Besuch von Billy Graham, falls er noch jemals wieder nach Deutschland 
kommt. Das kann man heute machen, dass man verbindlich dem Herrn und Heiland Ja sagt, auf 
den Knien zuhause. Und Kröger hat gesagt: „Wohl ist die Menschheit durch den Fall zu einem 
verlorenen Sohn geworden, aber die Möglichkeit, durch Erlösung ein wiedergefundener Sohn zu 
werden, hat sie unverlierbar in die Fremde mitgenommen.“ Und Kröger schrieb: „Gott will den 
Trebertrog und das Verderben des Verlorenen in der Ferne, weil er in seiner Vaterliebe des 
verlorenen Sohnes Heimkehr will, zurück ins Vaterhaus.“ 

Amen.  
 
 
 


