
1 | 6  

Kahal.De 

Autor: Adolf Heller  

Thema: Gottgefälliges Rühmen 

 

A d o l f   H e l l e r 

 

 

G O T T G E F Ä L L I G E S   R Ü H M E N 

 

 
 

1. Eigenruhm im Fleisch ist Gott ein Gräuel 
2. Gott sucht seinen Ruhm und schaltet den unseren aus 
3. Es gibt auch berechtigten, gottgefälligen Ruhm 
4. Wir rühmen uns der Hoffnung der Herrlichkeit Gottes 
5. Wir rühmen uns der Trübsale 
6. Wir rühmen uns Gottes (oder in Gott) 
7. Unsere Stellung als Rühmende ist im Kreuz 

 
 
1.   Eigenruhm im Fleisch ist Gott ein Gräuel 
 

Wir sind ein ehrsüchtiges, hochmütiges Geschlecht und rühmen uns in unseren 
Großtuereien. „Aber solcher Ruhm ist böse“, sagt Jakobus (4, 16). Der Gesetzlose, der Jehova 
verachtet, „rühmt sich des Gelüstes seiner Seele“ (Psalm 10, 3). Gott hat kein Wohlgefallen daran, 
wenn sich der Weise seiner Weisheit, der Starke seiner Stärke und der Reiche seines Reichtums 
rühmt (Jer. 9, 22). Darum erwählt er auch nicht die Reichen, Starken und Weisen, sondern das, 
was töricht, schwach und verachtet ist (1. Kor. 1, 27. 28). 

Es gibt auch heute noch viele gesetzesfromme Leute, die sich des Gesetzes rühmen, Gott 
um ihrer Übertretungen willen aber verunehren und um deretwillen der Name Gottes gelästert 
wird (Röm. 2, 23. 24). 

Andere wiederum rühmen sich „wider die Zweige des Ölbaums Israel“ (Röm. 11, 17). Aber 
ohne das Beiseitegestellt-werden Israels wäre niemals eine solche herrliche, hohe Berufung 
geoffenbart worden, wie es jetzt der Fall ist.  

Noch trauriger aber ist es, wenn solche Leute in den Kreisen der Gotteskinder eine Rolle 
spielen, die in 2. Korinther 11, 16-20 mit scharfen Worten geschildert werden. Da redet Paulus von 
„Führern“, die sich dem Fleische nach rühmen, die Korinther knechten, aufzehren, von ihnen 
nehmen, sich überheben und ihnen ins Gesicht schlagen.  

Diese falsche Hirten, die nicht auf das Wohl, sondern auf die Wolle der anvertrauten Herde 
bedacht sind, sind in ihrer religiösen Herrschsucht (2. Kor. 1, 24) ein starkes Hemmnis für die 
geistliche Ausreife der Gläubigen. Sie rühmen sich, Gott zu dienen, betrachten dabei jedoch die 
Gottseligkeit als ein „Mittel zum Gewinn“ (1. Tim. 6, 5) und nähren damit nur ihre Geltungs-
bedürfnis und ihre Ruhmsucht. 

 
2.   Gott sucht seinen Ruhm und schaltet den unseren aus  

 
Gott gibt seine Ehre keinem anderen und seinen Ruhm nicht den Götzen (Jes. 42, 8). Die 

Offenbarung seiner Liebe, die den Zorn bezwingt, geschieht um seines eigenen Ruhmes willen (Jes. 



2 | 6  

48, 9). Darum schaltet Gott zunächst unseren Ruhm völlig aus. Wer auf Grund der 
Gesetzeserfüllung die Herrlichkeit Gottes erreichen könnte (Röm. 3, 23), der hätte wohl Ursache 
zu eigenem Ruhm. Doch wird aus Gesetzeswerken kein Fleisch vor ihm gerechtfertigt werden 
(Röm. 3, 20), denn das Gesetz hat nichts zur Vollendung gebracht (Hebr. 7, 19). Das mag sowohl 
für die, auf deren Veranlassung das Gesetz gegeben wurde (Apg. 7, 53; Gal. 3, 19) als auch für alle, 
die durch Gesetzeserfüllung errettet oder geheiligt zu werden trachten, starke Zerbruchsprozesse 
bedeuten (Röm. 7, 12-24). 

Die Korinther litten an keiner Gnadengabe Mangel (1. Kor. 1, 7), aber es kamen unter ihnen 
solche Unzuchtssünden vor, die man selbst unter den Nationen nicht fand (1. Kor. 5, 1). Trotzdem 
trugen sie nicht Leid, sondern waren aufgeblasen (1. Kor. 5, 2) und rühmten sich (1. Kor. 5, 6). 
Dieses Rühmen verurteilt der Apostel aufs schärfste, denn ein wenig Sauerteig der Bosheit und 
Schlechtigkeit verdarb die ganze Masse (1. Kor. 5, 6. 8). 

Unsere Errettung geschieht durch Gnade vermittelst des Glaubens. Auch der Glaube ist 
nicht aus uns, sondern ist Gottes Gabe (Eph.2, 8; Apg. 17, 31; Anmerkung der Elberfelder 
Übersetzung). Gott lässt deshalb niemand auf dem Grundsatz der Werke gerettet werden, damit 
sich niemand vor ihm rühme (Eph. 2, 9).  

Wie werden wir einmal Gott dafür loben und preisen, dass wir jetzt so gründlich 
zuschanden werden! Ein Geschöpf wird erst dann in die wunderbare Erwählung Gottes 
einbezogen, wenn es auf dem Nichts- oder Nullpunkt angekommen ist (1. Kor. 1, 28). Darum 
macht er zunächst alles zunichte (Ps. 107, 27) und führt die ganze Menschheit in völligen Bankrott. 
Selbst auf seine Heiligen vertraut er nicht, und die Himmel sind nicht rein in seinen Augen (Hiob 
15, 15). Gott schließt, um einst alle zu begnadigen, alle in den Unglauben (Röm. 11, 32) und macht 
dabei jeden Versuch der Selbstrettung und jeden eigenen Ruhm zunichte. 

 
3.   Es gibt auch berechtigten, gottgefälligen Ruhm  
 

Wenn sich auch kein Fleisch vor Gott rühmen darf und kann, so gibt es doch ein Gott 
wohlgefälliges Rühmen im Geist. So wenig es Gott gefällt, wenn sich ein Weiser seiner Weisheit, 
ein Starker seiner Stärke oder ein Reicher seines Reichtums rühmt, so sehr hat er Wohlgefallen 
daran, wenn man sich rühmt, Einsicht in seine Wege und in sein Wesen, in sein Handeln und in 
sein Herz zu haben (Jer. 9, 23). 

So wird auch „aller Same Israels“, wenn er in Jehova gerechtfertigt sein wird, sich rühmen 
(Jes. 45, 25). Und wenn Israel bekehrt sein wird, dann werden sich sogar die Nationen in Jehova 
segnen und sich seiner rühmen (Jer. 4, 1. 2). 

Eine große Rolle spielt dieses Rühmen im Geist bei dem Apostel der Fülle, dem der tiefste 
Einblick in die Herrlichkeit Gottes und seines Christus geschenkt wurde, bei Paulus. Er will die 
Verkündigung des Evangeliums nicht zu einem Broterwerb machen und lieber sterben als sich 
diesen Ruhm zunichte machen lassen (1. Kor. 9, 13-15); 2. Kor. 11, 9. 10). Mit heißem Herzen 
wünschte er, dass der Wandel der Philipper ihm zum Ruhme gereiche am Tage Christi (Phil. 2, 12-
16). Die Thessalonicher  nennt er seine Hoffnung oder Freude oder Krone seines Ruhmes (1. Thess. 
2, 19). Und in Römer 15, 17 bezeugt er , das er „in den Dingen, die Gott angehen“, wohl etwas zum 
Rühmen habe, allerdings nicht zum Rühmen dem Fleische nach, sondern zum Rühmen in Christo 
Jesu. 

Trotz aller Drangsal ist Paulus „mit Trost erfüllt“ und „ganz überströmend in der Freude“, 
und groß ist sein Rühmen der Korinther wegen (2. Kor. 7, 4). Doch rühmt sich der inspirierte 
Apostel nicht ins Maßlose (2. Kor. 10, 13) und rühmt sich auch nicht über sich selbst, sondern 
dessen, was er im Geist an unaussprechlichen Gottesherrlichkeiten geschaut hat (2. Kor. 12, 5).  



3 | 6  

Ein solches Rühmen ist Gott wohlgefällig und gereicht seinen Geschöpfen zum Heil und ihm 
zur Verherrlichung. 

 
4.   Wir rühmen uns der Hoffnung der Herrlichkeit Gottes  

 
Im 5. Kapitel des Römerbriefes lesen wir von einem dreifachen Rühmen. Darin finden wir 

eine köstliche Steigerung, die ein Abbild der Stufenfolge unserer inneren Entwicklung ist. Dieser 
dreifache Ruhm hat als Grundlage Rechtfertigung aus Glauben, Friede mit Gott und Zugang und 
Stehen in dieser Gnade (Vers 1 und 2).  

„Wir rühmen uns der Hoffnung der Herrlichkeit Gottes“ (V. 2). Das ist der erste Ruhm von 
Römer 5. Herrlichkeit Gottes ist etwas Großes und Gewaltiges. Wir alle sehnen uns heraus aus der 
Elendigkeit und Jämmerlichkeit unseres schuldbelasteten, sündenbefleckten Erdenlebens. Wem 
da die Gewissheit geschenkt worden ist, dass er nicht ins Gericht kommt (Joh. 5, 24) und dass ihn 
keine Verdammnis mehr bedroht (Röm. 8, 1), der kann sich fürwahr der Herrlichkeit Gottes, die er 
erwarten darf, rühmen. „In den Himmel kommen“ ist ja auch für viele neugeborene Kindlein im 
Glauben der Inbegriff aller Segnung und Seligkeit. Traurig ist es aber, wenn auch solche, die schon 
Jahre oder Jahrzehnte hindurch in der Gnade stehen, noch nicht über diese Kindleinstellung 
hinausgewachsen sind. 

Die Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes ist nicht eine Frucht unserer religiösen Bemühungen 
und Leistungen, sondern die Folge der Erleuchtung durch den, der Licht aus der Finsternis 
leuchten lässt (2. Kor. 4, 6).  

Satan, der Gott dieses Äons, hat großes Interesse daran, dass „der Lichtglanz des 
Evangeliums der Herrlichkeit des Christus“ nicht in die Herzen der Menschen dringe (2. Kor. 4, 4). 
Zu diesem Zweck verblendet er die Gedanken der Ungläubigen. Ob es wohl auch in den Kreisen 
der Kinder Gottes solche gibt, die sich auf allerlei Weise verblenden lassen, „damit ihnen nicht 
ausstrahle der Lichtglanz des Evangeliums der Herrlichkeit des Christus“? 

 
Wir dürfen den Ausdruck „Hoffnung der Herrlichkeit“ nicht nur auf die Hoffnung beziehen, 

die wir im Blick auf die Herrlichkeit haben, sondern müssen dabei auch an die Hoffnung denken, 
die die Herrlichkeit, die obere Lichtwelt, hegt.  

Wenn in Kol. 1, 27 von dem in uns wohnenden oder unter uns verkündigten Christus als 
von der Hoffnung der Herrlichkeit die Rede ist, so will das besagen, dass die Herrlichkeit mit 
gespannter Erwartung auf die Zubereitung und Vollendung des Christusleibes blickt und daran ihre 
Hoffnung knüpft. Das ist durchaus verständlich, wenn wir bedenken, dass wir als in Christo zur 
Fülle Gebrachte den Fürstentümern und Gewalten gegenüber Hauptesstellung einnehmen (Kol.2, 
9. 10), und dass die Schöpfung, und dazu gehört auch jene obere Lichtwelt der Herrlichkeit, auf die 
Enthüllung der Söhne Gottes wartet (Röm. 8, 19). Wenn Engel schon in das den Zwölfen 
anvertraute Reichsevangelium hineinzuschauen begehrten, wie viel stärker muss dann das heilige 
Gelüst der Himmelswesen sein, das kennen zu lernen, was die Füllebotschaft des Christusleibes 
betrifft! 

Weil die Verheißungen Gottes, so viele es irgend gibt, durch uns, die Glieder des Christus, 
einmal aus- und durchgeführt werden (2. Kor. 1, 20), deshalb setzt auch die ungefallene Lichtswelt 
der Engel, der Gott trotz ihrer Heiligkeit nach Hiob 4, 18 Torheit oder Irrtum zur Last legt, ihre 
Hoffnung auf Vollendung und Verklärung auf uns! 

Wem dafür der Glaubensblick geöffnet ist, der darf sich dessen wohl rühmen. Mögen auch 
die gesetzesfrommen Leistungschristen darüber entrüstet sein und dieses wunderbare Zeugnis, 
das gewiss nicht leicht zu verstehen ist und von Unwissenden und Unbefestigten verdreht wird (2. 
Petr. 3, 16), bekämpfen und hassen, Gott hat Wohlgefallen daran, und sein liebeerfülltes 



4 | 6  

Vaterherz ist erquickt, wenn ein Geschöpf anfängt, seine herrlichen Heilsgedanken zu verstehen 
und darüber anzubeten. 

 
5.   Wir rühmen uns der Trübsale  
 

Nach Röm. 5, 3 rühmt sich Paulus auch der Trübsale. Der Ausdruck thlipsis bedeutet soviel 
wie Druck, Bedrängnis, Trübsal oder Angst und kommt 45 Mal im Neuen Testament vor.  

Drangsal entsteht nach Matth. 13, 21 und Mark. 4, 17 um des Wortes Gottes willen. Im 24. 
Kap. des Matth.-Evangeliums wird dieses Wort genau wie in Mark. 13, 19. 24 als Benennung für 
die große Drangsal Israels gebraucht. Johannes nennt die Wehen eines Weibes (16, 21) und unser 
Ergehen in der Welt (16, 33) thlipsis. 

Auch in der Apostelgeschichte finden wir dieses Wort. So redet z.B. Stephanus von der 
Bedrängnis des Joseph, Ägyptens und Kanaans (7, 10).  

Überall, wo wir von der thlipsis lesen, finden wir, dass eine köstliche Frucht daraus geboren 
wird. Die große Drangsal ist der Anfang der Errettung Israels, und Josephs Bedrängnis erwies sich 
als der Weg Gottes zu einer wunderbaren, unvergleichlichen Erhöhung. 

In Apg. 14, 22 wird Trübsal als der Eingang in das Reich Gottes bezeichnet, und in Offbg. 1, 
9 nennt sich Johannes „Mitgenosse in der Drangsal und im Königtum“. 

Außer an fünf Stellen in der Offbg. und je einer Stelle im Hebräer- und Jakobusbrief wird 
thlipsis vorwiegend vom Apostel Paulus gebraucht.  Es kommt in seinen Briefen nicht weniger als 
23 Mal vor. Unter den Dingen und Geschöpfen, die uns von der Liebe nicht zu scheiden vermögen, 
nennt er auch die Drangsal (Röm. 8, 35) und prophezeit denen, die heiraten, Trübsal im Fleisch (1. 
Kor. 7, 28), von der er sie gerne verschont wüsste.  

An neun Stellen redet der 2. Kor.-Brief von den Drangsalen des Apostels. Auch im Epheser-, 
Philipper- und den beiden Thess.-Briefen kommt das Wort thlipsis vor; aber von besonderer 
Bedeutung ist dieser Ausdruck wohl in Kol. 1, 24. Da bezeugt der Apostel, dass er sich jetzt (jetzt! 
diese Einstellung war also nicht von Anfang an da) der Leiden für die Kolosser freue und in seinem 
Fleische völlig ergänze, was von den Drangsalen des Christus für seinen Leib noch rückständig ist. 

Weil nun diese Trübsale mithelfen, den logos Gottes in seine Fülle, in sein pläroma zu 
gestalten (Kol. 1, 25) und weil der Herr, wenn er seinen Leib, seine Fülle, angezogen hat, das All in 
allen Stücken zur Fülle führt (Eph. 1, 23), darum rühmt sich der inspirierte Apostel der Trübsale. 
Das ist gewiss nur eine Seite, aber es ist die innerlichste, die wichtigste!  

Wir sind auch, indem wir schweigend den Sterbensweg gehen, Engeln und Menschen ein 
gewaltiges Schauspiel (1. Kor. 4, 9), und wissen, dass unsere schnell vorübergehende, leichte 
Drangsal ein über die Maßen überschwängliches, ewiges Gewicht von Herrlichkeit bewirkt (2. Kor. 
4, 17), aber im tiefsten Grunde ist unsere Bedrängnis, wenn sie nicht durch eigene Schuld und 
Torheit kommt, eine gar köstliche Liebes- und Leidensgemeinschaft mit dem, der in aller 
Bedrängnis seiner Geschöpfe selbst bedrängt ist. (Jes. 63, 9).  

Bedrängnis und Trübsal ist nicht Ziel, sondern Weg; weil aber dieser Weg gottgemäß ist 
und zur Herrlichkeit führt, darum rühmen wir uns der Drangsale und wissen, dass unser Gott und 
Vater an diesem Ruhm Wohlgefallen hat. 

 
6.   Wir rühmen uns Gottes (oder in Gott) 
 

Nicht nur der Hoffnung der Herrlichkeit, so groß und köstlich sie auch sein mag, nicht nur 
der Trübsale, so wichtig und gesegnet sie zur Zubereitung und Vollendung der Kreatur auch sind, 
rühmen wir uns, nein, unser Ruhm geht auf das Größte und Herrlichste, das es in der ganzen 



5 | 6  

Schöpfung gibt, auf Gottes wunderbare Person selber! Darum spricht Paulus in Röm. 5, 11 das 
gewaltige Wort: „Wir rühmen uns Gottes“. 

Nichts und niemand anders als Gott selbst ist im tiefsten Grunde der Gegenstand und 
Inhalt unseres Ruhmes! Erst wenn wir einen Blick in sein erbarmendes Vaterherz getan und den 
Pulsschlag seiner in Christo sich selbst opfernden Liebe gespürt haben, vermögen wir von der 
Torheit und dem Jammer unseres sündenbefleckten Eigenruhmes abzulassen und uns in Wahrheit 
seiner zu rühmen. Darum bezeugt einerseits die Schrift, dass Errettung und Wachstum durch die 
Erkenntnis Gottes gewirkt werden (Joh. 17, 3; Kol 1, 10b), und andererseits ist der Feind bemüht, 
die Erkenntnis Gottes bis hinein in die frömmsten Kreise verächtlich zu machen. 

Gott ist unser Ruhm! Schon in 5. Mose 10, 21 wird Jehova der Ruhm Israels genannt, und in 
Psalm 71, 8 bezeugt der heilige Sänger: „Mein Mund ist erfüllt von deinem Lob, von deinem Ruhm 
den ganzen Tag.“  

David gebraucht im 109. Psalm eine seltsame Anrede; er betet zu dem Gott seines Lobes 
oder zum Gott seines Ruhmes. 

In Jer. 17, 14 spricht der tränenreiche Prophet, dessen „Jeremiaden“ sprichwörtlich 
geworden sind, das wunderbare Wort zu Gott: „Du bist mein Ruhm!“ Bei all seinen 
Gerichtsbotschaften, die er an Israel (30, 12. 13 u.a.) und an die Nationen (1. 10 u.a.) auszurichten 
hatte, hatte er doch einen wunderbaren, unerschütterlichen Ruhm: die Person des herrlichen 
Gottes, der trotz allen Unglücks, das er über seine Geschöpfe verhängt, nur Gedanken des 
Friedens hat (29, 11).  

Wir sind nach 1. Kor. 30, 31 „aus Gott“, „in Christo Jesu“, der uns aus dem Grunde zur 
Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligkeit und Erlösung geworden ist, auf dass, wer irgend sich rühme, 
sich des Herrn rühme! 

 
7.   Unsere Stellung als Rühmende ist im Kreuz 

 
Zu den Schriftworten, die oft ihres wahren Inhaltes entleert und völlig entstellt gedeutet 

werden, gehört auch Gal. 6, 14. Nach den am meisten gebrauchten Übersetzungen (Luther, 
Miniatur und Menge) sollte man meinen, dass Paulus sonst nichts gerühmt und verkündigt hätte 
als nur das Kreuz Christi. Man glaubt daraus schließen zu können, dass man sonst nichts lehren 
dürfe als die Wahrheit vom Kreuz. 

Dem widerspricht aber der Gesamtinhalt der Briefe, in denen, um nur eines herauszu-
greifen, viel mehr von der Wiederkunft Christi die Rede ist als von seinem Kreuzestode. 

Gal. 6, 14a lautet eigentlich: „Von mir aber sei es ferne, mich zu rühmen, als nur in dem 
Kreuz unseres Herrn Jesu Christi …“ So übersetzt auch die wortgetreue Elberfelder Bibel, 
allerdings, wie leider an so manchen Stellen, nur in der Anmerkung. 

Paulus rühmt sich „in dem Kreuz“! Das bedeutet, dass die Stellung, in der er sich so vieler  
herrlicher, gewaltiger Wahrheiten rühmt, die eines Gekreuzigten ist. Nicht als die Vordersten und 
Führenden, sondern als „die Letzten“, nicht als Herrschende und Regierende, sondern „wie zum 
Tode bestimmt“ (1. Kor. 4, 9) rühmen wir uns. Ein Rühmen dem Fleische nach ist Gott ein Gräuel, 
aber ein Rühmen im Kreuze Christi erregt das Wohlgefallen unseres Vaters.  

Kreuz und Ruhm sind eng verknüpft. Drangsal und Königtum werden in Offbg. 1, 9 in einem 
Atemzug genannt, und Petrus bezeugt den Fremdlingen in der Zerstreuung, dass sie, soweit sie der 
Leiden des Christus teilhaftig sind, auch in der Offenbarung seiner Herrlichkeit mit Frohlocken sich 
freuen werden (1. Petr. 4, 13). 

Mitleiden und Mitverherrlicht-werden gehören nach Röm. 8, 17 zusammen, und wenn sich 
der inspirierte Apostel der Fülle als „Verwalter der Geheimnisse Gottes“ bezeichnet, so nennt er 
sich im Zusammenhang damit einen Diener oder „Unterruderer Christi“ (oder Packträger. D.H.) in 



6 | 6  

1. Kor. 4, 1). Unterruderer wurden früher die Galeerensklaven genannt, von denen oft 
unmenschliche Arbeit verlangt wurde. 

 
Wir dürfen uns ganz gewiss in heiliger, anbetender Freude rühmen, aber nur als solche, die 

mit Christo gekreuzigt sind und im Blick auf die verheißene, kommende Herrlichkeit bereit sind, 
jetzt mit ihrem erhöhten Haupte den Weg der Verwerfung zu teilen. 

 
 


