
1 | 17  

Kahal.De 

Autor: Adolf Heller 

Thema: Christi Herrlichkeit 

 

C H R I S T I   H E R R L I C H K E I T 

 

nach Hebräer 1, 1-6 

 

ADOLF HELLER    (1895 – 1973) 

 

 

 

Das ganze Wort Gottes ist vom ersten bis zum letzten Vers ein Enthüllungsbuch der Herrlichkeit 

des Christus. Aber wir bedürfen  geöffneter Augen des Herzens, um diesen Lichtglanz überall 

aufleuchten zu sehen. Wer von uns erkennt z.B. am Gesetz des Herrn göttliche „Wunder“? 

Jedenfalls tat das David, denn er betet in Ps.119,18: „Öffne meine Augen, damit ich Wunder 

schaue in (genauer: aus) deinem Gesetz!“ 

 

Wenn auch die Heilige Schrift immer und überall „Christus treibt“, wie Luther sagt, so erstrahlt 

doch die Herrlichkeit des Sohnes  Gottes in manchen Zusammenhängen in besonders hellem 

Glanz. Denken wir nur etwa an den 22. Psalm oder an Jesaja 53, wo uns der Gekreuzigte klar und 

deutlich gezeigt wird oder erinnern wir uns an die Abschiedsreden Jesu im Johannesevangelium, 

an das Hohelied der Sohnschaft in Rö.8 oder an die Enthüllung der Herrlichkeit der Gemeinde in 

Eph.1-3. Das sind wirkliche Edelsteine von wunderbarer Schönheit, deren beseligendes Licht wir 

uns immer wieder in wachstümlicher Erkenntnis ins Herz leuchten lassen. 

 

Ein solches Schmuckstück der Christusherrlichkeit, wenn wir so sagen dürfen, sind auch die ersten 

Verse des Hebräerbriefes. Lesen wir aus dem ersten Kapitel Vers 1-6; „Nachdem Gott vielfältig und 

auf vielerlei Weise ehemals zu den Vätern geredet hat in den Propheten, hat er am Ende dieser 

Tage zu uns geredet im Sohn, den er gesetzt hat zum Erben aller Dinge, durch den er auch die 

Äonen gemacht hat; welcher, der Abglanz seiner Herrlichkeit und der Abdruck seines Wesens 

seiend und alle Dinge durch das Wort seiner Macht tragend, nachdem er durch sich selbst die 

Reinigung der Sünde bewirkt, sich gesetzt hat zur Rechten der Majestät in der Höhe; indem er um 

so viel besser geworden ist als die Engel, als er einen vorzüglicheren Namen vor ihnen ererbt hat. 

Denn zu welchem der Engel hat er je gesagt: „Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt!“? 

Und wiederum: „Ich will ihm zum Vater, und er soll mir zum Sohn sein!“? Wenn er aber den 

Erstgeborenen wiederum in das Bewohnte einführt, spricht er: „Alle Engel sollen ihn anbeten.“ 

 

Es ist völlig unmöglich, im Rahmen einer kurzen Arbeit den ganzen Herrlichkeitsreichtum des 

obigen Schriftabschnitts anzudeuten, geschweige denn auszuschöpfen. Aber zehn Strahlen dieses 

Christusglanzes wollen wir uns ins Herz und Gewissen leuchten lassen. 

 

1. Gott redet im Sohn. 

2. Christus ist der Erbe aller Dinge. 

3. Er ist der Schöpfer der Äonen. 

4. Er ist Abglanz der Herrlichkeit Gottes. 



2 | 17  

5. Er ist der Abdruck des Gotteswesens. 

6. Er ist der Träger des Alls. 

7. Er hat die Reinigung der Sünden bewirkt. 

8. Er sitzt zur Rechten der Majestät in der Höhe. 

9. Er ist besser als die Engel. 

10. Alle Engel werden ihn anbeten. 

 

Die Größe und Schönheit, die Allmacht und Treue unseres Herrn und Hauptes glaubend und 

anbetend anzuschauen, ist und bleibt für den Erlösten das Köstlichste, das er auf seiner Pilgerfahrt 

durch diese Welt voll Angst und Weh, durch Schuld und Not haben und genießen kann. Möchten 

auch diese Betrachtungen dazu dienen, dass uns Christus groß, herrlich und anbetungswürdig 

wird, damit unsere Herzen in wartender, dankbarer Hingabe allein an ihm hangen! 

 

 

1. Gott redet im Sohn 

 

„Vielfältig und auf mancherlei Weise“ hat Gott durch seine Sprecher und Darsteller, die Propheten, 

geredet. Wie viele direkte Aussprüche offenbaren uns Gottes Wege und Wesen; wie zahlreich sind 

die Symbolhandlungen, durch die der Herr wichtige Wahrheiten enthüllte! Man denke etwa an Jer. 

13,1-11, wo der Prophet einen leinenen Gürtel in einer Felsspalte verbergen muss, oder an Hes. 

37,15-23, wo der heilige Seher aufgefordert wird, zwei Hölzer zu einem zu vereinigen! Diese 

Sprache Gottes war oft dem Empfänger völlig dunkel, so dass er durch den Geist des Herrn oder 

durch einen Engel Aufklärung über den Sinn des Geschauten bekommen musste. Es gab Propheten, 

die kein geschriebenes Wort hinterließen, sondern nur Symbolhandlungen vornahmen, ohne sich all 

dessen vollbewusst zu sein, was Gott ihnen anvertraute. Lesen wir darüber etwa 1.Petri1,10-12. 

Nicht nur durch die Propheten, sondern auch durch das Gesetz hat Gott gewaltig geredet. Er hat 

darin seine Heiligkeit enthüllt und die völlige Ohnmacht und Unfähigkeit des Fleisches offenbart. 

Dass daneben das Gesetz eine wunderbare zielstrebige Prophetie auf Christus und seine kommende 

Heilserweise ist, sei in diesem Zusammenhang nur angedeutet. Schlagen wir darüber nur Mt.11,13; 

Hebr.9,9.10; 10,1; Gal.3,23.24 u.a. Schriftstellen nach! 

 

Auch schon vor dem Gesetz hat Gott laut und vernehmlich gesprochen. Ist nicht die ganze 

Schöpfung ein gewaltiges Reden Gottes? Steht doch in Ps.19,1-3 geschrieben; „Die Himmel erzählen 

die Ehre Gottes, und die Ausdehnung verkündet seiner Hände Werk. Ein Tag  berichtet es dem 

anderen, und eine Nacht meldet der anderen die Kunde. Keine Rede und keine Worte, und doch 

wird ihre Stimme gehört.“ Und bezeugt nicht Paulus Rö.1,20: „Das Unsichtbare von ihm (d.i. von 

Gott) sowohl seine ewige Kraft als auch seine Göttlichkeit, die von der Erschaffung der Welt an in 

dem Gemachten wahrgenommen werden, wird geschaut“? 

 

Wer weder Gesetz noch Evangelium kennt, der weiß doch um Gott als den allmächtigen Schöpfer. 

Und jedes Gewissen, sofern es nicht gewaltsam betäubt und zum Schweigen gebracht ist, bezeugt, 

dass alle Menschen dereinst vor ihm stehen und vor ihm offenbar werden müssen. Diese Sprache 

des heiligen Schöpfers und Richters, die sich an das Gewissen der Menschen wendet, ist allen 

vernehmlich und erschreckend deutlich. 

 



3 | 17  

Schöpfung, Gesetz und Prophetie enthüllen wohl wichtige, grundlegende Eigenschaften Gottes und 

zeigen seine Wege mit den Menschen, aber des Vaters letzte Ziele, sein Herz und Wesen, sein 

ureigentliches, innerstes Sein offenbaren sie nicht. Zu diesem Zweck sandte er seinen Sohn. 

„Niemand erkennt den Sohn als nur der Vater, noch erkennt jemand den Vater als nur der Sohn und 

wem der Sohn ihn offenbaren will“, sagt der Herr in Mt.11,27. Und Paulus, der Apostel der Fülle, 

lehrt in Kol.2,9,10: „In ihm, (das ist in Christus) wohnt die ganze Fülle  der Gottheit leibhaftig, und 

ihr seid zur Fülle gebracht in ihm, welcher das Haupt jedes Fürstentums und jeder Gewalt ist.“  Hier 

ist nicht die Rede von der Göttlichkeit Gottes, seinen an der Schöpfung erkennbaren Eigenschaften, 

sondern von seiner Gottheit, seinem am gezeugten Sohn seiner Liebe schaubaren innersten 

Vaterwesen. Aus dem Matthäus- und Kolosserzeugnis ersehen wir wie aus vielen anderen 

Schriftzusammenhängen auch, dass Gott der Vater der Treue und der Barmherzigkeit sich erst in 

seinem Sohn völlig enthüllt. Erst in Christo offenbart er seine Fülle, lässt er den ganzen Überstrom 

seiner Liebe und Gnade schrankenlos  und ohne Bedingung kundwerden. Sein Sohn ist sein 

vollkommenstes Sprachorgan, sein völliger Darsteller, wie ja auch der Herr in Johannes 10,30 selber 

sagt: „Ich und der Vater sind eins.“ Wiederum bezeugt er in Joh.6,45: „Nicht dass jemand den Vater 

gesehen habe außer dem, der von Gott her ist; dieser hat den Vater gesehen.“ 

 

Denken wir ferner an Joh.14.7-10a: „Wenn ihr mich erkannt hättet, so würdet ihr auch meinen 

Vater erkannt haben; und von jetzt an erkennt ihr ihn und habt ihn gesehen.“ Philippus spricht zu 

ihm: „Herr, zeige uns den Vater, und es genügt uns!“ Jesus spricht zu ihm: „Solange Zeit bin ich bei 

euch, und du hast mich nicht erkannt, Philippus? Wer mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen, 

und wie sagst du: Zeige uns den Vater? Glaubst du nicht, dass ich in dem Vater bin und der Vater in 

mir ist? Die Worte, die ich zu euch rede, rede ich nicht von mir selbst.“ 

 

Oder erinnern wir uns noch an das gewaltige Selbstzeugnis des Herrn in Joh.5.19,20: „Wahrlich, 

wahrlich, ich sage euch: der Sohn kann nichts von sich selber tun, außer was er den Vater tun sieht; 

denn was irgend er tut, das tut in gleicher Weise auch der Sohn. Denn der Vater hat den Sohn lieb 

und zeigt ihm alles, was er selbst tut; und er wird ihm größere Werke als diese zeigen, auf dass ihr 

euch verwundert.“ 

 

Aus diesen Zeugnissen ersehen wir, dass der Sohn der vollkommenste Offenbarungsträger, der 

wesenhafte Enthüller des Vaters ist. Seinen ganzen Füllereichtum von Gnade und Liebe, von Treue 

und Barmherzigkeit hat Gott in Christo dargestellt, entschleiert und den Glaubenden mitgeteilt. 

Alles, was und wie und wer Gott ist, hat er in seinem geliebten Sohn gesagt. Und zwar nicht nur in 

Worten der Lehre, sondern auch in Taten der Liebe, in Erweisung von Güte und Barmherzigkeit, in 

Darreichung von uferloser, abgrundtiefer Gnade. In seinem Sohn hat uns Gott zu einer solchen 

Höhe von Herrlichkeit berufen, uns solche Dienste, Ämter und Würden für die zukünftigen Zeitalter 

zugeteilt, dass unsere Herzen davon überwältigt werden, wenn uns erst das innere Auge einmal 

dafür aufzugehen beginnt.  

Willst du das Letzte und Tiefste dessen vernehmen, was Gott zu sagen hat,  so lege dein Ohr an sein 
Herz. Blicke in gläubigem, anbetendem Schweigen seinen Sohn der Liebe an und lausche dem 
Pulsschlag seines Erbarmens. Möchten wir die Sprache des Herzens Gottes hören, so gilt es wirklich 
und völlig eins zu werden mit Christus Jesus, unserm Herrn und Haupt. Denn Gott redet im Sohn. 
 
2. Christus ist der Erbe aller Dinge 
 
 



4 | 17  

Gott hat seinen Sohn zum Erben, Nutznießer oder Besitzer aller Dinge eingesetzt, bestimmt oder 

verordnet. Sagt doch der Herr in Mt.11,27: „Alles ist mir übergeben von meinem Vater.“ 

 

Für all die großen, herrlichen Wahrheiten, die uns in den Evangelien und Briefen enthüllt und klar 

ausgesprochen sind, haben wir im Alten Testament köstliche Vorbilder und prophetische Hinweise. 

So ist auch die Wahrheit, dass Gott seinen Sohn zum Erben über alles eingesetzt hat, schon auf den 

ersten Blättern der Bibel vorgeschattet. Lesen wir den kurzen Hinweis in 1.Mo.25,5: „Abraham gab 

dem Isaak alles, was er hatte.“ Dieses Wort steht in einem eigentümlichen Zusammenhang. Es ist 

die Rede davon, dass Abraham außer Hagar und Sara noch ein Kebsweib hatte, die Ketura. Diese 

hatte 16 Söhne. Sowohl die Geschlechter Ismaels, des Sohnes der Hagar, als auch die Söhne der 

Ketura waren reich gesegnet, wie wir aus einer Reihe von Schriftzeugnissen wissen. Aber Isaak war 

nicht nur gesegnet, er war Träger der Verheißung. Das ist weit mehr! Denn das Laufen auf der 

Segenslinie bedeutet noch lange nicht, Gottes Verheißungsträger zu sein. „Alles, was er hatte“, gab 

Abraham, zu deutsch: Vater der Menge oder Vater vieler Völker, seinem Sohn Isaak. Die Söhne 

Ismaels, dieses „Wildesels von Mensch“ (1.Mo16,2 waren mit irdischen Segnungen reich bedacht. 

Lesen wir nur einen einzigen Vers, der uns Einblick gibt, wie weit es die Söhne Ismaels gebracht 

hatten: „Das sind die Söhne Ismaels und das ihre Namen in ihren Gehöften und in ihren Zeltlagern: 

zwölf Fürsten nach ihren Stämmen.“ 1. Mo. 25,16 

 

Nicht weniger als zwölf Fürsten waren aus den Lenden Ismaels hervorgegangen! Ist das nicht 

imponierend? Alles religiöse Ismaelwesen gewinnt durch seine Macht und seinen Reichtum 

Weltgeltung. Das war damals schon so und ist auch heute noch in tausend Variationen der Fall. 

Lassen wir uns dadurch nicht täuschen! Was in dieser Welt wesenhaft göttlich ist und bleibenden 

Ewigkeitswert hat, geht genau wie der Herr und seine Apostel einen Weg der Armut und 

Niedrigkeit. Die wirklichen Geistesträger werden nicht immer reicher und angesehener, gehen nicht 

aus der Enge in die Weite, sondern werden wie Jesus und Paulus immer einsamer und innerlicher, 

tragen Schmach und Verleumdung und verzichten auf die Ehren und Schätze, die Annehmlichkeiten 

und die Wollust dieser Welt. Auf welcher Linie laufen wir, du und ich, auf der Isaaks- oder auf der 

Ismaelslinie? Wie meisterhaft versteht es unsere verfluchte Ichsucht, uns herauszureden und aus 

schwarz weiß  und aus weiß schwarz zu machen. Täuschen wir uns nicht! Rasch naht der Tag, da 

aller Besitz und Genuss dieser Erde, den wir auf gottlose oder fromme Art erbettelt oder erpresst 

haben, wie Bleigewicht an unserer Seele hängen wird. Dann wird jeder noch so fromm getarnte 

Selbstbetrug schmerzlich offenbar. Es ist tausendmal beglückender, sich übervorteilen und in die 

Ecke drängen zu lassen, arm und klein zu bleiben und unerkannt von der Welt wirklich Augenblick 

um Augenblick zur Ehre Gottes und Christi ein bescheidenes Leben zu leben als wie Ismael groß und 

reich zu werden.  

 

Der Segen Isaaks, des Verheißungsträgers, war innerer, geistliche Art. Von ihm lesen wir in 
1.Mo.25,11: „Es geschah nach dem Tode Abrahams, da segnete Gott den Isaak, seinen Sohn: Isaak 
wohnte bei dem Brunnen Lachai-Roi (zu deutsch: der lebendig Schauende oder der Lebendige, der 
sich schauen lässt).“ Lebensumgang mit Gott, wie er hier in heiliger, tiefer Prophetie und Symbolik 
angedeutet ist, ist fürwahr unendlich mehr als irdische Segnung und Machtstellung, wie sie Ismael 
und seine Söhne hatten. War nicht die ununterbrochene Lebensverbindung Jesu mit seinem Vater 
im Himmel etwas unvergleichlich Köstlicheres als alle Scheinherrlichkeit weltlicher und religiöser 
Machthaber? 
 
 



5 | 17  

Von diesem Isaak, der zunächst von seinem Stiefbruder Ismael weit überflügelt worden war, heißt 

es, dass Abraham ihm alles gab, was er hatte. Ist das nicht ein feines Vorbild auf Jesus Christus, der 

auf Erden nichts hatte, da er sein Haupt hinlegte und doch zum Erben über alles eingesetzt war. 

 

Christus ist der Erbe  aller Dinge. Das gebührt ihm auch als dem einzig gezeugten Sohn, der von 

Anfang an beim Vater und in der Gottgleichheit war. Aber er ist nicht Alleinerbe. Er hat sich 

vielmehr – o Höhe und Weite anbetungswürdiger Liebesvorsätze! – Miterben über das All erwählt 

Rö.8,17. Hier setzt das paulinische Fülleevangelium ein, d.h. die Frohbotschaft, die das verherrlichte 

Haupt vom Himmel her durch sein eigens dazu erwähltes Werkzeug, den Apostel der Nationen, 

kundmachen ließ. 

 

Diese Erben Gottes und Miterben Christi, die dereinst über das ganze All gesetzt werden sollen, sind 

nicht etwa Cherubim und Seraphim, Urmächte oder Vollzugsgewalten der himmlischen Heere, nicht 

Fürsten über jene strahlenden, lichtvollen Engelwelten, von deren Größe und Glanz wir uns  kaum 

einen Begriff zu machen vermögen, -  nein, die Miterben Christi sind wir, die Gemeinde, der 

„Auskehricht der Welt“, der Auswurf aller bis jetzt 1.Kor.4,13. 

 

Wenn Gott für uns ist, wer könnte wider uns sein? Er, der doch seines eigenen Sohnes nicht 

geschont, sondern ihn für uns alle hingegeben hat: sollte er uns mit ihm nicht alles schenken? 

Rö.8,31b,32. Solche Zeugnisse sind zu umfassend und gewaltig, als dass wir sie beim ersten Hören 

und Lesen im Vollumfang zu begreifen vermöchten. Mit und in Christo, ihrem Herrn und Haupt, ist 

die Gemeinde, die da ist sein Leib, sein Vollmaß oder seine Vervollständigung, der von Gott 

verordnete Erbe über alles. 

 

Wie beugt uns diese Wahrheit in den Staub und erhebt uns zugleich an das Herz des Vaters im 

Genuss seiner heiligen, brünstigen Liebe. Der Christus Gottes, das Haupt  u n d  seine Glieder, ist der 

vom Vater verordnete Erbe des Alls. 

 

 

3. Der Sohn Gottes ist der Schöpfer der Äonen 

 

Nicht von der Schöpfung der Welt ist hier die Rede, sondern von der Erschaffung großer 

Zeitabschnitte  mit ihren wesenseigentümlichen Heilsinhalten. Unser Zeugnis setzt Christus nicht 

zum Kosmos, dem gegenwärtigen Weltsystem, sondern zu den Äonen oder Zeitabläufen in 

Beziehung. Alles Weltgeschehen läuft nach genau zuvor verordneten, nach Dauer und Gepräge fest 

bestimmten „Ewigkeiten“ ab. Und diese Zeitalter sind geschaffen, bereitet oder veranstaltet durch 

den Sohn Gottes.  Diese Erkenntnis ist, so gewaltig  und wunderbar sie auch dem Nachsinnen eines 

denkenden Menschen erscheint, in erster Linie gar nicht einmal für unsere erleuchtete Vernunft da, 

ist zunächst nicht Sache unseres Wissens und Verstehens, sondern vielmehr ein heiliger Trost für 

unser Herz und unser Glaubensvertrauen inmitten aller Ängste und Nöte dieser dunklen, 

hoffnungslosen Weltzeit. 

 

Alles, was an Nacht und Niedergang, an Zerfall und Vernichtung über die Menschheit 

hereingebrochen ist und in noch weit größerem Umfang hereinzubrechen im Begriff steht, kommt 

nicht von ungefähr. Es ist nicht das Zufallsergebnis des Wirkens eines blind wütenden, 

übermächtigen Feindes. Wenn dem so wäre, so gäbe es keine größere himmelschreiende Not  als 



6 | 17  

die, ein denkendes, fühlendes Wesen in Gottes Schöpfung zu sein. Nein, alles ist zuvor bestimmt, 

weise verordnet, zweckvoll und zielstrebig eingerichtet. Selbst Tod, Gericht und Verdammnis sind 

letztlich nur Bahnbrecher kommender Gnadenerweise und Herrlichkeitsentfaltungen. 

 

Wenn auch alle Äonen mit einem scheinbaren Bankrott Gottes und einem Sieg der 

Finsternisprinzipien enden, so sind sie dennoch nur Wegbereiter künftiger Rettungen und 

Segnungen. In dieser Absicht sind sie vom Sohn Gottes eingerichtet worden. Nicht als ob der Herr 

Freude und Wohlgefallen an ihrem Inhalt hätte. Er ist nur Licht und Liebe, und gar keine Finsternis 

ist in ihm. Darum kann er nur an Arteigenem Freude und Wonne empfinden. Aber er benützt alles 

Bestehende  und verwandelt Leid  und Not in ihr gesegnetes Gegenteil. 

 

Weil Christus der Schöpfer der Äonen ist, wird er schon in Jes. 9,6 Ewigvater, genauer Vater der 

Äonen genannt. Dieses Wissen vermittelt starken Trost und heilige Freude inmitten all unserer 

Drangsale, die niemand, am wenigsten den Gläubigen, erspart bleiben. In dankbarem Vertrauen 

dürfen wir immer wieder sagen: Du, Herr, bist der Vater der Äonen; du weißt und kennst alle Dinge, 

die auch in mein Leben hereintreten und mich ängstigen und quälen. Nichts ist dir unbewusst, denn 

ohne dich besteht ja nichts, was irgend ist oder geschieht im weiten Weltall. Deine Gnade und 

Treue hat alle  Auswege und Rettungen aus jeglicher Notlage längst zuvor ersehen. Darum befehle 

ich mich dir an, denn in dir allein bin ich völlig geborgen. 

 

Diese innere Seite des Verständnisses der Äonen ist wichtiger als ein genaues Schema ihres äußeren 
Ablaufs. Und doch redet die Schrift auch darüber. Sie spricht von voräonischen Zeiten (1.Kor.2,7; 
2.Tim1,9;Titus 1,2; Joh.17,5,24 u.a.); von vorweltlichen Äonen Ps.90,2;  vom Anfang der Äonen 
Lk1,70; Apg.3,21;15,18 u.19 u a.; von Schaffung der Äonen Hebr.1,2; 11,3; Jes.9,6; von vergangenen 
Äonen Rö16,25.26; Eph. 3,9; Kol. 1,26; vom Fels der Äonen Jes.26,4; vom König der Äonen 1. 
Tim.1,16; vom gegenwärtigen Äon.Tim.6,17; 2.Tim4,10; Titus 2,12; Gal.1,4; Mt. 12,32; Lk. 20,34 
u.a.); vom künftigen Äon Mt. 12,32; Mk. 10,30; Lk.18,3; 20,35; Eph.1,21; Hebr. 6,5; von allen Äonen 
(Phil.4,20; 2.Tim2,18; Hebr.13,21; 1. Petr. 4,11; 5,11; Offb.1,6; 18,14 u.a.); vom Ende des Äons bzw. 
der Äonen Mtt.13,39; 11,40-49; 24,3; 28,20; Hebr.9,26; 1. Kor.10,11;  und von Nachäonischem 1. 
Kor.15,24-28. 
 
So zahlreich diese Zeugnisse auch sind, so scheint doch keine lückenlose, sämtliche Fragen 
befriedigende  Aufstellung aller Äonen möglich zu sein. Es gilt hier, sich zu bescheiden. Einerseits 
wollen wir von ganzem Herzen allem glauben, was geschrieben steht: aber andererseits möchten 
wir nichts behaupten noch lehren, was die Schrift nicht klar und eindeutig aussagt. Halten wir fest, 
dass Christus der Schöpfer der 3, 5, 7, 12 oder fünfzig Äonen ist. Jede dieser hier genannten Zahlen 
wird von Vertretern verschiedener Auffassungen mit mehr oder weniger Scharfsinn und Geschick zu 
beweisen versucht. Wir möchten den Mut zur Demut haben, zuzugeben, dass wir nicht einwandfrei 
und absolut genau wissen, wie viele Äonen es gibt. Eins aber wollen wir tun und nimmer lassen: 
lobpreisen und anbeten in heiliger Glaubenszuversicht und Freude des Geistes, dass alles 
Weltgeschehen in Christi treuen, allmächtigen Händen liegt.   
 
 
4. Christus ist der Abglanz der Herrlichkeit Gottes 
 
Im dritten Vers unseres Hebräerkapitels wird der Sohn Gottes „Abglanz seiner (d.i. des Vaters) 
Herrlichkeit“ genannt. Man kann das hier gebrauchte, nur ein einziges Mal in der Schrift  -
vorkommende Wort apaugasma auch mit Ausstrahlung übersetzen. Gott glänzt seine Herrlichkeit, 



7 | 17  

seine doxa, durch Christus ab. Mögen andere Wesen und Welten die Kraft und Stärke, die Macht 
und Heiligkeit des Schöpfers und Richters darstellen, - das Herz des Vaters der Barmherzigkeit und 
Gottes aller Gnade wird nur im Sohn seiner Liebe ganz enthüllt. Jesus Christus, der Erniedrigte und 
Jesus Christus, der Verklärte, ist die vollkommene Ausstrahlung des ureigentlichen Seins, des 
Herrlichkeitswesens unseres Vatergottes. 
 
Wer wissen will, wer und wie unser Vatergott ist, der schaue seinen Sohn an. Wer in das Herz 
Gottes hineinlauschen möchte, der lege sein Ohr an den Busen Jesu. Nicht Hass- und Rachegefühle, 
sondern tiefes, inbrünstiges Erbarmen erfüllt unseren Vater der Liebe. Diese Inbrunst des 
Erbarmens, diese brennende Liebe ist jedoch nichts Weichliches und Süßliches, sondern etwas 
Heiliges und Starkes. Sie ist herrlich, d.h. nach dem biblischen Grundbegriff voll Majestät, Glanz und 
Ehre. Sie strahlt das innerste Wesen Gottes aus. Auch hier gilt das wichtige Wort aus Mk.4,22: „Es 
ist nichts verborgen, außer, damit es offenbar gemacht noch gibt es etwas Geheimes, sondern dass 
es ans Licht komme.“ 
 
Was in Gott verhüllt und verborgen ist, wird in Christus bewusst und offenbar. Selbst seine eigenen 
Personalgeheimnisse hat er durch das verherrlichte Haupt seiner Leibesgemeinde entschleiert. Die 
Stärke seiner Liebe drängt und treibt ihn, nichts für sich zurückzuhalten, sondern es allen Wesen 
und Welten beseligend zuströmen zu lassen. Dazu bedarf es allerdings ernster 
Zurechtbringungswege und schärfster Gerichtsmaßnahmen. Aber sein Ziel, alles in allen zu werden, 
wird er zuletzt dennoch herrlich erreichen. 
 
Zunächst ergießt sich Gott in seinen Sohn. Er ist alles in Christo. Dieser wiederum teilt sich seiner 
Gemeinde, seinem Leib oder seinem Vollmaß, mit. Wir sind in ihm zur Fülle gebracht. Die Gemeinde 
wiederum, wenn sie vollendet ist, hat ihre Heilsdienste im ganzen All. Deshalb ist von uns das 
gleiche gesagt, was in Hebräer 1 vom Herrn bezeugt wird: wir dürfen und sollen Gott an unserem 
Leibe verherrlichen oder abglänzen. Lies 1.Kor.6,20. Das hier gebrauchte Wort verherrlichen oder 
preisen (griech.: doxazoo) ist von doxa= Ruhm, Herrlichkeit, Ehre, Pracht, Abglanz oder Majestät 
abgeleitet. 
 
So, wie der Sohn seinen Vater ausstrahlt oder abglänzt, ist es auch unsere heiligste Aufgabe, Gott an 
unserm Leibe auszustrahlen, zu rühmen und zu ehren. Dazu ermahnt und ermuntert uns der 
inspirierte Apostel. Doch auf eines möchten wir in diesem Zusammenhang besonders hinweisen: 
dieses Abglänzen der Herrlichkeit Gottes ist kein religiöser Leistungsakt unsererseits. Es ist ein mehr 
oder weniger bewusstes Ausstrahlen  dessen, was wir von der Gnade und Treue Christi in uns 
wesenhaft aufgenommen haben. Dieses Widerspiegeln geschieht im Wort und Werk und allem 
Wesen und vollzieht sich meist ohne Absicht und Berechnung. Muss sich ein Spiegel anstrengen, um 
das ihn bestrahlende Sonnenlicht zurückzuwerfen? 
 
Und wer sieht diesen Abglanz der Herrlichkeit des Herrn? Zunächst Gott selbst, dem unsere 
Danksagung, unser Loben und Preisen auch unter Trübsal und Tränen ein süßer Wohlgeruch ist. 
Dann aber ist es die unsichtbare Welt, die an der Gemeinde etwas von Gottes Art und Wesen 
kennen lernt. Sagt doch Paulus, dass wir den Engeln ein Schauspiel sind 1.Kor.4,9 und dass den 
Fürstentümern und Gewalten in den Himmelsregionen die Weisheit Gottes schon jetzt in unserm 
Erdenleben kundgetan wird Eph.3,10. 
 
Mag die uns umgebende Welt von der in uns wohnenden Christusherrlichkeit wenig oder nichts 
merken, ja, mögen wir selbst betrübt oder gar verzweifelt sein über unsere Armut und Leere – 



8 | 17  

sofern wir in lebendiger Armut verharren und Gott immer und unbedingt die Ehre geben, strahlen 
wir etwas aus von dem Füllereichtum seiner Gnade und Treue. Möchten wir doch alle gleich unserm 
Herrn und Haupt je länger, je mehr ein Abglanz der Herrlichkeit Gottes sein. 
 
 
5. Christus ist der Abdruck des Gotteswesens 
 
Der Sohn Gottes stellt nicht nur das Wesen seines Vaters dar, sondern er vermittelt auch anderen 
Geschöpfen dessen Gottesherrlichkeit. Darum wird er auch Abdruck des Gotteswesens  genannt. 
Das durch Abdruck verdeutschte Wort „charakter“ bedeutet eigentlich Gepräge oder Kennzeichen. 
Manche übersetzen es sehr treffend mit Prägestempel. Welche gewaltigen, wichtigen 
Verheißungen sind in dieser Benennung verborgen! Nicht nur, dass der Sohn Gottes  das Gepräge 
des Vaters selber trägt, - er prägt auch die gefallene Kreatur in Gottes heiliges Bild und Wesen um. 
 
Diese Umprägung ist keine Vergewaltigung der Geschöpfe, kein willkürlicher Machtakt eines 
zürnenden Gottes, sondern ein verborgener Liebesprozess, eine Neuzeugung durch seinen Heiligen 
Geist. Dazu benutzt er mancherlei Mittel und geht gar seltsame Wege mit seinen Kreaturen. Lust 
und Leid, Weh und Wonne, Nacht und Not und Angst und Elend gebraucht er als weiser Erzieher 
und liebender Vater, um uns in seine Art und seinen Charakter umzugestalten. Der Dichter singt mit 
Recht: 
 
  „Unter Leiden prägt der Meister 
  In die Herzen, in die Geister 
  Sein allgeltend Bildnis ein.“ 
 
Das alleingültige und allgeltende Bildnis Gottes soll in den Seinen ausgeprägt werden. Gott will sich 
nicht nur in seinem einziggeborenen geliebten Sohn, sondern in vielen Söhnen, also auch in dir und 
mir, widerspiegeln. Das ist ein gar hohes Ziel. Niemals dürfte ein Geschöpf wagen, sich nach 
Gleichgestaltung mit Gott auszustrecken, wenn nicht geschrieben stünde: „Wir wissen, dass, wenn 
es (oder: er, nämlich Christus) offenbar werden wird, wir ihm gleich sein werden, denn wir werden 
ihn sehen, wie er ist“ 1.Joh.3,2. 
 
„Wir werden ihm gleich sein.“ Das hier gebrauchte Wort homoios heißt gleichartig, einerlei, 
derselbe, seinesgleichen, Standesgenossen. Dürfen wir fassen, dass wir dem Herrn homoios sein 
werden? Man ist fast zu fragen geneigt,  ob wir es hier nicht mit einer Lüge oder doch wenigstens 
mit einer Übertreibung des Feindes zu tun haben, der schon unseren ersten Eltern im Paradies 
einflüsterte: „Ihr werdet sein wie Gott!“ 
 
Jede Wahrheit wird durch zwei oder drei Zeugen erhärtet. Darum wollen wir außer Johannes noch 
einen anderen Zeugen über diesen wichtigen Punkt vernehmen, den Apostel Paulus. Er schreibt 
Phil. 3,21: „Er, (d.i. Christus) wird unsern Leib der Niedrigkeit umgestalten hinein in die 
Gleichförmigkeit mit seinem Leib der Herrlichkeit.“  Gleichförmigkeit mit dem Herrlichkeitsleib 
Christi! Dass es solch eine Erwartung gibt! Welche Wonnen und Seligkeiten wird die Erfüllung dieser 
Zusage bringen. Aber eins wollen wir nicht außer Acht lassen: Unsere äußere körperliche 
Gleichgestaltung mit dem Herrn hat als naturnotwendige Voraussetzung das innere, durch den 
Heiligen Geist gewirkte Gleichgestaltet- oder vielmehr Gleichgeartetsein mit ihm. Das Leibesgefäß 
entspricht dem Geistesinhalt.  



9 | 17  

Ehe wir Jesu Christi Leibesähnlichkeit anziehen können, müssen wir seines Sinnes und Charakters 
teilhaftig geworden sein. Es ist unbedingt notwendig, dass sich unsere Umprägung in unseres Vaters 
Art und Wesen Zug um Zug vollzieht. Erst dann, wenn diese Grundlage echt ist, sind wir fähig, bei 
der Wiederkunft des Herrn oder vor seinem Preisrichterstuhl ihm auch äußerlich gleichgestaltet zu 
werden. Gott wolle uns in Gnaden bewahren, trotz aller biblischen Erkenntnis und hohen Worte, 
innerlich undankbare, selbstsüchtige, von der Dämonie des Mammons besessene Menschen zu 
werden, denen die Frömmigkeit nur ein Mittel zum Gewinn ist. Die Gefahr ist weit größer, als man 
gemeinhin ahnt, und das Schlimmste dabei ist, dass solche, die ins Netz des Satans geraten sind, es 
gar nicht merken und wahrhaben wollen, wenn man ihnen zu helfen und zu dienen versucht.  Es ist 
ein ehernes, unentrinnbares Gesetz, das Paulus in die lapidaren Worte von 1.Tim6,9 
zusammenfasst: „Die reich werden wollen, fallen!“ Dabei spielt es keine Rolle, ob es sich um 
Reichtum an Geld und Gut, an Macht und Ehre, an Einfluss und Geltung handelt, - wem die Armut 
Christi nur ein interessanter Stoff zu christlichen Reden und Schriften und nicht ein heiliger Anreiz 
zur Nachahmung ist, der geht irre und verfehlt das Ziel. Und davor möge der Herr dich und mich 
und all die Seinen bewahren! –  
 
Mit der Umgestaltung der Gläubigen in die Gleichförmigkeit des Herrlichkeitsleibes Christi  ist 
dessen Umprägevermögen noch lange nicht erschöpft. Denn das Endziel Gottes besteht ja nicht 
darin, alles in seiner Gemeinde zu sein, - diese ist ja nur Erstling und Vermittlungskanal! – sondern 
alles in allen zu werden. Darum fährt unser Zeugnis  von Phil. 3,21 fort: „...bis zur Gleichförmigkeit 
mit seinem Leib der Herrlichkeit gemäß der wirksamen Kraft (oder Energie), mit der er das All sich 
gehorsam zu machen vermag.“ 
 
Die Lebensenergien Christi, des göttlichen Umprägers in seines Vaters Bild und Wesen, reichen aus, 
das gesamte All in die Gehorsamsstellung zurückzuführen. Das ist nach dem genauen Wortlaut der 
unzweideutige Sinn unserer Schriftstelle. Wenn dieses Ziel erreicht ist, wird es nirgends mehr 
Empörer geben, und alle Auflehnung und Feindschaft gegen Gott  werden in jauchzende 
Danksagung und Anbetung umgewandelt sein. –  
 
 
6. Christus ist der Träger des Alls 
 
Die Beziehungen, in denen der Herr zu dem All steht, sind mannigfacher Art. Er ist sein Schöpfer 
und Versöhner, sein Herrscher und Vollender. Eines seiner Ämter, womit er hinsichtlich  des Alls 
auch begnadet ist, ist das des Erhalters oder Trägers. Darum sagt unser Text, dass der Sohn Gottes 
das All durch das Wort seiner Macht trägt.  
 
Was bedeutet dieses Tragen des Weltalls? Den hier gebrauchten Ausdruck pheroo  kann man durch 
„tragen“ oder „hinbringen“, aber auch mit „ertragen“ oder „erdulden“ verdeutschen. Daraus ergibt 
sich, dass man das Tragen als eine Sache äußerer Kraft, aber auch als eine innere Angelegenheit des 
Herzens auffassen darf. Da die Schrift in jeder Beziehung vieldeutig und „gefüllt“ ist, so dürfen und 
müssen wir hier wohl beide Bedeutungen, die äußere und die innere nehmen.  
 
Christus trägt das All durch das Wort seiner Macht oder durch den Ausspruch oder Rechtsbefehl 
seiner Kraft. Ohne ihn bestünde nichts, was besteht, bräche alles Sein in wütenden, wilden Wirbeln 
zu einem Chaos zusammen. Dass die Sternenheere ihre vorgeschriebenen Bahnen eilen, dass die 
jungen Raben ihre Nahrung bekommen, dass der vielfältige Haushalt der Natur so reibungslos 
verläuft und dass der Wunderbau unseres Körpers bis hinein in die kleinsten, z. T.  noch gar nicht 



10 | 17  

erkannten Funktionen Bestand hat, - all das hat seinen Grund in  der anbetungswürdigen Tatsache, 
dass Christus der Träger des Alls ist.  
 
Und wodurch trägt er das All? „Durch das Wort seiner Kraft“, sagt unser Text. Das Wort ist das 
göttliche Mittel  seines Wirkens, das Wunderwerkzeug seines Gestaltens und Erhaltens. Durch das 
Wort sind die Äonen eingerichtet worden; durch das Wort wurde Unsichtbares sichtbar, trat 
Nichterscheinendes in Erscheinung, wurden Pläne und Gedanken lebensvolle Wirklichkeit. Wie Gott 
spricht, so geschieht es. Wie er gebietet,  so steht es da. 
 
Hier ist nicht von dem Logos die Rede, sondern von dem „Rhema“ seiner Dynamik“. Rhema heißt 
soviel wie Verheißung, Ausspruch, Beschluss oder Botschaft. Es vermittelt Leben, wie in Mt. 4,4 
geschrieben steht: Nicht vom Brot allein soll der Mensch leben, sondern von jedem Wort (rhema), 
das durch den Mund Gottes ausgeht.“ Von Seiten Gottes wird kein Wort (rhema) unmöglich oder 
kraftlos sein, sagt Gabriel in Lukas 1,37. Das Wort des Glaubens, das uns verkündigt wird, ist uns 
nahe“, bezeugt Paulus in Rö.10,8; und Off.17,17 belehrt uns, dass die Weltmächte der Endzeit 
unbewusste Vollzugswerkzeuge der Worte (rhema) Gottes sind.  
 
Aus diesen wenigen Andeutungen erkennen wir, welche wichtige Bedeutung den Beschlüssen und 
Aussprüchen Gottes zukommt. Darum hält sich auch der Glaube an nichts anderes als an das, was 
Gott zusagt und verheißt. Nicht die sichtbaren Zufälligkeiten und wechselnden Erscheinungsformen 
des gegenwärtigen Zeitlaufs, auch nicht die schwankenden und trügerischen Gefühle und 
Empfindengen unseres törichten, irrenden Herzens, sondern die Aussprüche und Worte Gottes sind 
das Wirkliche und Wesenhafte.  
 
Durch dieses Wort seiner Macht trägt Christus das All. Dabei kümmert er sich auch um das 
Allerkleinste und scheinbar Nebensächlichste. Hat er nicht selbst die Haare unseres Hauptes 
gezählt? Seine allmächtigen Liebesenergien halten alles, das Große wie das Kleine in Gang und 
Bewegung und lassen alles nach vorgeschriebenen, festgelegten Gesetzen abrollen, wie der 
Erzengel im Prolog im Himmel in Goethes Faust sagt: 
 

„Die Sonne tönt nach alter Weise 
In Brudersphären Wettgesang 
Und ihre vorgeschriebne Reise 
Vollendet sie mit Donnergang.“ 
 

Gabriel, der nächstgenannte Engelfürst, fährt fort:  
 

Und schnell und unbegreifliche schnelle 
Dreht sich umher der Erde Pracht 
Es wechselt Paradieseshelle 
Mit tiefer, schauervoller Nacht;  
Es schäumt das Meer in breiten Flüssen 
Am tiefen Grund der Felsen auf, 
Und Fels und Meer wird fortgerissen 
In ewig schnellem Sphärenlauf.“ 
 

Wenn schon die Wunder der Natur den sinnenden Menschengeist mit tiefen Schauern heiliger 
Ehrfurcht erfüllt, wie viel beseligender ist dann die hohe, herrliche Freude, die den Gläubigen 



11 | 17  

durchpulst, der nicht nur die äußere Hülle sieht, sondern Christus, den Träger des Alls, als Freund 
und Erretter, als Herrn und Haupt kennen, lieben und anbeten darf. 
 
Dieses Tragen der Schöpfung hat aber auch, wie wir sahen, eine Innenseite. Christus  t r ä g t  nicht 
nur alles, er e r t r ä g t es auch. Wie viel Hass und Hohn muss er, der Werkmeister der Schöpfung 
von seinen Kreaturen erdulden! Und wie viel Undank und Treulosigkeit erfährt er nicht nur durch 
die ungläubige Welt, sondern auch von denen, die ihn als Herrn und Retter kennen.  
 
Doch alle Sünden der Gottlosen und Frommen erträgt der Sohn Gottes in anbetungswürdiger 
Geduld und Langmut. Immer noch lässt er seine unbedingte, schrankenlose Gnade verkündigen, 
sein allgenugsames Heil anpreisen und wartet, dass sich doch noch etliche zu ihm wenden. Fürwahr, 
der Herr erträgt und erduldet alles; er trägt auch dich und mich, bis er uns völlig zurechtgebracht 
und heimgeholt hat.- 
 
 
7. Christus hat die Reinigung der Sünden bewirkt 
 
Mit die schwierigste Frage der Menschheit ist die, ob und wie ihre Schuld beseitigt werden kann. 
Die größten Geister haben darüber nachgegrübelt, auf welche Weise wohl eine Erlösung möglich 
wäre. Letztlich ist ja die Kunst in all ihren Teilgebieten nichts anderes als ein Versuch, sich eine 
neue, innere Welt aufzubauen, in der man der Schuld und Schande, der Not und dem Tod  mit all 
ihren hässlichen und schmerzlichen Begleiterscheinungen entnommen wird und davor bewahrt 
bleibt.  
 
Aber niemand vermag von sich aus das alte quälende Rätsel von Schuld und Sühne zu lösen. Immer 
macht man das Heil von dem doch tausendfach erwiesenen Menschenstreben abhängig. Selbst 
Goethe weiß in seinem Faust nichts Besseres zu verkünden als den armseligen Trost 
 

„Wer immer strebend sich bemüht,  
Den können wir erlösen.“ 

 
Welch ein wunderbares Vorrecht haben wir da, dass wir wissen dürfen, dass die Reinigung unserer 
Sünden niemals durch uns bewirkt werden kann noch soll. Nicht w i r  bringen  unsere Erlösung 
zustande, sondern Christus. Nicht durch unsere kultischen Leistungen, durch Selbstgeißelung und 
Bußübungen, sondern durch sich selbst hat er die Reinigung der Sünden bewirkt.  
 
„Nicht mit Blut von Böcken und Kälbern, sondern mit seinem eigenen Blut ist er ein für allemal in 
das Heiligtum eingegangen, als er eine ewige Erlösung erfunden hatte“ Hebr.9,12. „Denn es ist 
unmöglich, dass Blut von Stieren und Böcken Sünden hinwegnehmen kann (10,4). 
 
Der Preis, um dessentwillen wir Reinigung von Sünden erlangen, ist nicht etwas, was ein Geschöpf 
zahlen könnte. Auch der Reinste kann weder sich noch seinen Bruder erlösen. Nichts anderes als die 
Selbsthingabe des Sohnes Gottes bewirkt unser Heil. „Aller Reichtum seines Hauses“ hätte nicht 
genügt, unsere Schuld zu tilgen. (Hohelied 8,7b); nur seine sich selbst opfernde Liebe reichte aus, 
unsere Rettung zustande zu bringen. 
 



12 | 17  

In immer hellerem Licht erstrahlt mit fortschreitender Offenbarung in der Schrift die herrliche 
Wahrheit, dass Christus alle Schuld der Schöpfung völlig zu beseitigen vermag. Betrachten wir nur 
drei Grundstufen der Sündentilgung:  
 

1. Christus hat die Sünde bedeckt. 
2. Christus hat die Sünde weggetragen. 
3. Christus wurde für uns zur Sünde gemacht. 

 
Schon David preist die Glückseligkeit des Mannes, dessen Sünde zugedeckt ist Ps.32,1. Dieses 
Bedecken der Sünde ist die Grundlage der Gemeinschaft mit Gott. Im Allerheiligsten der Stiftshütte 
stand die Bundeslade. Auf ihr lag ein Deckel, der Sühnedeckel oder das Versöhnungsgerät. Darauf 
sprengte der Hohepriester das Blut zur Sühne, wie wir in 3. Mose 16,14 lesen:  
 
„Aaron nehme von dem Blut des Farren und sprenge mit seinem Finger auf die Oberfläche des 
Deckels gegen Osten; und vor dem Deckel soll er mit seinem Finger siebenmal sprengen.“ 
 
In Rö.3,25 wird Christus als das gottverordnete Sühnemittel oder als der Gnadenstuhl bezeichnet. 
Daraus ersehen wir, dass der Sühnedeckel im Allerheiligsten nur ein Vorbild auf Christus war und 
die durch ihn vollbrachte Erlösung vorschattete. Dieser Sühnedeckel war so wichtig, dass das 
Allerheiligste des Tempels in 1.Chron.28,11“ das Haus des Sühnedeckels genannt wird. 
 
Nicht nur Paulus, auch Johannes bezeugt, dass unsere Sühnung nicht irgendeine von uns zu 
leistende Sache, nicht eine religiöse Handlung oder Zeremonie ist, sondern dass der Herr selber 
unsere Sühnung ist. Schreibt er doch in seinem ersten Brief: „Wir haben einen Sachwalter bei dem 
Vater, Jesum Christus, den Gerechten. Und dieser ist die Sühnung unserer Sünden, nicht allein aber 
der unseren, sondern der ganzen Welt“ (2,1b.2). Christus hat die Sünde bedeckt, so dass der erlöste 
Sünder mit Recht frohlocken darf: „Sein Kreuz bedeckt meine Schuld!“ Wenn aber etwas nur 
bedeckt ist, so ist es doch noch da. Nur ist es nicht zu sehen. Bedeckung der Sünde ist etwas Großes. 
Aber es gibt  mehr als das! 
 
Der Herr hat unsere Sünde hinweggetragen. „Siehe, das ist Gottes Lamm“, rief der Täufer am Jordan 
aus, „welches der Welt Sünde hinwegnimmt (oder davonträgt).“ Bezeugt nicht Jesaja das Gleiche, 
wenn er sagt: „Fürwahr, er hat unsere Leiden getragen, und unsere Schmerzen hat er auf sich 
geladen!“ Joh. 1,29; Jes. 53,4a. Er trug unsere Sünde ans Kreuz und zahlte und  sühnte sie dort. Nun 
sind für jeden, der diese Heilstat von Golgatha glaubend erfasst, völlige Gnade und unantastbarer 
Friede da. 
 
Viel tiefer als die Schreiber des Alten Testaments und der Evangelien  sieht der Apostel Paulus. Er 
lehrt, dass Christus für uns zur Sünde gemacht wurde 2.Kor.5,21. So wie das Gift einer Schlange in 
das von ihr gebissene Glied eindringt und es ganz durchseucht und zersetzt, die Schlange selbst aber 
dadurch kein Gift mehr in sich hat, so hat auch der Herr die Sünde nicht nur zugedeckt, sie nicht nur 
auf sich genommen und weggetragen, sondern er selbst wurde zur Sünde gemacht. Er, der einzig 
Reine, wurde als Unreiner, ja als persongewordene Sünde der ganzen Schöpfung geachtet. Darum 
verhüllte der Vater sein Antlitz vor ihm und ließ ihn am Kreuz allein. In Christus sah der heilige Gott 
die fleischgewordene Sünde aller Welt. Er handelte mit seinem geliebten Sohn, als habe er in ihm 
den Täter jeglicher Schuld und Schande vor sich: er strafte ihn und ließ ihn leiden. (Jes.53,5.10.) Nun 
ist in Gottes Augen die Frage der Sünde ein für allemal vollständig geregelt, sie ist in Christo 
abgetan. 



13 | 17  

 
Nicht die Sünde, sondern der Unglaube, der sich nicht in dem vollbrachten Werk von Golgatha birgt, 
ist fortan die Scheidewand zwischen Gott und uns. Gelobt sei der Vater der Barmherzigkeit für die 
in Christo bewirkte Reinigung von Sünden.- 
 
 
8. Christus hat sich zur Rechten der Majestät in der Höhe gesetzt 
 
Als unser Herr auf Erden weilte, hatte er nichts, da er sein Haupt hinlegte. Von den Obersten seines 
Volkes gehasst und bekämpft, von der Masse unverstanden und höchstens als äußerer Nothelfer 
begehrt, von den eigenen Jüngern verraten und verlassen – das war sein Weg durch diese Welt. Mit 
müdem, bestaubtem Fuß durchschritt er die Lande. Ein Wanderer zwischen zwei Welten im Vollsinn 
des Wortes und starb den schmählichsten Verbrechertod.  
 
In und nach seiner Auferstehung aber erfuhr er eine Erhöhung ohnegleichen. Nun ist er nicht mehr 
der verstoßene, verachtete Gotteslästerer, der zwischen Krippe und Kreuz in unvergleichlicher 
Niedrigkeit und Armut seinen einsamen Weg ging, sondern er hat sich zur Rechten der Majestät in 
der Höhe gesetzt. 
 
Er hat sich gesetzt! Nie lesen wir, dass Engel, Fürstentümer und Gewalten in den Himmelsregionen 
sitzen. Immer erblicken wir sie in dienstbereiter Bewegung oder sehen sie zu heiligem 
Befehlsempfang um den Thron Gottes stehen. Christus aber hat sich gesetzt. Er hat den Thron 
eingenommen. Und zwar nicht hier auf Erden, wo soviel Throne und Tyrannensitze errichtet 
wurden, wankten und fielen, sondern zur Rechten der Majestät in der Höhe. 
 
Zur Rechten! Das ist keine Orts-, sondern eine Rangbezeichnung. Die rechte Hand eines 
hochgestellten Menschen ist sein Berater, sein Eingeweihter, sein ausführendes Werkzeug. So sitzt 
auch Christus zur Rechten Gottes als dessen Bevollmächtigter und Beauftragter, um alles 
Wohlgefallen des Vaters durch Gericht und Gnade zum herrlichen Ziel und Ende zu führen.  
 
Schon der Empfang und die Begrüßung des in den Himmel Aufgefahrenen war eine so große, 
wichtige Angelegenheit, dass selbst die Leser des Hebräerbriefes, gläubig gewordene Priester zu 
Jerusalem diese Dinge nicht zu fassen vermochten, wie in 5,9-11 des geschrieben steht: „Vollendet 
worden ist er (der Sohn Gottes) allen, die ihm gehorchen, der Urheber ewigen Heils geworden, von 
Gott begrüßt (oder angeredet) als Hoherpriester nach der Ordnung Mechisedeks. Über diesen 
haben wir viel zu sagen, was mit Worten schwer auszudrücken ist, weil ihr im Hören träge 
geworden seid.“ 
 
Neben dem Hohepriesteramt für Israel wurden ihm noch andere Würden und Aufgaben für die 
Gemeinde seines Leibes zuteil. Ist er doch deshalb über alle Himmel hinübergegangen, damit er das 
All in die Fülle führe Eph.4,10. Vermittelst seines Körpers oder Vollmaßes wird er zur 
gottverordneten Stunde und auf die ihm geziemende Weise das All in allen Stücken zur Fülle 
gestalten. Das lehrt der letzte Vers in Eph.1. 
 
Christus hat sich zur Rechten der Majestät in der Höhe gesetzt. Mit und in ihm aber ist auch seine 
Gemeinde, die sein Leib ist, versetzt in die Himmelsregionen oder inmitten der Himmelswesen, wie 
Eph.2,6 bezeugt: „ER (das ist Gott) hat uns mitauferweckt und mitsitzen lassen (oder mitversetzt) 
inmitten der Himmlischen in Christo Jesu. Somit ist  s e i n e  Erhöhung  u n s e r e  Erhöhung; seine 



14 | 17  

Würden sind die unsrigen  und sein Hoffnungsgut für die kommenden Zeitalter, in denen er den 
Reichtum seiner Gnade in Güte erweisen wird (Eph.2,7), ist auch unseres. 
 
Darum ist uns die Erhöhung Christi nicht ein totes, trockenes Lehrstück, sondern eine lebendige, uns 
tief und wesenhaft beseligende Gewissheit und Erwartung, die uns heilige Spannkräfte verleiht, 
durch alle Finsternistäler und Todestiefen dieser Zeit und Welt mit freudiger Danksagung 
hindurchzugehen. 
 
 
9. Christus ist besser geworden als die Engel 
 
Der Hebräerbrief ist ein Brief der Vergleiche. Er stellt die Größe und Schönheit Christi vor den 
Hintergrund kultischer Einrichtungen und schattenhafter  Vorbilder in der Engel- und 
Menschenwelt. Dadurch erstrahlt die Herrlichkeit des Sohnes Gottes  in umso hellerem Licht. So 
wird uns gezeigt, dass Christus größer ist als Moses; dass er als der wahrhaftige Hohepriester 
vorzüglicher ist als Aaron, dass er einen weit erhabeneren Rang einnimmt als Melchisedek und die 
levitischen Priester; dass sein Heiligtum und Amt  hoch über dem alttestamentlichen steht und dass 
die Opfer des alten Bundes nur ein unvollkommenes Vorbild seines Versöhnungstodes sind.  
 
Das erste Kapitel unseres Briefes stellt den Herrn den Engeln gegenüber und bezeugt: „Er ist um so 
viel besser geworden als die Engel, als er einen vorzüglicheren Namen vor ihnen ererbt hat. Denn zu 
welchem der Engel hat Gott je gesagt: „Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt?“ 
 
Christus ist besser geworden als die Engel, denn er ist ein Gottgezeugter, während die Engel nur 
Geschaffene sind, also auf geschöpflicher Stufe stehen. Das ist ein wesentlicher Unterschied. Denn 
etwas, was ich mit meinen Händen geschaffen habe, und sei es noch so kostbar und wertvoll, steht 
meinem Herzen nie so nahe, kann nie in so enge Lebensgemeinschaft und Liebesbeziehung zu mir 
treten wie mein Kind, das ich gezeugt habe. 
 
Gottes Sohn hat einen vorzüglicheren Namen ererbt als jene Fürstentümer und Gewalten in den 
himmlischen Höhen. Diese Lichtswesen sind voll strahlender Herrlichkeit. Und dennoch sind sie nur 
allesamt dienstbare Geister, wie der letzte Vers unseres Kapitels bezeugt. Christus aber ist nicht 
Diener, sondern Sohn. Darum ruht Gottes Wohlgefallen auf ihm. Selbst als er in Knechtsgestalt den 
Verbrechertod am Schandpfahl erduldete und ausrief: „Ich bin ein Wurm und kein Mensch!“ 
(Ps.22), war und blieb er dennoch Sohn und Erbe des Weltenalls. 
 
Auch hier gilt, wenn auch in höherem, umfassenderem Sinn, das Wort: „Der Sohn der Magd soll 
nicht erben mit dem Sohn der Freien“ (1.Mo.21,10; Gal4,30) Engel sind Boten und Diener, die 
Befehle ausführen und mit Verwaltungsaufgaben im Kosmos betraut sind. Darum werden sie 
ausgesandt als Wind und Feuer (Hebr.1,7), legen ihre Sichel an die gerichtsreife  Erde Off.14,19, 
sammeln unter Posaunenschall die israelitischen Auserwählten von den vier Winden her Mt. 24,31, 
verkünden das äonische Evangelium, das Gott als Schöpfer und Richter bezeugt Off.14,6, bringen 
die letzten sieben Plagen Off.15,1 und verwalten  die Schlüssel des Abgrundes Off. 20,1. 
 
So groß und gewaltig jedoch auch die Aufgaben und Ämter dieser starken und lichtsprühenden 
Himmelswesen sind, so haben wir es bei ihnen dennoch nur mit Dienern und Boten zu tun, deren 
Rang und Würde weit unter denen Christi, des eingeborenen Sohnes der Liebe, stehen. Diesen 
Unterschied gilt es immer wieder zu betonen und festzuhalten. Denn während die Welt auf der 



15 | 17  

Linie der Schöpfung läuft und dementsprechend durch die himmlischen Kosmokratoren oder 
Systemhalter verwaltet und gestaltet wird, ist die Gemeinde des Leibes des Christus eine 
Neuschöpfung oder Geistzeugung und ist darum in Stellung und Berufung völlig eines mit Christo als 
ihrem Haupt. Darum winkt uns auch kein Lohn, den wir irgendwo verdienen müssten, sondern uns 
erwartet ein Erbe, ein himmlisches Losteil. 
 
Welche Fülle zukünftiger Heilsoffenbarungen und Segens- entfaltungen liegt in dem kurzen Zeugnis 
verborgen, dass der Sohn besser geworden ist als die Engel. Denn der Vater zeigt dem Sohn alles, 
was er tut, wie wir in Joh.5,20 lesen. Das ist aber bei den Engeln durchaus nicht der Fall! Denn sie 
begehren sogar in das Evangelium der Beschneidung hineinzuschauen 1.Petr.1,12 und müssen an 
uns, der Gemeinde des Leibes Christi, die Weisheit Gottes lernen, jenes Fundamentalstück der vier 
Lektionen dessen, wozu Gott seinen Sohn nach 1.Kor.1,30 gemacht hat.  
 
Der Vater zeigt nicht nur dem Sohn alles, was er tut, sondern hat ihn, wie wir bereits sahen, zum 
Erben über alles eingesetzt. Knechte und Diener stehen in lösbarem Leistungsverhältnis und werden 
entsprechend ihrer Arbeit gelohnt. Der Sohn aber ist vom Vater gezeugt und darum sein Erbe. 
Göttliche Vaterschaft kann durch nichts aufgehoben oder für ungültig erklärt werden. Darum ist der 
Sohn um so viel besser als die Engel. 
 
 
10.  Alle Engel werden Christus anbeten 
 
Im sechsten Vers unseres Kapitels ist die Rede von einer zweiten Einführung  des Erstgeborenen. 
Wo aber soll nach dem Schriftwort Christus eingeführt oder „auf die Bühne gebracht“ werden? Die 
Luther- Schlachter- und Albrechtbibel geben das hier stehende Wort oikumene mit „Welt“ wieder; 
die Elberfelder- Wiese- und Weizsäckerübersetzung sagen Erdkreis. Menge verdeutscht durch 
„Menschenwelt“, während die englischen, französischen und italienischen Übersetzungen 
durchweg Welt (world, monde, mondo) schreiben. 
 
Was aber bedeutet Ökumene eigentlich? Sein schlichter Sinn ist: Das Bewohnte, der Bezirk, in dem 
jemand haust oder  den jemand verwaltet. Die Griechen verstanden unter Ökumene die von ihnen 
bewohnte und durch sie kultivierte Erde im Gegensatz zu den Ländern der Barbaren, während die 
Römer mit diesem Ausdruck  ihr Weltreich, also das damalige Kulturgebiet ums Mittelmeer 
bezeichneten. Aus dem Wort selbst geht jedoch weder hervor, dass die Ökumene nur auf Erden ist 
oder dass sie nur von einer bestimmten Rasse oder Gruppe von Menschen bewohnt wird. 
 
Unser Text lehrt, dass Gott seinen Sohn wiederum (ein andermal oder von neuem)  in die Ökumene 
einführt. Dann spricht er (er lässt sagen, verkündigt oder hat recht) dass alle Engel ihn anbeten 
sollen. Wir dürfen wohl annehmen, dass es sich, wenn von Engeln und nicht von Menschen die 
Rede ist, bei der Ökumene an unserer Hebräerstelle nicht um Behausungen oder 
Verwaltungsbezirke von Menschen, sondern um solche von Engeln handelt. Wie weit sich diese 
beiden Gebiete überschneiden, wissen wir nicht. Die Schrift gibt darüber keine eindeutige, 
erschöpfende Systematik, sondern weist nur dann und wann darauf hin, dass Engel- und 
Geistermächte in den Himmeln wohnen „Die Heerschar der Höhe in der Höhe“; „die Himmel 
herrschen“ usw. und vom Lufthimmel aus in das Erdgeschehen einwirken (Der Fürst der Gewalt der 
Luft“, Unser Kampf ist wider die Fürstentümer, die Gewalten, die Weltbeherrscher dieser Finsternis, 
die Bosheitsgeister in den Himmelsregionen“ usw.). 
 



16 | 17  

Wann und wie die erste Einführung Christi in die Wohnstätten und Verwaltungsbezirke der Engel 
war, wissen wir nicht. Es hat wenig Wert, Vermutungen oder gar feste Behauptungen und Lehren 
über solche Dinge aufzustellen und auszusprechen, die nicht eindeutig bezeugt sind. Hier aber lesen 
wir, dass Gott bei einer zweiten Einführung seines Sohnes in die Ökumene gebietet, dass alle Engel 
Christus anbeten, ihm huldigen oder ihn verehren sollen. Wie viele Gerichtsäonen notwendig sind, 
bis dieses Ziel erreicht ist, vermögen wir nicht zu sagen. Aber dass auch dieses Gottesgebot einmal 
erfüllt wird, dass diese heilige Schöpfer-, Retter-  und Vollenderabsicht einmal zustande kommt, 
daran brauchen wir nicht einen Augenblick zu zweifeln. 
 
Der Sohn Gottes war eine Zeitlang unter die Engel erniedrigt Hebr.2,7. Der jetzige Weltkreis ist ja bis 
zur gegenwärtigen Stunde unter die Engel erniedrigt Hebr.-2,5. Das bleibt aber nicht so. Der 
Augenblick kommt, da alles Geschaffene, also auch die Himmlischen, überweltlichen Systemhalter, 
einen völligen Zerbruch erleben werden. Dann erst wird es offenbar, dass das gesamte All dem Sohn 
Gottes unterworfen ist und er all das zurecht- und zurückbringt, was die Schöpfung verdorben und 
verloren hat. 
 
Darum lesen wir in Hebr.2,8: „Indem er ihm (d.i. Christus) das All unterworfen, hat er (Gott) nichts 
gelassen, was ihm nicht unterworfen wäre; jetzt aber sehen wir ihm noch nicht alles unterworfen.“ 
Eph. 1,10 bezeugt: „Das All wird emporgehauptet in dem Christus, das, was in den Himmeln und 
das, was auf der Erde ist.“ Wenn sich dereinst im Namen Jesu alle Knie, die der Himmlischen, der 
Irdischen und der Unterirdischen anbetend beugen, dann wird „jede Zunge“ – und es gibt doch 
Menschen- und Engelszungen! - zur Verherrlichung Gottes des Vaters rühmen, dass Jesus Christus 
Herr ist Phil.2, 10.11. 
 
Dann wird das prophetische Wort bezüglich der Anbetung des Herrn durch das ganze Himmelsheer 
erfüllt sein, das wir in Nehemia 9,5b.6 lesen, wo geschrieben steht: „Stehet auf und preiset den 
Herrn, euren Gott, von Ewigkeit zu Ewigkeit! Und man preise deinen herrlichen Namen, der 
erhaben ist über allen Preis und Ruhm! Du bist, der da ist, o Herr, du allein; du hast die Himmel 
gemacht, der Himmel Himmel und all ihr Heer, die Erde und alles, was darauf ist, die Meere und 
alles, was in ihnen ist. Und du machst dies alles lebendig (oder zeugst dies alles ins Leben hinein!), 
und das Heer des Himmels betet dich an.“ 
 
„Das Heer des Himmels betet dich an!“ Dann erst, wenn alles neugeschaffen ist, kann Gott auch 
seinen Heiligen vertrauen, sind auch die Himmel rein in seinen Augen, was vorher nicht der Fall war 
Hiob15,15. Nun legt Gott seinen Engeln keinen Irrtum, keine Torheit mehr zur Last Hiob4,18. 
Vielmehr werden alle seine Engel und alle seine Heerscharen ihn loben Ps.148,2, und er wird alles in 
allen sein. 
 
Diese gewaltigen und umfassenden Zielwahrheiten sind nicht dazu offenbart, dass man sie in 
einseitiger Überbetonung als Steckenpferde reitet. Auch wäre es falsch, sie Fernstehenden, 
Suchenden und Erweckten als Trost zu geben. In der Schrift finden wir in dieser Beziehung ein 
weises Aufleuchtenlassen oder Verschweigen der letzten Gottesziele. Wir dürfen weder 
Propagandisten noch Spezialisten einzelner, wenn auch noch so herrlicher Wahrheiten sein, 
sondern müssen in heiligem Gleichgewicht des Gesamtzeugnisses der Schrift bleiben und jedes 
„Wiederum steht geschrieben“ in Ernst und Treue beachten. 
 
Falsch wäre es aber auch, diese Vollendungstatsachen, die klar niedergelegt sind im Wort heiliger 
Schrift und von anerkannten Geistesmenschen aller Zeiten immer wieder bezeugt wurden, einfach 



17 | 17  

zu leugnen und Brüder je nach ihrer zustimmenden oder ablehnenden Haltung als Irrlehrer zu 
brandmarken. Der Glaube,  sonderlich der an die letzten und tiefsten Gotteswahrheiten, ist eben 
nicht jedermanns Ding. Hier erprobt sich die Echtheit der Bruderliebe und damit die Echtheit 
unseres Glaubens überhaupt. Denn wer den Bruder nicht liebt, auch den Bruder, der andere 
Erkenntnisse und Durchblicke hat als wir meist so kurzsichtigen und engherzigen Menschlein, der 
bleibt im Tode 1.Joh.3,14b. Und davor bewahre uns Gott in Gnaden, dass wir aus Neid und Streit 
den Bruder, der auch in Wahrheit Christus liebt und ihm zu dienen sucht in selbstloser Hingabe 
seines Lebens ablehnen und schmähen und damit trotz unseres Eifers und unserer vermeintlichen 
besseren Erkenntnis im Tode bleiben. Jeder sei treu und brünstig im Geist, in dem Erkenntnisstand 
und Dienstkreis, in den Gott ihn gestellt hat, und suche, ohne groß und reich werden zu wollen, in 
dieser zerbrechenden, dem Ende entgegentaumelnden Zeit und Welt seinem Herrn zu gefallen. 
Dann dürfen wir in der Liebe zu allen Heiligen in den ganzen Füllereichtum der Herrlichkeit unseres 
Vaters in Christo hineinwachsen und darin vollendet werden. – 
 
 
Wir versuchten, zehn Strahlen des Christusglanzes von Hebr.1,1-6 auf uns wirken zu lassen. Welch 
eine Fülle von Pracht und Gottesmajestät offenbaren sie uns. Und wie arm und jämmerlich kommen 
sie uns vor, wenn wir uns bemühen, das in das unzulängliche Sprachgefäß menschlicher Worte und 
irdischer Bilder und Gleichnisse zu gießen, was beim Anschauen der Klarheit Christi unsere Herzen 
bewegt, erfüllt und beseligt. Wie hoch ist unser Herr erhöht; wie unfassbar groß ist die Berufung, 
womit wir in ihm berufen sind! Möchte das anbetende Sinnen über diese Zusammenhänge unser 
Leben zu vermehrter Hingabe und tieferer Liebe zu unserm Vatergott in Christo Jesu und seiner auf 
die Vollerlösung harrenden Schöpfung führen!  
 
 


