
1 | 13  

Kahal.De 

Autor: Fritz Binde 

Thema: Vom Geheimnis des Kreuzes 

 

V O M   G E H E I M N I S   D E S   K R E U Z E S 

 

Fritz Binde 1867 – 1921 

 

 

Man hört viel reden vom „Geheimnis des Kreuzes“. Die Heilige Schrift kennt zwar diese 

Bezeichnung nicht, aber dennoch ist es wahr: das Wort vom Kreuz ist voll heimlicher, verborgener 

Gottesweisheit; eben dieser verborgenen Weisheit wegen ist es den Ungläubigen eine Torheit 

(1Kor 1:18). Doch ist das Wort vom Kreuz auch noch vielen Gläubigen eine Torheit, besonders als 

Wort vom Mitgekreuzigtsein. Als frohe Botschaft vom Kreuzestod Christi für unsere Sünden läßt 

man sich das Wort schließlich gefallen und rühmt sich, durch das Blut am Kreuze Vergebung der 

Sünden und Frieden mit Gott empfangen zu haben. Aber um den Empfang weiterer Weisheit und 

Kraft aus dem Wort vom Kreuze kümmern sich die meisten nicht. Christus an unserer Statt 

gekreuzigt, oh das ist einem schließlich willkommen, aber wir mit Ihm gekreuzigt, darauf will man 

nicht eingehen. Wohl läßt man das Mitgekreuzigtsein als biblischen Lehrsatz gelten, den man 

billigerweise bejaht, aber nur ja keine praktische Ausübung und Betätigung dieser biblischen 

Wahrheit! Vielleicht gibt es keinen Punkt, in dem die praktische Mißachtung des Wortes Gottes so 

offenbar hervortritt, wie in diesem. Das liegt aber hauptsächlich an unserem armseligen Un-

glauben, der das Wort vom Mitgekreuzigtsein nicht fassen kann, weil es allem Augenscheinlichen 

so sehr entgegen ist. Dann liegt es aber auch an unserem Nichtwollen; denn von nichts wird das 

eigenwillige Ichleben mehr bedroht, als vom Wort vom Mitgekreuzigtsein, und so groß unser 

Eigenwille ist, so groß ist allezeit unser Unglaube. 

 

Und doch ist gerade hier der Punkt, von dem aus der Weg in die Freiheit hineinführt. Es muß 

gesagt werden: Das Leben der meisten "Gläubigen" ist gar kein Glaubensleben und darum auch 

kein seliges Freiheitsleben. Das, was sie "Glauben" nennen, ist ihnen nur eine verpflichtende 

Belastung. Sie haben mit dem Kopfe verschiedene Bibelwahrheiten aus Furcht vor dem "Verloren-

gehen" bejaht und jammern nun darüber, welch schwere Folgen diese Bejahung nach sich zieht. 

So und so sollen sie sein, und dies und das müssen sie tun und wann endlich kommen sie einmal 

dahin, dass sie sind, wie sie sein sollen und tun, was sie tun sollen! „Oh!" schrieb mir einmal 

jemand „wann endlich komm ich dahin, dass sich der Herr auf mich verlassen kann!" Nie können 

sie sagen: „Herr, dein Joch ist sanft und deine Last ist leicht“. Nein, entsetzlich qualvoll scheint 

ihnen das Gläubigsein, furchtbar schwer das Heiligwerden. Alles, was sie aus Gottes Wort lesen 

oder hören, wird ihnen zum belastenden Gebot und zum drohenden Gericht, dem sie durch die 

äußerste Anspannung ihrer Kräfte zu entgehen suchen. So werden sie immer kleinlicher, immer 

ängstlicher, immer unfreier und unfroher, infolgedessen auch immer unfreundlicher und 

unbarmherziger, immer richtseliger, rach und klatschsüchtiger gegen andere. Entweder hängen sie 

zu ihrer Selbstberuhigung starr und unduldsam einer bestimmten Richtung an, oder der innere 

unselige Umtrieb treibt sie auch äußerlich umher, dass sie laufen von Versammlung zu 

Versammlung, von Lehre zu Lehre, von Richtung zu Richtung. Meistens behaupten sie auch zu 

glauben, dass Christus für sie am Kreuze hing, aber eines wissen sie nicht, nämlich, dass sie selbst 

mit Christus gekreuzigt sind. 



2 | 13  

Sie können diese Gottestatsache auch durchaus nicht fassen, womit es offenbar wird, dass 

sie noch gar nicht wissen, was glauben heißt, und noch außerhalb des Geheimnisses des Glaubens 

leben. Sie glauben noch an sich und ihr eigenes Tun. Nie haben sie die Tiefe der biblischen Buße 

erlebt, die zur Selbstverwerfung führt. Ihre Welt ist nicht die Glaubenswelt der biblischen 

Gottestatsachen, sondern die Sinnen und Tatenwelt der unbiblischen Menschen; es ist die Ichwelt. 

Fragt man eines dieser allezeit Unseligen: "Glauben Sie denn, dass Sie mit Christus 

gekreuzigt, gestorben und begraben sind?" so ist die Antwort: "Ich kann es noch nicht recht 

glauben." Und auf die weitere Frage: "Warum können Sie es noch nicht recht glauben?" folgt das 

Geständnis: "Ich kann noch zu wenig davon an mir merken." Das ist die eine immer und überall 

wiederkehrende Antwort aus dem Munde ungezählter Leute, die sich für gläubig halten. Ist das 

nicht ein trauriger Beweis dafür, wie wenig das Geheimnis des Glaubens unter den Gläubigen 

wohnt? Genau wie die ungläubige Welt will man nur glauben, was einem durch Spüren und 

Fühlen, also durch sinnliche Wahrnehmung "glaubhaft" erscheint! Das heißt, man will sich beim 

Glauben noch ganz auf sich selbst, auf die eigenen Gedanken und Gefühle, anstatt auf Gottes 

Wort stützen. Anstatt in biblischer Buße den ichstürzenden Zusammenbruch der eigenen Ge-

danken, Gefühls und Tatenwelt erlebt und daraufhin das Gnadengeschenk des Glaubens, der über 

alles Denken, Fühlen und Tun hinaus Gott aufs Wort hin rechtgibt, empfangen zu haben, will man 

den Inhalt des Glaubens erst denk-, gefühls- und tatenmäßig erringen und erarbeiten, und dann 

will man glauben. Welcher Fluch des Ichgeistes! Man will sich lieber selber kreuzigen, anstatt 

übers eigene Wahrnehmen hinaus an die vollbrachte Gottestatsache unseres mit Christus-

Gekreuzigtseins zu glauben. Anstatt gottselige Freiheit im Glauben, knechtsselige Arbeit im Zwei-

fel! Oh wie jammern einen die Armen, die bereits ihr gottfeindliches, eigenwilliges Ichleben 

erkannt haben und verabscheuen und nun jahraus, jahrein sich vergeblich abmühen, ihr Ich durch 

ihr Ich zu kreuzigen! Gib dich doch ganz auf, liebe Seele, dann kannst du auch ganz glauben: Ich 

bin bereits vor neunzehnhundert Jahren mit Christus gekreuzigt. 

Dieser alles Denken und Fühlen übersteigende Glaube hat keinen anderen Grund als das 

Wort Gottes. Wenn die Apostel gewisse grundlegende Gottestatsachen, die ihnen im Glauben ge-

wiß geworden sind, berühren, so sagen sie gar nicht mehr: wir glauben, sondern: wir wissen! 

Gottes Tatsachen bestehen an und für sich, auch wenn kein Mensch sie glauben würde. Aber in-

dem sie durch den Geist Gottes offenbart und von Menschen geglaubt werden, werden sie 

Glaubenstatsachen. Und indem der Glaubende der Betätigung seines Glaubens lebt, werden ihm 

die Glaubenstatsachen zu Erfahrungstatsachen, deren Inhalt alles gegenwärtig Denk- und 

Spürbare himmelhoch übersteigt. So reden die Apostel bereits von den zukünftigsten Dingen mit 

den Worten: „wir wissen...“  (1Joh 3:2; 2Kor 4:14; 2Kor 5:1). Und so reden sie auch von der 

geheimen Bedeutung vergangener Geschehnisse: „...wir wissen!“. Dazu gehört auch unser mit 

Christus Gekreuzigtsein. "Wir wissen", schreibt der Apostel Paulus den Römern, "dass unser alter 

Mensch mitgekreuzigt worden ist, auf dass der Leib der Sünde abgetan sei, so dass wir der 

Sünde nicht mehr dienen" (Röm 6:6). Unser "alter Mensch", das ist eben unser angeborenes, 

fleischlich-seelisches, eigenwilliges, gottfeindliches Wesen, das den Leib als Werkzeug der Sünde 

hat, so dass jedes Glied ihr dient. Dieser "alte Mensch", sagt Paulus, ist in Christi Kreuzigung 

mitgekreuzigt, also unser Sündenwesen mit ans Kreuz getragen und da tödlich festgeheftet 

worden, damit der Leib der Sünde, als Werkzeug des alten Wesens außer Wirkung gesetzt würde 

und wir der Sünde nicht mehr dienen müssen. 

Welch eine Errettung! —Durch Christi Kreuzigung los von unserem alten, eigenen, 

sündenbeherrschten Wesen? Was niemand fertigbringt, nämlich aus seinem adamitischen, der 

Sünde verkauften und versklavten Wesen herauszukommen, das soll an Christi Kreuz geschehen 



3 | 13  

sein? Dort soll diesem Wesen ein tödliches Ende bereitet worden sein? Welch eine gewagte 

Glaubenssache! Und: "Unglaublich!" ruft jedes am liebsten aus; denn ist nicht aller Augenschein, 

jede innere und äußere Erfahrung dieser Botschaft entgegen? Zeigt sich der "alte Mensch" nicht 

immer wieder? Sündigt man nicht täglich? Wie kann der Apostel Paulus so etwas ganz 

Unverständliches behaupten! Und zudem: „Ich habe ja damals noch gar nicht gelebt, wie kann ich 

mit Christus gekreuzigt worden sein!“ Woher hat denn Paulus sein sonderbares Wissen? 

Höre, der Apostel hat sein absonderliches Wissen aus Gott; denn Menschenweisheit wäre 

nie auf so etwas gekommen! Er sagt: „Wir haben nicht empfangen den Geist der Welt, sondern 

den Geist aus Gott, dass wir wissen können, was uns von Gott gegeben ist, wovon wir auch reden, 

nicht in gelehrten Worten menschlicher Weisheit, sondern in vom Geist gelehrten, indem wir 

Geistliches geistlich beurteilen“ (1Kor 2:12. 13). Ihm, dem einstigen Pharisäer und nun "geringsten 

unter den Aposteln" (1Kor 15:9), war ganz besondere Weisheit über die Bedeutung des Kreuzes 

Christi geschenkt worden. Petrus und besonders Johannes schauen mehr das geopferte 

Gotteslamm, vom Kreuz Christi aber hat keiner so viel geredet wie Paulus, der Apostel der Heiden. 

Ihm war das Kreuz Christi der Mittelpunkt aller Gottesweisheit, aller Gotteskraft und alles 

Gottesruhmes geworden. Die Weisheit seiner Predigt war der gekreuzigte Christus (1Kor 1:23; 

1Kor 2:2), die Sorge seiner Predigt war, dass doch nicht das Kreuz Christi zunichte werde, nämlich 

das Ärgernis des Kreuzes nicht aufhöre (1Kor 1:17. 18; Gal 5:11), und das Ziel seines Predigens und 

Lebens war der Ruhm des Kreuzes Christi (Gal 6:14). Und warum wurde gerade dem Paulus solche 

Erkenntnis des Kreuzes geschenkt? Weil keiner der Jünger einen solchen gewaltsamen 

Zusammenbruch der Selbstgerechtigkeit erlebt hatte, wie er, der tadellose Pharisäer, der sich nun 

der erste unter den Sündern nennt (1Tim 1:15). Seitdem der als Herr aus dem Himmel zu ihm 

geredet, der zu Jerusalem am Fluchholz gehangen, war ihm das Kreuz das Zeichen aller Got-

tesweisheit und Gotteskraft geworden. Der Gekreuzigte war in den Himmel erhöht, der Pharisäer 

zu Boden geworfen worden. Fortan gab's für Paulus nur ein Welt- und Himmelswunder, das war: 

der Sohn Gottes am Kreuz! 

Und im Lichte dieser Kreuzesschau sah. Paulus die schwarze Unwissenheit der Obersten 

seines Volkes, die den "Herrn der Herrlichkeit" (1Kor 2:8) gekreuzigt hatten und stand vor dem 

verhängnisvollen Unglauben und der fluchvollen Sünde des ganzen jüdischen Volkes. Aber damit 

erkannte er auch zugleich, dass Jesus Christus als Sühnopfer für die Sünden seines Volkes am 

Kreuz gehangen hatte und dass das Ärgernis des Kreuzes den Juden nicht nur zum Gericht, son-

dern auch zur Errettung gereichen sollte. Doch noch weiter sah er das Kreuz göttliche Kreise 

ziehen. Nicht nur die Juden, nein auch die Griechen und alle anderen Völker, ja die ganze Welt sah 

er im Kreuze gerichtet und gerettet. Gerichtet, denn das Kreuz schloß alle in den Ungehorsam ein 

(Röm 11:32), verstopfte aller Mund, schloß jeden ferneren Ruhm der Menschen aus (Röm 3:19. 

27) und gerettet; denn: "Gott war in Christus, die Welt mit ihm selber zu versöhnen, indem er 

ihnen ihre Sünden nicht zurechnete... Denn er hat den, der von keiner Sünde wußte, für uns (am 

Kreuz) zur Sünde gemacht, auf dass wir in Ihm (am Kreuz) Gerechtigkeit Gottes würden" (2Kor 

5:19. 21) So sah Paulus das Kreuz als Gerichts- und Rettungszeichen im Mittelpunkt des 

Weltenlaufs und der Zeitalter stehen. Aber am Kreuz sah er den, durch den und für den alles 

geschaffen ist, der vor allem ist und in dem alles besteht, sah ihn, das Ebenbild des unsichtbaren 

Gottes, den Erstgeborenen aller Kreatur (Kol 1:15. 16), sah ihn in Schwachheit gekreuzigt (2Kor 

13:4), festgeheftet, angenagelt, erstarrend und verflucht am Holze hängen (Gal 3:13), sah den, der 

das Leben ist, totenbleich und todgeweiht, und sah, wie da die Welt, die durch ihn lebte, mit ihm 

gekreuzigt wurde, wie sie mit ihm erstarrte, erbleichte und im Sterben erlosch, sah wie das 

schwarze Kreuzesschattenzeichen sich über diese weite Welt hinlegte und sie entwertete und 



4 | 13  

durchstrich, sah jedes Geschöpf und die Menschheit in jedem ihrer Glieder, der bisherigen Kraft 

und Herrlichkeit benommen, mit dem schwarzen Querstrich des Fluches und der Todeswürdigkeit 

gezeichnet und in die Starre des Kreuzesbannes mit hineingezogen, und sah so auch sich selbst, 

und wußte und verkündigte: 

"Ich bin mit Christus gekreuzigt!" (Gal 2:19). 

Wer je mit diesem Apostel dieser Kreuzesschau gefolgt ist, dessen Leben ist auf die andere 

Seite gekommen. Nie wird er mehr lachen können, wie er vorher gelacht hat. Er weiß sich einem 

Geschlecht zugehörig, um dessen Sünde willen der Sohn Gottes ans Kreuz hingegeben werden 

mußte. Er sieht die Menschen und die Welt anders an. Er sieht sie an, wie Gott sie im Zeichen des 

Kreuzes ansieht, nämlich zunächst durchstrichen, entwertet, gerichtet. Er hat nicht mehr lieb die 

Welt und was in der Welt ist. Er weiß nun, was die Bibel meint, wenn sie vom "Fleisch" redet. Kein 

Zauber und keine Anmut dieses Fleisches fangen mehr bei ihm. Er sieht in der Lust dieser Welt den 

schmachvollen Gegensatz zum unaussprechlichen Ernst des Kreuzes. Er hasset Vater, Mutter, 

Weib, Kinder, Brüder, Schwestern (Luk 14:26) mit göttlichem Haß. Dieser Haß ist frei von mensch-

licher Bosheit; er ist nichts anderes als die schmerzliche Abkehr von der Unzulänglichkeit alles 

Geschöpflichen, dessen sündiges Fleisch Gott im Fleische seines Sohnes am Kreuze verdammen 

mußte (Röm 8:3). Noch ganz besonders hasset er aber sein eigenes Leben. Nie mehr wagt er die 

Augen wie früher zu sich selber zu erheben. Die Ichherrlichkeit ist dahin. Wer sich wirklich mit 

Christus am Kreuz gesehen, dem ist das Kreuz in alle Sinne und Glieder gefahren. Jede 

selbstgefällige Leichtbeweglichkeit ist ihm genommen. Er kann nicht mehr tun, was sein natür-

liches Wesen will. Er erscheint wie ein Angehefteter, wie ein Angenagelter, wie ein von Gott 

Überwundener, Festgehaltener und Abgesonderter. Das macht, er sieht die Welt und sich selbst 

mit Christus gekreuzigt, und die Welt sieht ihn gekreuzigt (Gal 6:14). Gleichwie der Leib des 

Auferstandenen doch noch die Wundmale zeigte, so zeigen sich die Kreuzesspuren im Wesen 

eines jeden, der sich mit Christus gekreuzigt weiß. 

Ich kannte einen solchen. Er verteilte Traktate in der vierten Wagenklasse eines Zuges. Als er 

auch einem Angetrunkenen ein Blättchen reichte, schlug dieser ihn mit der Faust ins Gesicht. Nach 

dem Bau seiner Glieder zu urteilen, wäre es dem Geschlagenen ein Kleines gewesen, seinem 

Angreifer Schlag mit Schlag zu vergelten. Wohl durchzuckte es ihn jäh, aber er blieb ein Ge-

haltener, ein Angenagelter, ein mit Christus Gekreuzigter. Und so sprach er still, wie vom Kreuz 

herab: "Schlagen Sie mich nur weiter, mein Heiland liebt Sie doch, und ich liebe Sie auch." - Das 

ist etwas anderes als menschlich-natürliche Selbstbeherrschung oder Selbstverleugnung. Diese 

beruht immer auf Selbsteinsetzung, statt auf Selbstaufgabe, und setzt immer Selbstbewertung und 

Selbstvermögen voraus. Christus aber konnte nichts aus sich selber tun und ward als der bis zum 

Tod am Kreuz in seines Vaters Kraft Gehorsame in Schwachheit gekreuzigt. So sind auch die, die 

mit ihm am Kreuz ihre Selbstbewertung und ihr Selbstvermögen verloren haben. 

Seht Paulus an! Das Kreuz hatte ihn um jede eigene Weisheit, Kraft und jeden Eigenruhm 

gebracht. In Bezug auf sich selbst aber hatte ihn die gottgeschenkte Kreuzesschau eine Weisheit 

gelehrt, die er niemals zu Füßen des Gesetzeslehrers Gamaliel gelernt hätte, nämlich die Weisheit: 

"Ich weiß, dass in mir, das ist in meinem Fleische, wohnt nichts Gutes" (Röm 7:18). Höre, so sehr 

war das Kreuz Christi der Gradmesser seiner Selbstbewertung geworden, dass das angezeigte 

Ergebnis auf: "Nichts!" lautete! Nichts Gutes in mir selbst! das ist der Nullpunkt des 

Selbstvermögens, der genau dem Mitgekreuzigtsein in Christus entspricht. Ist das seltsame, 

ichstürzende Wissen des Apostels auch unser klares Wissen geworden? Nur mit diesem Wissen 

geht man in das Mitgekreuzigtsein ein. Ist der Mittelpunkt: "Nichts Gutes!" auch von uns an- und 



5 | 13  

eingenommen worden? Nur auf diesem Punkt bleibt man im Mitgekreuzigtsein, nämlich im 

Zustand des eigenen Unvermögens, des Angeheftetseins, des Getrenntseins von der eigenen 

Natur. - Man ergriff damals Simon von Kyrene, der vom Felde kam, und zwang ihn, das für Christus 

bestimmte Kreuz zur Richtstätte zu tragen, aber nachher ließ man ihn laufen. So sind alle die, die 

nur durch menschlichen Zwang in Verbindung mit Christi Kreuz gekommen sind. Sie schleppen 

eine Zeitlang die allein für Christus bestimmte Last, aber ans Kreuz selber gehen sie nicht mit. Wer 

aber von Christus selber durch den Heiligen Geist ergriffen worden ist, der weiß sich auch durch 

den für unsere Sünden Gekreuzigten mit ans Kreuz gezogen (Joh 12:32) und spricht: „Ich 

empfange, was meine Taten wert sind; dieser aber hat nichts Ungeziemendes getan“ (Luk 23:41). 

Da hängt Paulus, der Pharisäer, so gut und so schlecht wie der Schacher, der Räuber! 

Und allein von diesem Glaubensstandpunkt des Mitgekreuzigtseins aus gelingt auch der 

Sieg über die Sünde. Wer im Lichte der Kreuzesschau seine Selbstentwertung bis auf den Null-

punkt erlebt hat und sich mit ans Kreuz geheftet sieht, dem vergeht der eigenmächtige Kampf 

wider die Sünde, in dem sich so viele abmühen und Luftstreiche machen (1Kor 9:26). Alle, die noch 

so vergeblich und ungekrönt (2Tim 2:5) ringen, kämpfen noch auf dem Boden des sinaitischen 

Gesetzes, des Gesetzes der Werke, aber nicht auf dem Boden des Gesetzes des Glaubens (Röm 

3:27) und der Freiheit (Jak 1:25; Jak 2:12). Und wie viele kämpfen noch so unselig! Es sind alle die, 

die noch nicht auf den Nullpunkt gekommen sind. Sie glauben schließlich zur Not, dass am Kreuz 

ihr Schuldbrief angeheftet und ausgetilgt worden ist (Kol 2:14), aber dass sie selbst mit ans Kreuz 

geheftet worden sind und gerade dadurch die Macht der Sünde in ihrem Fleische die Herrschaft 

verloren hat, das fassen sie nicht im Glauben. Sie glauben eben noch an sich selbst. Weil sie sich 

nicht im Glauben für mitgekreuzigt halten, haben sie noch nicht ihre natürliche, ichgläubige Bewe-

gungsfreiheit im Eigenwirken eingebüßt, sie glauben, dass in ihnen, das ist in ihrem frommen 

Fleische, wohnt noch viel Gutes. Gewöhnlich ist ihnen auch nicht anders zu helfen, als dass sie in 

ihrem Eigenwirken erst ganz abwirtschaften müssen. Gott sucht sie da mehr und mehr zwischen 

drei Gesetzen einzuengen, innerhalb deren sie an sich selbst verzweifeln sollen. Es ist erstens das 

"Gesetz ihrer Vernunft" (Röm 7:23), das sie inwendig auffordert, gut zu sein, zweitens das Gesetz 

vom Sinai, das "heilige Gesetz Gottes", das ihnen vom Himmel her gebietet, gut zu sein, und 

drittens das Gesetz der Sünde in ihren Gliedern, das sie immer entscheidender belehrt: Du kannst 

nimmermehr so gut werden, wie du innerlich willst und äußerlich sollst! (Röm 7:14-23). Zwischen 

diesen drei mehr als eisernen Gesetzen erlebt der ehrlich ringende Mensch das Ende seines ich-

gläubigen Eigenwirkens, indem er schließlich einsehen lernt, dass er das "Gesetz der Sünde" in 

seinem "Leibe der Sünde" und "des Todes" nie zu durchbrechen vermag und damit endlich 

glauben lernt, dass dieser Todesleib der Sünde seinem Gesetz und Wesen nach vor über 

neunzehnhundert Jahren mit Christus ans Kreuz geheftet und dort außer Wirksamkeit gesetzt 

worden ist (Röm 6:6). 

Mit dieser Erkenntnis hört der eigentliche Kampf gegen die Sünde auf und beginnt der 

eigentliche Kampf des Glaubens. Der brennende Boden vom Sinai ist verlassen und der 

Heilsboden von Golgatha gewonnen. Es ist ein großer Unterschied zwischen dem moralischen 

Kampf wider die Sünde und dem biblischen Kampf des Glaubens. Beim Kampf wider die Sünde 

steht das Ich der inneren und äußeren Macht der Sünde gegenüber und sucht durch Einsetzung 

aller moralischen und religiösen Kräfte zur Herrschaft über diese Macht zu gelangen; der "liebe 

Gott" und der "liebe Heiland" sollen gewöhnlich dabei ein wenig mithelfen, aber die Hauptsache, 

meint man, müsse man doch selber tun. Beim Kampf des Glaubens steht das Ich überhaupt nicht 

mehr ringend der Sünde gegenüber, sondern weiß sich ruhend in Christus, zu dem es elend und 

verloren geflohen ist und der es durch das Blut Seines Kreuzes aus der Macht Satans und der 



6 | 13  

Sünde losgekauft und errettet hat. Das Ich ist nicht mehr in sich selbst, sondern es ist eben 

nunmehr in Christus. So betrachtet, ist der Kampf des Glaubens nichts anderes als das unausge-

setzte, geisteswache, glaubenstätige, bleibende Ruhen in Christus. Er ist - wie ich es gerne 

ausdrücke — die fortgesetzte Ichverneinung und Christusbejahung, die stete Rechnung: „Herr, 

ich in dir, und du in mir!“ So ist das "Stehen", "Widerstehen" und "Bestehen" im Glauben nichts 

anderes als das unter allen Umständen andauernde und ausdauernde Halten und Bewahren des 

Glaubens: „Herr, ich bin dein, und du bist mein!“ Wobei das Anziehen und Gebrauchen der ganzen 

Waffenrüstung Gottes von Eph 6, eben das beständige Werten und Verwerten der Lebens-, Heils-, 

Schutz- und Siegeskräfte bedeutet, die uns in Christus durch den Glauben zuteil werden, die wir 

aber praktisch immer nur solange besitzen, als wir uns glaubenswach und glaubenstätig in Ihm 

wissen. Sobald wir irgendwie wieder selbständig in uns werden, bietet uns die ganze 

Waffenrüstung Gottes weder Schutz noch Sieg mehr. — Nicht wahr, wir verstehen, dass dieser 

biblische Kampf des Glaubens nicht auf ein möglichst siegreiches Ausziehen wider die Macht der 

Sünde, sondern auf das allezeit siegesgewisse Bleiben in Christus hinausläuft. Der Sieg über die 

Sünde ist bereits ersiegt! Der Sieger heißt Christus, das Schlachtfeld Golgatha! Dein Glaube an 

diesen Sieg macht dich zum Teilhaber an diesem Sieg! Nicht die Sünde brauchst du mehr zu be-

siegen, sondern deinen elenden Unglauben, deinen Zweifel am Sieg Christi, der immer und 

allezeit die Folge des Rückfalls in die Selbstbejahung und damit die Ursache neuer Sünden ist. 

Und so ist die erste Glaubensbetätigung im Kampf des Glaubens und die erste Stufe hinan 

zur Erlangung der praktischen Befreiung von der Macht der Sünde: 

Halte dich Sekunde um Sekunde für mitgekreuzigt! 

Übe dich in der gottseligen Glaubensrechnung: Mein altes, gottfeindliches Wesen samt 

seinem Werkzeug, dem Leibe der Sünde, dessen Glieder als Waffen der Ungerechtigkeit den 

sündigen Lüsten dienten, ist mit ans Kreuz geheftet und dort seiner Macht und Kraft beraubt 

worden. Das Gesetz der Sünde und des Todes (Röm 8:2), das mich an sich versklavte, solange ich 

mich, ungläubig dem Siege Christi, der Sünde zum Gehorsam begab (Röm 6:16), ist am Kreuz 

aufgehoben worden. Ich bin frei von diesem Gesetz durch den Glauben! Und im Gehorsam dieses 

Glaubens stelle ich meinen Leib mit seinen Sinnen und Gliedern Christus dar (Röm 12:1). Er hat 

mich mit Geist, Seele und Leib an sich genommen. Er hat mich durch sein Blut für Gott erkauft  

und Gott hat mich ihm zum Schmerzenslohn gegeben: Ich gehöre nicht mehr mir selber! 

Halleluja! (1Kor 6:19. 20). Ich gehöre Christus an! Mein Fleisch samt den Lüsten und Begierden 

ist und bleibt gekreuzigt! (Gal 5:24). Ich bin dem Fleische nicht mehr schuldig, nach dem Fleische 

zu leben (Röm 8:12). Ich würde den Sohn Gottes mir selbst kreuzigen und zum Gespött machen, 

wollte ich meine Glieder vom Kreuz lösen und wieder mir selbst in der Sünde leben (Hebr 6:6). 

Wer so sich übt, seines Glaubens zu leben, dem wird die Glaubenstatsache des 

Mitgekreuzigtseins bald zur Erfahrungstatsache werden. Er wird immer mehr die eigentliche Be-

wegungsfreiheit verlieren. Der Glaubensgehorsam wird immer fester ans Kreuz heften, die 

Gemeinschaft der Leiden Christi wird ihm immer deutlicher aufgeprägt werden-(Phil 3:10), er wird 

das Sterben Jesu immer allzeitiger an seinem Leibe herumtragen (2Kor 4:10), auf dass auch das 

Leben Jesu an seinem Leibe offenbar werde. Und entnommen sich selbst und entflohen dem 

Betrug der Lüfte und der Irrsal des Eigenwillens wird er jubeln können: 

"Ich wünsche mir kein andres Leben,  

als das dein Sterben mir gegeben  

und du am Kreuz erworben hast.  

Drum beug all meinen Eigenwillen,  



7 | 13  

dass er sich göttlich möge stillen  

bei deines Kreuzes leichter Last!" 

 

Dabei wird es sich im alltäglichen Lebensgang herausstellen:  

Nur wer sich im Glauben mitgekreuzigt weiß, vermag wahrhaft im Geiste zu entsagen, zu 

warten, zu schweigen, zu dulden und zu leiden. Wer sein altes Wesen am Kreuz weiß, verliert im-

mer mehr jeden ichsüchtigen Anspruch auf Berücksichtigung, Anerkennung, Ehre, Bequemlichkeit, 

Besitz und Genuß. Wer seinen Platz am Kreuz hat, kann auf jedem Platz im Leben auskommen und 

auch jeden Platz lassen. Das mitgekreuzigte Ich rührt sich immer weniger. Es sucht und fürchtet 

nichts mehr für sich. Es hat seinen Platz mit Christus über den Menschen und erwartet nichts mehr 

von ihnen, es wartet in allen Dingen nur auf Gott. Dabei verliert es nicht nur die äußere, sondern 

auch die innere Ungeduld. Gleichwie ein Sterbender, verliert es auch immer mehr die natürliche 

Kraft zu reden; es schweigt wie ein Fremdling und wenn es redet, so redet es nur im Zeichen des 

Kreuzes. Jede Verhöhnung seiner Schwachheit vermehrt nur sein selbstloses, leidenswilliges 

Dulden und zerstört die Reste der Selbstbewertung als empfindsame Selbstbemitleidung oder ge-

heime Selbstverherrlichung. Es hängt nackt und ohne jeden Zierrat am Kreuz. Es hat aber ein 

Wohlgefallen an Schwachheiten, an Mißhandlungen, an Nöten, an Verfolgungen, an Ängsten. Aber 

das alles nicht um eine Leidensrolle vor den Augen der Menschen oder vor den eigenen Augen zu 

spielen, sondern um Christi willen (2Kor 12:10), nämlich allein durch, mit und für Christus. 

So wird der Mitgekreuzigte immer mehr wie Christus auch in der Welt war (1Joh 4:17), der 

ja längst im Kreuz ging, ehe er am Kreuz hing. Seine Fußstapfen zeigten immer nach Golgatha, 

wenn er nicht schalt, da er gescholten ward, nicht drohte, da er litt, sondern alles dem übergab, 

der recht richtet, und uns so der Sünde entnommen hat, als er statt der vor ihm liegenden Freude 

das Kreuz erduldete. Das Vorbild, das er uns gelassen, bleibt allezeit das Bild des Gekreuzigten 

(1Petr 1:21. 23; Hebr 12:2). 

Aber auch wir werden anderen nur zum Vorbild im Bilde des Gekreuzigten; denn das Kreuz 

ist das einzig Ungleichförmige in der Welt. Wohl ist es als Zeichen weit bekannt, aber als Le-

bensinhalt verbannt. Auf Türmen, an Wänden und am Halse liebt man es, und in der Tat hasst man 

es. In Bekenntnissen und Lehrsätzen ist man ein Freund und in der praktischen Lebensgesinnung 

ein Feind des Kreuzes Christi (Phil 3:18). Vielleicht ist mit nichts in der Welt eine solche Heuchelei 

getrieben worden wie mit dem Kreuz. Den einen ist es "Nechuschtan" (2Kön 18:4), ein ehernes 

Götzenbild geworden, den anderen ein magisches Wunderzeichen, den dritten ein flammendes 

Kampfzeichen, den vierten ein kostbares Schmuckzeichen, den fünften ein schwarzes 

Trauerzeichen, den sechsten ein verhaßtes Ärgernis. Und doch ist's weiter nichts als der Galgen, 

an dem die Sklaven zu Tode gebracht wurden und an dem man auch den erwählten Knecht des 

Herrn unter die Übeltäter rechnete und für nichts achtete und an dem sich auch Paulus, der Mann, 

den man als eine Pest befunden hatte (Apg 24:5), mit seinem Meister vereinigt sah und wo sich 

alle sehen, die das Kreuz als das Hinrichtungsmittel für ihr eigenwilliges Ichleben erkannt haben. 

Wer es aber so erkannt hat, dem hört das Kreuz auf Zierrat oder Ärgernis zu sein, dem wird es 

ernster Tod und dann seliges Leben, dem wird es das Zeichen der einsamsten Fremdlingschaft in 

dieser Welt und zugleich Gottes Siegeszeichen über diese Welt. 

Wenn jemand deine sogenannte Ehre angreift, und du greifst flugs in wiedervergeltender 

Empörung die seine an, so findet das die Welt vollkommen in Ordnung; es befremdet sie nicht. 

Wenn dir jemand Unrecht tut und du läufst zum Richter um dein Recht zu suchen, so halten dich 

alle für einen klugen Mann; es befremdet niemanden. Wenn du aber deine "Ehre" und dein 



8 | 13  

"Recht" und dich selbst vor Menschen fahren lassen kannst und nicht mehr mit ihnen dem 

Ichwahn nachläufst, das befremdet sie bis zum mitleidigen Spott und boshaften Haß. Da wittern 

sie die Echtheit des Kreuzes. Und da stört sie der lebensgefährliche Ernst des Kreuzes. Da 

schreien sie: "Schwärmerei". Und doch ist das Aufhören des Streitens für dich im Zeichen des 

Kreuzes und Mitgekreuzigtseins zugleich das einzige, was die Welt überwindet. Ich muß da immer 

an den römischen Hauptmann bei der Hinrichtung Jesu denken. Wie verächtlich mag ihm zuerst 

der nackte, angenagelte Mann vorgekommen sein, über dessen dornengekröntem Haupte zu 

lesen war: "König der Juden!" Erbärmlicher Scheinkönig ohne Macht und Kraft, ohne Thron und 

Heer, ohne Land und Leute! Hohnvolle Jammergestalt, wie schnell wird's mit dir aus sein! Dann 

aber kam das Erstaunliche: der Angenagelte nannte Gott seinen Vater und bat laut für die 

feindseligen Spötter zu seinen Füßen! Der Nackte schenkte dem Räuber zur Rechten ein Paradies? 

Der am Galgen Hingerichtete befahl sterbend seinen Geist laut in Gottes, seines Vaters, Hände? 

Und die Erde bebte, als dies Angesicht sich zum Tode senkte? Und der Glanz der Sonne erlosch, als 

dies Auge brach und erlosch? Gab es denn eine Allmacht der Schwachheit? Trug denn die 

Schande das Zepter Gottes? Und der römische Schwertträger schlug an seine Brust und alle, die 

dabei standen, schlugen an ihre Brust und hörten den Kriegsmann bebend sagen und sagten es 

bebend mit: "Wahrhaftig, dieser war Gottes Sohn!" (Matth 27:54). 

Und du, oh Mitgekreuzigter, sieh den Sohn Gottes, wie er das Größte tut, als er angenagelt 

stirbt! Nicht das war das Größte, dass er mit Vollmacht redete und lehrte. Nicht das war das 

Größte, dass er sie alle von ihren Seuchen und Gebrechen heilte. Auch war das nicht das Größte, 

dass er seinen Freund Lazarus auferweckte. Nein, das war das Größte, dass er als der Anführer 

(Apg 3:15) und Träger alles Lebens in Schwachheit gekreuzigt am Galgen starb. Nur so wurde das 

Lösegeld für der Welt Sünde entrichtet. Nur so wurde das heilige Gottesgesetz erfüllt. Nur so 

wurde der Fürst dieser Welt gerichtet und hinausgestoßen; er wurde hinausgestoßen, als Jesus 

außerhalb des Lagers (Hebr 13:13) in die hohnvollste Schmach gestoßen wurde. Denn es bleibt 

wahr: Nur mit angenagelten Händen hat der Sohn Gottes den Starken gebunden und ihm den 

Hausrat entwunden (Matth 12:29) und nur mit angenagelten Füßen hat er der Schlange den 

Kopf zertreten (1Mo 3:15). — Darum darfst du es wagen, dich mitgekreuzigt zu sehen und sehen 

zu lassen. Mögen sie lange vor deinem gekreuzigten Leben höhnen und spotten, bleibe du nur in 

Christi Schwachheit, so werden eines Tages auch vor deinem Bilde die Schwertträger dieser Welt 

an ihre Brust schlagen und sagen müssen: Wahrlich, das ist kein gewöhnlicher Mensch, sondern 

ein Nachfolger Christi und ein Kind Gottes gewesen! 

Freilich gehört dazu noch das andere, nämlich, dass du nicht nur mit Christus gekreuzigt, 

sondern auch mit ihm gestorben seiest und seinem Tode gleichgestaltet werdest. Christus wurde 

ja nicht nur ans Kreuz geheftet, um den Juden das Schauspiel eines machtberaubten Königs zu 

bieten, nein, er sollte zu Tode gebracht werden. Und auch dem Herrn gefiel es nicht nur, ihn zu 

zerschlagen (Jes 53:10. 12), nein, er sollte sein Leben in den Tod geben. Nicht nur Schande und 

Schmach, Unfreiheit und Qual, nein, Tod ist der Sünde Sold (Röm 5:23). Nicht Jesu Kreuzesleiden 

erfüllte das Gesetz und tilgte unsere Sünde, nein, nur der Tod des Gottessohnes, den er durch 

Gottes Gnade für uns alle geschmeckt, versöhnte uns mit Gott (Röm 5:10; Hebr 2:9). Nicht das 

Kreuzesleiden des Herrn ist der Gipfelpunkt der Kreuzesschau des Paulus, nein, der Tod des Herrn 

am Kreuz ist das Gewaltigste, was der Apostel zu erschauen vermag. Da offenbarte sich ihm die 

Höhe der Weisheit, Gerechtigkeit und Liebe Gottes. Mit gottgeöffnetem Geistesauge schaut er da 

die zwei Einen, den ersten und den letzten Adam und entdeckt das unvergleichliche göttliche 

Solidaritätsgesetz: Einer für alle. 



9 | 13  

Durch einen Menschen, den ersten Adam, ist die Sünde in die Welt gekommen und durch die 

Sünde der Tod, der zu allen Menschen durchgedrungen ist, weil sie alle gesündigt haben, so dass 

durch des Einen Übertretungen die Vielen gestorben sind - und durch den Tod des einen 

Menschen, Jesus Christus, des letzten Adams, den Gott als den einen Mittler (1Tim 2:5) für uns 

alle dahingegeben hat (Röm 8:32), ist die Gnade Gottes gegen die Vielen überströmend geworden 

(Röm 5:12-21). In diesem großartig geschauten Haftgesetze der Gerechtigkeit Gottes findet 

Paulus die ganze Liebe Gottes und Christi kristallisiert. Durch Adam geschah die Sünde, die nach 

Gottes Gerechtigkeit uns allen den Tod bringen mußte, durch Christus geschah die Errettung aus 

der Sünde, die nach Gottes Liebe uns allen die Befreiung von der Macht und Herrschaft des Todes 

bringen konnte. Mußte aber Christus in Erfüllung der Gerechtigkeit und Liebe Gottes als der Eine 

für uns alle stellvertretend den Tod schmecken, so drängt uns die Liebe des Christus, schließt Pau-

lus folgerichtig weiter, zu urteilen, dass wenn einer für alle gestorben ist, sie alle gestorben sind, 

das heißt, alle im Tode lagen und in der Gleichheit seines Todes mit ihm verwachsen sind (2Kor 

5:14; Röm 6:5). Und so, wie Paulus angesichts des gekreuzigten Gottessohnes ausrief: "Ich bin mit 

Christus gekreuzigt", so ruft er nun angesichts des am Kreuz gestorbenen Gottessohnes aus: "Ich 

bin ...gestorben... nicht mehr ich lebe!" (Gal 2:19. 20) und: "Ihr seid gestorben!" (Kol 3:3); "Wir 

sind mit Christus gestorben" (Röm 6:8). Fortan ist ihm dieses Mit-Christus-Gestorbensein der 

Angelpunkt zweier Welten. Hinter ihm liegt die Welt der Herrschaft des Gesetzes und der Sünde, 

vor ihm die Welt der Herrschaft der Gnade und des Geistes. 

Dabei unterscheidet das erleuchtete Auge des Apostels deutlich eine Doppelwirkung unseres 

Mit-Christus-Gestorbenseins. Er sieht uns erstens dem Gesetz gestorben und zweitens der Sünde 

abgestorben. "Ich bin durchs Gesetz dem Gesetz gestorben", verkündigt er Gal 2:19. Damit will er 

sagen: „Der Zorn und Fluch des sinaitischen Gesetzes forderte meinen Tod, den Christus durch 

Gottes Gnade an meiner Statt erlitt“ (Gal 3:13). So hat Christus durch das Gesetz den Kreuzestod 

erlitten und somit durch sein vollgültiges Opfer mich von der tötenden Herrschaft des Gesetzes 

befreit. Als mit Christus-Gestorbener bin ich also durchs Gesetz, das ihn tötete, mitgetötet worden 

und damit jeder weiteren Wirkung des Gesetzes abgestorben. So bin ich tatsächlich durchs Gesetz 

dem Gesetz gestorben. - Was Paulus gilt, gilt aber auch seinen Brüdern, die sich mit ihm im 

Glauben für mit Christus gestorben halten. Und wie in jubelnder Liebe verkündigt er im Anschluß 

an seine gleichnisartige Beweisführung in Röm 7: "Also seid auch ihr, meine Brüder, dem Gesetz 

getötet worden durch den leiblichen Tod Christi" (V4). 

Mit Christi Kreuzestod dem tötenden Gesetz abgestorben, welch eine herrliche Erlösung! 

Warum ergreift sie der Mensch nicht freudiger? Weil man zu glaubensträg und zu ichvernagelt da-

hinlebt! Als schwer zu begreifende, lebensfremde, paulinische Theorie und Lehre läßt man das 

alles schließlich gelten, aber wie wenige glauben hier freudig, um praktisch dieses Glaubens zu 

leben! Lieber zerquält man sich in knechtischer Furcht vor dem kommenden Zorn Gottes bis zur 

Schwermut, als dass man hier dem Worte Gottes recht geben möchte. Und viel lieber stimmt man 

schließlich mit dem Kopf der Lehre zu, als dass man praktisch sich als Mitgekreuzigter und 

Mitgestorbener erweisen möchte. So lebt man denn sein träges, schlappes, ichleidiges oder ich-

stolzes Selbstleben weiter, läßt die Dinge weit weg vom praktischen Lebensgang in der Bibel 

stehen, und nennt sich — "gläubig"! Kein Wunder, dass dabei Irrlehren wie Pilze aus der Erde 

schießen, weil sie dem Selbstleben schmeicheln, das lieber auf eigene Faust das Gesetz erfüllen als 

sich in Christi Tod geben möchte, um als mitgetötet dem Gesetz abgestorben zu sein! Gehörst 

auch du noch zu diesen glaubensfernen, trägen oder dreisten Frommen? Wenn ja, dann gib Gott 

in ichstürzender Buße recht und ergreife und lebe, was es heißt: Mit Christi Tod dem Gesetz 



10 | 13  

getötet! Dem Stecken des Treibers und dem Knechtsdienst der eigenen Anstrengung zur 

Erfüllung des Gesetzes und damit dem göttlichen Zorne und Fluche ewig entnommen! 

So höre auch das nächste! Denn die zweite entscheidungsschwere Wirkung unseres Mit-

Christus-Gestorbenseins ist: "Haltet euch der Sünde für tot!" (Röm 6:11). 

Wir wissen, was Christus gestorben ist, das ist er nicht nur dem Gesetz gestorben, sondern 

das ist er besonders der Sünde gestorben (Röm 6:10). Indem er den Fluch des Gesetzes auf sich 

nahm, damit dieser Fluch nicht weiter wirken sollte, nahm er ja unsere Sündenschuld mit auf sich, 

damit auch das Gesetz der Sünde nicht weiter wirken sollte. Als er das Gesetz durch seinen 

Kreuzestod erfüllte, war mit der Schuld der Sünde auch die Macht der Sünde abgetan. So hat 

beides mit seinem Kreuzestode ein Ende gefunden: der Fluch des Gesetzes vom Sinai, der der 

Schuld der Sünde entsprach und der Bann des Gesetzes der Sünde, der der Macht der Sünde 

entsprach. Wer also im Glauben mit Christus dem Gesetz gestorben ist, der ist mit Christus auch 

der Sünde gestorben. Der weiß: als Christus durch das Gesetz für die Schuld meiner Sünde 

getötet wurde, da bin ich als Mitschuldiger mitgetötet worden und damit jeder weiteren Schuld- 

und Machtwirkung der Sünde "entworden" (1Petr 2:24, Grundtext) und abgestorben. Gott sei 

ewig Dank dafür! Denn das ist mehr als nur mitgekreuzigt sein. Unser alter Mensch, das ist unser 

angeborenes, gottfeindliches Wesen, ist ja nur deshalb mit ans Kreuz geheftet worden, damit der 

Leib der Sünde, das ist das Sündenwerkzeug des alten Menschen, am Kreuz abgetan werden, 

nämlich durch Christi Tod den Todesstreich bekommen sollte. Das ist geschehen. Fortan lautet 

meine Glaubensrechnung nicht nur: mein alter Mensch ist mitgekreuzigt, nein, ich darf damit 

rechnen der Leib der Sünde ist mit Christi Leib getötet, ich brauche der Sünde nicht mehr zu 

dienen, sondern bin ihr abgestorben. Wohl lebe ich noch im Leibe des Fleisches, aber kein Gesetz 

der Sünde soll mich mehr zwingen, im Fleische nach dem Fleische, das heißt, nach dem Gesetz der 

Sünde zu leben. Denn das Gesetz des Geistes des Lebens in Christo Jesu (das ist die 

Geistesherrschaft des Auferstehungslebens Christi als Frucht des Kreuzestodes Christi) hat mich 

freigemacht von dem Gesetz der Sünde und des Todes (Röm 8:2). Nicht nur bleibt mein Fleisch 

samt den Leidenschaften und Begierden mitgekreuzigt, nein, die Glieder sind dem Sündendienste 

gegenüber getötet und bleiben der Sünde gegenüber in diesem Todeszustande (Kol 3:3). Über 

diesen Zustand zu wachen, ist unsere Aufgabe im Geiste als Kampf des Glaubens, wobei wir 

unaufhörlich die (sündenwilligen) Handlungen des Leibes durch den Geist zu töten haben (Röm 

8:13; Kol 3:5). 

Das bedeutet aber nichts anderes als den unausgesetzten Einspruch gegen unser 

fleischliches, eigenwilliges Ichleben. Es ist die stete Betätigung des Glaubens: Ich bin mit Christus 

gekreuzigt und gestorben. Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir! (Gal 2:19. 20). Es ist 

die unaufhörliche Anwendung der Glaubens-Erkenntnis: Ist Christus für alle gestorben, so sind sie 

alle gestorben; und er ist darum für alle gestorben, dass die, welche leben, nicht mehr sich 

selbst leben, sondern dem, der für sie gestorben und auferweckt worden ist (2Kor 5:14. 15). Bei 

dieser Glaubensbetätigung wird das Ich zum Opfer. Derselbe ewige Geist, durch den Christus sich 

Gott geopfert hat (Hebr 9: 14), heischt auch die im Glauben Mitgestorbenen als Mitgeopferte. Er 

machte aus den Aposteln "ein Fegopfer aller Leute" (1Kor 4:13), gleichsam zum Tode bestimmt. Er 

machte aus Paulus ein besonderes Opfer, das die Malzeichen Jesu am Leibe trug, so dass der 

Apostel sich nur noch als geopfert ansah (Gal 6:17; 2Tim 4:6). Und durch diesen Apostel ermahnt 

der Geist die Brüder "bei den Erbarmungen Gottes ihre Leiber darzustellen als ein lebendiges, 

heiliges, Gott wohlgefälliges Schlachtopfer, welches euer vernünftiger Gottesdienst ist" (Röm 

12:1). Wer sich im Glauben mit Christus gekreuzigt und gestorben ansieht, kann nicht anders, er 

muß Gott seinen Leib einhändigen, damit Gott in Christus durch den Geist den Leib bewohne, 



11 | 13  

belebe, regiere, gebrauche, kräftige, heile, ernähre, kleide und erhalte zu des Herrn Preise (1Kor 

6:19. 20; 1Kor 9:27). Üben wir diesen schriftgemäßen Gottesdienst der Darstellung unseres Leibes 

zum lebendigen, heiligen, Gott wohlgefälligen Schlachtopfer? Wie anders würde die Kraft Gottes 

unter uns heimisch sein, wenn es geschähe! Dass es nicht geschieht, daran ist nichts schuld als 

unser ichsüchtiger Eigenwille, dieser zähe Feind des Kreuzes Christi und Vater alles Unglaubens, 

der allezeit die Sünde zeugt, die den Tod gebiert! 

Wer aber auf Christi Kreuz und Tod eingeht, der wird durch den Geist leben, weil er durch 

den Geist zu sterben vermag. Er wird sich auch zum Letzten hinleiten lassen, das uns das Kreuz 

bringt, nämlich zum Grabe unseres Eigenlebens. 

Der Weg vom Kreuz geht ins Grab. Die Juden wollten Jesus nur kreuzigen und töten, um ihn 

hinwegzuschaffen. "Hinweg mit diesem!" Das war der Zweck der ganzen Hinrichtung. Der Un-

erträgliche sollte vom Erdboden verschwinden. Und das wollte der Herr auch selber. Als alle Welt 

ihm nachlief und auch die Griechen ihn am Feste sehen wollten, antwortete Jesus den ver-

mittelnden Jüngern: "Die Stunde ist gekommen, dass des Menschen Sohn verherrlicht werde! 

Wahrlich, wahrlich, ich sage euch, wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und erstirbt, so 

bleibt es allein; wenn es aber erstirbt, so bringt es viel Frucht (Joh 12:23. 24). Das sollte heißen: 

Und wenn mir noch so viele nachlaufen, um mich sehen zu wollen, so bringt das doch weder 

Verherrlichung noch Frucht; ich bleibe doch immer allein. Nur mein schmachvoller Tod für alle und 

mein Verschwinden von der Welt, nämlich mein Begrabenwerden wird Herrlichkeit und Frucht als 

Folge haben. Nur wenn ich als Schuldopfer ins Grab sinke, werde ich Nachkommen haben und 

lange leben (Jes 53:10). Hatte sich Jesus bei seiner Taufe im Jordan unter das Gesetz gestellt (Gal 

4:4) und damit mit der Sünde der Welt zusammengeschlossen, hatte er auf dem Berge der 

Verklärung das Kreuz ins Auge gefaßt und sein Angesicht stracks nach Jerusalem gewandt und sich 

damit mit dem Gericht über die Sünde zusammengeschlossen, so schloß er sich nun mit dem Sold 

der Sünde, mit dem Tod zusammen und mit dem Grab. 

Und bei jeder dieser drei Gelegenheiten bezeugte des Vaters Stimme vom Himmel her dem 

Sohne das ausdrückliche Wohlgefallen (Matth 3:17; Matth 17:5; Joh 12:28); denn es waren dies 

die drei wesentlichen Akte des Gehorsams Jesu, von deren Erfüllung die Erlösung der Welt abhing. 

So wurde Jesus in Erfüllung des Willens Gottes nach der Schrift auch begraben und fand mit 

unzerschlagenem Gebein bei Reichen sein Grab (1Kor 15:4; 2Mo 12:46; Joh 19:36; Jes 53:9). 

Paulus aber, der göttliche Deuter, sieht auch uns in Christi Grab mithineingesenkt und 

verkündigt: 

„So sind wir nun mit ihm begraben worden durch die Taufe auf den Tod“ (Röm 6:4; Kol 

2:12). 

Und zwar ist es eigentümlich, dass Paulus das Untergetauchtwerden der Gläubigen bei der 

Wassertaufe als äußeres Sinnbild für das Mitbegrabensein enthüllt. Die Taufe mit Wasser wird 

damit zum Sinnbild einer recht erlebten Buße und Bekehrung; nämlich zum Zeichen des willigen 

Eingegangenseins ins Mit-Christus-Gekreuzigt-, Gestorben- und Begrabensein durch den Glauben, 

während der Apostel die Taufe mit Geist als Kennzeichen der Wiedergeburt und unseres 

Eingepflanztseins in den geistlichen Leib Christi, des Auferstandenen und Erhöhten offenbart (1Kor 

12:13; Röm 8:9). Wie man aber auch die Wassertaufe deuten und ausüben mag, jedenfalls be-

deutet sie das Grab unseres angeborenen, gottfeindlichen, eigenwilligen Ichlebens, damit wir in 

Neuheit des Lebens wandeln sollen. — Aber wie weit ist man von solcher praktischen Deutung 

entfernt! So wie man das Mitgekreuzigt- und Mitgestorbensein nur als lebensfernen Lehrsatz 



12 | 13  

gelten läßt, so läßt man das Mitbegrabensein nur als sinnbildliche oder magische Handlung gelten 

und lebt dreist weiter im Alltag des Lebens! Dass mit dem vom Kreuz genommenen toten 

Gottessohn unsere Sünden mit ins Grab gesenkt und hinweggenommen worden sind, das läßt 

man sich schließlich gerne gefallen, aber dass wir selbst in unserem alten Wesen mit abgetan und 

auf die Seite gekommen sein sollen, das leugnet die Lebensart des ichwilligen Unglaubens der 

Gläubigen. 

Und doch ist nur das wirkliche biblische Glaubensbetätigung, dass ich mich dem alten, 

fleischlichen Selbstleben nach Sekunde um Sekunde auch als mit Christus begraben ansehe. So 

gewiß ich mich der Sünde für abgestorben zu halten habe, so gewiß habe ich mich mir selbst 

gegenüber für begraben zu halten. Nicht mehr ich lebe, Christus lebt in mir, bedeutet im Sinne des 

Mitbegrabenseins: Nicht mehr ich bin da, nur Christus ist da! Ich bin vom Schauplatz abgetreten, 

bin verschwunden, abgetan und bleibe abgetan; nur in dem auferweckten und auferstandenen 

Christus habe ich noch Leben, aber nicht mehr mein Leben, sondern sein Leben. Im praktischen 

Leben bedeutet das den immer endgültigeren Rücktritt von allem Eigeninteresse; nur Christi 

Interesse git. Alles durch ihn und alles für ihn. Es bedeutet Demut, mich allezeit wie einen zu 

behandeln und behandeln zu lassen, der nicht mehr in Betracht kommt; nur Christus kommt in 

Betracht Es bedeutet Sanftmut, allezeit wie ein Unberechtigter zu bitten und nie mehr Ansprüche 

geltend zu machen; Christus allein habe Vorrecht, Vortritt und Anspruch. Es bedeutet Freiheit, 

unabhängig von Ehre, Ruhm, Ansehen, Bekannt- und Gekanntwerden leben zu können; wenn nur 

Christus geehrt und bekannt wird. Es bedeutet Geduld, mich nicht selbst ins Zeug legen zu 

müssen; Christus wird sich einsetzen und wirken. Es bedeutet Zurückgezogenheit, stets und unter 

allen Umständen in Christus ge- und verborgen zu sein und in ihm erfunden zu werden; er allein 

werde offenbar. Es bedeutet Genügsamkeit, nicht haben zu müssen, was alle begehren; wenn er 

mich nur hat und ich ihn habe. Es bedeutet Friede, nämlich von mir selbst getrennt zu bleiben, 

mich selber immer endgültiger loszuwerden; nur dass ich ihn immer völliger gewinne. Es bedeutet 

Freude und Liebe, mich selbst und keinen Menschen mehr nach dem Fleische zu kennen, sondern 

sie alle und mich in Christus geliebt zu wissen, und alle, ausgenommen mich, in ihm lieben zu 

können. Und es bedeutet Kraft, alles zu vermögen in dem, der meine alleinige Stärke ist, und weit 

zu überwinden in dem, der mich geliebt hat, und von dessen Liebe mich nichts zu scheiden ver-

mag. Und es bedeutet Würde und Reichtum, weil ich, der Schande meiner sündigen Eigenheit ent-

nommen, als ein erlöstes Gotteskind in sein Reich und in seine Gemeinschaft aufgenommen 

worden bin und mir mit ihm Himmel und Erde geschenkt sind; aber alles gehört ihm und er allein 

ist würdig. 

Wahrlich, nur wer dem alten Leben nach in Christi Kreuz, Tod und Grab bleibt, hat neues, 

ewiges Leben! Wie betrügen die sich selbst, die sich rühmen, samt Christus lebendig gemacht zu 

sein und haben doch ihr altes Leben nie in lebendiger Glaubensbetätigung im Gange der 

Alltagsgeschäfte in Christi Kreuz, Tod und Grab gegeben! Nur wo die Kraft des Kreuzes und Todes 

Christi im Kampf des Glaubens zur steten Ichverneinung wirksam geworden ist, kann auch die 

Kraft der Auferstehung Christi zur steten Jesusbejahung wirksam sein. Die Kraft seiner Aufersteh-

ung kann uns nur in dem Maße tatsächlich zuteil werden, in dem Christi Kreuz, Tod und Grab tat-

sächlich unser Teil geworden sind. Wiedergeboren zu einer durch die Auferstehung Christi le-

bendigen Hoffnung können doch nur die sein, die alle trügerische, tote Hoffnung auf sich selbst 

mit Christi Kreuz und Tod in Christi Grab begraben haben. Wer sagt, er glaube an die göttlichen 

Heilstatsachen der Kreuzigung und Auferstehung Christi und zeigt sie nicht als heilsame Tatsache 

im Alltagsleben, dessen Glaube ist fruchtlos und tot, ohne Freude und Friede, ohne Kraft und Sieg. 

Doch nur daran wird das neue Leben an uns erkannt, dass, wenn man uns, sei es mit Nadelstichen 



13 | 13  

oder mit Hammerschlägen des Neides, der Verleumdung, des Hasses, der Ungerechtigkeit ans 

Kreuz heften will, wir bereits am Kreuz angetroffen werden, also gar nicht mehr durch die Bosheit 

zu treffen sind. Und wenn man uns nach unserem Ichleben trachtet, um es uns streitig zu machen 

oder ganz zu rauben, wir es bereits an Christi Kreuz verloren haben. Und wenn man uns beiseite 

schaffen und abtun will, wir bereits mit Christus abgetan und ins Grab gekommen sind. Die derart 

mit der Gleichheit des Todes Christi verwachsen sind, die sind es auch in der Gleichheit seiner 

Auferstehung (Röm 6:5). 

Glückselig die Unüberwindlichen, die in tätigem Glauben mit dem Kreuz, Tod und Grab 

Christi zu Christi Krone, Leben und lichter Himmelsherrlichkeit durchgedrungen sind! 

"Wer sein Leben liebt, wird es verlieren; und wer sein Leben in dieser Welt haßt, wird es 

zum ewigen Leben bewahren" (Joh 12:25). 

Gott sei Dank für dieses heilige Entweder-Oder! 

 

 


