
1 | 6  

Kahal.De 

Autor: Arthur Muhl 

Thema: Gott wandelt Fluch in Segen (5. Mose 23, 6) 

 

(Nach einem Wortdienst in Arosa) 

 

Liebe Geschwister, wir durften in diesen Tagen darauf hinweisen, dass in Christo nicht nur alle 

harten Worte des Gesetzes und dunklen Stellen des Wortes Gottes zu Verheißungen werden, 

sondern sogar die Flüche Gottes. 

Von diesen Flüchen wollen wir jetzt reden, und ich hoffe, dass wir nach dieser Betrachtung in 

unseren Herzen überwältigt werden zustimmen können, wenn ich sage: Gott hat es uns geschenkt, 

Dinge zu schauen und zu hören, die kein Auge gesehen und kein Ohr gehört hat und die in keines 

Menschen Herz gekommen sind. Uns aber hat Gott es geoffenbart durch Seinen Geist (1. Kor. 2, 9. 

10). 

Wenn Gott Fluch in Segen wandelt, tut Er es nicht in der Weise, dass Er den Fluch einfach auf die 

Seite legt, zum Verschwinden bringt und an die Stelle des Fluches den Segen setzt. Damit wären 

wir schon mehr als zufrieden. Aber Gott vermag es, den Fluch zu nehmen, wie er ist, und ihn in 

Segen zu verwandeln, indem Er selbst in Christo den Fluch erfüllt, sich selbst unter den Fluch stellt 

und die Vollmacht und Vollgewalt des Fluches sich über Seinem Haupt entladen und in Seinem 

Herzen voll auswirken lässt. S o wandelt Gott den Fluch in Segen. 

1. Ein Fluch Gottes ist ein Gehängter 

In Gal. 3, 13 lesen wir ein Wort, das wir ähnlich schon in 5. Mose 21, 23 finden: „Verflucht ist jeder, 

der am Holze hängt!" An und für sich scheint dies eines der unbarmherzigsten Worte der Bibel zu 

sein, und wir könnten denken: Ist es nicht genug, dass dieser schon am Holz hängt um seiner 

Sünde willen, muss er, weil er am Holz hängt, auch noch einen besonderen Fluch über sich 

ergehen lassen? 

Nun lesen wir von Christus, dass Er nicht nur den Fluch auf sich genommen hat, sondern Er wurde 

ein Fluch für uns, und indem Er das tat, hat Er uns losgekauft vom Fluch des Gesetzes. So sehen 

wir, wie eines der härtesten Worte des Alten Testamentes sich in dem Augenblick, wo wir Jesus 

am Holz hängen sehen, vor unseren Augen und in unseren Herzen verwandelt: Aus dem Fluch wird 

Segen, wird sogar die Grundlage unserer Erlösung und der ganzen Erlösung Gottes. „Wer Jesum 

am Kreuze im Glauben erblickt, wird heil zu derselbigen Stund1!" 

2. Gottes Fluch im Paradies 

Wir wissen, wo die ersten Flüche Gottes ausgesprochen wurden: im Paradies gegenüber der 

Schlange, gegenüber dem Weib und gegenüber dem Mann. Ich will nur ein Stück aus dem Fluch 

über Adam herausgreifen, Es lautet: „Im Schweiße deines Angesichts sollst du dein Brot essen."  

Hat Christus auch dieses Fluchwort auf sich genommen? Erblicken wir den Herrn Jesus je „im 

Schweiße Seines Angesichtes"? Wir wissen doch, dass im Garten Gethsemane sein Schweiß wie 

Blutstropfen zur Erde fiel. Und in Joh. 4, 34 sagt Er uns, welches Sein Brot, Seine Speise ist: den 

Willen des Vaters zu tun. So war der Herr bereit, im Schweiße Seines Angesichts, mit erschütterter 

Seele, Sein Brot zu essen, des Vaters Willen zu tun. 



2 | 6  

Wir ahnen jetzt schon, wie wunderbar der Herr alle diese Flüche auf sich genommen hat und sie 

an und in sich hat austoben, sich erfüllen lassen und sie dadurch in wunderbaren göttlichen Segen 

und in die Grundlage der Erlösung verwandelt. 

 

3. Verflucht ist, wer Jericho wieder bauen wird 

Wir schlagen Josua 6, 26 auf und lesen dort: „Und Josua schwur in selbiger Zeit und sprach: 

Verflucht vor Jehova sei der Mann, der sich aufmachen und diese Stadt Jericho bauen wird! Mit 

seinem Erstgeborenen wird er ihren Grund legen, und mit seinem Jüngsten ihre Tore aufstellen." 

Josua, liebe Geschwister, ist ein wunderbarer Gottesmann. Sein Name heißt ja auf griechisch 

Jesus. Nun hören wir hier von diesem Josua einen Fluch, der sogar mit einem Schwur bekräftigt 

wird. Das heißt: Was hier ausgesprochen wird, was hier schwurmäßig festgelegt und genau 

formuliert wird, daran wird nicht gerüttelt, das muss erfüllt werden, dabei bleibt es. Darüber gibt 

es gar keine Diskussion. Nun war die Stadt Jericho zerstört worden, und Josuas Fluch richtet sich 

gegen denjenigen, der sich untersteht, dieses Jericho wieder aufbauen zu wollen. Und jetzt kommt 

die genaue Formulierung dieses Fluches (wörtlich übersetzt, vgl. Elbf. Fußnote): „Um den Preis 

seines Erstgeborenen wird er ihren Grund legen und um den Preis seines Jüngsten ihre Tore 

aufstellen." 

Achten wir nun darauf, dass die Formel dieses Fluches nicht etwa im Möglichkeitsfalle geschrieben 

ist, sondern eine genaue prophetische Voraussage enthält: Es wird so geschehen. 

Nun lässt uns die Schrift über das Weitere nicht im unklaren. Sie meldet uns in 1. Kon. 16, 34 

folgendes: „In seinen Tagen baute H i e l, der Betheliter, Jericho wieder auf. Um den Preis Abirams, 

seines Erstgeborenen, legte er ihren Grund, und um den Preis Segubs, seines Jüngsten, stellte er 

ihre Tore auf, nach dem Worte Jehovas, das Er durch Josua, den Sohn Nuns, geredet hatte." 

War es also die Absicht Gottes gewesen, dass es nie wieder ein Jericho geben sollte? Nein! Wie 

hätte dann je Elisa die noch giftigen Quellen Jerichos segnen und in Heilwasser verwandeln 

können? Wie hätte dann Jesus eines Tages in Jericho einziehen können? 

Nun wird uns hier in 1. Kon. 16, 34 ein wunderbarer Name genannt: In jenen Tagen baute H i e l 

Jericho wieder auf. Hiel bedeutet „Gott lebt" oder „Gott des Lebens". Wir können also lesen: In 

jenen Tagen baute der lebendige Gott Jericho wieder auf. Hat dieser lebendige Gott einen 

Erstgeborenen? Hat Er um den Preis dieses Erstgeborenen einen Grund gelegt? Jawohl, Er hat 

Seinen Erstgeborenen preisgegeben und unter Fluch gestellt, um „Jericho" wieder zu bauen, d. h. 

um eine Schöpfung wiederherzustellen, die dem Fluch der Vergänglichkeit verfallen war. Denn 

Jericho ist von dem Wort „Mond" abgeleitet und bedeutet „Mondstadt" oder „Bollwerk des 

Mondes", ein Bild also für das Bollwerk des Beherrschers der Finsternis. Es hatte früher einmal den 

Namen: die Palmenstadt. So wie Jericho einmal ein Bild der Liebe und des Friedens war (Palme!) 

und zum Bild des Finsternis-Bollwerks wurde (Mond!), so ist ja auch die ganze Schöpfung Gottes, 

einst ein Werk der Liebe Gottes, unter den Fluch der Vergänglichkeit gekommen. Was mit Jericho 

im kleinen der Fall war, ist mit der Schöpfung im großen geschehen. Und nun kann Gott das, was 

Er unter einen Fluch gestellt hat, nicht einfach mir nichts dir nichts wieder aufbauen, wie das auch 

Paulus in Gal. 2, 18 sagt: „Wenn ich das, was ich abgebrochen habe, wiederum aufbaue, so stelle 

ich mich selbst als Übertreter dar." Hier liegt eine Rechtssituation vor, und Gott kann nicht einfach, 

weil Er der Allmächtige ist, sagen: „Ich habe die Schöpfung unter den Fluch gestellt, aber nun reut 



3 | 6  

es mich, und ich baue sie morgen wieder auf." Dann würde Er sich selbst als Übertreter darstellen. 

Damit Er selbst nicht zum Übertreter wird, muss Er bereit sein, den Preis zu bezahlen, den die 

Formulierung des Fluches festgesetzt hat, und wir wissen, das hat Er getan, als Er Seinen 

erstgeborenen Sohn als Grundlage gab und damit den zuerst genannten Preis bezahlte. Nun erst 

ist Er in der Rechtslage, das Zerstörte, das dem Fluch Verfallene wieder aufzubauen. 

Denken wir an jenen H i e l, den Menschen, der damals die Stadt wieder aufbaute: Zuerst musste 

er die verfallenen Mauern und Schutthaufen wegräumen. Während er da mit seinem 

erstgeborenen Sohn an der Arbeit ist, fällt ein Felsblock herunter und begräbt seinen Sohn. Dieser 

Felsblock ist so schwer, dass ihm nichts anderes übrigbleibt, als seinen erstgeborenen Sohn 

einfach dort liegenzulassen. Jetzt wird darauf die Stadt gebaut. 

Nun kommen dort die Priester und Leviten vorbei und sagen: „Halt, was machst du da? Jericho 

darf nicht wieder aufgebaut werden!" Da antwortet ihnen Hiel: „Meine Herren, lesen Sie nach, 

was geschrieben steht! Bereits liegt mein erstgeborener Sohn da unten begraben. Bitte, meine 

Herren, ich habe diesen Preis bezahlt, und nun kann mich niemand mehr, weder Erde noch 

Himmel, daran hindern weiterzubauen." 

Nachdem die Rechtslage des Wiederaufbaus gesichert ist von dem Augenblick an, da Gott diesen 

Preis zu bezahlen bereit war, kann Ihn niemand mehr hindern weiterzubauen. 

Aber nun kommt das Zweite. Es ist noch von einem zweiten Preis die Rede. Als ich in Verlegenheit 

war und Gott diesbezüglich um Weisheit bat, stand mir plötzlich ein biblisches Haus, eine biblische 

Familie vor Augen: das Haus Jakobs. Da gibt es einen Erstgeborenen, und da gibt es einen 

Jüngsten. Der Erstgeborene ist vor Gott und dem Geiste nach nicht Rüben, sondern Joseph. Und 

der Jüngste ist Benjamin. Nun stellt aber Joseph im AT in wunderbarer Weise Christus dar als den 

Erstgeborenen unter vielen Brüdern, den Erstgeborenen der Entschlafenen und der ganzen 

Schöpfung. Wenn nun dieser Erstgeborene den Menschensohn darstellt, dann muss auch dieser 

Jüngste einen Menschen darstellen, der von Gott aus ganz besonders mit Segenslast beladen und 

göttlich ausgerüstet war, ein Träger des Wortes Gottes, ein Vollender des Wortes Gottes sogar, d. 

h. ein Toreinhänger von Jericho, denn das Toreinhängen und die Schlüsselübergabe bedeuten die 

Vollendung einer Sache. 

Wie nun Joseph und Benjamin die beiden Haupt- und Zentralgestalten unter allen Söhnen Jakobs 

sind, so sind Christus und Paulus die beiden so besonders beauftragten Söhne Gottes. Christus der 

Abiram (d. h. „dessen Vater in der Höhe ist"!), der Erstgeborene des Hiel, mit dem der Grund 

gelegt wurde; Paulus der Segub = „der überragende", der Toreinhänger, der das Wort Gottes 

vollenden (Kol. l, 25), d. h. die Tore der Vollendung der ehemals verfluchten Schöpfung einhängen 

darf. 

Zwischenzeugnis von Adolf Heller: Weil Paulus der Apostel der Gemeinde ist, können wir in Segub 

auch die ganze Gemeinde des Körpers Christi dargestellt finden. Ihr wisst vielleicht, meine Brüder, 

wem der Vater alles Gericht übergeben hat: dem Sohn (Joh. 5, 22. 23). Das Tor ist ja der Ort und 

das Sinnbild des Gerichts. Die Gerichte fanden alle im Tore statt. Wem aber ist es nach 1. Kor. 6, 2. 

3 gegeben, Welt und Engel zu richten? Der Gemeinde. Der Vater übergibt die Gerichte dem Sohn, 

und der Sohn übergibt sie Seinem Körper, der Gemeinde. 

Als der erste Sohn gestorben war, da hat der Hiel genau gewusst: ich habe erst die Hälfte geopfert. 

Der Jüngste kommt auch dran. Und er hat es gewagt, um diesen hohen Kaufpreis das 



4 | 6  

durchzuführen. Das ist auch wieder ein Beispiel, dass Christus und Seine Gemeinde, Sein Leib, 

eines sind. (Soweit A. Heller.) 4. Josuas Fluch über die Gibeoniter 

Jetzt richten wir unsere Aufmerksamkeit auf ein „Lumpengesindel", von dem uns Josua 9 Kunde 

gibt. Ich will es kurz berichten und dann einige Worte herausgreifen. Wir haben schon gehört, dass 

ganz Kanaan dem Fluch der Vergänglichkeit unbarmherzig verfallen war. Und nun kommt Josua, 

der Kämpfer Gottes, mit Israel, mit den Schlachtreihen des lebendigen Gottes, herangerückt. 

Jericho ist bereits gefallen und auch Ai ist gefallen. Die Leute von Gibeon, einer der hoch bis zum 

Himmel befestigten Städte Kanaans, haben das alles gehört. Was taten daraufhin diese 

verfluchten Kanaaniter? Sie glaubten der Kunde, die sie hörten, und sandten eine 

Abgeordnetenschaft nach Gilgal, ins Lager zu Josua. Nun hatten die Gibeoniter aber gehört, dass 

Josua, der Mann Gottes, Jericho und Ai und noch andere Städte mit List eingenommen hatte. Da 

sagten sie sich: Wenn ein Mann Gottes mit List eine Stadt erobert zur Zerstörung, dann dürfen wir 

Kanaaniter, die wir ohnehin dem Fluch verfallen sind, Gottlose von Haus aus, es doch wohl auch 

wagen, unsererseits mit einer List zu Josua zu gehen, um uns zu retten. Wie sehen daher diese 

Abgeordneten aus? Es sind keine hohen Ratsherren in Uniform, sondern sie kommen in 

abgetragenen Lumpen, zerrissenen Schuhen, mit schimmligem Brot und abgenutzten 

Weinschläuchen daher. So wollten sie den Israeliten vortäuschen, sie kämen aus fernem Lande, 

von einer vielleicht 500 km langen Reise, wären erschöpft und am Ende ihrer Kräfte und 

Habseligkeiten. 

In dieser Aufmachung kommt das „Lumpengesindel" zu Josua, dem Vorbild auf Jesus, ins Lager 

nach Gilgal, dem hebräischen Stichwort für das neutestamentliche Golgatha, und bittet um ein 

Bündnis. 

Wer so als „Lump" zum Herrn Jesus nach Golgatha kommt in der Hoffnung auf Begnadigung, der 

hat Aussicht gerettet zu werden und dem gerechten Gericht zu entkommen, das eigentlich an ihm 

vollzogen werden müsste. Waren wir nicht alle solche, als wir zum erstenmal zu dem Herrn nach 

Golgatha kamen? 

Die Gibeoniter haben schauspielerisch dargestellt, was wir sind, und was auch sie in Gottes Augen 

tatsächlich waren. Als sie dort den Josua dreist und kühn belogen, haben sie, ohne es zu wissen 

und zu wollen, zum erstenmal die Wahrheit gesagt und sich so gezeigt, wie sie vor Gott sind. - 

Haben wir nicht auch alle auf unsere Weise geschauspielert, als wir zum erstenmal zu Jesus 

kamen? 

Nun erheben sich aber Stimmen im Lager Israels, die fragen: Kommt ihr wirklich von so weit her, 

oder seid ihr aus diesem Lande Kanaan? Was machen daraufhin die Gibeoniter? Der Führer stellt 

sich vor Josua hin und sagt: „Wir sind deine Knechte. Nicht jene haben über uns zu entscheiden, 

sondern du." Geschwister, was können wir daraus lernen! Wenn unsere Sünden uns anklagen oder 

der Verkläger gegen uns aufsteht, was haben wir denn dann zu tun? Wir wenden uns sofort an 

Jesus. 

Josua schließt einen Bund mit ihnen, und die Fürsten der Gemeinde schwören ihnen, sie am Leben 

zu erhalten. Dann machen sie sich wieder auf den Weg, und am dritten Tage merkt ganz Israel, 

dass es betrogen worden ist, und dass die Leute, mit denen sie einen Bund geschlossen haben, 

mitten unter ihnen wohnen. 



5 | 6  

Da lässt Josua diese Männer vor sich treten und spricht zu ihnen: „Warum habt ihr uns betrogen? 

... Verflucht seid ihr!" Und nun stellt Euch die Gibeoniter vor! Sie hatten Hoffnung auf Rettung 

gehabt, aber als sie nun Josua verflucht, denken sie: Jetzt ist alles aus. Aber nun kommt das 

Wunderbare. Jetzt sehen wir in das Herz des Josua. Er richtet nicht, ohne sie anzuhören. Und sie 

erzählen Josua, wie wunderbar Gott Israel aus Ägypten gerettet hat und was Er an Wundern in der 

Wüste gewirkt hat. Und dann sagen sie: Wir hörten dies alles und fürchteten uns vor Jehova, 

eurem Gott, und taten diese Sache. Damit haben sie vor der sichtbaren und unsichtbaren Welt 

bekannt: Wir haben eurem Gott mehr geglaubt als ihr selbst! 

Hat das nicht auch die Rahab getan? Sie hat den Kundschaftern das gleiche gesagt. „Wir haben 

gehört, was euer Gott an euch getan hat." Deshalb wurde sie nicht mit den Ungläubigen 

umgebracht, sondern zur Glaubensheldin gestempelt. Und so werden auch diese verfluchten 

Gibeoniter für ihr Tun verflucht und um ihres Glaubens willen doch gerettet. Sie werden gleichsam 

von Josua mit einem Fluch ins Leben gezeugt. 

Stellen wir uns die Situation einmal vor: Als die Gibeoniter zum zweitenmal vor 

Josua stehen, hört er ringsum ein Murren der Kinder Israel; denn sie sind voller Wut und 

Entrüstung gegen diese Heiden, die ihnen diesen Streich gespielt haben. Als er merkt, wie das gärt 

und schwelt und murrt um ihn herum und sie die Gibeoniter am liebsten zerreißen wollen, da ruft 

er laut: „Verflucht seid ihr!" 

Jetzt ist Stille ringsum. Jetzt sind die harten Herzen der Israeliten befriedigt. Aber wie heißt der 

Fluch weiter: „Nicht sollt ihr aufhören, Knechte zu sein, Holzhauer und Wasserschöpfer." Also, im 

Fluch hat er ihnen das Leben gesichert und den Dienst am Hause Gottes. Deshalb heißt es Vers 26: 

„Er tat ihnen also und errettete sie von der Hand der Kinder Israel; und sie töteten sie nicht." 

Wodurch hat Josua die dem Fluch verfallenen Gibeoniter aus der Hand der Israeliten gerettet? 

Durch einen FluchI Verstehen wir aus diesem Zusammenhang einen der Beweggründe unseres 

wunderbaren Gottes, warum Er flucht? Er flucht, um zu retten. 

Jetzt erhebt sich aber die Frage: Josua, hast du da nach deinem eigenen Herzen und Gutdünken 

gehandelt? Was sagt nun Gott im Himmel dazu? Und nun wird es noch wunderbarer (Josua 10): In 

dem Augenblick, da die Gibeoniter mit Josua in diesem Bundesverhältnis stehen, ziehen sie sich 

die Feindschaft ihrer ehemaligen Stammesgenossen zu und werden von den übrigen Kanaanitern 

sofort angegriffen. Da senden sie zu Josua ins Lager nach Gilgal und bitten ihn um Hilfe. Was 

macht Josua? Sofort in der gleichen Nacht rüstet er Israel und zieht die ganze Nacht hinauf nach 

Gibeon. Und am Morgen, als die Sonne aufgeht, beginnt der Kampf zwischen den Heerscharen 

Israels und den Heerscharen der übrigen Kanaaniter. Und zwischendrin, im Frieden geborgen, 

sitzen die Gibeoniter. 

Und nun steigt die Sonne - Christus darstellend - höher und höher, es wird Mittag, und die Sonne 

will sich bereits zum Niedergang neigen. 

Da weiß Josua: Wenn dieser Kampf so weitergeht wie bis jetzt, dann neigt sich die Sonne zum 

Untergang, und unser Sieg ist noch nicht erfochten. 

Da spricht Josua zu dem Herrn vor den Augen Israels: „Sonne, stehe still zu Gibeon! - Und sie blieb 

stehen ungefähr einen ganzen Tag." Die Sonne hat nach biblischem Bericht nur einmal 

stillgestanden, aber nicht wegen Jerusalem und nicht wegen Berlin und nicht wegen New York, 

sondern wegen des „Lumpengesindels", wegen der Begnadeten des Josua. Wegen dieser Leute 



6 | 6  

blieb die Sonne ungefähr einen Tag stillstehen und der Mond im Tale Ajjalon. (übrigens ein 

Schattenbild für das Tausendjährige Reich: Die Sonne, Christus, herrscht l Tag, während der Mond, 

Satan, die gleiche Zeit „im Tale" gefangenliegt.) 

Noch wenige Bemerkungen zu dem verfluchten und doch wunderbar begnadeten und von Gott 

geschützten Gibeon: Wo stand später die Stiftshütte? Das Offenbarungszelt stand auf der Höhe zu 

Gibeon. Wo begegnet Gott dem Salomo in jener Nacht im Traum? Zu Gibeon. Bei dem ehemaligen 

„Lumpengesindel". Bei den Begnadeten Jesu Christi steht das Zelt der Offenbarung. Dort bittet 

man Gott um Weisheit, und Er gibt sie uns auch. 

Als später David Gott nach dreijähriger Hungersnot um Aufschluss bat, warum diese Not über 

Israel kam, sagte ihm der Prophet (2. Sam. 21): „Es ist wegen Sauls und wegen des Bluthauses, weil 

er die G i b e o n i -t e r getötet hat." Saul war es in seiner Begehrlichkeit und seinem Eifer ein Stein 

des Anstoßes, dass diese Heiden damals von Josua begnadet worden waren und in Israel diese 

Stellung am Hause Gottes haben sollten. Und da hat er in seinem Herzen beschlossen, die 

Gibeoniter alle auszurotten. Was hat aber Gott getan? Er hat Saul und sein Haus ausgerottet. Gott 

ist in einem Punkt unbarmherzig, bei denen nämlich, die keine Barmherzigkeit üben oder die dort, 

wo Er Barmherzigkeit geübt hat, Gericht ansetzen und es besser wissen wollen. 

Nun ruft David Vertreter der Gibeoniter zu sich. Was sagt der König zu diesen Gibeonitern? „Was 

soll ich für euch tun, und womit soll ich Sühnung tun, dass ihr das Erbteil Jehovas segnet? " (2. 

Sam. 21, 3.) Wer ist größer, der da segnet oder der gesegnet wird? Der da segnet (Hebr. 7, 7). Das 

Erbteil Jehovas, das Volk Israel, ist wunderbar in Gottes Augen, aber noch größer ist hier in Gottes 

und in Davids Augen das ehemalige „Lumpengesindel" von Gibeon. Diese ehemals Verfluchten, 

nun aber Begnadigten sind allein vor Gott in der Lage, das Erbteil Gottes zu segnen. 

Gott wandelt Fluch in Segen! Wie unausforschlich sind Seine Gerichte und unausspürbar Seine 

Wege! Amen.  


